
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Der Mysterienbegriff bei Johannes Chrysostomus und die
Mysterientheologie Odo Casels

Autor: Hoffmann, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der MysterienbegrifF bei Johannes Chrysostomus und
die Mysterientheologie Odo Casels

Von Adolf Hoffmann O.P.

Die Kontroverse um die Mysterientheologie Odo Casels hatte die
Erkenntnis von der Notwendigkeit sorgfältiger dogmengeschichtlicher
Einzeluntersuchungen reifen lassen und zu solchen Spezialstudien geradezu
aufgefordert. Dabei ging es immer um die Frage : Ist die Lehre von der
realen Gegenwart der Heilstat Christi in den Sakramenten wirklich Väterlehre,

hat die alte Kirche das Kultuseidos « Mysterium » den heidnischen
Mysterien entnommen Einen wertvollen Beitrag zur Lösung dieses
Problems leistet eine Breslauer Dissertation von Gerhard Fittkau 1. Der
Verfasser will nicht einen Längsschnitt durch die ganze Väterlehre bieten,
sondern nur untersuchen, ob die Grundgedanken der Caselschen Theorie
sich bei dem Kirchenvater Johannes Chrysostomus vorfinden oder ihm
fremd sind. Doch ist sein eigentliches Anliegen nicht ein polemisches, sondern
ein echt theologisches, wie es ja auch die tiefste Absicht des Begründers
der Mysterientheologie war, den Abstand vermindern zu helfen, der im
neuzeitlichen Glaubensbewußtsein die geschichtliche Heilstat unserer
Erlösung durch Jesus Christus von der gegenwärtigen sakramentalen
Heilszuwendung trennt (9). Dem deutschen Leser dürfte noch unbekannt sein,
daß eine ganz von diesem Geiste beseelte große systematische Arbeit
vorliegt, in der aber die Studie Fittkaus nicht mehr benutzt werden konnte 2.

Die Studie Fittkaus umfaßt drei Teile. Zunächst (12-56) werden
problemgeschichtliche und methodische Darlegungen zum « Kultmysterium »

Casels geboten, die dann einen Vergleich mit der Lehre des Johannes
Chrysostomus vorbereiten. Casel hatte geglaubt, wie angeblicherweise Thomas
von Aquin mit seinem berühmten Chrysostomuszitat (III 83, 1), so auch
diesen Kirchenlehrer für sich in Anspruch nehmen zu dürfen. Chrysostomus
bezeichne, so meinte er, mit außerordentlicher Klarheit das Wesen des

Meßopfers als ein « Mysteriengedächtnis », das so konkrete Wirklichkeit

1 G. Fittkau : Der Begriff des Mysteriums bei Johannes Chrysostomus. Eine
Auseinandersetzung mit dem Begriff des « Kultmysteriums » in der Lehre Odo
Casels. (Theophaneia. Beiträge zur Religions- und Kirchengeschichte des Altertums,

9.) — Hanstein, Bonn 1953. 231 S.
2 H. Schillkbeekx O. P., De sacramentele Heilseconomie. Antwerpen 1952.

xl-689 S. Französische und italienische Übersetzung in Vorbereitung.



Der Mysterienbegriff bei Johannes Chrysostomus 419

enthält, daß es vollständig mit der Opfer/af Christi identifiziert wird, die
es angeblich mystisch darstellt (46). Da das Zeugnis des Johannes
Chrysostomus immer wieder zum tragenden Pfeiler des ganzen Gebäudes der
Mysterienlehre wurde, war es ein dringendes Bedürfnis, seine wirkliche
Tragfähigkeit zu überprüfen.

Nach den ausgezeichneten methodischen Erwägungen zur
terminologischen Untersuchung des Mysterienbegriffes folgt die Beschreibung des

Mysterienbegriffes, den Johannes Chrysostomus bietet. Unser Verfasser hat
also zunächst das Ziel, in der Bemühung um die Klärung des Mysterienbegriffes

den schlichten Tatbestand festzustellen, er will aufzeigen, welches
der von Chrysostomus geübte, Sprachgebrauch im Räume des in Frage
stehenden Begriffskomplexes ist (81). Das Ergebnis ist dieses : Wort und
Begriff des christlichen Mysteriums ist in die Sphäre der Beziehungen der
übernatürlichen Heilswirklichkeit zur Glaubenserkenntnis verwiesen,
allgemeinste Grundeigenschaft des Mysteriums ist das Unbekannte, das
Verborgene (83). Die den christlichen Mysterien zugeordneten Wirklichkeiten
sind getragen vom freien Gnadenwirken Gottes. Dem Charakter ihres
Ursprunges aus der freien Liebestat Gottes gemäß, ist das übernatürliche
Wesen des Mysteriums als Träger und Mittler des Heiles so konstituiert,
daß es eine der übernatürlichen Gnadenwirklichkeit würdige, freie, ethische
Entscheidung der ihm zugeordneten Erkenntnis ermöglicht (83-84). In der
« seinshaft grundgelegten übernatürlichen, auf eine entsprechende Erkenntnis

hingeordneten und ein bestimmtes Ethos fordernden Struktur der
christlichen Heilswirklichkeit sieht Chrysostomus den Kern des christlichen
Mysteriums » (84). Eine strenge Begriffsbestimmung bietet Chrysostomus
nicht, aber doch eine Beschreibung des Mysterienbegriffes, die wegweisend
ist für die Untersuchungen des dritten Teiles der Arbeit. Hier soll nun
gezeigt werden, wie weit und in welcher Weise der beschriebene
allgemeine Mysterienbegriff des Chrysostomus in den einzelnen konkreten
Gegenständen der christlichen Heilsökonomie verifiziert werden kann (86).

Es werden zunächst die Strukturelemente des allgemeinen Mysterienbegriffes

im Bereiche der sakramentalen Mysterien aufgedeckt. Es wird
gezeigt, wie Mysterium in der Verkündigung des Chrysostomus und Sakrament

im heutigen dogmatischen Sinn weder materiell noch formell identisch

ist (87). Wer auch nur auf den theologischen Ort achtet, den
Chrysostomus den sakramentalen Mysterien zuweist, wird es nicht glaubhaft
finden, daß die Mysterienausdrücke, die er im Bereiche der sakramentalen
Mysterien verwendet, im Sinne des Kulteidos Odo Casels gedeutet werden
können. « Der Mysterienbegriff ist der göttlichen Heilsökonomie als Ganzem
zugeordnet und läßt die Kultsakramente durchaus an dem Ort, der ihnen
in diesem Ganzen zukommt. Sie sind nicht der Anfang und das Ende des

göttlichen Heilsratschlusses, sondern stehen in der Mitte zwischen der
erlösenden Heilstat Christi und ihrer Vollfrucht, dem endzeitlichen, vollendeten
Gottesreich. Sie sind der Kirche von Christus mit der Bestimmung
übergeben, die von ihm am Kreuze erwirkte Gnade des Heiligen Geistes ihren
Gläubigen als Unterpfand der künftigen Fülle der Heilsgüter zuzuleiten » (89).

In einem weitern Abschnitt (98-145) wird positiv der Sinngehalt der



420 Der Mysterienbegriff bei Johannes Chrysostomus

Bezeichnung der Kultsakramente als Mysterien untersucht. Nach diesen
terminologischen Vorbemerkungen geht F. dazu über, den genauen Sinn der
Ausdrucksweise des Johannes Chrysostomus zu bestimmen ; was meint er,
wenn er die Initiationssakramente als Mysterien bezeichnet

Die sakramentalen Mysterien sind in ihrer Hinordnung auf die
Entscheidung des Glaubens doppelschichtig aufgebaut. « Die gemeinsame
Wesensmitte der Taufe und der Eucharistie als Mysterien ist demnach
die Verbindung eines dem Glauben allein zugänglichen übernatürlichen
Heilsgehaltes mit einer der natürlichen Erkenntnis offenliegenden
Wirklichkeit bzw. Handlung. Diese beiden konstitutiven Elemente der
sakramentalen Mysterien stehen nicht im Widerspruch zueinander, sondern sind
von Gott wirksam und weise so verbunden, daß das niedere mit Hilfe
der göttlichen Gnade zur Erkenntnis des höhern und zur Teilnahme an
ihm hinaufführt» (111).

Aber die sakramentalen Heilsgüter als Mysterien fordern nicht nur
Glauben, sondern auch eine ernste ethische Haltung, deren Verwirklichung
der große Prediger seine besten Kräfte widmet. In diesen Zusammenhängen

verwendet Chrysostomus häufig die « schauervollen » Attribute der
Eucharistie. K. Adam hatte die hier vorkommenden Ausdrücke übersetzt
mit « schauderhaft », « schrecklich », « furchtbar », « entsetzlich », « unheimlich

» und behauptet, von da an werde aus der Religion der Liebe eine

Religion der Furcht. Das Opfer des Altares erscheine nun als ein Geheimnis
des Schauers. F. hingegen kommt zu einem tröstlicheren Ergebnis : Nicht
die Schrecken und Entsetzen auslösende Nähe der richtenden und vernichtenden

Majestät Gottes ist der bestimmende Anlaß für den häufigen
Gebrauch der «schauervollen» Attribute der Eucharistie (132). Die
positiven Gehalte der eucharistischen Mysterien, die bezwingende Gewalt der
in ihnen bekundeten und mitgeteilten Erlöserliebe Gottes sind die tiefere
Begründung der ethischen Ansprüche, den diese Epitheta verkünden, nicht
lähmenden Schauer wollen sie verbreiten, sondern innerste Hingabebereitschaft

des in überwältigender Liebe von Gott in den Mysterien angesprochenen

Menschen wachrufen.
Diese innere, ehrfürchtige Ergriffenheit, welche die Attribute (<ppixT6ç,

çptxciSïjç) usw. gegenüber der heiligenden Eucharistie verlangen, ist
deshalb nicht nur mit der Haltung der Liebe und des Vertrauens vereinbar,
sondern wird sogar von ihr gefordert, geprägt und beseelt. Anfang und
Ziel der Predigt über die Eucharistie ist bei Chrysostomus stets die Liebe.
Die Elemente der Furcht und Ehrfurcht sowie des göttlichen Anspruches
sind eingebunden in die Spannungsmitte des liebenden Anrufes Gottes und
der Liebesantwort des aus der Sünde aufgerüttelten, begnadeten
Menschen (132). Die den Mysterien gebührende Geisteshaltung ist durchformt
von der gläubigen Erkenntnis des Wesens und Heilsgehaltes des allerhei-
ligsten Sakramentes als des erschütternden Beweises der Erlöserliebe Gottes
(195). Motive der heilsamen Furcht werden von dem Übermaß der
göttlichen Liebe ausgelöst und führen hin zu der vertrauensvollen Hingabe
der aufgerüttelten und geläuterten Seele an ihrem Herrn im Sakramente
(136). Diese genannten Termini sind nicht Auswirkung der Verdüsterung



und die Mysterientheologie Odo Casels 421

und Erstarrung des neutestamentlichen Gottes und Christusbildes infolge
des antiarianischen Affektes, sondern offenbaren auf ihre Weise gerade den
Gott der Liebe, der in der ganzen Theologie des Chrysostomus
aufleuchtet (140). Sie unterstreichen das ethische Element.

Nach dieser objektiven Darbietung des Mysterienbegriffes des heiligen
Johannes Chrysostomus untersucht F. das Verhältnis des Mysteriencharakters

der Sakramente bei Chrysostomus zum Kultmysterium O. Casels

(145-219). Zu Unrecht hat sich Casel für sein Kulteidos «Mysterium» auf
das Zeugnis des Chrysostomus berufen. Mit aller wünschenswerten Klarheit

wird auch den Erneuern oder Fortführern dieser Lehre gesagt : «

Nirgends läßt der Kirchenvater durchblicken, daß er die sakramentalen Mysterien

deshalb Mysterien nenne, weil sie die ideale Erfüllung der in der
antik-heidnischen vorgeformten Grundgestalt der Gegenwärtigsetzung
vergangener Heilstaten durch rituelle Handlungen seien» (146). Damit fällt
die Beweisführung O. Casels, soweit sie rein terminologisch geführt wird
und von der bloßen Benennung der christlichen Sakramente als Mysterien
auf die inhaltliche Wesensverwandtschaft mit dem antiken « Kultmysterium

» schließt (150).
Dabei bleibt die Frage offen, ob Chrysostomus nicht doch tatsächlich

die reale Vergegenwärtigung der Heilstaten Christi wenigstens in den
Sakramenten der Taufe und Eucharistie bezeugt. F. will in dem vorliegenden
Werke nur die Hauptargumente Casels für den angeblichen Traditionsbeweis

seiner Mysterienlehre an den einschlägigen Anschauungen des
Chrysostomus nachprüfen.

Aber auch hier kommt F. zu Ergebnissen, die den Thesen Casels nicht
günstig sind. Da sein Buch nur einem relativ kleinen Kreise zugänglich
sein wird, bringen wir die bedeutsamen Resultate wörtlich : « Der Wesensgehalt

des Caselschen Kultmysteriums als der realen Vergegenwärtigung
der Heilsökonomie Christi in ritueller Handlung ist weder mit dem Begriff
des Mysteriums bei unserm Kirchenvater verbunden, noch ist er
überhaupt in seinem Verständnis der sakramentalen Wirklichkeiten feststellbar

» (208). Weder für die Taufe noch für die Eucharistie bezeugt
Chrysostomus die wirkliche Mysteriengegenwart der Heilsökonomie bzw. des
Kreuzestodes Christi. Insbesondere versteht Chrysostomus das « Ebenbild
des Todes Christi » in der Taufe ebensowenig wie das « Gedächtnis » und
die « Verkündigung des Todes des Herrn » im heiligen Meßopfer wie auch
das in ihm wirksame Priestertum im Sinne der Mysterientheorie (208). Die
Erkenntnisse werden besonders aufschlußreich sein für die Theologen, die
bisher glaubten, in diesen beiden Initiationssakramenten die Gegenwart
der Heilstaten Christi anerkennen zu können.

Nachdem der Mysterientheorie so der tragende Pfeiler genommen ist,
nämlich der Kirchenvater Johannes Chrysostomus, will F. doch den
Wahrheitsgehalt dieser Lehre herausarbeiten und das Anliegen Casels durchaus
positiv bewerten, wenn er auch den eigentlichen Kern dieser Theorie ablehnen

muß. Will man also von einer Mysteriengegenwart sprechen, so ist
sie folgendermaßen zu bestimmen : « Der Gehalt der sakramentalen
Mysteriengegenwart ist folgender : Die auf dem Grund des objektiven Vollzugs



422 Der Mysterienbegriff bei Johannes Chrysostomus

der sakramentalen Heilszuwendung ruhende und sie zuinnerst formende
Bindung und Rückbeziehung der sakramentalen Heilswirklichkeit zur Person

und Heilstat Christi. Nicht die vergangene Erlösungsfaf selbst wird
im Mysterium gegenwärtig, wohl aber ist ihre Wirkung begleitet von dem
Auge des Erlösers » (210). Der übernatürliche Heilsgehalt der Sakramente
weist als Wirkung der Heilstat Christi auf diese als seine Wirkursache
und sein Gestaltprinzip hin. Christus wirkt in seinen Sakramenten nicht
unmittelbar, sondern virtuell durch seine sakramentalen Werkzeuge (208).

Mit dieser Darstellung dürfte die « sehr siegesbewußt verkündete
Mysterienlehre » in ihre Grenzen verwiesen sein, innerhalb deren sie freilich eine
Aufgabe in der katholischen Theologie zu erfüllen hat. Es sind die Grenzen,
in denen sich Thomas von Aquin in seiner Sakramentenlehre gehalten hat,
die, was die Mysteriengegenwart angeht, mit den Ergebnissen Fittkaus
übereinstimmt.

Noch ein Wort ist denen gegenüber notwendig, die immer wieder
behaupten, die Gegner Casels seien voreingenommen an die Kritik seiner
Theorie herangetreten und hätten sich so dem Verständnis seiner Lehre
verschlossen. Das gilt jedenfalls nicht von dem Verfasser dieser ausgezeichneten

Arbeit über den Begriff des Mysteriums bei Johannes Chrysostomus.
Er berichtet von sich : « Der Verfasser gesteht gerne ein, daß er zu Beginn
seiner Studien von der vollen Wahrheit der Caselschen Mysterientheorie
überzeugt und begeistert war, wie sich denn auch die meisten jungen
Theologen seiner Generation dem Lebenswerke des geistigen Führers der
« Liturgischen Bewegung » dankbar verpflichtet wissen. Erst die genauere
Prüfung der Quellen, aus denen die Mysterienlehre gespeist sein will, brachte
zunächst die ernüchternde Gewißheit, daß die Behauptungen Casels in
wesentlichen Punkten theologisch nicht ausreichend begründet sind » (9).

Nach der Lektüre dieser ausgezeichneten Dissertation vernimmt man
mit größtem Bedauern, daß die Habilitationsschrift des Verfassers « Die
Theologie des Mysteriums bei Johannes Chrysostomus » in allen vier Kopien
bei der Verwüstung Schlesiens und Ostpreußens im Frühjahre 1945
verloren ging und unter den gegenwärtigen Umständen an ein Wiederaufnehmen

seiner Studien nicht gedacht werden kann.


	Der Mysterienbegriff bei Johannes Chrysostomus und die Mysterientheologie Odo Casels

