
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Ihr seid der Leib Christi einzeln aber dessen Glieder

Autor: Kreider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ihr seid der Leib Christi
einzeln aber dessen Glieder

(I Kor. 12. 27)

Von Thomas Kreider O.S.B.

Seit dem Erscheinen des Rundschreibens « Mystici Corporis » (29.
6. 43)1 wurde über die Fragen « Leib Christi » und « Glied Christi » sehr

viel geschrieben. Das kirchliche Lehramt war der Gegenwart eine klare
Abgrenzung der Gliedschaft in der Kirche schuldig, da mancherorts
Oekumene betrieben wurde nach Art von « Nathan dem Weisen » durch
Verwischung aller Grenzen, durch Indifferenz gegenüber allen
Differenzen. Auf diesem Wege ist aber niemals eine bleibende und
überzeugte Einigung der Christen möglich. Es mußten die Unterschiede und
Grenzen festgelegt werden zwischen denen, die im Schoß der Kirche
als aktiv-tätige Christen leben, und jenen, die bewußt oder unbewußt,
schuldbar oder schuldlos nicht Glieder der katholischen Kirche sind oder

sein wollen. Hier keine Unterschiede anerkennen wollen, hieße soviel
wie seine wahre Kirche auflösen oder preisgeben.

Sogleich fiel aber auf, daß zur Lösung des schon immer umstrittenen
Problems von der Gliedschaft in der Kirche bis anhin gebräuchliche
theologische Fachausdrücke wie « extra Ecclesiam nulla salus » und die
Unterscheidung zwischen Leib und Seele der Kirche im Rundschreiben
keine Verwendung finden, was natürlich noch keine Abwertung dieser
Fachausdrücke und ihres Inhaltes bedeutet. Es mochten aber doch

theologische und psychologische Gründe dafür vorliegen, daß gerade diese

beiden Formeln keine Erwähnung und Verwendung finden2. Die Frage-

1 Ich zitiere nach der im Juli 1943 im Rex-Verlag Luzern erschienenen
amtlichen Übertragung. Die angeführten Zahlen verweisen auf die Randnummern.
In Klammer füge ich jeweilen die Seitenzahl nach den Acta Apostolicae Sedis bei.
Der Originaltext findet sich : A. A. S. 35 (1943) 193-248.

2 Die Enzyklika spricht zwar auch von der « Seele » der Kirche, aber nicht
im Zusammenhang mit der Frage von der Gliedschaft in der Kirche. Es wird (N. 55)



408 Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder

Stellung ist heute nicht mehr : wer gehört zum Leib und wer gehört zur
Seele der Kirche sondern : wer gehört als reales Glied zur einen
katholischen Kirche (zum mystischen Leib) und wer gehört, weil im Besitz
des « Geistes Christi », zur Kirche als « membrum in voto » Ungenügend
ist es auch die Frage der Gliedschaft in der Kirche — vielleicht der
klareren Ergebnisse wegen — einseitig in die Zuständigkeit des Rechtes

zu ziehen. Die Kirche ist nicht nur « Rechtskirche », oder vollkommene
Gesellschaft mit allen rechtlichen und gesellschaftlichen Bestandteilen 3,

sondern « wie Christus, das Haupt und Urbild der Kirche, nicht ganz
ist, wenn man in Ihm entweder nur die menschliche, sichtbare, oder
bloß die göttlich unsichtbare Natur betrachtet, sondern wie Er einer
ist aus beiden und in beiden Naturen, so sein mystischer Leib. »4 Die

Frage der Gliedschaft im sichtbaren, gesellschaftlichen Leib der Kirche
ist wohl juristisch lösbar, aber die viel weitere Frage nach der
Zugehörigkeit zur Kirche ist keine Rechtsfrage mehr. Denn hier handelt es

sich letzten Endes um die Frage nach dem ewigen Heil des Menschen,
das abhängt von der zu klärenden Beziehung des Menschen zum Leibe
und zum « Geiste Christi »5.

I. Reales Glied

Die wahre Kirche ist also, wie Christus selber, Leib und Geist. Sie

ist leiblich-irdisch-sichtbar und geistig-göttlich-unsichtbar. Sie ist also

auch wirkliche Gesellschaft. Zu einer geordneten Gemeinschaft von

Papst Leo XIII. zitiert : « Es genüge der eine Satz : Christus ist das Haupt der
Kirche, der Heilige Geist ihre Seele. » Im Brief des Hl. Offiziums an den Erzbischof
von Boston wird auch der Ausdruck « extra Ecclesiam nulla salus » wiederum
aufgeführt und zwar als « Ineffabile effatum ». Man wird aber P. A. Hoffmann O. P.
(Schweiz. Kirchenzeitung 121 [1953] 129) recht geben müssen, wenn er schreibt :

« Eine inhaltliche Bereicherung gegenüber Mystici Corporis wird [im Briefe] nicht
geboten Das von Pius XII. am 28. Juli 1949 approbierte Schreiben will einzig
den vom Papst gemeinten Sinn seines Rundschreibens über die Kirche in
unmißverständlicher Weise darlegen und Wortprägungen bieten, welche den wahren
Gedanken der falschverstandenen Sätze klarer zum Ausdruck bringen. »

3 63 (224). 1 62 (223).
5 Meine vorliegende Arbeit war schon abgeschlossen, als in der Zeitschrift

« Theologie und Glaube» 46 (1956) 260-275 ein Artikel von Konrad Algermissen
zum gleichen Thema erschien : « Aktuelle Mitgliedschaft in der Kirche und gnadenhafte

Zugehörigkeit bzw. Hinordnung zu ihr. » Auch Algermissen unterscheidet
eine reale Gliedschaft in der Kirche und eine gnadenhafte Zugehörigkeit zur Kirche
in voto. Algermissen begründet seine Ansicht mit allgemeinen theologischen Grundsätzen

und doch deckt sie sich mit der meinen, was um so wertvoller ist, da ich
nur die Lehre der Enzyklika « Mystici Corporis » klarstollen wollte.



Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder 409

Menschen aber gehören das gemeinsame Zusammenwirken aller auf
dasselbe Ziel hin unter einer gemeinsamen Obrigkeit6, also wirklich sichtbare

Bande und Bindungen, die in das leiblich-geistige und individual-
soziale Leben des Menschen hineingreifen. Die ganze Kirche hat also

nur der und nur der ist « Voll-Glied » der Kirche, der zugleich im Geiste

und im Leibe der Kirche ist und in beiden lebt. Dieser Grundsatz kann
nicht bestritten werden ; er tut denen nicht Unrecht, die zwar wohl den

Geist, aber nicht den Leib haben wollen ; er wird jenen gerecht, die
mit dem Geist auch die Verpflichtungen, ja die bisweiligen Lasten und
Belastungen ihrer sichtbaren, leiblichen Kirche auf sich nehmen. Das
Rundschreiben sagt darum mit Recht : « Den Gliedern der Kirche sind
in Wahrheit (reapse) nur jene zuzuzählen, die das Bad der Wiedergeburt
empfangen, sich zum wahren Glauben bekennen und sich weder selbst

zu ihrem Unsegen vom Zusammenhang des Leibes getrennt haben, noch

wegen schwerer Verstöße durch die rechtmäßige kirchliche Obrigkeit
davon ausgeschlossen worden sind »7. Mit Recht betont der Papst die

Notwendigkeit, zugleich im Leibe Christi und aus seinem göttlichen
Geiste, im gleichen Glauben und unter der gleichen Leitung zu leben,

um in der wahren Gemeinschaft der Christus-Gläubigen, des einen Leibes,
des einen Geistes, des einen Herrn, der einen Taufe zu sein 8. Diese

Gemeinschaft mit Christus wird im Leben der Glieder in Erscheinung
treten: 1. «Durch Bekenntnis desselben Glaubens», d.h. durch ein

Leben aus dem Glauben und dem Geiste Christi, nicht bloß durch das

Hersagen des apostolischen Glaubensbekenntnisses, oder ein « ja, ja,
Herr, Herr. » 2. « Durch die Gemeinschaft derselben Sakramente » ; als

Minimum kann die Osterkommunion gelten. 3. « Durch die Teilnahme

am selben Opfer » (Sonntagspflicht). 4. « Durch die tätige Beobachtung
derselben Gebote. » 5. « Durch Gehorsam gegenüber dem einen
sichtbaren Oberhaupt. » 9

Diese sichtbar in Erscheinung tretenden Bande sind einerseits

Ausdruck des Lebens aus dem Geiste Christi, anderseits Mittel und Wege

zu ihm ; wo sie das nicht sind, sind sie eine Lüge, da ist die Gliedschaft

wohl noch äußerlich real, innerlich-geistig aber krank oder gar tot.
Krankes Glied ist, wer, ohne sich zwar schwer zu versündigen,

lässig, säumig und gleichgültig ist im Beten, in der Teilnahme am
kultischen Opfer, im Sakramentenempfang, in der Gottes- und Nächstenliebe.

6 60 (222). • ' 21 (202).
8 22 (203). 9 69 (227).



410 Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder

Totes Glied wird der Christ durch die schwere Sünde. Er bleibt
aber noch reales Glied solange der Glaube intakt bleibt. Erst durch
den Abfall vom Glauben (formale Häresie) reißt auch diese reale, äußere

Bindung mit der sichtbaren Kirche ab10. « Einem abgeschnittenen
Gliede folgt der Geist nicht », sagt Augustinus u. M. E. ist auch der

«geheime Häretiker» nicht mehr reales, sondern von der Kirche
getrenntes Glied, auch wenn er äußerlich die Bindungen noch bewahren
will ; denn reales Glied bleibt der Christ nur solange als er, wie das

Rundschreiben sagt, Glaube und Hoffnung bewahrt12, was wohl vom
geheimen Häretiker nicht gesagt werden kann. Hier gelten Christi Worte
bei Matthäus 7, 21-23 13.

II. Glied dem Verlangen nach (membrum in voto)

Was ist nun von der Kirchenzugehörigkeit jener zu sagen, die obige
sichtbare Bande und Bindungen ablehnen, ohne jedoch formell in der
Häresie zu leben Zur Klärung dieser Frage muß zunächst auf eine

schon erwähnte, meist aber zu wenig beachtete Unterscheidung
hingewiesen werden.

Die Enzyklika spricht immer wieder, nicht nur vom « Leibe Christi »,

sondern auch vom « Geiste Christi » und meint damit die Gnaden- und

Tugendfülle Christi des Hauptes, die in den mystischen Leib fließt. Aus
der allgemeinen Glaubenslehre und auch aus dem Rundschreiben läßt
sich folgern, daß jemand den « Geist Christi » besitzen, also gerettet
werden kann, ohne dem Leibe Christi inkorporiert zu sein ; umgekehrt
kann jemand noch reales Glied der Kirche sein, ohne den Geist Christi
zu besitzen, also verloren gehen.

Was ist der « Geist Christi » Unter dem « Geiste Christi », der von
Christus dem Haupt seinem Leibe und seinen Gliedern einströmt,
mitgeteilt u, oder übergeleitet15 wird, versteht das Rundschreiben Christi
geschaffene und ungeschaffene Gnadenfülle, die der hypostatischen Union
folgt18 : das Vollmaß des Heiligen Geistes (ungeschaffene Gnade) mit
den sieben Gaben des Trösters (geschaffene Gnade)17, die heiligmachende

i° 21-24 (202 f.).
11 Sermo 267, 4, 4. PL 38, 1231. " 23 (203).
13 Otto Semmelroth, Die Kirche als Ursakrament (Frankfurt a. M. 1953)

spricht auf S. 136 f. die Ansicht aus, daß der geheime Häretiker noch Glied der
Kirche bleibe.

14 77 (230). 15 78 (230)
16 46 (215). 17 30 (206) ; 46, 47, 49 (215 f.).



Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder 411

Gnade (hab. entitat.)18, alle Tugenden, Gaben und Charismen (hab.

operat.)19. Jede einzelne Gnade, für jedes einzelne Glied wird aber von
Christus ausgewählt, bestimmt und zugeteilt, darum ist er allein
Hauptkraftquelle (ex capitali fonte), Begründer und Urheber der Heiligkeit und
des Heiles 20.

Gott und Christus sind aber zur Übermittlung dieses Geistes Christi
nicht an die Sakramente gebunden 21. Christus und sein Geist können
auch ohne sakramentale Zeichen aufgenommen werden durch den Glauben

: « Wie stark wir durch diesen Glauben mit Gott verbunden werden,

zeigen die Worte des Liebesjüngers Jesu : Wer immer bekennt, daß

Jesus der Sohn Gottes ist, in dem bleibt Gott, und er bleibt in Gott »

(I Joh. 4, 15)22. « Wie Christus, unser Haupt, der Urheber unseres
Glaubens ist, wenn Er mit lebendigem Glauben aufgenommen, in unserem

Herzen wohnt, so wird Er auch sein Vollender sein. »23 Durch
Vertrauen und Hoffen wird das Einwohnen des Geistes Christi weitergeführt :

« Wie wir aber durch den Glauben hier auf Erden Gott anhangen als

der Quelle der Wahrheit, so erstreben wir ihn durch die Tugend der
christlichen Hoffnung als die Quelle der Seligkeit. »24 Die Vollendung
bringt die Liebe. « Sie hat, gleichsam nach einem von Gott selbst
gegebenen Gesetz, die Wirkung, daß sie in unsere liebenden Herzen Ihn
selbst in Gegenliebe hinabsteigen läßt gemäß dem Wort : Wenn jemand
mich liebt wird auch mein Vater ihn lieben, und wir werden kommen
und Wohnung bei ihm nehmen (Joh. 14, 23). Die Liebe verbindet uns
also enger mit Christus als jede andere Tugend. »25 Ausdruck und
Erweis des durch Glaube, Hoffnung und Liebe einwohnenden Geistes

Christi sind vor allem das Gebetsleben und das Leben tätiger Nächstenliebe

: « Sogar dies ist Tatsache : Wir werden desto mehr mit Gott und
Christus vereinigt sein, je mehr wir einer des andern Glieder sind, in
einmütiger Sorge füreinander. »26

Wenn nun abgeklärt werden soll, wie jene zur Kirche gehören, die

zwar den Geist Christi besitzen, aber nicht zum einen sichtbaren Leib

Christi gehören wollen, so kann ihnen sicher nicht die gleiche (reale)

Gliedschaft und Teilhabe am Leibe Christi zugesprochen werden, wie

jenen, die durch das fünffache Band sowohl im Geiste als im Leibe Christi

18 44 (214). 19 46 (215).
20 4 9 2 1 6 f.). 21 Thomas v. Aq. III, 68, 2.
22 71 (2 2 7). 23 71 (2 2 8).
21 72 2 2 8). 25 7 3 2 2 8 f.).
28 7 4 2 2 9).



412 Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder

leben, der ja, wie « Humani Generis » noch einmal betonte 27, mit der
katholischen Kirche ein und dasselbe, sie selber ist. Die Antwort des

Rundschreibens ist bekannt : jene, die den Geist Christi besitzen, aber
nicht zur sichtbaren Gemeinschaft der Kirche gehören, sind durch ein
bewußtes oder unbewußtes Sehnen und Verlangen auf den mystischen
Leib Christi « hingeordnet »28. Oder, wie der Brief29 des Hl. Offiziums

vom 8. 8. 49. an den Erzbischof von Boston sagt : « Um das ewige Heil
zu erlangen, ist nicht immer erfordert, daß man tatsächlich, in
Wirklichkeit als vollgültiges Glied der Kirche einverleibt ist. Mindestforderung
aber ist, daß der Mensch dem Wunsche und Verlangen nach der Kirche
anhange. »30 Dieses « adhaerere voto » kann ausdrücklich darauf
hinzielen wirkhches, einverleibtes Glied der einen, oder seiner Kirche zu
sein oder zu werden (Votum explicitum Ecclesiae). Es kann aber auch,
wie der genannte Brief sagt, eingeschlossen sein in einer Bereitschaft
der Seele, seinen Willen dem Willen Gottes gleichförmig zu machen

(votum implicitum) 31. Das votum implicitum ist insofern unbewußt und
ungewollt als es nicht auf eine Kirche, den Leib Christi oder Christus
abzielt, sie sind ja unbekannt ; es ist aber doch ein bewußter, übernatürlicher

Akt des Willens, der auf die Gleichförmigkeit mit dem Willen
Gottes abzielt, worin unbewußt das Verlangen nach Christus und Kirche
eingeschlossen ist (votum inscium). Dieses votum ist wohl nur möglich
für Menschen, die nie von einer Kirche hörten.

Das votum explicitum, das bewußte und gewollte Verlangen, Glied
des Leibes Christi zu sein, ist vielschichtig, je nachdem was Objekt des

Verlangens ist und wie das Ersehnte geglaubt und gewollt wird. Es

drängt sich darum eine weitere theologische Differenzierung des

votum explicitum, von dem die Enzyklika spricht, in etwa folgender
Richtung auf.

Der Katechumene z. B. lebt wohl schon vom Geiste Christi und hat
ein ausdrückliches Verlangen, das direkt zur katholischen Kirche
hinführt (votum explicitum directum Eccl. cathol.). Der Getaufte aber, der

ohne seine Schuld nicht den katholischen Glauben besitzt und von der

" A. A. S. 42 (1950) 571.
28 101 (243) : «... ordinentur ».
29 SKZ 121 (1953) 129-131.
30 A.a.O. 130: « Quandoquidem, ut quis aeternam obtineat salutem, non

semper exigitur, ut reapse Ecclesiae tamquam membrum incorporetur Id
saltern requiritur, ut eidem voto et desiderio adhaereat. »

31 A. a. O. 131 : « Illud votum in ea bona animae dispositione continctur,
qua homo voluntatem suam Dei voluntati conformem velit. »



Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder 413

Wahrheit seiner Glaubensrichtung überzeugt ist (haereticus materialis
bona fide), hält seine Kirche für die wahre, schließt sogar die katholische
Kirche bewußt aus ; er hat also ein ausdrückliches, spezifiziertes votum
ecclesiae, das direkt auf seine, von der katholischen getrennte Kirche
abzielt. Indirekt aber erreicht auch dieses votum explicitum specificatum
die katholische Kirche, weil sie allein die wahre Kirche ist (votum Ecclesiae

explicitum specificatum indirectum). Dieses votum beinhaltet mehr
und bindet darum auch mehr als ein votum implicitum ecclesiae.

Bewußtes Objekt eines votum implicitum ist ja nicht « Kirche, noch Kirche
Christi », sondern Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes, worin unbewußt

die Kirche als Heilsvermittlerin eingeschlossen ist. Der Protestant,
der ja gültig getauft und mit dem sakramentalen Charakter gezeichnet
ist, steht der katholischen Kirche doch viel näher als jener, der nur
ein votum implicitum besitzt. Er ist gezeichnet als Glied Christi und
besonders durch den sakramentalen Charakter unauslöschlich und
unwiderstehlich auf die wahre Kirche Christi hingeordnet, die er indirekt
über seine Kirche erreicht. Darum scheint mir diese Unterscheidung des

votum, in ein explicitum directum und indirectum gegen das implicitum,
angebracht. Würden wir das votum des Protestanten auch nur ein implicitum

nennen, so würden wir den Getauften nicht unterscheiden vom

Ungetauften. Der Glaube und die Überzeugung des materiellen Häretikers

in der Kirche Christi zu sein, ordnen ihn, wenn auch unbewußt,
auf die katholische Kirche hin.

Man begegnet heute nicht selten noch einem anderen Phänomen :

es gibt Getaufte, Protestanten und Katholiken, die in keiner Kirche

sichtbar mitleben, aber nicht selten ein intensives allgemeines Verlangen
haben zur wahren Kirche zu gehören, ohne sich für eine der christlichen
Kirchen zu entscheiden. Sind solche Menschen wirklich bona fide, so

kann ihnen auf Grund eines ausdrücklichen, allgemeinen Verlangens
nach der Kirche (ex voto explicito universali), die Möglichkeit den Geist

Christi zu besitzen, dem Verlangen nach zur wahren Kirche zu gehören

und gerettet zu werden, nicht abgesprochen werden. Ohne Zweifel kann

aber auch das membrum in voto, wie das membrum reale, krank und

tot sein durch Lässigkeit und schwere Sünde ; es ist auf dem Wege zum
Heil nicht minder gefährdet als das reale Glied.

Je nach Inhalt und Intensität dieser verschiedenen vota, sind auch

die Hinordnung auf die Kirche und das « der Kirche Anhängen oder

Angehören » von verschiedener Intensität. Es muß aber ohne Bedenken

zugestanden werden, daß ein solches votum explicitum oder implicitum



414 Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder

die Zugehörigkeit zur Kirche, nicht aber die reale Gliedschaft oder
Inkorporation, begründet. Durch das votum Ecclesiae wird der Mensch auch
membrum in voto. Es besteht nämlich ein wesentlicher Unterschied
zwischen einem votum naturale und supernaturale. Was wir im natürlichen

Bereich ersehnen und wünschen, besitzen wir wirklich nur « in
voto ». Das übernatürliche Sehnen aber geht insofern in Erfüllung, als

dem Menschen das Ersehnte schon real gegeben werden kann. Das votum
explicitum und implicitum supernaturale nach Christus, Erlösung und
wahrer Kirche öffnet den Menschen für den Geist Christi, der ihm real,
aber ohne sichtbare Zeichen, demzufolge auch ohne sichtbare Bindung
oder Eingliederung in die sichtbare Kirche, eingegossen wird. Es ist
darum sicher ein Verdienst unseres Rundschreibens und des Briefes nach

Boston, daß die Bezeichnung « reales Glied » jenen reserviert bleibt, die
den Geist Christi besitzen und zugleich als Glieder in der sichtbaren
Gemeinschaft des Leibes Christi leben, also inkorporiert sind. Dieses

Reservat schuldet man ihnen, ohne daß dadurch den membra in voto
ein Unrecht geschieht, im Gegenteil : die klare Erkenntnis der Sachlage
kann nur versöhnend wirken.

Es gibt eben nur einen Christus, nur eine Taufe, nur einen Glauben.
Nur ein und nur jener Glaube kann wahr sein, der den ganzen
historischen Christus : Gott und Mensch und den ganzen mystischen Christus :

Haupt, Geist und Leib bejaht. Christus hat nur einen physischen und
nur einen mystischen Leib, an den man nur auf eine Art glauben, in
dessen sichtbare Erscheinung man nur durch die von Christus selber
bestimmten sichtbaren Zeichen (Sakramente) aufgenommen wird. Wer
aber diese sichtbaren Zeichen (Sakramente, Oberhaupt usw.) schuldbar
oder schuldlos ablehnt, auch die eine und einzige sichtbare Kirche Christi
negiert, kann, selbst wenn er vom Geiste Christi lebt, nicht deren reales
Glied sein, wie etwa jener, der mit dem Geiste Christi auch die
Leibhaftigkeit der Kirche, die mystische Inkarnation Christi, mitträgt. Von
realen Gliedern eines Leibes und einer Gemeinschaft kann man nur im
sichtbaren Bereich sprechen, der Geist hat keine Glieder. Der Geist
aber — das gilt ja auch für das Verhältnis zwischen Seele und Leib des

Menschen — erstrebt und ersehnt seinsbegründet die Einigung und
Ergänzung mit dem Leib und umgekehrt verlangt es den Leib nach dem
Geiste. Der Geist allein, obwohl formales — und Wesenselement, ist
ohne den Leib unvollendet. Leib und Glieder aber ohne den Geist sind
tot. Darum sind alle, die den Geist Christi besitzen, ob sie es wissen
und wollen oder nicht, kraft dieses Geistes Christi zum Leibe Christi



Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder 415

hingezogen und hingeordnet (ordinantur ; adhaerent). Man könnte hier
von einem desiderium supernaturale, einem, im übernatürlichen Sein

begründeten Verlangen des Geistes Christi nach dem « ganzen Christus »

sprechen32. Darum sagt der Papst : « In unablässigem Flehen zum
Geiste der Liebe und der Wahrheit erwarten Wir sie mit ausgebreiteten
Armen, nicht als Fremde, sondern als solche, die in ihr eigenes Vaterhaus

heimkehren. »33 Die Kirche Christi ist wahrhaft das Vaterhaus für
alle jene, die den Geist Christi besitzen.

Die verschiedenen Möglichkeiten der Kirchenzugehörigkeit seien

nun, unter Verwendung lateinischer Terminologie, schematisch
aufgezeigt :

Membrum

reale

vivum
aegrotum
mortuum

separatum: haer. form, (apostata a fide),
(olim reale) etiam occultus ; excommunica-

tus (vitandus).

directum : catechumenus

per votum
f explicitum

l implicitum : paganus

Jspecificatum(haer. mat.)

universale

Abschließende Bewertung

Zur weiteren Milderung obiger Klarstellungen kann es beitragen,

wenn man besonders zwei Aussagen des Rundschreibens, die bisher ebenfalls

zu wenig beachtet wurden, heranzieht.
1. Die Frage nach unserer Gliedschaft in der Kirche ist ja die Frage

nach unserer Vereinigung mit Christus, dem Erlöser und letzten Endes

die Frage nach unserer Vereinigung mit Gott hier auf Erden als Beginn

32 In einer Rezension von Heinz Beckmann im « Rheinischen Merkur » vom
13. April 1956 über die beachtenswerte Proklamation einer « Evangelischen Bruderschaft

: Credo Ecclesiam » (Johannes Stauda-Verlag, Kassel) war zu lesen : « Daß
die evangelischen Kirchen heute, gleich welcher Konfession, von einem sozusagen
unterströmigen Verlangen nach leibhaftiger Kirche erfüllt sind, wird niemand mehr
leugnen wollen, auch wenn dieses Verlangen oft noch recht ungenau oder gar
widerspruchsvoll ist in der Vorstellung des Verlangten. » Dieses « unterströmige
Verlangen nach leibhaftiger Kirche » ist wohl nichts anderes als das aus dem « Geiste
Christi » heraufbrechende Sehnen nach Einigung mit dem « Leibe Christi ».

33 1 01 (2 43)



416 Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder

der ewigen Gottvereinigung im Himmel. « Darum soll man wohl
bedenken, daß es sich hier um ein verborgenes Geheimnis handelt, das

wir während dieser irdischen Verbannung nie ganz enthüllt
durchschauen und in menschlicher Sprache ausdrücken können. »34 Um aber
die Erkenntnis solcher Geheimnisse zu vertiefen, sollen wir, wie die

Enzyklika im Anschluß an das Vaticanum sagt, diese Geheimnisse
untereinander und mit dem höchsten Ziel, auf das sie hingeordnet sind,
vergleichen 35. Wir können also, um Wert und Bedeutung der verschiedenen

diesseitigen Zugehörigkeit zur Kirche zu erkennen, diese in ihrer
Hinordnung auf das ewige Leben betrachten. So kommen wir schließlich

zu versöhnenden Schlußfolgerungen, die das Diesseitig-Menschliche und
Unzulängliche klären und verklären. Wer im Besitz des Geistes Christi
aus diesem Leben scheidet, wird sicher einst zur Ecclesia triumphans
gehören, ob er nun membrum reale, oder nur membrum in voto der
Ecclesia militans war. Das membrum reale mortuum aber, wird in
diesem Zustand, obgleich es noch membrum reale der Ecclesia militans
genannt wird, die Ecclesia triumphans nicht erreichen, während das

membrum vivum per votum, obgleich nicht membrum reale der Ecclesia

militans, der Ecclesia triumphans eingereiht wird. So stehen wir hier
vor dem Paradoxon : Ein Katholik mit dem wahren Glauben, aber in
schwerer Sünde, ist noch reales Glied der diesseitigen Kirche, kann aber
in diesem Zustand in die triumphierende Kirche nicht aufgenommen
werden, während der materielle Häretiker, von dem man sagt, er sei

nicht reales Glied der diesseitigen Kirche, sondern nur auf sie

hingeordnet, der triumphierenden Kirche eingereiht wird. Man erkennt
hier : nicht unser Buchstabe, sondern der Geist (Christi) ist es, der

lebendig macht.
2. Das führt nun dazu, daß wir mit Befriedigung die folgenden

Worte des Rundschreibens bejahen : « Wie der Bau unseres sterblichen
Leibes zwar ein wundervolles Werk unseres Schöpfers ist, jedoch weit
unter der erhabenen Würde unserer Seele zurückbleibt, geradeso hat
das gesellschaftliche Gefüge der christlichen Gemeinschaft, wie sehr es

auch die Weisheit seines göttlichen Meisters verkündet, doch nur einen

ganz untergeordneten Rang, sobald man es vergleicht mit den
geistlichen Gaben, mit denen die Kirche ausgestattet ist und von denen sie

lebt, sowie mit deren göttlichen Ursprung. »38 Wer also diese geistlichen
Güter, den Geist Christi, besitzt — und Gott wollte in seiner weisen

34 8 0 231). 35 8 0 (2 32). 39 61 (22 3).



Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder 417

Barmherzigkeit allen diese Möglichkeit geben — ohne aber zugleich dem

mystischen Leibe Christi inkorporiert zu sein als membrum reale, besitzt
einen Wesensbestandteil der Kirche und zwar den höheren, formalen,
geistigen, entbehrt aber den zweiten Wesensbestandteil, den
leibhaftigsichtbaren, deshalb entbehrt er auch « so vieler wirksamer göttlicher
Gaben und Hilfen, deren man sich nur in der katholischen Kirche
erfreuen kann. »37 Darum ist ihm das Christenleben sicher nicht leichter
gemacht, wie es vulgär bisweilen gesagt wird, denn es gibt für den, der
einmal zur Ecclesia triumphans gehören will auch keine Dispens davon,
den einen und einzigen Weg der Christusnachfolge zu gehen durch Glauben

und Lieben, Beten und Arbeiten, Leiden, Opfern und Sterben. Auch
er trägt, wie alle, den Geist in gebrechlichem Gefäß. Zudem sind alle
Menschen auf das gleiche Naturgesetz und positive Gesetz hin
verpflichtet. Es gibt zwar im Hause des Vaters viele Wohnungen, aber es

gibt nur einen Gott, einen Christus, eine Kirche, nur einen Glauben
und nur eine Moral.

37 101 (243).

27


	Ihr seid der Leib Christi einzeln aber dessen Glieder

