
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Naturphilosophie — Psychologie

Conrad-Martius, Hedwig : Die Zeit. — Kösel-Verlag, München 1954.
307 S.

Das Hauptanliegen, das die Verfasserin bei ihren philosophischen
Arbeiten beseelt, besteht darin, die übersinnlichen, trans-physischen (nicht
im eigentlichen Sinne meta-physischen) Seinsgründe des Seienden unserer
physischen Erfahrungswelt und der Vorgänge an diesem aufzudecken. So

erweitert sich für sie der Naturbegriff um den Bezirk jenes Transphysischen,
das aber nicht auf der gradlinigen Verlängerung der erfahrbaren physischen
Welt, sondern in einer ganz anderen Seinsebene liegt und nur durch eine

Umstellung in der geistigen Blickrichtung gesichtet wird. Unter dieser Rücksicht

sind schon in früheren Werken das Körpersem, die Bewegung, das
Licht und das Leben untersucht worden. Im vorliegenden Buch wird die
innerweltliche Zeit und damit das eigenartige Dasein des innerweltlich
Seienden auf seinen transphysischen Mächtigkeits- und Muttergrund befragt.

Die Untersuchung ist in drei Teile gegliedert : Der erste befaßt sich
mit den beiden Arten der vergänglichen Zeit ; der zweite mit der
unvergänglichen, « äonischen », wie Plato und Aristoteles sie gedacht haben ; der
dritte bringt die transphysische Begründung der vergänglichen Realzeit.
Zunächst seien aus dem inhaltlich reichen und vielschichtigen Werk die
Grundgedanken des ersten und dritten Teiles angegeben :

C.-M. unterscheidet innerhalb unserer Erfahrungswelt die intentional
« gehabte » und die reale Zeit. Erstere, von C.-M. transzendental-imaginative

Zeit genannt, ist ein Gedankending, das ein vom geistig erkennenden
Ich abhängiges Dasein hat. Sie besteht aus Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft, wobei man sich die Zukunft auf die Gegenwart zukommend und
in die Vergangenheit verfließend oder die Gegenwart in die Zukunft
vorrückend denken kann. Diese gar nicht eigentliche Zeit ist immer wieder
beschrieben und oft für die reale Zeit gehalten oder mit ihr vermengt worden.

Die reale Zeit ist zunächst das Dasein der Welt und des zu ihr
gehörenden Seienden ; sie hat nur in einem kaum festlegbaren Jetzt
Wirklichkeit. Dieses gegenwärtige Jetzt ist nicht wie das der imaginativen Zeit
fließend. Auch das Fließen ist eine Leistung des geistigen Ich (20). Die
reale Zeit als Jetztaktualität ist wohl Bewegung, jedoch keine kontinuierliche,

sondern eine diskontinuierliche (36, 48, 233). Damit hat C.-M. die



Besprechungen 325

früher vertretene Ansicht von der Kontinuität der Realzeit aufgegeben
(240 Anm. 36). Diskontinuierlich ist diese Zeit, weil die aufeinanderfolgenden
Gegenwartsmomente aus dem Nicht-sein kommen und in Nicht-sein
verschwinden (241). Jeden Augenblick wird die Welt neu, um dann wieder
einer anderen werdenden Platz zu machen. Es ist ein sprunghaftes Auftreten
immer neuen Daseins, das als Seinsquant dem Wirkungsquant der Physik
vergleichbar ist. Indem ein neues Jetzt auftritt, wird das vorhergehende
« genichtet », jedoch nicht vergangen. Ebensowenig kommt das neue Jetzt
aus der Zukunft (33, 46). Dieses sich ständig erneuernde Jetztsein ist die
seinsmäßige Voraussetzung für die imaginativen Zeitbewegungen (48).
Erkenntnismäßig liegt das Verhältnis umgekehrt ; aus der imaginativen
gewinnen wir ein Bewußtsein von der realen Zeit (211).

Das Dasein der Welt ist also nichts Statisches ; es ist ein reales
Vorwärtsschreiten, das aber nicht mit einem Vorrücken in die Zukunft
verwechselt werden darf. Die Verwechslung beider ist der Grund der inneren
Widersprüche der meisten Zeitdeutungen (35). Das eigentlich Zeitliche an
der realen Zeit kommt vom realen Weiterrücken von einem Seins- und
Zeitmoment zum andern (56). Reale Zeitbewegung ist jedoch nicht mit
empirisch-räumlicher Bewegung gleichzusetzen, wie das gewöhnlich geschieht.
Sie ist eine Seinsbewegung und begründet die empirisch-räumliche (62).
Die Seinsbewegung ist aber nicht schon die Zeitbewegung, sondern erst
deren Voraussetzung. Die Zeit selbst ist die « Zahl » dieser Aktualitätsjetzte
und zwar nach ihrem sachlichen früher oder später (75). Das ist auch der
eigentliche Sinn der bekannten Zeitbestimmung des Aristoteles.

Das, was fortwährend neu entsteht und infolgedessen eine Realzeit hat,
muß aber einen Grund für dieses Entstehen haben. Das kann keine
empirische Ursache sein, da die Seins- und Zeitbewegung der Welt der letzte
formale Strukturrahmen der Erfahrungswelt ist. So ist eine überempirische,
transphysische Ursache anzunehmen. Als solche ist aber nicht unmittelbar
das schöpferische Wirken Gottes anzusehen (215), da die Natur aus ihren
eigenen Seins- und Wesensgründen erwächst (220, 231). Um immer wieder
zu neuem Dasein zu gelangen, müssen die grundlegenden Substanzen der
Welt immer wieder in ihr Wesen hineingeformt werden (221), und das Reale
sinkt immer wieder zurück in jene potentiellen Seinsgründe, die stets ein
neues «Da» aus sich entlassen (231/32). Dieses ständige Entaktualisiert-
und Wiederaktualisiertwerden macht die reale Seins- und Zeitbewegung der
realen Welt diskontinuierlich (235).

Jener transphysische Vorgang, der die Weltsubstanzen ständig neu
ins Dasein setzt, muß einen kontinuierlichen, unaufhaltsamen und absolut
regelmäßigen Verlauf haben (222, 233) ; er muß eine raum-zeitliche Überzeit

haben, in die die diskontinuierliche Realzeit dann eingebettet wäre (218).
Es wäre eine zeitlich ablaufende Bewegung, aber nicht in der Form unserer
Zeit, denn diese wird ja erst durch jene begründet (235). Die Bewegung
der aktualisierenden Weltpotenzen ist seinshaft kontinuierlich, weil es in
ihr den Wechsel von Entaktualisierung und Wiederaktualisierung nicht
gibt. Ein Absinken des Aktualisierenden, aus dem heraus und kraft dessen
die Welt verwirklicht wird, in die Potentialität ist nicht möglich, weil es



326 Besprechungen

selbst reine Wirkpotentialität ist (235). So besteht also die Notwendigkeit,
einen unaufhaltsamen Bewegungsprozeß in einem Bereich bloßer Poten-
tialität anzunehmen. Ohne ihn wäre die Seins- und Zeitbewegung der
Erfahrungswelt nicht zu begründen (235).

Weil es in der transphysischen Welt die der zeitlichen Zeit wesentliche
Entaktualisierung und Wiederaktualisierung nicht gibt, hat sie die Seinsweise

einer « überzeitlichen Präsenz », nicht die eines augenblicklichen Jetzt.
Die aktualisierenden Potenzen sind sich selbst und einander in der ganzen
Erstreckung ihres Daseins vollständig gegenwärtig (236/37). Hier ist also
das « Zukünftige » immer schon da ; das « Vergangene » immer noch da.
Infolge dieser totalen Seinspräsenz verwandelt sich die überzeitliche Zeit
in einen « Raum ». Raum ist die Erstreckung eines Inhalts. Der sich in die
« Raumdimension » der überzeitlichen Zeit erstreckende Inhalt ist aber das
Dasein der empirischen Weltdinge ; es ist ein Seins-raum, damit ein
Zeitraum oder eine Raum-zeit (239). Die Inhalte dieser überzeitlichen Zeit sind
nicht identisch mit dem konkreten Weltgeschehen (240).

Außer der aktiven Potenz, durch die die zeitliche Zeit wird, müssen
auch noch passive Ermöglichungsgründe angenommen werden, in denen
das ganze « Material » der Welt beschlossen ist. Aus diesem heraus
verwirklichen die Aktualisierungspotenzen die Welt nach ihrem Wesen und
ihrem immer je augenblicklichen Dasein. Diese passiven Potenzen liegen
nicht in der Ebene der aktualisierenden, sondern sie gehören unserer Welt
an (242). Aber auch sie sind nicht zeitlich im Sinne unserer realen Zeit
(242/43). Aktive und passive Potenzen unterscheiden sich der « Seinsart »

und damit auch der Zeitlichkeit nach ; sie sind einander entgegengesetzt
(243). Damit die aktiven Potenzen den gesamten Weltbestand fortlaufend
aus den passiven heraus verwirklichen können, müssen bestimmte, in der
Erfahrungswelt gelegene Bedingungen erfüllt sein (255).

Die dem Sein nach zwar total präsenten Wirkpotenzen wirken doch
nicht alle zugleich, sondern in einer bestimmten Reihenfolge. Diese
entspricht der tatsächlichen Hinaufentwicklung der Welt und des Menschen (255).

Die überzeitliche oder äonische Welt ist unmittelbar von Gott
geschaffen. Eine zeitlich zeitliche Welt hätte er nicht unmittelbar schaffen
können. Die geschaffene äonische Zeit ist ewig (260).

So ergäbe sich nach C.-M. der Seinsordnung nach diese Zeitfolge ; Die
von Gott unmittelbar geschaffene äonisch-zeitliche Welt mit ihrer
Totalpräsenz ; die von ihr und den passiven Potenzen hervorgebrachte zeitlich
zeitliche, immer nur eine Augenblickspräsenz habende reale Weltzeit ; endlich

die transzendental-imaginative Zeit, die der Verstand aus jener Realzeit

bildet und die Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft enthält.
Die äonische Weltwirklichkeit, wie C.-M. sie faßt, würde nach deren

Ansicht das erfüllen, was Aristoteles fälschlich der von ihm für ewig und
kontinuierlich gehaltenen Bewegung des Fixsternhimmels aufgebürdet hat.
In Wirklichkeit gehört dieser ja noch zu unserer empirischen Welt (223).

Es ist nicht möglich, im Rahmen einer Besprechung die vielen, tiefen
und zum Teil neuen Ein- und Ansichten der Verfasserin zu würdigen.

Eines ihrer Hauptanliegen ist offenbar, die Realzeit nicht nur als tat-



Besprechungen 327

sächlich, sondern als notwendig diskontinuierlich zu erweisen. Nennt man
die Realzeit diskontinuierlich im Hinblick auf die total präsente und in
diesem Sinn kontinuierliche, äonische Zeit, dann könnte diskontinuierlich
das Gegenteil von Totalpräsenz bedeuten, nämlich Teilpräsenz in der
Bedeutung eines Nacheinander. Dabei könnte dieses Nacheinander immer noch
kontinuierlich oder eine fließende Wirklichkeit sein. Das jeweilige Gegen-
wartsjetzt wäre sowohl Abschluß eines vorausgegangenen wie Anfang eines

folgenden. Damit wären Vergangenheit und Zukunft auch nicht schlechthin

Gedankendinge, sondern nur ihre Verbindung in der Form eines
raumähnlichen Nebeneinander. Aber so ist die Diskontinuität von C.-M. nicht
gemeint. Sie besteht in einem ruckweisen oder sprunghaften unverbundenen
Nacheinander der Augenblicksjetzte und geht erkenntnismäßig der äonischen
Zeit voraus. Aber es scheint nicht überzeugend nachgewiesen, daß die Realzeit

nur aus solchen Augenblicksjetzten besteht. Es genügt nicht, darauf
hinzuweisen, daß dem empirischen Beobachter das Gegenwartssein aus dem
Nichtsein zu kommen und in ein solches zu gehen, daß es « genichtet » zu
werden scheine. C.-M. weist selbst darauf hin, daß es sich in Wirklichkeit
um ein Zurücksinken in die Potentialität der Seinsgründe handelt. Ein
Vorgang jedoch, in dem das Dasein eines bestimmten Seinsgehalts nur
genichtet wird, damit dieser wieder ein neues Jetzt erhält, in dem also die
Entwirklichung im Dienste der Verwirklichung steht und von ihr zielhaft
bestimmt ist, ist keine unzusammenhängende, sondern eine zusammenhängende

Einheit.
Hinsichtlich der transphysischen aktualisierenden Wirkpotenzen ist

zu fragen, was sie in sich sind. In bezug auf unsere Seins- und Zeitbewegung
sind sie wohl Wirkpotenzen. In sich müssen sie aber aktuell seiender Selb-
stand oder etwas an einem solchen sein, denn als Potenzen können sie kein
selbständiges Wirklichsein haben. Sie wären ein Seiendes höherer Ordnung,
als das Seiende mit zeitlicher Zeit ist ; sie haben eine überzeitliche, totale
Präsenz. Kann aber ein Seiendes körperhafter Art — und als solches ist
jene Welt doch wohl zu denken — überhaupt eine solche Totalpräsenz
haben Muß es nicht die Seinsweise einer « brüchigen » Zeitlichkeit besitzen
Sieht man in der zeitlichen Zeit einen defizienten Modus der Zeit und schreibt
man dem Kosmos, dessen Seinsweise diese Zeit, ist, einen deformierten
Charakter (272 ff.) zu, dann ist es allerdings schwer, diese Welt als Werk
einer unmittelbaren Schöpfertätigkeit Gottes aufzufassen.

Wem die zeitlich zeitliche Zeit nicht als Ent-staltung der Welt erscheint,
wird das Suchen nach den letzten kosmischen Gründen eines solchen Sündenfalls

(275) nicht für sinnvoll halten können.

Geistingen (Sieg). J. Endres C. Ss. R.



328 Besprechungen

Landmann, Michael : Philosophische Anthropologie. Menschliche
Selbstdeutung in Geschichte und Gegenwart. (Sammlung Göschen, Bd. 156-156a.)—
Verlag Walter de Gruyter, Berlin 1955. 266 S.

Die Anthropologie als Wissenschaft der menschlichen Selbstdeutung
nimmt eine entscheidende Stellung im Leben des einzelnen und der Gesellschaft

ein, besagt Selbsterkenntnis doch zugleich Besitzergreifung und
Gestaltungsauftrag des eigenen Lebens. Im Wissen darum will der Autor einen
allgemein verständlichen Überblick der verschiedenen anthropologischen
Entwürfe vorlegen, die im Laufe der vergangenen 2500 Jahre entstanden
sind. Ethnologie, Psychologie, Kulturgeschichte und biologische Anthropologie

bilden für ihn Hilfsquellen der einen philosophischen Anthropologie.
Da der Mensch eine Einheit ist, muß sich auch die Wissenschaft seiner
Selbstdeutung als Einheit dartun.

Die Einteilung des behandelten Stoffes erwächst klar aus den wichtigsten

Bezugsmöglichkeiten. Lenkt der Erkennende seinen Blick über sich,
so erfährt er sich vor Gott (religiöse Anthropologie) ; blickt er auf sich
selbst, so erfährt er sich als subjektiven Geist (Vernunftanthropologie) oder
als belebtes Körperwesen (biologische Anthropologie) ; blickt er um sich,
so kann er aus seiner objektiven Geistesleistung auf sein eigenes Wesen
schließen (Kulturanthropologie).

Im Anschluß an Pleßner, Portmann, Gehlen u. a. versteht der
Verfasser den Menschen als « einen eigenen, in sich geschlossenen Gesamtentwurf

der Natur » (197). Der Logos in ihm ist nicht vom Bios zu trennen.
Die Blickverfangenheit auf den letzteren hat den Evolutionstheoretikern
darwinistischer Prägung das « ganz Andere » gegenüber den höheren
Tierstufen verhüllt. Die ausschließliche Betonung des Geistigen hat die Ver-
nunftanthropologen seit Plato zum Fehlurteil über die Bedeutung des Leibes
verleitet oder zum unlösbaren Dualismus gezwungen.

Die Absicht, den Stoff « in rein referierendem Zusammenhang »

darzustellen (222), läßt in weiten Teilen die echt philosophische Auseinandersetzung

zurücktreten oder kaum erkennen. Zudem liegen bedenkliche
Verallgemeinerungen vor. So hören wir etwa, daß « die Griechen » als erste die
Spaltung des Leib-Seele-Dualismus radikalisiert hätten (114). Dabei wird
die aristotelische Lehre mit der platonischen schlechthin identifiziert (118).
Wie will der Autor diese Gleichstellung mit der aristotelischen Definition
der Seele als erster Entelechie des organischen Körpers vereinen Ebenso
liest man von einer religiösen Anthropologie « des Christentums », wobei in
Wirklichkeit nur die lutherische wiedergegeben ist. Den Sündenstand als
eigentliche Realität des menschlichen Lebens, den Gnadenstand als eine
Verheißung für die Zukunft (94) und den Menschen in seiner Natur als
verderbt (73) anzusprechen, steht in offenem Widerspruch zur katholischen
Lehre. Bedauerlich ist weiterhin, daß keinerlei Quellenwerke angegeben
sind und nur unvollständig zitiert wird. Auch der Laie erhebt heute zu
persönlicher Weiterbildung erhebliche Ansprüche auf direkte Einsichtnahme.
Er könnte dann z. B. den Zusammenhang prüfen, in dem sich das Wort
Augustins « pecca fortiter » (96) findet, — oder könnte es auch nicht. —



Besprechungen 329

Durch die Eingliederung theologischer Fragen in eine philosophische
Anthropologie wird indirekt eine echt christliche Lehre über den Menschen
abgelehnt. Die Vernunft oder sonstige psychische Kräfte sind damit zum
letzten Prinzip jeglicher Selbstdeutung erhoben. Eine ursprüngliche
Gottesoffenbarung als bewußtseinsjenseitige Quelle für ein neuartiges Menschheitsverständnis

ist hinfällig geworden. Als Zeichen dieser Auffassung kann die
Terminologie des Verf. vom « Schöpfungsmythus der Genesis » (65), « der
Sündenfall-Legende » (74) oder dem «Mythus des Sechstagewerkes» (172)
angesprochen werden. In derselben Linie liegt seine Vorliebe für die
Geisteshaltung der Sophisten, die im Gegensatz zu Plato erstmals das creative
Moment im Menschen entdeckt und den Nomos als sein eigenes Produkt
erkannt hätten (vgl. 41-43). Das Absolute finde sich nicht in irgendeinem
objektiven Inhalt, sondern in seiner subjektiven Schöpferkraft (vgl. 250).
Mit dieser Auffassung dürfte der Verf. selbst trotz eindeutiger Ablehnung
an anderer Stelle (59) dem Psychologismus oder Anthropologismus anheimgefallen

sein.

Walberberg (Köln). S. Pförtner O. P.

Künzle, Pius, 0. P. : Das Verhältnis der Seele zu ihren Potenzen.
Problemgeschichtliche Untersuchungen von Augustin bis und mit Thomas
von Aquin. (Studia Friburgensia, N. F. 12.) — Universitätsverlag, Frei-
burg-Schw. 1956. xxin-245 S.

Diese Arbeit ist in mehr als einer Hinsicht von Bedeutung. Wir erhalten
Einblick, wie Thomas von Aquin sich zur Frage des Verhältnisses zwischen
der Seele und ihren Potenzen stellt. Gegenüber der Identitätsauffassung und
mehreren Zwischenlösungen vertritt Thomas entschieden und konsequent
die Realunterscheidung. Er begnügt sich dabei nicht, bloß zu zeigen, daß
es faktisch so ist (die Potenzen sind Akzidentien), sondern weist aus der
Akt-Potenz-Lehre nach, daß es so sein muß. Er gibt damit eine
grundsätzliche Lösung, die für alles geschaffene Sein Geltung hat. Die Realunterscheidung

der Seele und ihrer Potenzen ist eine notwendige Konsequenz
jener letzten Realunterscheidung, wie sie zwischen Wesen und Dasein im
geschaffenen Sein besteht. Damit wir dem Aquinaten auf seinen subtilen
Gedankengängen folgen können, hat uns der Verfasser alle einschlägigen
Stellen aus Thomas' Schriften zusammengestellt und erläutert.

Der grundsätzlichen Lösung, wie sie Thomas gibt (171-218), läßt der
Verfasser eine wertvolle problemgeschichtliche Untersuchung vorausgehen,
die in seiner Arbeit den breitesten Raum einnimmt (7-170). Diese
Untersuchung erst läßt die Lehre des Aquinaten in ihrer vollen Bedeutung
erkennen. Durch Jahrhunderte galt es als selbstverständlich, daß die Seele

mit ihren Potenzen identisch sei. Es liegt nahe, den Ursprung dieser Lehre
bei Augustinus zu suchen, dessen Autorität gewöhnlich von den Vertretern
der Identitätslehre angerufen wurde. Doch zeigt die Untersuchung der
diesbezüglichen Augustinusstellen, daß es erst einer etwas gewaltsamen
Interpretation bedarf, darin die Identitätslehre ausgesprochen zu finden. Man
kann von Augustinus keine Lösung erwarten, da er das Problem wohl gar



330 Besprechungen

nicht gesehen hat. Wenn Augustinus die Seelenternare, die als Kronzeugen
für die Identitätslehre angegeben werden, als Analogien für seine Trinitäts-
spekulation heranzog, so gestaltete er das Abbild den Erfordernissen der
Glaubenslehre entsprechend ; auf das ontologische Problem des Verhältnisses

der Ternare zur Seelensubstanz einzugehen lag ihm fern, wie er denn
auch in seinen philosophisch-psychologischen Schriften nie auf diese Frage
einging. Die Einstellung, von der Theologie her die Frage zu lösen, dürfte
auch in der Folgezeit viel zur Identitätsauffassung beigetragen haben, und
das umso mehr, je mehr man übersah, daß die augustinischen Ternare nur
Analogien sein sollten.

Eine entscheidende Bedeutung für die Identitätslehre kommt der
Vermittlung Isidors von Sevilla zu. Hier mündet eine andere, von Augustinus
unabhängige Tradition ein, die über L. C. F. Lactantius in die voraugusti-
nische Zeit zurückweist, denn Lactantius nennt als Identitätsvertreter zwei
epikureische Dichter, deren einer sicher T. Lucretius Carus ist. Isidor macht
sich die Identitätslehre zu eigen und verbindet sie mit der augustinischen
Spekulation. Ausschlaggebend für die ganze spätere Zeit wurde aber, daß
Texte Isidors wörtlich in die pseudoaugustinische Schrift « De spiritu et
anima » eingingen. Diese Schrift vor allem dürfte Augustinus zum angeblichen

Urheber der Identitätslehre gemacht haben.
Die Annäherung an den Standpunkt der Realunterscheidung läuft

ungefähr parallel mit dem Eindringen des aristotelischen Lehrgutes. Doch ist
es vielfach die Autorität Augustins und die Ehrfurcht vor der Tradition,
die in der Zeit vor Thomas viele vor dem entscheidenden Schritt zu Aristoteles

und damit zur Realunterscheidung hin zurückhielt. Man sucht eine
mittlere Stellung zu beziehen, die einerseits den neuen Ansichten gerecht
werden und anderseits der augustinischen Tradition treu bleiben will. Die
bekannteste dieser Zwischenlösungen wurde jene des Alexander von Haies
und der Franziskanerschule : Die Seelenpotenzen sind der Wesenheit nach
real verschieden, der Substanz nach untereinander und mit der Seele
identisch. — Erst die konsequente Durchführung der Akt-Potenz-Lehre durch
Thomas von Aquin sicherte die Position der Realunterscheidung.

Diese problemgeschichtliche Untersuchung ist ein wertvoller Beitrag
zur Frage des mittelalterlichen Augustinismus. Die Identitätslehre gilt ja
als ein charakteristischer Lehrpunkt des Augustinismus. Aufs Neue zeigt
sich hier, wie vorsichtig der Augustinismus beurteilt werden muß, besonders
hinsichtlich der Urheberschaft und Autorität Augustins, die von den Augu-
stinisten oft angerufen werden.

In seiner Untersuchung berücksichtigt der Verfasser auch die
diesbezüglichen Forschungen und berichtigt und erweitert sie. Neben den
edierten Quellenwerken wurde eine große Anzahl von Handschriften
herangezogen ; aus zwölf Handschriften enthält der Anhang des Buches
Textproben. Ein Personen- und Sachregister sowie eine Zusammenstellung der
benützten Handschriften und der berücksichtigten Thomasstellen erhöhen
den Wert und Nutzen des Buches.

Scheibbs (Niederösterreich). B. Sulzbacher O. F. M. Cap.



Besprechungen 331

Buytendijk, F. J. J. : Phénoménologie de la rencontre. Texte français
de Jean Knapp. (Textes et études philosophiques.) — Desclée de Brouwer,
Paris 1952. 59 p.

Der Verfasser gibt zunächst Rechenschaft über seine Methode innerhalb

der psychologischen Forschung. Nach ihm muß die Psychologie auf
einer Anthropologie gründen ; die seelischen Erscheinungen sind vom Ganzen

des Menschen her zu deuten. Die Wesensbestimmung der « Begegnung »

bereitet er dann vor, indem er verschiedene Arten der Begegnung beschreibt :

die Wahrnehmung, das Verhalten des Kindes als Vorstufe einer echten
menschlichen Begegnung, das Spiel, das Lächeln, die Nachahmung. Das
Wesen der Begegnung liegt darin, daß sich der Mensch mit der Welt
einläßt, um sich dadurch voll zu verwirklichen. Die Begegnung ist die
unerläßliche Bedingung der Selbstwerdung. Zwei Arten der Begegnung werden
noch eigens gekennzeichnet : die der Geschlechter und die des Menschen
mit dem Transzendenten. In beiden erfaßt der Partner sein Ich als mögliches
Element eines « Wir ». Während bei der Begegnung der Geschlechter die
Gestik darauf zielt, die Gleichwertigkeit der Partner zu betonen, spricht
sich im andern Fall die Begegnung in einem Ritus symmetrischer Gesten aus.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. Ss. R.

Brun, Rudolf : Allgemeine Neurosenlehre. Biologie, Psychoanalyse und
Psychohygiene leib-seelischer Störungen. 3. erweit. Aufl. — Verlag Benno
Schwabe, Basel 1954. ix-535 S.

Obgleich dieses an sich medizinische Buch das besondere Interesse des

Pastoraltheologen und Seelsorgers wecken kann, soll es hier vorwiegend vom
Standpunkt der philosophischen Anthropologie aus betrachtet und beurteilt
werden. Dazu regt der Verfasser selbst an, indem er sagt, die
Neuroseforschung habe durch ihren Einblick in die leib-seelischen Störungen
entscheidende Erkenntnisse zur allgemeinen Lehre über den Menschen zutage
gefördert (42). Biologische oder psychologische Gegebenheiten sind zugleich
eben immer Gegebenheiten des Menschen als solchen. Sie schließen — im
Gegensatz zur Ansicht des Autors (vgl. S. ix) — bedeutsame Konsequenzen
philosophischer Art ein.

Wert und Grenze der vorliegenden Arbeit werden durch die Tatsache
bestimmt, daß der Verf. im wesentlichen seinen drei hervorragenden Lehrern
folgt, dem Hirnforscher und Biologen C. v. Monakow, dem in der
Instinktforschung hervorgetretenen August Forel und Sigmund Freud. Das Problem
der Neurose wird daher hauptsächlich von der Hirn- und Nervenphysiologie,
von der Biologie des Instinkt- und Trieblebens und den psychoanalytischen
Perspektiven Freuds her betrachtet.

Der Verf. führt seine Untersuchungen anhand eines umfangreichen
Tatsachenmaterials durch. Auf dieser empirischen Grundlage kommt er zu
klaren biologischen Abgrenzungen. Die Neurose wird negativ als funktionelle

Nervenkrankheit ohne Organbefund bestimmt (5) und dann positiv als
primäre Störung des Instinkt-, Trieb- oder Aßektlebens bezeichnet (7). Eine



332 Besprechungen

sekundäre Bedeutung organischer Faktoren ist natürlich nicht ausgeschlossen.
Zur Einteilung der Neurosen wird die von Freud stammende Unterscheidung
zwischen Aktual- und Psychoneurosen übernommen. Die ersteren sind als
funktionelle Störungen anzusprechen, denen primär eine krankhafte
Steigerung des Erregungspotenzials in den vegetativen Hirnzentren zugrunde
liegt. Zu ihnen zählen die Neurasthenie sowie die Angst- und Schreckneurose.

Sie sind noch somatisch verursacht, ohne daß sie auf einer Strukturläsion

der organischen Substanz beruhen. Erst die Psychoneurosen gehören
ätiologisch vollständig in den Bereich des Psychischen. Sie rühren von einer
primären Affektstörung auf dem Boden unbewußter Triebkonflikte her.
Hysterie, Phobie und Zwangsneurosen sind hier einzureihen.

Nach einer Geschichte der Neurosenlehre werden gewisse
Wechselwirkungen von Organfunktionen und seelischem Leben nach dem
gegenwärtigen Stand der Hirn-, Nerven- und Hormonforschung dargelegt (54-79).
Die Angaben werfen bedeutsames Licht auf das Leib-Seele-Problem. Es

folgt die Behandlung der Aktualneurosen und deren Erblichkeit (80-174).
Zum Wertvollsten gehören die Abschnitte über die Biologie des Instinktlebens

(175-200) und der Triebkonflikte (255-281). Die normale und krankhafte

Triebentwicklung (201-254) sowie die Symptombildung und Therapie
der Psychoneurosen (282-401) werden in enger Anlehnung an Freud
beschrieben. Nach Hinweisen auf verschiedene andere krankhafte Verfassungen
(Charakter-, Unfallneurose usf. ; 402-421) schließt der Verf. mit Vorschlägen
zur Psychohygiene.

Das Buch ist durch ein ernsthaftes wissenschaftliches Ethos
gekennzeichnet und darf im ganzen als ein wertvoller Beitrag im Kampf gegen die
weitverbreitete « Seuche » Neurose angesprochen werden. Anderseits hat die
Arbeit ihre Grenzen. Sie sind durch die einseitigen Ausgangspunkte bedingt.
In erster Linie werden dadurch die Ätiologie, Symptombildung und Therapie
der Neurosen unvollständig erfaßt. Schon Freud stellt fest, daß sich nicht
nur der Triebbereich des Neurotikers in einer ungelösten Verfassung befindet,
sondern auch die höheren Schichten des Seelischen in Mitleidenschaft gezogen
sind. Der Erkrankte hat ein geschwächtes « Ich » oder auch « ein besonders
hart und grausam gewordenes ,Über-Ich'» (S. Freud, Abriß der
Psychoanalyse, Frankfurt/M. - Hamburg 1954, S. 51). Mit Freud erwähnt B. als

Erfahrungstatsache das « Schuldgefühl, unter dem jeder Neurotiker leide »

(48, vgl. 101, 108, 435-36). Schuldgefühl aber kann nur auftreten, wo
Freiheitserfahrung vorausgeht. Man wird also auf den Anteil der höheren Personkräfte

in der Neurosebildung gestoßen. Das damit verbundene Problem hat
tatsächlich seit etwa 50 Jahren ernsthafteste Bemühungen wachgerufen, die
heute nicht mehr ignoriert werden können. Wohl erwähnt der Verf. C. G. Jung,
A. Adler und L. Binswanger (38-41), ihre Erkenntnisse sind aber nirgendwo
in die theoretische Klärung oder in die analytische Praxis einbezogen. Jüngere
Gelehrte wie v. Gebsattel, V. Frankl, Caruso, W. Daim, Rümke, Buyten-
dijk u. a. tauchen nicht einmal mit ihren Namen auf.

Die Berücksichtigung ihrer Forschungen hätte keineswegs, wie der
Autor fürchtet (vgl. 41), zu einer Vernachlässigung der genetisch-kausalen
Methode und der biologischen Gegebenheiten geführt. Aber sie hätte die



Besprechungen 333

ausschließlich biologische Betrachtungsweise des Verf. als unzureichend offenbart.

Gerade die neueren Erkenntnisse der Neurose haben dazu geführt,
den Menschen als eine Ganzheit zu verstehen. Der Mensch kann nur durch
das Gegenüber eines geistigen Ich-Zentrums einerseits und einer
leiblichbiologischen Wirklichkeit andererseits gültig erklärt werden. Keine der
beiden Konstitutionskomponenten kann in die andere aufgelöst oder darf
bei der Deutung seiner Funktionen vernachlässigt werden, ohne daß man
damit in eine fehlerhafte Einseitigkeit verfällt. Aufgrund dieser Einseitigkeit

wird das Werk dem Vollsinn seines Titels (« Allgemeine Neurosenlehre »)

nicht gerecht. Es wird weder dem komplexen Problem der Krankheitsphänomene

gerecht, noch bietet es einen adäquaten Uberblick des
gegenwärtigen Forschungsstandes. Es legt nur eine Neurosenlehre vom Standpunkt

der Freudschen Psychoanalyse mit erweiternden Perspektiven in die
Neurosenphysiologie und Triebbiologie vor.

Walberberg (Köln). S. Pförtner O. P.

Philosophie der Neuzeit und der Gegenwart

Campo, Mariano : La genesi del Criticismo Kantiano. Parti I-II. Editrice
Magenta, Varese 1953. xl-462 p.

Der hier vorliegende erste Band umfaßt neben der Einleitung die beiden
ersten Teile des Gesamtwerkes : Kant zwischen Wissenschaft und
Metaphysik (1 p) und : Kant zwischen Metaphysik und Gnoseologie (2 p). Der
zweite Band wird den dritten Teil enthalten : Kant zwischen Gnoseologie
und Kritik.

Gut vertraut mit der einschlägigen, besonders der deutschsprachigen
Literatur, über den gleichen Zeitraum im Schaffen Kants, schreibt der
Verfasser unter besonderer Berücksichtigung jener italienischen Leser, denen
die vorkritischen Schriften nicht leicht zugänglich sind. So bietet er
eingehende Analysen der einzelnen Schriften und hebt dabei geschickt die
Probleme heraus, um deren Lösung Kant in ihnen ringt. Anderseits ist es

dem Verfasser darum zu tun, jene Gedankengänge Kants deutlich zu machen,
aus deren ständiger Reifung die spätere Kritik erwachsen sollte. Eine neue
Interpretation jener ganzen Schaffensperiode versucht der Schreiber nicht
und will sie auch nicht bieten. Hier und dort gleicht er einander entgegenstehende

Interpretationen anderer Autoren aus. — Der saubere Druck auf
gutem Papier verdient eigenes Lob.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. Ss. R.

Casula, Mario, S. J. : Maréchal e Kant. (Archivum philosophicum
Aloisianum, II, 8. —) Bocca, Roma 1955. 124 p.

Der interessante und viel beachtete Annäherungsversuch zwischen
Kant und Thomas, den der belgische Jesuit Maréchal seiner Zeit in seinen
« Cahiers » unterbreitet hatte, wird hier in einer eingehenden und scharf-



334 Besprechungen

sinnigen Darstellung von seinem italienischen Mitbruder kritisch beleuchtet.
Er kommt zu dem Ergebnis, daß Maréchal in seinem Bemühen — gewissermaßen

in einer neutralen Sicht —, beide Denker in ihrem erkenntnistheoretischen

Ausgangspunkt auf einen Nenner zu bringen, weder Thomas noch
Kant gerecht werde. Bei seiner Thomas-Auslegung übersteigere er den
produktiven Anteil des Intellektes, indem er den Seinscharakter des im Erkennen

erscheinenden Gegenstandes eine Wirkung des tätigen Verstandes sein
läßt im Nachvollzug göttlicher Wirksamkeit. In seiner Kant-Auffassung
hingegen lasse er die von Kant geforderte allseitige Produktivität des
erkennenden Subjektes, die dem erscheinenden Objekt jedes Eigensein entzieht,
nicht voll zur Geltung kommen. Es sei darum unmöglich, im
erkenntnistheoretischen Ansatzpunkt beider eine gemeinsame Basis zu finden. Bei
Thomas ist der Erkenntnisgegenstand von vorneherein seinbezogen, bei
Kant subjektbezogen ohne eigene Seinsgeltung.

In seiner Gegenüberstellung von Maréchal und Kant hat Casula sich
nach beiden Seiten hin gut umgesehen und mit logischer Schärfe die
tragenden Grundgedanken herausgearbeitet, wie sie im dynamischen Apriori
Maréchals und im logischen Apriori Kants sich darbieten. Eine
Ubersetzung dieser Schrift wäre darum sehr wünschenswert.

Geistingen (Sieg). J. Ell C. Ss. R.

Kant und die Scholastik heute. Hrsg. v. Johannes B. Lötz S. J.
(Pullacher Philosophische Forschungen, Bd. I.) — Verlag Berchmanskolleg,
Pullach b. München 1955. vm-279 S.

Als « späte Gabe » zum Kantjubiläum von 1954 präsentiert sich dieser
stattliche Band einer neuen Schriftenreihe, die das Berchmanskolleg von
Pullach im Dienste philosophischer Forschungen erscheinen läßt (Herausgeber

: W. Brugger und J. B. Lötz). In diesem Band geht es darum, « dem
Grundzug des kantischen Philosophierens gerecht zu werden und es unter
den je nach dem Problemkreis mehr oder minder tiefgreifenden kritischen
Scheidungen im scholastischen Raum fruchtbar zu machen ». Der erste
Aufsatz, von Joseph de Vries S. J., befaßt sich mit der kantischen und thomi-
stischen Erkenntnistheorie. Er kommt hierbei zu dem Resultat, daß zwischen
diesen beiden Erkenntnistheorien « weitgehende Gemeinsamkeit im
Ausgangspunkt und in der Problemstellung, aber auch eine tiefgehende
Gegensätzlichkeit in der Problemlösung, in den Endergebnissen » bestehe.

Anschließend behandelt Johannes B. Lötz S. J. « Die transzendentale
Methode in Kants .Kritik der reinen Vernunft' und in der Scholastik ».

Lötz sucht hier nachzuweisen, daß die tranzendentale Methode nicht
notwendig im Subjektivismus endigen muß, sondern nur dann, wenn sie sich,
wie bei Kant, auf die verschließende Erscheinung beschränkt. Sie kann
durch die erschließende Erscheinung zum An-sich fortschreiten. Außerdem
muß sie auf die apriorischen Bedingungen der menschlichen Erkenntnis
überhaupt zurückgehen, wobei diese wiederum bestimmte Möglichkeitsbedingungen

im Objekt voraussetzen. So ist die objektive Methode, wie sie

gemeinhin in der Scholastik gehandhabt wird, nach Lötz zu ergänzen durch



Besprechungen 335

die geläuterte subjektive Methode, die aus ihrem innersten Wesen heraus
mit der objektiven eins ist. Hierbei nimmt das Formalobjekt als die
Verbindungsbrücke zwischen Subjekt und Objekt eine zentrale Stellung ein.
Sein Anwendungsgebiet sucht Lötz zu erweitern, besonders durch die
Einbeziehung der sinnlichen Raum- und Zeitvorstellung.

In einem weiteren Beitrag beschäftigt sich Walter Brugger S. J. mit
dem Unbedingten in Kants « Kritik der reinen Vernunft ». Dieses wird nach
seiner objektiven Geltung untersucht. Während Kant diese verneint,
unternimmt Brugger hier den Versuch, sie aus Ansatzpunkten, die sich bei Kant
selber vorfinden, zu erweisen, und zwar zunächst für die psychische
Seinsordnung in Anschluß an die « absolute Einheit des denkenden Subjektes ».

Diese führe, gestützt auf eine eingehende Analyse des kantischen Textes,
zum Existenzcharakter des « Ich denke » und auf das Ich als « Substantiale
und intelligibile ». Damit ist aber der Bereich der äußeren Erscheinungen
überschritten. In diesen selber ist das Unbedingte nur als Idee, als Andeutung

der Vernunft, es jenseits der Welt zu suchen — als transzendentales
Ideal. Dieses zeigt sich dann als Unbedingtes schlechthin im Kontingenzbeweis

und in seiner voll durchdachten Unbedingtheit. Letzteres sei kein
ontologischer Schluß, weil er aus der Natur der Vernunft sich herleite.

Prof. Dr. Schmucker, Regensburg, verbreitet sich anschließend über
den « Formalismus und die materialen Zweckprinzipien in der Ethik Kants ».

Im ethischen Schrifttum Kants unterscheidet er zwei Gruppen : die
Grundlegungsschriften « Grundlegung zur Metaphysik der Sitten », « Kritik der
praktischen Vernunft » und das ethische Hauptwerk « Metaphysik der
Sitten ». Man hat zwischen diesen beiden Gruppen in der Frage der
materialen Zweckprinzipien einen Gegensatz konstruieren wollen. Schmucker
verneint dieses. Er kommt zum folgenden Ergebnis : « 1. Das Prinzip des
Formalismus hat in beiden Grundlegungsschriften als wesentliches Korrelat
und zugleich zum notwendigen metaphysischen Fundament die Person als
Zweck an sich bzw. die Welt der Vernunftwesen als Reich der Zwecke an
sich. 2. Die Grundlegungsschriften entwickeln die allgemeinen Prinzipien
der Sittlichkeit thematisch nur, soweit sie im Vernunftwesen bzw. im
Vernunftwillen als solchem begründet sind, unter ausdrücklicher Absehung
von der spezifischen Vernunftnatur des Menschen ; folglich bleibt in dieser
grundsätzlich der Horizont offen für überempirische Vernunftwesen (wie
reine Geister und Gott). 3. Die M. d. S. entwickelt ausdrücklich die Ethik
der spezifisch menschlichen Person, soweit sie sich durch Anwendung jener
obersten Prinzipien des reinen Willens auf die unvollkommene und bedürftige

Natur des Menschen als animal rationale bzw. rationabile ergibt, womit
schon mit ihrer Idee ihr materialer Charakter gegeben ist. » Die Verpflichtung

zum Sittengesetz geht darum letztlich zurück auf das geistige Sein der
Person, die Kant aber versteht als gegeben einzig durch die Freiheit der
praktischen Vernunft unter Ausschaltung der theoretischen Vernunft, die
in das Sein der Dinge vordringt und von da aus den Kausalschluß erlaubt
auf einen höchsten Gesetzgeber. Ob man aber deswegen schon die
Sittengesetze kantischer Prägung als Seinsgesetze ansprechen darf, wie der
Verfasser es tut, ist eine andere Frage.



336 Besprechungen

Emerich Coreth S. J., Innsbruck, behandelt als letztes Thema : « Heidegger

und Kant ». Heideggers Buch, « Kant und das Problem der
Metaphysik », steht dabei im Vordergrund. Heidegger interpretiert darin Kant
gänzlich in seinem Sinne. Darnach ist die Metaphysik Kants kein ontisches,
sondern ein ontologisches Anliegen. Er will darin das Seiende als solches,
in seiner Seinsverfassung offenbar werden lassen : das Seiende in seinem
Ent-stand für das unendliche Erkennen, das Seiende als Gegen-stand für
das endliche Erkennen. Die Erscheinungen sind dabei solche des Seins
selbst. Sein-Erkennen ist primär Anschauung. Beim endlichen Erkennen
ist diese nicht schöpferisch, sondern hinnehmend. In diesem endlichen
Charakter der Anschauung besteht das Wesen der Sinnlichkeit. Damit aus
dieser Anschauung Erkenntnis werde, muß das Denken in Begriffen, d. h.
als Vorstellung im allgemeinen, hinzukommen. Anschauung und Denken
haben ihren gemeinsamen Quellgrund in der transzendentalen Einbildungskraft.

Diese aber besteht wesentlich im Zeitentwurf. Somit ist die Zeitigung
das Grundgeschehen menschlicher Transzendenz und die Zeit selber als

erfahrungsvorgängige Selbstaffektion das innerste Wesen der Transzendenz
eines endlichen Selbst. Damit wird Kant ein Kronzeuge der Gleichung :

Sein - Zeit, die Heidegger das Endresultat seines Buches « Sein und Zeit »

werden läßt. Diese Kantauslegung findet Coreth mit Recht gewaltsam und
der Metaphysikauffassung Kants widersprechend. Wohl sieht er für das
Problem selber einen gewissen Fortschritt darin, daß Heidegger im Gegensatz

zu Kant auf das Offenbarwerden des Seins selber ausgeht und die Welt
versteht als Lichtung des Seins, von woher das Sein sich im Menschen lichtet,
insofern von da aus die Ganzheit seiner Daseinsmöglichkeiten ihm entgegenblickt,

in deren Begegnung er sich bewähren soll in seinem Selbst.
Kritisch ist dabei zu bemerken, daß diese Weltoffenheit zu einer wahren

Lichtung des Seins nicht ausreicht. Das größte Hindernis dafür sieht Coreth
darin, daß Heidegger die Zeit und Endlichkeit als tiefsten Grund des menschlichen

Daseins und seines Seinsverständnisses ansetzt. Muß man da nicht
eher noch den verfehlten ontologischen Ansatzpunkt Heideggers
verantwortlich machen, insofern er das Seinsverständnis primär herleitet nicht
aus der gegenständlichen Erkennbarkeit im Lichte der ratio, sondern aus
dem personalen Verhalten gegenüber den Daseinsmöglichkeiten, die vom
Draußen der « Welt » auf den Menschen zukommen und durch einen
freiheitlichen Selbstentwurf bezüglich der Art ihrer Begegnung vorweggenommen
werden

Ein Rückblick auf die verschiedenen Darbietungen dieses ersten Bandes

zeigt, daß der erste Teil seines Anliegens, « dem Grundzug des kantischen
Denkens gerecht zu werden », glänzend erfüllt worden ist. Der zweite Teil
des Anliegens, die Fruchtbarmachung kantischen Denkens im scholastischen
Raum, bietet in seiner Ausführung, wie sie namentlich in den beiden ersten
Beiträgen zur Sprache kommt, wertvolle Winke und Hinblicke, die das
bisher zu wenig beachtete Apriori, das dem objektiven Denken von Seiten
des denkenden Subjektes zugrunde liegt, in einem neuen Lichte erscheinen
lassen. Es geht hier vor allem um die Rolle dieses Formalobjektes, worin die
a priori eingeprägte Hinordnung der Vermögen sichtbar wird. Hier glaubt



Besprechungen 337

Lötz den Ort gefunden zu haben, um die Raum- und Zeitvorstellung als
apriorische Bedingung der sinnlichen Anschauung sichtbar werden zu lassen.
Die RaumVorstellung weist er dabei als Formalobjekt dem Gemeinsinn
und die Zeitvorstellung der Phantasie und dem sinnlichen Gedächtnis zu.
Das kann aber nur den Sinn haben, daß diese beiden Vorstellungen nicht
so sehr im Mittelpunkt des Formalobjektes dieser inneren Sinne, sondern
mehr in deren Gefolgschaft stehen, wie ja auch in der Scholastik das räumliche

Nebeneinander und das zeitliche Nacheinander nicht als sensibile
proprium, sondern als sensibile commune gefaßt werden, wobei allerdings
die Art und Weise ihrer Erfassung nicht weiter erörtert wird. Die
Zeitvorstellung, die bisher nur in Gegenwart und Vergangenheit sich bewegte,
wird nach Lötz durch die Zukunft ergänzt in den beiden anderen inneren
Sinnen : Schätzungskraft (vis aestimativa) und Einigungskraft (vis cogita-
tiva), wobei die erstere nur die umweltliche Zukunft, und die andere, die
schon unter geistigem Einfluß steht, die Zukunft schlechthin in ihren Blick
nimmt. Bei der letzteren komme es durch ihre einigende Kraft zu
Dinggestalten im Welthorizont. Diese bilden die Brücke zur nachfolgenden
Wesenserkenntnis durch den Verstand. In ihm sei der Vollzug von Ding
und Welt als Wesenheit vorgezeichnet. Eigenartig ist hierbei, daß Lötz die
schlicht hinnehmende Wesenserkenntnis nicht, wie es bisher in der Scholastik

üblich war, dem intellectus zuschreibt, sondern der ratio, die sonst nur
mit dem schlußfolgernden Denken in Verbindung gebracht wurde. Dem
intellectus weist er primär die Funktion des Urteils zu, worin das Sein als
solches sich offenbare. Das Urteil wird dadurch zu einem ursprünglichen
Erkenntnisakt, dem eine Wesenserkenntnis vorgelagert ist, ohne damit
organisch verbunden zu sein. Doch woher bezieht das Urteil seine
Zustimmung zu einem seinsmäßigen Sachverhalt Doch nur aufgrund einer
vorhergehenden Einsicht in den Zusammenhang von Subjekt und Prädikat,
die selber noch kein Urteil ist. Hierbei muß das Sein doch irgendwie schon
vorgegeben sein, wenn es auch erst im Urteil zum vollen Bewußtsein korrimt.
Daher sprechen wir bei den Wesenheiten von bestimmten Weisen zu sein.
Was dann im Urteil als Sein erscheint, ist doch nicht schon das Sein schlechthin,

sondern zunächst nur das Sein bezüglich eines ganz bestimmten
Sachverhaltes. Wohl ist hier der Ansatzpunkt gegeben zur Bildung von
allgemeinen Prinzipien und Urteilen, worin das Sein in seiner allgemeinen
Geltung, also als Sein schlechthin, offenbar wird. Hier zeigt sich, daß es

mit einer strikten Durchführung des Apriorismus, soweit er noch im Kontakt

steht mit dem objektiven Denken, seine großen Schwierigkeiten hat.
Lötz findet volle Unterstützung durch seinen Mitbruder Jos. de Vries.
Bezüglich der Substanzerkenntnis kommt dieser zu der überspitzten
Formulierung, daß diese a priori dem Denken hinzugefügt werde, was im «

scholastischen Raum » sicher nicht allgemeine Zustimmung finden wird Aber
trotz allem, was man darüber sagen kann, wird man diesem kühnen Vorstoß

in scholastisches Neuland seine Achtung nicht versagen. Es ist ein
groß angelegter Versuch, scholastisches Gedankengut mit dem modernen
Denken in eine engere Fühlung zu bringen.

Geistingen (Sieg). J. Ell C. Ss. R.



338 Besprechungen

von Rintelen, Fritz-Joachim : Der Rang des Geistes. Goethes
Weltverständnis. — Max Niemeyer Verlag, Tübingen 1955. 436 S.

Für sich genommen ist diese Arbeit ein Zeugnis für die innige Vertrautheit

des Verfassers mit dem Geiste Goethes, die er aus langem Umgang mit
ihm gewonnen hat. So ist er denn in der Lage, ein abgewogenes Urteil über
die wirklichen Leitideen von Goethes Weltverständnis zu fällen. Wenn
Goethe auch nicht alle Fragen beantwortet, die nun einmal gestellt werden
können und müssen, um die wirkliche Welt zu verstehen, wenn er hinsichtlich

mancher Punkte unentschieden und unklar ist, so ist seine mehr durch
dichterische Schau als durch kühles Schlußfolgern gewonnene Überzeugung
die, daß diese Welt, d. h. die Natur und der Mensch, ein Kosmos, ein in
Stufen gegliedertes Ganze ist, welches von Sinn erfüllt ist. Dem Menschen,
der Gleichnis des hinter der Welt stehenden göttlichen Geistes ist, ist es

gegeben und aufgegeben, den Sinngehalt der Welt zu erfassen und in seinem
Tun sich der Ordnung anzuschließen. Der Mensch ist für Goethe ein Wesen,
das unter der Führung des Geistes zur harmonischen Entfaltung aller Kräfte
gelangen soll ; es steckt wohl die Gefahr im Menschen, sich selbstherrlich
über alle Gesetze hinwegzusetzen ; doch bringt ihn die Unterwerfung unter
das Maß erst zum Vollmenschlichen.

Goethe verkörpert in seinem Weltverständnis die harmonische
Verbindung der Anliegen des Romantischen und Klassischen. Nach seinem
Sturm und Drang, in dem alles hemmungslos zu zerfließen drohte (Gefühl
ist alles, Name, Schall und Rauch), findet er zum Maß, zum Gesetz, zur
Norm zurück und erliegt doch nicht dabei der Gefahr, daß Maß, Gesetz
und Norm zu rein formalen Größen ausgehöhlt werden. Durch seine Art,
die Spannung zwischen Subjekt und Objekt, zwischen Freiheit und Norm,
zu meistern, steht er der Gegenwart nahe, in der wiederum um Lösung
der gleichen Spannung gerungen wird. So weist der Verfasser die Gegenwart

an Goethe, damit sie von ihm lerne. Es ist ihm dabei natürlich klar,
daß Goethe in erster Linie Dichter und damit Seher, nicht aber
Fachphilosoph ist ; denn zum Philosophen gehört es, daß er um logisches und
begriffsklares Denken ringt ; denn in der Philosophie ist nichts anzufangen
mit einer Haltung, die sich in die Worte kleidet : « Wenn ihr's nicht fühlt,
ihr werdet's nie erjagen. »

Im Gesamtschaffen des Verfassers bildet das vorliegende Werk den
Auftakt zu einer noch zu erwartenden Monographie : « Über die ewige Heimat
des Geistes. » Vorausgegangen ist der Arbeit eine auf drei Werke verteilte
kritische Auseinandersetzung mit der hemmungslosen Despotie (Dämonie
des Willens, 1947) ; mit der geistverneinenden Lebensphilosophie (Von
Dionysos zu Apollon, 1948) ; mit der Existenzphilosophie (Philosophie der
Endlichkeit, 1951). Dazu s. DTFr 28 (1950) 233-235 ; 31 (1953) 90-97.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. Ss. R.



Besprechungen 339

Hablützel, Rudolf : Dialektik und Einbildungskraft. F. W. J. Schellings
Lehre von der menschlichen Erkenntnis. (Philosophische Forschungen,
N. F. 4.) — Verlag für Recht und Gesellschaft, Basel 1954. vni-138 S.

Für das Verständnis Schellings lassen sich zwei Wege einschlagen : Einmal

die Betrachtung der einzelnen Epochen, zum andern die Herausarbeitung

des durch alle Epochen durchhaltenden philosophischen
Grundimpulses. Der Verfasser wählt den letzten Weg und beschränkt sich dabei
auf eine systematische Darstellung der Erkenntnislehre Schellings. Er
betritt damit ein verhältnismäßig noch wenig bearbeitetes Gebiet. Die
vorliegende Arbeit zeugt vom eindringenden Studium der Primärliteratur. Es
finden dabei die manchmal recht schwierigen Texte eine verständliche
Interpretation und eine übersichtlich geordnete Darstellung, die den Gedankengang

Schellings deutlich hervortreten läßt. Als weiterer Vorzug ist
hervorzuheben, daß der Verfasser den Standort Schellings gegenüber Kant und
Fichte immer wieder kennzeichnet, sodaß sichtbar wird, wo Schelling bei
diesen Denkern ansetzt und dann über sie hinausgeht. Die Darstellung
steuert darauf zu, die Bedeutung der Einbildungskraft in den
erkenntnismetaphysischen Überlegungen Schellings herauszuarbeiten. Schelling deutet
die Dreiergruppe der Kategorien Kants so, daß sich die jeweils dritte
Kategorie nicht nur aus den beiden andern ergibt, sondern daß sie die
andern beiden mitbedingt. « Das Dritte ist stets das Erste. » Ganz
allgemein gesagt : Die Synthesis ist das schlechthin Einfache. Sie ist eine
Monas, aus welcher sich das Werden in Gegensätzen entfaltet. Diese Einheit

oder Monas ist das Prinzip der Vorstellung, die ursprüngliche
Vorstellungskraft selbst, die Ureinheit der Einbildungskraft. Sie ist die «

überlogische » Wirkungseinheit von je zwei für sich allein logisch faßbaren
Prinzipien. An der Stelle, wo Schelling vor der rational nicht weiter
aufzulösenden Schwebe zwischen dem ontologischen Prius und Posterius steht,
geht die rein rationale Philosophie aus der Dialektik in die Anschauung über.
Hier beginnt die Leistung der produktiven Einbildungskraft, der «

göttlichen Imagination », als letzter Ursache für die Spezifikation der
Weltwesen. Sie ist das eigentliche Vermögen des Ich. Hier erfolgt die Verdichtung

der Möglichkeit zur Wirklichkeit.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. Ss. R.

Deutsche Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew,
herausgegeben von Wladimir Szylkarski: 7. Band: Erkenntnislehre, Ästhetik,
Philosophie der Liebe. —- 3. Band : Una Sancta. Schriften zur Vereinigung
der Kirchen und zur Grundlegung der universalen Theokratie, 2. Bd. —
Wewel, Freiburg Br. 1953-54. 449, 475 S.

Der Erich Wewel Verlag von Freiburg i. Br. hat 1952 angekündigt, er
werde eine Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew in deutscher
Sprache, herausgegeben von Wladimir Szylkarski unter Mitwirkung von
Reinhard Lauth, Nikolai Lossly, Ludolf Müller, Wsewolod Setsch-



340 Besprechungen

KAREFF und Johannes Strauch, veröffentlichen. Diese Ausgabe soll durch
die Zusammenarbeit katholischer, orthodoxer und protestantischer Spezialisten

dem Abendland den Zugang zum ganzen Solowjew und zum ganzen
kaum übersehbaren Reichtum seines Schaffens öffnen und acht Monumentalbände

neben zwei Ergänzungsbänden umfassen. Bis heute sind Band VII
(im Frühjahr 1953) und Band III (im Herbst 1954) erschienen.

Band VII enthält den Aufriß und drei Anfangskapitel der unvollendeten

Erkenntnistheorie Solowjews unter dem Titel « Theoretische
Philosophie » (SS. 9-105), dann zwei sich ergänzende Aufsätze : « Die Schönheit
in der Natur » und « Der allgemeine Sinn der Kunst » (117-189), hierauf die
berühmte Studie « Der Sinn der Geschlechtshebe », ferner den Aufsatz « Das
Lebensdrama Piatons » und schließlich eine Reihe kleinerer Kapitel und
Abschnitte zur Ästhetik und zur Philosophie der Liebe, die hier zum ersten
Mal verdeutscht werden (201-431). Wenn uns der Torso der « Theoretischen
Philosophie » mit seiner Leugnung der Substantialität der Seele stark
befremdet, so finden wir in der Ästhetik Solowjews höchst originelle Schöpfungen

und wundervolle Perlen der Inspiration des Denker-Dichters.
Der III. Band enthält die Hälfte der Schriften Solowjews, die er der

Vereinigung der Kirchen, der « UNA SANCTA » gewidmet hat, d. h. alle
Abhandlungen über dieses Thema, welche unser Autor in französischer
Sprache verfaßte. Es sind die « Lettre à Strossmayer », der Vortrag « L'Idée
russe », ferner « Saint Vladimir et l'Etat chrétien », « Réponse à la
correspondance de Cracovic » sowie das große Werk « Rußland und die universale
Kirche » (SS. 7-419). Die vier ersten Schriften sind im französischen Urtext
und in deutscher Übertragung geboten, während das zuletzt genannte Werk
nur deutsch wiedergegeben ist. Alle diese ursprünglich französisch verfaßten
Werke enthalten die schönsten Apologien der römisch-katholischen Kirche.

Wewels Solowjew-Ausgabe zeigt eine ausgezeichnete, der Sprachkunst
des großen Russen würdige Übertragung. Herausgeber, Mitarbeiter und
nicht zuletzt der Verleger selbst haben daran lange gearbeitet, gedeutet und
gefeilt, sodaß die vorliegende Verdeutschung der Vollkommenheit der
Ursprache nahezukommen scheint. Die einleitenden Bemerkungen und das
jeweilige Schlußwort von Wladimir Szylkarski sind im allgemeinen treffend,
klug und maßvoll, wenn sie auch nicht immer unsere Zustimmung finden
können. So scheint Szylkarski z. B. nicht an die ernste Konversion Solowjews

zum Katholizismus zu glauben (Bd. III, 425). Dies schmälert aber
keineswegs die Verdienste von Pierausgeber und Verleger um diese
großartige, wissenschaftlich gediegene deutsche Gesamtausgabe der Werke von
Wladimir Solowjew, der trotz Schlacken und Irrtümern die lichteste Geistesgestalt

Rußlands ist.

Pribourg. J. Schneuwly.



Besprechungen 341

Verneaux, Roger : Esquisse d'une théorie de la connaissance. Critique
du Néo-Criticisme. (Bibliothèque des Archives de Philosophie, première
section : Morale et Métaphysique, II.) — Beauchesne, Paris 1954. 249 p.

V., Professor am Katholischen Institut in Paris, entwickelt in diesem
« Abriß einer Erkenntnislehre » den Standpunkt des gemäßigten Realismus
in vollem Einklang mit der philosophia perennis. Für seinen Gedankengang
wählt er nicht den eines systematischen Aufbaues, sondern den interessanteren

und lebendigeren Weg einer ständigen und schrittweisen Auseinandersetzung

mit Charles Renouvier (1815-1903), dem Hauptvertreter des
französischen Neokritizismus. Renouvier hatte sich an Kant angeschlossen, doch
unter Preisgabe verschiedener kantischer Lehrstücke. So läßt er z. B. das
« Ding an sich » gar nicht gelten. Für ihn existieren nur die Phänomene
in ihrer quantitativen Gegebenheit, und zwar als Bewußtseinsinhalte. Alle
Erkenntnis, die darüber hinausgeht, ist ein Akt des Glaubens kraft einer
freien Willensentscheidung und hat darum nur relative Geltung. Die Relation

ist dementsprechend die Grundkategorie aller Wirklichkeit, von der
alle übrigen Kategorien abgeleitet werden. Die Welt faßt er auf als eine
Summe von Bewußtseinsvorgängen, die nach Art der Monaden des Leibniz
miteinander nicht in Beziehung stehen, sondern nur in ihrer Tätigkeit
übereinstimmen. In seiner Lehre treffen sich die verschiedensten Richtungen
des modernen Denkens : Phänomenismus, Akosmismus, Monadismus, Aprio-
rismus, Rationalismus, Skeptizismus, Probabilismus und Fideismus. Und
gerade deswegen erscheint dem Verfasser die schrittweise und gründliche
Auseinandersetzung mit ihm als eine sehr geeignete Methode, daran das

Erkenntnisproblem in seinen Grundzügen nacheinander aufleuchten zu
lassen. Er hat diese Methode meisterhaft durchgeführt durch die begriffliche
Entwirrung der meist sehr konfusen Aussagen und durch treffsichere
Unterscheidungen, die den fortschreitenden Gedanken seiner Dunkelheit
entkleiden und ihn immer wieder hineinführen und ausklingen lassen in die
Harmonie eines wahrheitsgemäßen und klaren Denkens. Er geht dabei so

vor, daß die Lösung des einen Gedankenkomplexes die des nächstfolgenden
vorbereitet. Der Geist wird dadurch ständig in Spannung gehalten. Mit
großem Interesse verfolgt er das dialektische Spiel und Gegenspiel in dem

pro und contra der sich folgenden Gedankengänge. In dieser Weise behandelt

der Verfasser im ersten Teil das Vorstellungsproblem und im zweiten
Teil das Gewißheitsproblem. Im ersteren untersucht er die Begriffe Sein
und Erscheinen, « empirisch » und « a priori », Bewußtsein und Erkenntnis ;

im letzeren Vorstellung und Urteil, Gewißheit und Wahrheit, Vernunft und
Freiheit, um dann in einem Schlußwort auf die enge Bindung zwischen
Kritik und Metaphysik hinzuweisen. Vortrefflich sind besonders seine
Ausführungen über das Urteil und den Begriff der Freiheit.

Geistingen (Sieg). J. Ell C. Ss. R.



342 Besprechungen

Problèmes actuels de la Phénoménologie. (Textes et études
philosophiques.) — Desclée de Brouwer, Paris 1952. 165 p.

Vom 12.-14. April 1951 fand in Brüssel ein internationales Kolloquium
statt zwischen Vertretern der Phänomenologie. Der Direktor des Husserl-
Archivs in Löwen, P. H. L. van Breda O. F. M., veröffentlicht im
vorliegenden Band die Referate dieses internationalen Treffens und dazu eine
Studie von H. J. Pos, der an der Teilnahme wegen Erkrankung
verhindert war.

Eugen Fink (Freiburg/Br.) sprach über : L'analyse intentioneile et le
problème de la pensée spéculative. Er behandelt darin das Hauptproblem
der Phänomenologie, nämlich ihr Verhältnis zur Metaphysik. Pierre Thé-
venaz greift ein ähnliches Thema auf, wenn er « La question du point
de départ radical chez Descartes et Husserl » behandelt. Sein Referat ist
eine Verteidigung der Metaphysik. Maurice Merleau-Ponty zeigt sich in
seinen Ausführungen « Sur la phénoménologie du langage » als Meister der
Sprachphilosophie. Paul Ricœur verbreitete sich über : « Méthode et tâches
d'une phénoménologie de la volonté ». Den Abschluß der Sammlung bildet
die Zusammenfassung des in den Referaten Besprochenen, die Jean Wahl
bot. Die Studie von H. J. Pos : « Valeur et limites de la phénoménologie »

gibt einen Durchblick des Ursprungs der Phänomenologie bei Husserl und
ihrer Ausgestaltung.

Zu begrüßen ist der als Anhang gebotene Uberblick über den Stand
der Arbeiten des Husserl-Archivs in Löwen.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. Ss. R.

von Hildebrand, Dietrich : Die Menschheit am Scheideweg. Gesammelte
Abhandlungen und Vorträge. Herausgegeben und eingeleitet von Karla
Mertens. — Verlag Jos. Habbel, Regensburg 1955. 659 S.

Dietrich von Hildebrand ist einer der großen Phänomenologen christlichen

Gepräges. Mit bemerkenswertem Einfühlungsvermögen für alles Wirkliche

ausgestattet, sucht er durch eine intensive und allumfassende Betrachtung

das Wesen der Dinge in seinen Erscheinungsformen. Dabei ist sein
Interessengebiet weit gespannt. Doch in der Mitte steht der Mensch in
seiner personalen Bezogenheit zur sittlichen, gesellschaftlichen, ästhetischen
und religiösen Wertordnung. Nach diesen vier Gesichtspunkten hat die
Herausgeberin Klara Mertens die Abhandlungen und Vorträge des Autors
zu einem Sammelband vereinigt. In einem Vorwort macht sie den Leser
bekannt mit der Persönlichkeit des Autors und der Art seines Schaffens.
Sie sieht in diesem stattlichen Sammelwerk den « getreuen Spiegel eines
universellen Geistes, dessen Durchdringungskraft, dessen Unbedingtheit im
Verfolgen des unum necessarium die organische Einheit dieses Buches
bilden ». Im besonderen macht sie aufmerksam auf neue Unterscheidungen,
welche die phänomenologische Forschung des Autors für das sittliche und
das ästhetische Erkenntnisgebiet deutlich gemacht hat.



Besprechungen 343

So unterscheidet Hildebrand im Artikel « Die Person und die Welt der
sittlichen Werte » eine dreifache Wertordnung : das Wertvolle, das objektive

Gut für mich, das bloß für mich Befriedigende. In dieser Dreiteilung
sieht die Herausgeberin eine « für die Ethik unabsehbare Entdeckung »

Ähnlich urteilt sie über eine Unterscheidung auf dem ästhetischen Gebiet
in den Beiträgen « Zum Problem der Schönheit des Sichtbaren und
Hörbaren » und « Die Schönheit im Lichte der Erlösung ». Hier wird die Schönheit

des Sichtbaren und Hörbaren in ihrer Sonderheit erfaßt gegenüber dem
ontisch Schönen.

Die Herausgeberin verdient volle Anerkennung, daß sie das Lebenswerk

des verdienstvollen Autors in dieser konzentrierten Fülle uns nahe
gebracht hat. Und man kann dem nur zustimmen, was bei dieser Herausgabe

über den Wert des Buches gesagt wird : « Wer dieses Buch erwirbt,
reiht sich in die Reihen jener ein, die sich für die weitere Gestalt unseres
Jahrhunderts mitverantwortlich fühlen, die Stellung und Einfluß nehmen
nicht nur aus einer vordergründigen Kenntnis der Arena unserer Tage,
sondern kraft jener eigentlichen Orientierung, die aus der verstehenden
Anerkennung der Wertordnung und dem persönlichen, durchlichteten
Berührtsein von ihrer Fülle und ihrer Stufung entspringt. »

Geistingen (Sieg). J. Ell C. Ss. R.

Marcel, Gabriel : Das große Erbe. Tradition, Dankbarkeit, Pietät. —
Verlag Regensberg, Münster 1952. 86 S.

Das erste Kapitel des Büchleins bietet den Vortrag, den Gabriel Marcel
im Herbst 1951 in verschiedenen Städten Westdeutschlands gehalten hat
unter dem Titel : « Über den Begriff des geistigen Erbes ». Im zweiten
Kapitel : « Der Begriff der Pietät bei Peter Wust » wird ein Abschnitt aus
dem großen Werk : « Etre et Avoir » geboten. Robert Spaemann besorgte
die Übersetzung und schrieb das Vorwort. Beide Kapitel sind geeignet,
das Verhältnis richtig zu sehen, das Marcel zum Existenzialismus einnimmt.
Er verkörpert nicht nur, wie es manchmal heißt, einen « christlichen Zweig »

des Existenzialismus. Die beiden Kapitel, die nach Gestalt und Inhalt von
einander abweichen, zeigen, wie sich Marcel unterscheidet. Gegenüber dem
Existenzialismus, den die Vereinsamung des Subjekts kennzeichnet, betont
er, « daß der Mensch im Zusammenhang einer Tradition steht, deren Erbe
er ist, und im universellen Zusammenhang einer Seinsordnung, die im
personellen Liebeswillen Gottes gründet ». In der Pietät und Dankbarkeit
antwortet der Mensch auf das überkommene Erbe. Dadurch, daß er das Erbe
in sich wieder Fleisch und Blut werden läßt, tritt er aus seiner Isolierung
heraus.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. SS. R.



344 Besprechungen

Troisfontaines, Roger, S. J. : De l'existence à l'être. La philosophie
de Gabriel Marcel. 2 vol. (Bibliothèque de la faculté de Philosophie et
Lettres de Namur, 16-17.) — E. Nauwelaerts, Louvain ; J. Vrin, Paris 1953.
415, 431 p.

Gabriel Marcel selbst bezeugt in dem Brief, der dem Werk beigegeben
ist, daß P. Troisfontaines durch seine Arbeit getreu das wiedergibt, was
er im Zeitpunkt der Veröffentlichung dachte und war. So darf der Leser
sich den beiden Bänden, der Frucht eines siebenjährigen Studiums und
dem Zeugnis eines unermüdlichen Fleißes, mit dem Bewußtsein
anvertrauen, Gabriel Marcel wirklich zu begegnen.

Nachdem der Leser einleitend mit der Person und der Eigenart des
Schaffens von Gabriel Marcel bekannt gemacht wurde, beginnt der
Verfasser mit der Abhandlung des Themas, das im Buchtitel angegeben ist :

Von der Existenz zum Sein. Damit ist das Anliegen schon wiedergegeben,
um das die Philosophie Marcels kreist. Sie wird gekennzeichnet als eine
Bewegung zwischen zwei Polen, zwischen Existenz und Sein. Hier sei gleich
eine der dankenswerten Leistungen dieser Arbeit hervorgehoben. Der
Verfasser müht sich, den Leser rechtzeitig in die Bedeutung der Terminologie
Marcels einzuführen, besonders dort, wo ein Terminus schon « besetzt » ist
und Mißverständnisse entstehen könnten. Schon die beiden Termini :

Existenz und Sein bedürfen der klaren Bestimmung. Existenz und Sein haben
das gemeinsam, daß sie ein Verhältnis des Subjekts zum Wirklichen zum
Ausdruck bringen. Dabei bedeutet die Existenz ein Teilhaben, das Sein
ein Teilnehmen am Wirklichen. Genauer gesagt bedeutet Existenz :

Teilhabe am Wirklichen, die schon gegeben ist, bevor man ein Bewußtsein
davon hat. Sie läßt sich gleichsetzen mit dem « Sich in einer Situation
befinden ». Das Sein ist dagegen ein Teilnehmen am Wirklichen, zu dem sich
das Subjekt frei aufschwingt und dadurch zur Person wird. Es ist für die
Haltung Marcels überaus kennzeichnend, daß die Partizipation in ihren
beiden Bedeutungen den tragenden Begriffen seines Denkens zu Grunde liegt.

In den vier Teilen des Werkes : Das Sein in der Welt (1. Teil) ; Wer
bin ich (2. Teil) ; Gegenwart des Nächsten (3. Teil) ; Gott, ich glaube an
dich (4. Teil) geht nun P. Troisfontaines den vier Weisen der Partizipation

oder Einung mit dem Wirklichen nach.
1. Sein in der Welt : Die beiden ersten Kapitel machen uns mit der

Existenz, mit der Situation bekannt, die den Menschen kennzeichnen. Sie
ist bestimmt durch die Technik. Von ihr droht dem Menschen die Gefahr,
sich selber nur als « Gegenstand » unter Gegenständen zu sehen und zu
behandeln. « Gegenstand » ist für Marcel das mir Entgegenstehende. Er
verhält sich indifferent zu mir ; er rechnet nicht mit mir ; er ist wohl
bezogen auf einen Gedanken als solchen, nicht aber auf mich als diesen
Denkenden. Wenn der Mensch bis in sein Denken hinein von der Technik
bestimmt wird, verliert er das Verständnis für sich selber ; denn er ist
mehr als ein « Gegenstand ». Die Objektivierung, die dem Technischen eigen
ist, bedeutet wohl schon eine Überwindung der Existenz, des bloßen «

Sichbefindens in der Welt » ; um diese Existenz hinter sich zu lassen, muß



Besprechungen 345

auf die « erste Reflexion », in welcher die Objektivierung vollzogen wird,
eine « zweite Reflexion » folgen, in der die Welt eine Welt für mich wird.
In den vier letzten Kapiteln des ersten Teiles wird die Auseinandersetzung
Marcels mit dem Geist der Technik fortgeführt. Vor allem wird die
Aufgabe der Philosophie von jener der Technik scharf abgehoben. Der Mensch
ist mehr als Objektsein. Damit ergibt sich der Fragenkomplex des zweiten

Teils.
2. Wer bin ich : Es wird gefragt nach dem Sinn des « Ich » und

nach dem Sinn des « Seins ». Ich bin mehr als derjenige, dessen Personalien
auf irgendeiner Karteikarte aufgeschrieben stehen. Ich bin mehr als mein
Körper, mehr als die Summe der Eigenschaften, die ich habe, mehr als
das, was über mich erzählt werden könnte, und ebenfalls mehr als mein
Werk. In meinem Ich steckt ein Sein, das voller Geheimnisse ist, das sich
nicht restlos begrifflich fassen läßt. Was ich bin, offenbart sich in den
Akten, in denen ich frei meine Situation bejahe. Die Frage : Wer bin ich
mündet nun in die andere Frage ein : Was bedeutet für mich meine Situation

Marcel sieht in ihr und allen Implikationen einen Anruf an das
Ich, Die Situation ist für das Ich eine Berufung, zu der es sich frei
bekennen und an die es sich frei binden muß. In diesem Akt der Bindung
vollzieht sich die Personwerdung. Die Bindung ist ein schöpferischer Akt.
Zur Bindung gesellt sich die Treue. Gerade in ihr offenbart sich die innere
Größe und Freiheit des Menschen. Eine solche Bindung und diese Treue
zu ihr kann nur der vollziehen, welcher über den Augenblick transzen-
dieren kann. In der Treue kommt das Ewige im Menschen zum Vorschein.
Sie befreit ihn von der Unbeständigkeit des Sinnenhaften und läßt ihn
hineinwachsen in die Dauer des Ewigen.

Die Treue weist auf den andern ; sie konstituiert das Sein der eigenen
Person, indem sie es zu einer echten Kommunikation mit dem andern
kommen läßt. Wirkliche Treue zum andern wirkt zurück auf die Person-

werdung des Ich.
3. Die Begegnung des Nächsten : Eine Beziehung zum andern ist, wenn

auch zunächst nur unbewußt, schon auf der Ebene der Existenz gegeben.
In der frei begonnenen und unterhaltenen Kommunikation mit dem andern
oder in der Liebe wird jedes Personsein. Mutterschaft, Ehe, Familie, Freundschaft

sind Gelegenheiten, in denen sich die Liebe und damit die Person
entfalten kann. Interessant sind die Ausführungen, in denen gezeigt wird,
wie sich für Marcel von der echten Kommunikation und Liebe aus ein
Weg öffnet, auf dem das Weiterleben des Nächsten vergewissert wird,
selbst wenn er gestorben ist. Die Liebe, die konstitutiv für das Personsein

war, bleibt es auch für immer. Die Treue dem andern gegenüber erweist
sich auch hier wieder als schöpferischer Akt.

4. Gott, ich glaube an dich Die Treue hat sakralen Charakter und
erhält ihren letzten Sinn von der Beziehung zum Absoluten. Das Sein des
Menschen wird erst vollendet in der Treue und Hingabe an Gott. In diesem
vierten Teil wendet sich nun der Blick dem Sein zu, auf das unausgesprochen
schon die andern Teile ausgerichtet waren : auf Gott. Philosophieren
bedeutet für Marcel eine persönliche Begegnung mit Gott anzustreben. Der



346 Besprechungen

Sache nach stimmt er dem Vatikanum zu, daß der eine und wahre Gott,
unser Schöpfer und Herr sicher mittels des natürlichen Lichtes der
Vernunft aus den Geschöpfen erkannt werden kann. Im ersten Kapitel geht
P. Troisfontaines auf die Problematik ein, die Marcel sich erheben sieht,
wenn es um den Zugang zu Gott geht. Der Verfasser macht gerade hier
darauf aufmerksam, daß Marcel nicht Fachtheologe ist. So erklärt es sich,
daß seine Terminologie es hier manchmal an der nötigen Schärfe fehlen
läßt. Diese Mängel dürfen jedoch nicht als ein Verwerfen der Deutungen
der Theologen aufgefaßt werden. Gerade hier ist auf die Bedeutung der
Terminologie zu achten. Manches Mißverständnis, ja manche schiefe Deutung

wären vermieden worden, wenn die Kritiker besser auf die Bedeutung

der Termini geachtet hätten, wie sie nun einmal bei Marcel üblich
ist. Dies gilt insbesondere hinsichtlich derTermini : Existenz, Beweis (preuve),
Objekt usw. Im zweiten Kapitel wird dann eingegangen auf die
Schwierigkeiten, die dem Ungläubigen den Zugang zu Gott versperren könnten.
Dazu gehören falsche Auffassungen vom Glauben und psychologische
Schwierigkeiten im Ungläubigen. Endlich mündet die Darlegung ein in die
Ausführungen über eine wichtige Haltung, die sich mit dem intellektuellen
Bemühen um Gott verbinden muß : Der .Suchende muß die Transzendenz
anrufen, daß sie sich kundtue. Dem also Suchenden bleibt dann nur das

geduldige Warten, bis sich Gott ihm kundtut.
Jeder wird dem Verfasser für seine Mühe Dank wissen. Weil in seiner

Arbeit Marcel immer wieder ausdrücklich oder der Sache nach zu Worte
kommt, und weil — wie schon zu Beginn gesagt wurde — Marcel sich
hier wiederfindet, wird jeder zu der Arbeit greifen müssen, der ihn kennen
lernen will.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. Ss. R.

Jaspers, Karl : Bilan et perspectives. Traduit de l'allemand par Hélène
Naef et Jeanne Hersch. — Desclée de Brouwer, [Bruges] 1956. 261 p.

Ce livre recueille des discours et essais du philosophe (« Rechenschaft
und Ausblicke, Reden und Aufsätze». München 1951). Il n'y a pas entre
eux un lien logique, mais tous sont dominés par une unique préoccupation :

comprendre le destin de notre temps et venir en aide à un monde en gestation.
La passion de communiquer avec les hommes, d'apporter la lumière sur des

problèmes actuels.
Voici les titres des chapitres : La philosophie et la science. — L'esprit

européen. — Conditions et possibilités d'un nouvel humanisme. — La
liberté en péril et ses chances de salut. — La menace atomique. — Sur le
chemin de la philosophie. — A propos de ma philosophie. — Kierkegaard. —
Le mal radical chez Kant. — Le prophète Ezéchiel. — Solon. — Humanité
de Goethe.

Entre autres nous ont retenu les pages consacrées à l'itinéraire
philosophique de Jaspers. La manière dont il conçoit le travail philosophique
est certainement émouvante. Nous assistons à la naissance d'un philosophe.



Besprechungen 347

A tout instant devant l'incompréhensible destin de l'homme, Jaspers se

tourne vers le mystère de Dieu. Cette phrase, cueillie au passage, peut
donner une idée du ton de l'œuvre entière : « Si l'humanité veut courir à

sa perte, s'il ne doit rien subsister de ce que nous aimons et qui rend la vie
digne d'être vécue, il ne nous reste plus qu'à nous incliner, comme Job,
dans une ignorance totale. »

Fribourg. P. Emonet O. P.

Parpert, Friedrich : Philosophie der Einsamkeit. — Ernst Reinhardt
Verlag, Basel 1955. 86 S.

« Philosophie der Einsamkeit » nennt der Verfasser vorliegende Schrift.
Man darf dabei, wie in der « Vorbemerkung » ausgesprochen wird, keine
thematische Behandlung dieses Gegenstandes erwarten. Es geht zunächst
nicht um eine begriffliche Klärung der Einsamkeit, sondern um ihr
Erscheinungsbild im Rahmen einer geistesgeschichtlichen Entwicklung, die
ihre Wesensseiten allmählich sichtbar werden läßt. Drei große Zeitepochen
bilden den Hintergrund für die verschiedene Formgebung und Gestaltung,
in der sie sich darbietet. « Das hohe Mittelalter » zeigt sie als kultische
Einsamkeit, d. h. als « Zweisamkeit mit Gott und darin eine Einsamkeit des

außerordentlichen Tuns und Dienstes am Du ». Diese hat vornehmlich einen
kollektiven Charakter und gewann ihre höchste Ausprägung im mittelalterlichen

Mönchtum. Doch findet sie sich in anderer Form wieder im Ritterorden

und Adel, in den Zünften und im Patriziat.
Eine Säkularisierung in der Erscheinungsform der Einsamkeit tritt

ein im « Zeitalter der Aufklärung ». Sie löst sich aus der Zweisamkeit mit
Gott und wird totale Einsamkeit ohne Beziehung zum andern Du. Sie greift
dabei in die verschiedensten Lebensgebiete hinein. Gegen diese säkularisierte
Einsamkeit wendet sich der « Pietismus » und die Einsamkeit der großen
Einsamen, wie Leibniz, Rembrandt und Bach. Sie geben der Einsamkeit
ihre Tiefe wieder. Aber diese selber wird in dieser geläuterten Form nicht
zu einem Kollektiv-Ereignis wie im Mittelalter.

Im « Jahrhundert der Technik » kommt es zu einer klaren und
entscheidenden Auseinandersetzung zwischen den beiden Erscheinungsformen
der Einsamkeit. Während in der Vorkriegszeit die säkularisierte Einsamkeit

noch weiter ihre Vorherrschaft behauptet, greift die Besinnung nach
den beiden Weltkriegen in die kultische Einsamkeit zurück und macht sie

zu einem Gegenstand einer besonderen Betrachtung, vor allem unter dem

Gesichtspunkt des Zeiterlebnisses, wie das in der zeitgenössischen Literatur
stark zum Ausdruck kommt. In diesem Zusammenhang wird auch die
existenzialistische Auffassung von Zeit und Einsamkeit kurz zur Sprache
gebracht und im Sinne von Martin Buber beantwortet.

Zum Schlüsse stellt der Verfasser die Ergebnisse zusammen, die sich
aus dieser geistesgeschichtlichen Betrachtung der Einsamkeit ergeben.
Danach hat jeder Mensch ein Recht auf Einsamkeit. Er darf sich den
entsprechenden Raum dafür selber wählen. Die Einsamkeit als die Zeitlosig-



348 Besprechungen

keit in der Zeit muß sich Zeit nehmen, um in der Einsamkeit zu bleiben.
Sie kann dabei aus der Gegenwart in die Vergangenheit oder in die Zukunft
hineinsteigen. Sie braucht den Gegensatz, von ihr hängt die Intensität des
Lebens in der Einsamkeit ab. Sie äußert sich in verschiedenen Graden der
Intensität. Große Einsame halten Distanz zu den Dingen der Welt.
Einsamkeit, die in höchster Verantwortung vor Gott steht, wird nie einsam
bleiben, sondern sich irgendwie im Dienst am Du aktivieren. Sie aktiviert
sich im Willen und oftmals in einem sehr harten Willen. Kollektive
Einsamkeit ist der Schritt von der Einsamkeit des einzelnen zur Gemeinschaft
der Einsamen.

Wenn vorliegende Schrift auch nicht so sehr eine « Philosophie » als
vielmehr eine zeitgeschichtliche Betrachtung der Einsamkeit genannt werden
kann, so bietet sie doch wertvolle Anregungen für eine nähere Besinnung
und tiefere Erfassung dieser so wichtigen Seite der menschlichen Existenz
und vor allem auch interessante Ausblicke in den zeitgeschichtlichen
Zusammenhang des menschlichen Zusammenlebens in der Vielfalt seiner
Ausdrucksformen. Der klare und saubere Stil trägt viel zu diesem Verständnis bei.

Geistingen (Sieg). J. Ell C. Ss. R.

Proceedings of the American Catholic Philosophical Association :

Vol. XXVII : Philosophy and Unity. — Vol. XXVIII : The existence and
nature of God. — The Cath. University of America, Washington 1953-54.
207, 282 p.

Die beiden Bände enthalten die Referate, Korreferate und Diskussionsthemen

der 27. (1953) und 28. (1954) Jahresversammlung der American
Catholic Philosophical Association. Die einzelnen Beiträge von Bd. XXVIII
s. in der Bibliographie der FZPT 1 (1954) 344 (N. 673 ff.) und 351 (N. 802). —
Der Inhalt der Bände zeigt, wie die Vereinigung auch bei diesen
Jahresversammlungen dem Programm getreu geblieben ist, das sie bei ihrer Gründung

im Januar 1926 aufstellte : Forschung und Studium der Philosophie
unter besonderer Berücksichtigung der scholastischen Philosophie zu
betreiben. Die einzelnen Beiträge zeigen, wie ihre Verfasser mit den modernen
Fragestellungen gerade ihres Landes vertraut sind und wie sie auf Grund
scholastischer Prinzipien einen beachtlichen Beitrag zur Lösung der
aufgeworfenen Fragen beitragen können. — Hervorzuheben ist noch, daß die
Veranstalter anläßlich ihrer Jahresversammlung von der Möglichkeit
Gebrauch machten, der amerikanischen Öffentlichkeit auf dem Wege über das
Radio Zugang zu den Gegenständen zu verschaffen, die zur Diskussion
standen.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. SS. R.


	Besprechungen

