Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Naturphilosophie — Psychologie

Conrad-Martius, Hedwig : Die Zeit. — Kosel-Verlag, Miinchen 1954.
307 S. :

Das Hauptanliegen, das die Verfasserin bei ihren philosophischen
Arbeiten beseelt, besteht darin, die iibersinnlichen, trans-physischen (nicht
im eigentlichen Sinne meta-physischen) Seinsgriinde des Seienden unserer
physischen Erfahrungswelt und der Vorgidnge an diesem aufzudecken. So
erweitert sich fiir sie der Naturbegriff um den Bezirk jenes Transphysischen,
das aber nicht auf der gradlinigen Verlingerung der erfahrbaren physischen
Welt, sondern in einer ganz anderen Seinsebene liegt und nur durch eine
Umstellung in der geistigen Blickrichtung gesichtet wird. Unter dieser Riick-
sicht sind schon in fritheren Werken das Korpersein, die Bewegung, das
Licht und das Leben untersucht worden. Im vorliegenden Buch wird die
innerweltliche Zeit und damit das eigenartige Dasein des innerweltlich
Seienden auf seinen transphysischen Machtigkeits- und Muttergrund befragt.

Die Untersuchung ist in drei Teile gegliedert: Der erste befaBt sich
mit den beiden Arten der verganglichen Zeit; der zweite mit der unver-
ginglichen, « donischen », wie Plato und Aristoteles sie gedacht haben ; der
dritte bringt die transphysische Begriindung der vergianglichen Realzeit.
Zunichst seien aus dem inhaltlich reichen und vielschichtigen Werk die
Grundgedanken des ersten und dritten Teiles angegeben :

C.-M. unterscheidet innerhalb unserer Erfahrungswelt die intentional
« gehabte » und die reale Zeit. Erstere, von C.-M. transzendental-imagina-
tive Zeit genannt, ist ein Gedankending, das ein vom geistig erkennenden
Ich abhidngiges Dasein hat. Sie besteht aus Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft, wobei man sich die Zukunft auf die Gegenwart zukommend und
in die Vergangenheit verflieBend oder die Gegenwart in die Zukunft vor-
riickend denken kann. Diese gar nicht eigentliche Zeit ist immer wieder
beschrieben und oft fiir die reale Zeit gehalten oder mit ihr vermengt worden.

Die reale Zeit ist zundchst das Dasein der Welt und des zu ihr ge-
hérenden Seienden ; sie hat nur in einem kaum festlegbaren Jetzt Wirk-
lichkeit. Dieses gegenwirtige Jetzt ist nicht wie das der imaginativen Zeit
flieBend. Auch das FlieBen ist eine Leistung des geistigen Ich (20). Die
reale Zeit als Jetztaktualitit ist wohl Bewegung, jedoch keine kontinuier-
liche, sondern eine diskontinuierliche (36, 48, 233). Damit hat C.-M. die



Besprechungen 325

frither vertretene Ansicht von der Kontinuitit der Realzeit aufgegeben
(240 Anm. 36). Diskontinuierlich ist diese Zeit, weil die aufeinanderfolgenden
Gegenwartsmomente aus dem Nicht-sein kommen und in Nicht-sein ver-
schwinden (241). Jeden Augenblick wird die Welt neu, um dann wieder
einer anderen werdenden Platz zu machen. Es ist ein sprunghaftes Auftreten
immer neuen Daseins, das als Seinsquant dem Wirkungsquant der Physik
vergleichbar ist. Indem ein neues Jetzt auftritt, wird das vorhergehende
« genichtet », jedoch nicht vergangen. Ebensowenig kommt das neue Jetzt
aus der Zukunft (33, 46). Dieses sich stidndig erneuernde Jetztsein ist die
seinsmédBige Voraussetzung fiir die imaginativen Zeitbewegungen (48). Er-
kenntnismiBig liegt das Verhdltnis umgekehrt; aus der imaginativen ge-
winnen wir ein BewuBtsein von der realen Zeit (211).

Das Dasein der Welt ist also nichts Statisches ; es ist ein reales Vor-
wirtsschreiten, das aber nicht mit einem Vorriicken in die Zukunft ver-
wechselt werden darf. Die Verwechslung beider ist der Grund der inneren
Widerspriiche der meisten Zeitdeutungen (35). Das eigentlich Zeitliche an
der realen Zeit kommt vom realen Weiterriicken von einem Seins- und Zeit-
moment zum andern (56). Reale Zeitbewegung ist jedoch nicht mit empi-
risch-riumlicher Bewegung gleichzusetzen, wie das gewdhnlich geschieht.
Sie ist eine Seinsbewegung und begriindet die empirisch-raumliche (62).
Die Seinsbewegung ist aber nicht schon die Zeitbewegung, sondern erst
deren Voraussetzung. Die Zeit selbst ist die « Zahl » dieser Aktualititsjetzte
und zwar nach ihrem sachlichen frither oder spiter (75). Das ist auch der
eigentliche Sinn der bekannten Zeitbestimmung des Aristoteles.

Das, was fortwdhrend neu entsteht und infolgedessen eine Realzeit hat,
muf} aber einen Grund fiir dieses Entstehen haben. Das kann keine empi-
rische Ursache sein, da die Seins- und Zeitbewegung der Welt der letzte
formale Strukturrahmen der Erfahrungswelt ist. So ist eine iiberempirische,
transphysische Ursache anzunehmen. Als solche ist aber nicht unmittelbar
das schopferische Wirken Gottes anzusehen (215), da die Natur aus ihren
eigenen Seins- und Wesensgriinden erwichst (220, 231). Um immer wieder
zu neuem Dasein zu gelangen, miissen die grundlegenden Substanzen der
Welt immer wieder in ihr Wesen hineingeformt werden (221), und das Reale
sinkt immer wieder zuriick in jene potentiellen Seinsgriinde, die stets ein
neues « Da» aus sich entlassen (231/32). Dieses stindige Entaktualisiert-
und Wiederaktualisiertwerden macht die reale Seins- und Zeitbewegung der
realen Welt diskontinuierlich (235).

Jener transphysische Vorgang, der die Weltsubstanzen stindig neu
ins Dasein setzt, muf} einen kontinuierlichen, unaufhaltsamen und absolut
regelmiBigen Verlauf haben (222, 233); er mul} eine raum-zeitliche Uber-
zeit haben, in die die diskontinuierliche Realzeit dann eingebettet wire (218).
Es wire eine zeitlich ablaufende Bewegung, aber nicht in der Form unserer
Zeit, denn diese wird ja erst durch jene begriindet (235). Die Bewegung
der aktualisierenden Weltpotenzen ist seinshaft kontinuierlich, weil es in
ihr den Wechsel von Entaktualisierung und Wiederaktualisierung nicht
gibt, Ein Absinken des Aktualisierenden, aus dem heraus und kraft dessen
die Welt verwirklicht wird, in die Potentialitit ist nicht méglich, weil es



326 Besprechungen

selbst reine Wirkpotentialitit ist (235). So besteht also die Notwendigkeit,
einen unaufhaltsamen BewegungsprozeB in einem Bereich bloBer Poten-
tialitit anzunehmen. Ohne ihn wire die Seins- und Zeitbewegung der Er-
fahrungswelt nicht zu begriinden (235).

Weil es in der transphysischen Welt die der zeitlichen Zeit wesentliche
Entaktualisierung und Wiederaktualisierung nicht gibt, hat sie die Seins-
weise einer « iiberzeitlichen Prisenz », nicht die eines augenblicklichen Jetzt.
Die aktualisierenden Potenzen sind sich selbst und einander in der ganzen
Erstreckung ihres Daseins vollstindig gegenwirtig (236/37). Hier ist also
das « Zukiinftige » immer schon da; das « Vergangene » immer noch da.
Infolge dieser totalen Seinsprisenz verwandelt sich die iiberzeitliche Zeit
in einen « Raum ». Raum ist die Erstreckung eines Inhalts. Der sich in die
« Raumdimension » der iiberzeitlichen Zeit erstreckende Inhalt ist aber das
Dasein der empirischen Weltdinge ; es ist ein Seins-raum, damit ein Zeit-
raum oder eine Raum-zeit (239). Die Inhalte dieser iiberzeitlichen Zeit sind
nicht identisch mit dem konkreten Weltgeschehen (240).

AuBer der aktiven Potenz, durch die die zeitliche Zeit wird, miissen
auch noch passive Ermoéglichungsgriinde angenommen werden, in denen
das ganze « Material » der Welt beschlossen ist. Aus diesem heraus ver-
wirklichen die Aktualisierungspotenzen die Welt nach ihrem Wesen und
ihrem immer je augenblicklichen Dasein. Diese passiven Potenzen liegen
nicht in der Ebene der aktualisierenden, sondern sie gehéren unserer Welt
an (242). Aber auch sie sind nicht zeitlich im Sinne unserer realen Zeit
(242/43). Aktive und passive Potenzen unterscheiden sich der « Seinsart »
und damit auch der Zeitlichkeit nach ; sie sind einander entgegengesetzt
(243). Damit die aktiven Potenzen den gesamten Weltbestand fortlaufend
aus den passiven heraus verwirklichen kénnen, miissen bestimmte, in der
Erfahrungswelt gelegene Bedingungen erfiillt sein (255).

Die dem Sein nach zwar total prisenten Wirkpotenzen wirken doch
nicht alle zugleich, sondern in einer bestimmten Reihenfolge. Diese ent-
sprichtder tatsachlichen Hinaufentwicklungder Welt und des Menschen (255).

Die iiberzeitliche oder édonische Welt ist unmittelbar von Gott ge-
schaffen. Eine zeitlich zeitliche Welt hdtte er nicht unmittelbar schaffen
konnen. Die geschaffene donische Zeit ist ewig (260).

So ergibe sich nach C.-M. der Seinsordnung nach diese Zeitfolge : Die
von Gott unmittelbar geschaffene donisch-zeitliche Welt mit ihrer Total-
priasenz ; die von ihr und den passiven Potenzen hervorgebrachte zeitlich
zeitliche, immer nur eine Augenblicksprisenz habende reale Weltzeit ; end-
lich die transzendental-imaginative Zeit, die der Verstand aus jener Real-
zeit bildet und die Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft enthilt.

Die donische Weltwirklichkeit, wie C.-M. sie fal3t, wiirde nach deren
Ansicht das erfiillen, was Aristoteles fdlschlich der von ihm fiir ewig und
kontinuierlich gehaltenen Bewegung des Fixsternhimmels aufgebiirdet hat.
In Wirklichkeit gehort dieser ja noch zu unserer empirischen Welt (223).

Es ist nicht méglich, im Rahmen einer Besprechung die vielen, tiefen
und zum Teil neuen Ein- und Ansichten der Verfasserin zu wiirdigen.

Eines ihrer Hauptanliegen ist offenbar, die Realzeit nicht nur als tat-



Besprechungen 327

sdchlich, sondern als notwendig diskontinuierlich zu erweisen. Nennt man
die Realzeit diskontinuierlich im Hinblick auf die total prdsente und in
diesem Sinn kontinuierliche, donische Zeit, dann kdnnte diskontinuierlich
das Gegenteil von Totalpriasenz bedeuten, ndmlich Teilpriasenz in der Be-
deutung eines Nacheinander. Dabei konnte dieses Nacheinander immer noch
kontinuierlich oder eine flieBende Wirklichkeit sein. Das jeweilige Gegen-
wartsjetzt wiare sowohl Abschlu3 eines vorausgegangenen wie Anfang eines
folgenden. Damit wiren Vergangenheit und Zukunft auch nicht schlecht-
hin Gedankendinge, sondern nur ihre Verbindung in der Form eines raum-
dhnlichen Nebeneinander. Aber so ist die Diskontinuitit von C.-M. nicht
gemeint, Sie besteht in einem ruckweisen oder sprunghaften unverbundenen
Nacheinander der Augenblicksjetzte und geht erkenntnismiBig der donischen
Zeit voraus. Aber es scheint nicht iiberzeugend nachgewiesen, daB die Real-
zeit nur aus solchen Augenblicksjetzten besteht. Es geniigt nicht, darauf
hinzuweisen, daB3 dem empirischen Beobachter das Gegenwartssein aus dem
Nichtsein zu kommen und in ein solches zu gehen, da} es « genichtet » zu
werden scheine. C.-M. weist selbst darauf hin, daB es sich in Wirklichkeit
um ein Zuriicksinken in die Potentialitit der Seinsgriinde handelt. Ein Vor-
gang jedoch, in dem das Dasein eines bestimmten Seinsgehalts nur
genichtet wird, damit dieser wieder ein neues Jetzt erhilt, in dem also die
Entwirklichung im Dienste der Verwirklichung steht und von ihr zielhaft
bestimmt ist, ist keine unzusammenhingende, sondern eine zusammen-
hiangende Einheit.

Hinsichtlich der transphysischen aktualisierenden Wirkpotenzen ist
zu fragen, was sie in sich sind. In bezug auf unsere Seins- und Zeitbewegung
sind sie wohl Wirkpotenzen. In sich miissen sie aber aktuell seiender Selb-
stand oder etwas an einem solchen sein, denn als Potenzen kdénnen sie kein
selbstdandiges Wirklichsein haben. Sie wiren ein Seiendes héherer Ordnung,
als das Seiende mit zeitlicher Zeit ist ; sie haben eine iiberzeitliche, totale
Prasenz. Kann aber ein Seiendes koérperhafter Art — und als solches ist
jene Welt doch wohl zu denken — iiberhaupt eine solche Totalprdsenz
haben ? MuB es nicht die Seinsweise einer « briichigen » Zeitlichkeit besitzen ?
Sieht man in der zeitlichen Zeit einen defizienten Modus der Zeit und schreibt
man dem Kosmos, dessen Seinsweise diese Zeit, ist, einen deformierten
Charakter (272 ff.) zu, dann ist es allerdings schwer, diese Welt als Werk
einer unmittelbaren Schopfertitigkeit Gottes aufzufassen.

Wem die zeitlich zeitliche Zeit nicht als Ent-staltung der Welt erscheint,
wird das Suchen nach den letzten kosmischen Griinden eines solchen Siinden-
falls (275) nicht fiir sinnvoll halten koénnen.

Geistingen (Sieg). J. EnprEs C. Ss. R,



328 Besprechungen

Landmann, Michael : Philosophische Anthropologie. Menschliche Selbst-
deutung in Geschichte und Gegenwart. (Sammlung Goschen, Bd. 156-156a.)—
Verlag Walter de Gruyter, Berlin 1955. 266 S.

Die Anthropologie als Wissenschaft der menschlichen Selbstdeutung
nimmt eine entscheidende Stellung im Leben des einzelnen und der Gesell-
schaft ein, besagt Selbsterkenntnis doch zugleich Besitzergreifung und Ge-
staltungsauftrag des eigenen Lebens. Im Wissen darum will der Autor einen
allgemein verstdndlichen Uberblick der verschiedenen anthropologischen
Entwiirfe vorlegen, die im Laufe der vergangenen 2500 Jahre entstanden
sind. Ethnologie, Psychologie, Kulturgeschichte und biologische Anthropo-
logie bilden fiir ihn Hilfsquellen der einen philosophischen Anthropologie.
Da der Mensch eine Einheit ist, mufl sich auch die Wissenschaft seiner
Selbstdeutung als Einheit dartun.

Die Einteilung des behandelten Stoffes erwichst klar aus den wichtig-
sten Bezugsmoglichkeiten. Lenkt der Erkennende seinen Blick iiber sich,
so erfihrt er sich vor Gott (religiése Anthropologie); blickt er auf sich
selbst, so erfahrt er sich als subjektiven Geist (Vernunftanthropologie) oder
als belebtes Korperwesen (biologische Anthropologie) ; blickt er um sich,
so kann er aus seiner objektiven Geistesleistung auf sein eigenes Wesen
schlieBen (Kulturanthropologie).

Im AnschluB3 an PleBner, Portmann, Gehlen u. a, versteht der Ver-
fasser den Menschen als «einen eigenen, in sich geschlossenen Gesamt-
entwurf der Natur » (197). Der Logos in ihm ist nicht vom Bios zu trennen.
Die Blickverfangenheit auf den letzteren hat den Evolutionstheoretikern
darwinistischer Prigung das « ganz Andere » gegeniiber den héheren Tier-
stufen verhiillt. Die ausschliefliche Betonung des Geistigen hat die Ver-
nunftanthropologen seit Plato zum Fehlurteil iiber die Bedeutung des Leibes
verleitet oder zum unlésbaren Dualismus gezwungen.

Die Absicht, den Stoff « in rein referierendem Zusammenhang » dar-
zustellen (222), 148t in weiten Teilen die echt philosophische Auseinander-
setzung zuriicktreten oder kaum erkennen. Zudem liegen bedenkliche Ver-
allgemeinerungen vor. So héren wir etwa, daB « die Griechen » als erste die
Spaltung des Leib-Seele-Dualismus radikalisiert hdtten (114). Dabei wird
die aristotelische Lehre mit der platonischen schlechthin identifiziert (118).
Wie will der Autor diese Gleichstellung mit der aristotelischen Definition
der Seele als erster Entelechie des organischen Kérpers vereinen ? Ebenso
liest man von einer religitsen Anthropologie « des Christentums », wobei in
Wirklichkeit nur die lutherische wiedergegeben ist. Den Siindenstand als
eigentliche Realitit des menschlichen Lebens, den Gnadenstand als eine
VerheiBBung fiir die Zukunft (94) und den Menschen in seiner Natur als ver-
derbt (73) anzusprechen, steht in offenem Widerspruch zur katholischen
Lehre. Bedauerlich ist weiterhin, daB keinerlei Quellenwerke angegeben
sind und nur unvollstindig zitiert wird. Auch der Laie erhebt heute zu
personlicher Weiterbildung erhebliche Anspriiche auf direkte Einsichtnahme.
Er koénnte dann z. B. den Zusammenhang priifen, in dem sich das Wort
Augustins « pecca fortiter » (96) findet, — oder kénnte es auch nicht., —



Besprechungen 329

Durch die Eingliederung theologischer IFragen in eine philosophische
Anthropologie wird indirekt eine echt christliche Lehre iiber den Menschen
abgelehnt. Die Vernunft oder sonstige psychische Krafte sind damit zum
letzten Prinzip jeglicher Selbstdeutung erhoben. Eine urspriingliche Gottes-
offenbarung als bewuBtseinsjenseitige Quelle fiir ein neuartiges Menschheits-
verstdndnis ist hinfdllig geworden. Als Zeichen dieser Auffassung kann die
Terminologie des Verf. vom « Schopfungsmythus der Genesis» (65), « der
Siindenfall-Legende » (74) oder dem « Mythus des Sechstagewerkes » (172)
angesprochen werden. In derselben Linie liegt seine Vorliebe fiir die Geistes-
haltung der Sophisten, die im Gegensatz zu Plato erstmals das creative
Moment im Menschen entdeckt und den Nomos als sein eigenes Produkt
erkannt hitten (vgl. 41-43). Das Absolute finde sich nicht in irgendeinem
objektiven Inhalt, sondern in seiner subjektiven Schopferkraft (vgl. 250).
Mit dieser Auffassung diirfte der Verf. selbst trotz eindeutiger Ablehnung
an anderer Stelle (59) dem Psychologismus oder Anthropologismus anheim-
gefallen sein.

Walberberg (Koln). S. PFURTNER O. P.

Kiinzle, Pius, O.P.: Das Verhiltnis der Seele zu ihren Potenzen.
Problemgeschichtliche Untersuchungen von Augustin bis und mit Thomas
von Aquin. (Studia Friburgensia, N. F. 12.) — Universititsverlag, Frei-
burg-Schw, 1956. xx111-245 S.

Diese Arbeit ist in mehr als einer Hinsicht von Bedeutung. Wir erhalten
Einblick, wie Thomas von Aquin sich zur Frage des Verhiltnisses zwischen
der Seele und ihren Potenzen stellt. Gegeniiber der Identitdtsauffassung und
mehreren Zwischenlésungen vertritt Thomas entschieden und konsequent
die Realunterscheidung. Er begniigt sich dabei nicht, bloB zu zeigen, daB
es faktisch so ist (die Potenzen sind Akzidentien), sondern weist aus der
Akt-Potenz-Lehre nach, daB3 es so sein muB}. Er gibt damit eine grund-
siatzliche Losung, die fiir alles geschaffene Sein Geltung hat. Die Realunter-
scheidung der Seele und ihrer Potenzen ist eine notwendige Konsequenz
jener letzten Realunterscheidung, wie sie zwischen Wesen und Dasein im
geschaffenen Sein besteht. Damit wir dem Aquinaten auf seinen subtilen
Gedankengidngen folgen koénnen, hat uns der Verfasser alle einschligigen
Stellen aus Thomas’ Schriften zusammengestellt und erldutert.

Der grundsitzlichen Losung, wie sie Thomas gibt (171-218), 1iBt der
Verfasser eine wertvolle problemgeschichtliche Untersuchung vorausgehen,
die in seiner Arbeit den breitesten Raum einnimmt (7-170). Diese Unter-
suchung erst 1aBt die Lehre des Aquinaten in ihrer vollen Bedeutung er-
kennen. Durch Jahrhunderte galt es als selbstverstindlich, daB die Seele
mit ihren Potenzen identisch sei. Es liegt nahe, den Ursprung dieser Lehre
bei Augustinus zu suchen, dessen Autoritdt gewohnlich von den Vertretern
der Identititslehre angerufen wurde. Doch zeigt die Untersuchung der dies-
beziiglichen Augustinusstellen, daB es erst einer etwas gewaltsamen Inter-
pretation bedarf, darin die Identitdtslehre ausgesprochen zu finden. Man
kann von Augustinus keine Losung erwarten, da er das Problem wohl gar



330 Besprechungen

nicht gesehen hat. Wenn Augustinus die Seelenternare, die als Kronzeugen
fiir die Identitdtslehre angegeben werden, als Analogien fiir seine Trinitdts-
spekulation heranzog, so gestaltete er das Abbild den Erfordernissen der
Glaubenslehre entsprechend ; auf das ontologische Problem des Verhilt-
nisses der Ternare zur Seelensubstanz einzugehen lag ihm fern, wie er denn
auch in seinen philosophisch-psychologischen Schriften nie auf diese Frage
einging. Die Einstellung, von der Theologie her die Frage zu lésen, diirfte
auch in der Folgezeit viel zur Identitdtsauffassung beigetragen haben, und
das umso mehr, je mehr man iibersah, daB3 die augustinischen Ternare nur
Analogien sein sollten.

Eine entscheidende Bedeutung fiir die Identitiatslehre kommt der Ver-
mittlung Isidors von Sevilla zu. Hier miindet eine andere, von Augustinus
unabhdngige Tradition ein, die iiber L. C. F. Lactantius in die voraugusti-
nische Zeit zuriickweist, denn Lactantius nennt als Identitdtsvertreter zwei
epikureische Dichter, deren einer sicher T. Lucretius Carus ist. Isidor macht
sich die Identititslehre zu eigen und verbindet sie mit der augustinischen
Spekulation. Ausschlaggebend fiir die ganze spitere Zeit wurde aber, daB
Texte Isidors wortlich in die pseudoaugustinische Schrift « De spiritu et
anima » eingingen. Diese Schrift vor allem diirfte Augustinus zum angeb-
lichen Urheber der Identitdtslehre gemacht haben.

Die Anndherung an den Standpunkt der Realunterscheidung lauft un-
gefihr parallel mit dem Eindringen des aristotelischen Lehrgutes. Doch ist
es vielfach die Autoritit Augustins und die Ehrfurcht vor der Tradition,
die in der Zeit vor Thomas viele vor dem entscheidenden Schritt zu Aristo-
teles und damit zur Realunterscheidung hin zuriickhielt. Man sucht eine
mittlere Stellung zu beziehen, die einerseits den neuen Ansichten gerecht
werden und anderseits der augustinischen Tradition treu bleiben will. Die
bekannteste dieser Zwischenlésungen wurde jene des Alexander von Hales
und der Franziskanerschule : Die Seelenpotenzen sind der Wesenheit nach
real verschieden, der Substanz nach untereinander und mit der Seele iden-
tisch. — Erst die konsequente Durchfiihrung der Akt-Potenz-Lehre durch
Thomas von Aquin sicherte die Position der Realunterscheidung.

Diese problemgeschichtliche Untersuchung ist ein wertvoller Beitrag
zur Frage des mittelalterlichen Augustinismus. Die Identitdtslehre gilt ja
als ein charakteristischer Lehrpunkt des Augustinismus. Aufs Neue zeigt
sich hier, wie vorsichtig der Augustinismus beurteilt werden muB, besonders
hinsichtlich der Urheberschaft und Autoritit Augustins, die von den Augu-
stinisten oft angerufen werden.

In seiner Untersuchung beriicksichtigt der Verfasser auch die dies-
beziiglichen Forschungen und berichtigt und erweitert sie. Neben den
edierten Quellenwerken wurde eine groBe Anzahl von Handschriften heran-
gezogen ; aus zwolf Handschriften enthdlt der Anhang des Buches Text-
proben. Ein Personen- und Sachregister sowie eine Zusammenstellung der
beniitzten Handschriften und der beriicksichtigten Thomasstellen erhéhen
den Wert und Nutzen des Buches.

Scheibbs (Niederésterreich). B. SurzeacHiEr O. F, M. Cap.



Besprechungen 331

Buytendijk, F. J. J. : Phénoménologie de la rencontre. Texte frangais
de Jean KnaPp. (Textes et études philosophiques.) — Desclée de Brouwer,
Paris 1952. 59 p.

Der Verfasser gibt zunichst Rechenschaft iiber seine Methode inner-
halb der psychologischen Forschung. Nach ihm muB8 die Psychologie auf
einer Anthropologie griinden ; die seelischen Erscheinungen sind vom Gan-
zen des Menschen her zu deuten. Die Wesensbestimmung der « Begegnung »
bereitet er dann vor, indem er verschiedene Arten der Begegnung beschreibt :
die Wahrnehmung, das Verhalten des Kindes als Vorstufe einer echten
menschlichen Begegnung, das Spiel, das Lacheln, die Nachahmung. Das
Wesen der Begegnung liegt darin, daB sich der Mensch mit der Welt ein-
liBt, um sich dadurch voll zu verwirklichen. Die Begegnung ist die uner-
laBliche Bedingung der Selbstwerdung. Zwei Arten der Begegnung werden
noch eigens gekennzeichnet : die der Geschlechter und die des Menschen
mit dem Transzendenten. In beiden erfaf3t der Partner sein Ich als mogliches
Element eines « Wir». Wahrend bei der Begegnung der Geschlechter die
Gestik darauf zielt, die Gleichwertigkeit der Partner zu betonen, spricht
sich im andern Fall die Begegnung in einem Ritus symmetrischer Gesten aus.

Geistingen (Sieg). E. GrunEerr C. Ss. R.

Brun, Rudolf : Allgemeine Neurosenlehre. Biologie, Psychoanalyse und
Psychohygiene leib-seelischer Storungen. 3. erweit. Aufl. — Verlag Benno
Schwabe, Basel 1954. 1x-535 S.

Obgleich dieses an sich medizinische Buch das besondere Interesse des
Pastoraltheologen und Seelsorgers wecken kann, soll es hier vorwiegend vom
Standpunkt der philosophischen Anthropologie aus betrachtet und beurteilt
werden. Dazu regt der Verfasser selbst an, indem er sagt, die Neurose-
forschung habe durch ihren Einblick in die leib-seelischen Stérungen ent-
scheidende Erkenntnisse zur allgemeinen Lehre iiber den Menschen zutage
gefordert (42). Biologische oder psychologische Gegebenheiten sind zugleich
eben immer Gegebenheiten des Menschen als solchen. Sie schlieBen — im
Gegensatz zur Ansicht des Autors (vgl. S. 1xX) — bedeutsame Konsequenzen
philosophischer Art ein.

Wert und Grenze der vorliegenden Arbeit werden durch die Tatsache
bestimmt, daB3 der Verf. im wesentlichen seinen drei hervorragenden Lehrern
folgt, dem Hirnforscher und Biologen C. v. Monakow, dem in der Instinkt-
forschung hervorgetretenen August Forel und Sigmund Freud. Das Problem
der Neurose wird daher hauptsichlich von der Hirn- und Nervenphysiologie,
von der Biologie des Instinkt- und Trieblebens und den psychoanalytischen
Perspektiven Freuds her betrachtet.

Der Verf. fiihrt seine Untersuchungen anhand eines umfangreichen Tat-
sachenmaterials durch. Auf dieser empirischen Grundlage kommt er zu
klaren biologischen Abgrenzungen. Die Neurose wird negativ als funktio-
nelle Nervenkvankheit ohne Organbefund bestimmt (5) und dann positiv als
primdve Stovung des Instinkt-, Trieb- oder Affektlebens bezeichnet (7). Eine



332 Besprechungen

sekundire Bedeutung organischer Faktoren ist natiirlich nicht ausgeschlossen.
Zur Einteilung der Neurosen wird die von I'reud stammende Unterscheidung
zwischen Aktual- und Psychoneurosen iibernommen. Die ersteren sind als
funktionelle Stérungen anzusprechen, denen primir eine krankhafte Stei-
gerung des Erregungspotenzials in den vegetativen Hirnzentren zugrunde
liegt. Zu ihnen zihlen die Neurasthenie sowie die Angst- und Schreck-
neurose. Sie sind noch somatisch verursacht, ohne daB sie auf einer Struktur-
lision der organischen Substanz beruhen. Erst die Psychoneurosen gehoren
atiologisch vollstindig in den Bereich des Psychischen. Sie riihren von einer
primdren Affektstorung auf dem Boden unbewuBter Triebkonflikte her.
Hysterie, Phobie und Zwangsneurosen sind hier einzureihen.

Nach einer Geschichte der Neurosenlehre werden gewisse Wechsel-
wirkungen von Organfunktionen und seelischem ILeben nach dem gegen-
wirtigen Stand der Hirn-, Nerven- und Hormonforschung dargelegt (54-79).
Die Angaben werfen bedeutsames Licht auf das Leib-Seele-Problem. Es
folgt die Behandlung der Aktualneurosen und deren Erblichkeit (80-174).
Zum Wertvollsten gehéren die Abschnitte iiber die Biologie des Instinkt-
lebens (175-200) und der Triebkonflikte (255-281). Die normale und krank-
hafte Triebentwicklung (201-254) sowie die Symptombildung und Therapie
der Psychoneurosen (282-401) werden in enger Anlehnung an Freud be-
schrieben. Nach Hinweisen auf verschiedene andere krankhafte Verfassungen
(Charakter-, Unfallneurose usf. ; 402-421) schlieBt der Verf. mit Vorschligen
zur Psychohygiene.

Das Buch ist durch ein ernsthaftes wissenschaftliches Ethos gekenn-
zeichnet und darf im ganzen als ein wertvoller Beitrag im Kampf gegen die
weitverbreitete « Seuche » Neurose angesprochen werden. Anderseits hat die
Arbeit ihre Grenzen. Sie sind durch die einseitigen Ausgangspunkte bedingt.
In erster Linie werden dadurch die Atiologie, Symptombildung und Therapie
der Neurosen unvollstindig erfat. Schon Freud stellt fest, dal sich nicht
nur der Triebbereich des Neurotikers in einer ungelésten Verfassung befindet,
sondern auch die héheren Schichten des Seelischen in Mitleidenschaft gezogen
sind. Der Erkrankte hat ein geschwichtes « Ich » oder auch « ein besonders
hart und grausam gewordenes ,Uber-Ich’» (S. FReuD, Abri3 der Psycho-
analyse, Frankfurt/M. - Hamburg 1954, S. 51). Mit Freud erwdhnt B. als
Erfahrungstatsache das « Schuldgefiihl, unter dem jeder Neurotiker leide »
(48, vgl. 101, 108, 435-36). Schuldgefiihl aber kann nur auftreten, wo Frei-
heitserfahrung vorausgeht. Man wird also auf den Anteil der héheren Person-
krafte in der Neurosebildung gestoBen. Das damit verbundene Problem hat
tatsichlich seit etwa 50 Jahren ernsthafteste Bemiihungen wachgerufen, die
heute nicht mehr ignoriert werden kénnen. Wohl erwihnt der Verf. C. G. Jung,
A. Adler und L. Binswanger (38-41), ihre Erkenntnisse sind aber nirgendwo
in die theoretische Klirung oder in die analytische Praxis einbezogen. Jiingere
Gelehrte wie v. Gebsattel, V. Frankl, Caruso, W. Daim, Riimke, Buyten-
dijk u. a. tauchen nicht einmal mit ihren Namen auf,

Die Beriicksichtigung ihrer Forschungen hitte keineswegs, wie der
Autor fiirchtet (vgl. 41), zu einer Vernachldssigung der genetisch-kausalen
Methode und der biologischen Gegebenheiten gefiihrt. Aber sie hitte die



Besprechungen 333

ausschlieflich biologische Betrachtungsweise des Verf. als unzureichend offen-
bart. Gerade die neueren Erkenntnisse der Neurose haben dazu gefiihrt,
den Menschen als eine Ganzheit zu verstehen. Der Mensch kann nur durch
das Gegeniiber eines geistigen Ich-Zentrums einerseits und einer leiblich-
biologischen Wirklichkeit andererseits giiltig erklart werden. Keine der
beiden Konstitutionskomponenten kann in die andere aufgelost oder darf
bei der Deutung seiner Funktionen vernachlissigt werden, ohne da3 man
damit in eine fehlerhafte Einseitigkeit verfillt. Aufgrund dieser Einseitig-
keit wird das Werk dem Vollsinn seines Titels (« Allgemeine Neurosenlehre »)
nicht gerecht. Es wird weder dem komplexen Problem der Krankheits-
phidnomene gerecht, noch bietet es einen adidquaten Uberblick des gegen-
wiirtigen Forschungsstandes. Es legt nur eine Neurosenlehre vom Stand-
punkt der Freudschen Psychoanalyse mit erweiternden Perspektiven in die
Neurosenphysiologie und Triebbiologie vor.

Walberberg (Kéln), S. PrFUORTNER O. P,

Philosophie der Neuzeit und der Gegenwart

Campo, Mariano : La genesi del Criticismo Kantiano. Parti I-II. Editrice
Magenta, Varese 1953. xL-462 p.

Der hier vorliegende erste Band umfa3t neben der Einleitung die beiden
ersten Teile des Gesamtwerkes: Kant zwischen Wissenschaft und Meta-
physik (1 p) und : Kant zwischen Metaphysik und Gnoseologie (2 p). Der
zweite Band wird den dritten Teil enthalten : Kant zwischen Gnoseologie
und Kiritik.

Gut vertraut mit der einschligigen, besonders der deutschsprachigen
Literatur, tiber den gleichen Zeitraum im Schaffen Kants, schreibt der Ver-
fasser unter besonderer Beriicksichtigung jener italienischen Leser, denen
die vorkritischen Schriften nicht leicht zuginglich sind. So bietet er ein-
gehende Analysen der einzelnen Schriften und hebt dabei geschickt die
Probleme heraus, um deren Losung Kant in ihnen ringt. Anderseits ist es
dem Verfasser darum zu tun, jene Gedankenginge Kants deutlich zu machen,
aus deren stindiger Reifung die spitere Kritik erwachsen sollte. Eine neue
Interpretation jener ganzen Schaffensperiode versucht der Schreiber nicht
und will sie auch nicht bieten. Hier und dort gleicht er einander entgegen-

stehende Interpretationen anderer Autoren aus. — Der saubere Druck auf
gutem Papier verdient eigenes Lob.
Geistingen (Sieg). E. Grunert C. Ss. R.

Casula, Mario, S.]J.: Maréchal e Kant. (Archivum philosophicum
Aloisianum, 1I, 8. —) Bocca, Roma 1955. 124 p.

Der interessante und viel beachtete Anndherungsversuch zwischen
Kant und Thomas, den der belgische Jesuit Maréchal seiner Zeit in seinen
« Cahiers » unterbreitet hatte, wird hier in einer eingehenden und scharf-



334 Besprechungen

sinnigen Darstellung von seinem italienischen Mitbruder kritisch beleuchtet.
Er kommt zu dem Ergebnis, dafl Maréchal in seinem Bemiihen — gewisser-
maBen in einer neutralen Sicht —, beide Denker in ihrem erkenntnistheo-
retischen Ausgangspunkt auf einen Nenner zu bringen, weder Thomas noch
Kant gerecht werde. Bei seiner Thomas-Auslegung iibersteigere er den pro-
duktiven Anteil des Intellektes, indem er den Seinscharakter des im Erken-
nen erscheinenden Gegenstandes eine Wirkung des tatigen Verstandes sein
1aBt im Nachvollzug gottlicher Wirksamkeit. In seiner Kant-Auffassung
hingegen lasse er die von Kant geforderte allseitige Produktivitit des erken-
nenden Subjektes, die dem erscheinenden Objekt jedes Eigensein entzieht,
nicht voll zur Geltung kommen. Es sei darum unmoglich, im erkenntnis-
theoretischen Ansatzpunkt beider eine gemeinsame Basis zu finden. Bei
Thomas ist der Erkenntnisgegenstand von vorneherein seinbezogen, bei
Kant subjektbezogen ohne eigene Seinsgeltung.

In seiner Gegeniiberstellung von Maréchal und Kant hat Casula sich
nach beiden Seiten hin gut umgesehen und mit logischer Schirfe die tra-
genden Grundgedanken herausgearbeitet, wie sie im dynamischen Apriori
Maréchals und im logischen Apriori Kants sich darbieten. Eine Uber-
setzung dieser Schrift ware darum sehr wiinschenswert.

Geistingen (Sieg). J. EiL C, Ss. R,

Kant und die Scholastik heute. Hrsg. v. Johannes B. Lotz S. J. (Pul-
lacher Philosophische Forschungen, Bd.1.) — Verlag Berchmanskolleg,
Pullach b. Miinchen 1955. viii-279 S.

Als « spite Gabe » zum Kantjubilium von 1954 prisentiert sich dieser
stattliche Band einer neuen Schriftenreihe, die das Berchmanskolleg von
Pullach im Dienste philosophischer Forschungen erscheinen liBt (Heraus-
geber : W, Brugger und J. B. Lotz). In diesem Band geht es darum, « dem
Grundzug des kantischen Philosophierens gerecht zu werden und es unter
den je nach dem Problemkreis mehr oder minder tiefgreifenden kritischen
Scheidungen im scholastischen Raum fruchtbar zu machen ». Der erste Auf-
satz, von Joseph de Vries S. ]J., befaB3t sich mit der kantischen und thomi-
stischen Erkennitnistheorie. Er kommt hierbei zu dem Resultat, daB zwischen
diesen beiden Erkenntnistheorien « weitgehende Gemeinsamkeit im Aus-
gangspunkt und in der Problemstellung, aber auch eine tiefgehende Gegen-
sitzlichkeit in der Problemlésung, in den Endergebnissen » bestehe.

AnschlieBend behandelt Johannes B. Lotz S. J. « Die transzendentale
Methode in Kants ,Kritik der reinen Vernunft’ und in der Scholastik ».
Lotz sucht hier nachzuweisen, da3 die tranzendentale Methode nicht not-
wendig im Subjektivismus endigen muB, sondern nur dann, wenn sie sich,
wie bei Kant, auf die verschlieBende Erscheinung beschrinkt. Sie kann
durch die erschlieBende Erscheinung zum An-sich fortschreiten. AuBerdem
muB sie auf die apriorischen Bedingungen der menschlichen Erkenntnis
iiberhaupt zuriickgehen, wobei diese wiederum bestimmte Méglichkeits-
bedingungen im Objekt voraussetzen. So ist die objektive Methode, wie sie
gemeinhin in der Scholastik gehandhabt wird, nach Lotz zu erginzen durch



Besprechungen 335

die gelduterte subjektive Methode, die aus ihrem innersten Wesen heraus
mit der objektiven eins ist. Hierbei nimmt das Formalobjekt als die Ver-
bindungsbriicke zwischen Subjekt und Objekt eine zentrale Stellung ein.
Sein Anwendungsgebiet sucht Lotz zu erweitern, besonders durch die Ein-
beziehung der sinnlichen Raum- und Zeitvorstellung.

In einem weiteren Beitrag beschiftigt sich Walter Brugger S. J. mit
dem Unbedingten in Kants « Kritik der reinen Vernunft ». Dieses wird nach
seiner objektiven Geltung untersucht. Wiahrend Kant diese verneint, unter-
nimmt Brugger hier den Versuch, sie aus Ansatzpunkten, die sich bei Kant
selber vorfinden, zu erweisen, und zwar zunéchst fiir die psychische Seins-
ordnung in AnschluB8 an die « absolute Einheit des denkenden Subjektes ».
Diese fiihre, gestiitzt auf eine eingehende Analyse des kantischen Textes,
zum Existenzcharakter des « Ich denke » und auf das Ich als « Substantiale
und intelligibile ». Damit ist aber der Bereich der duBleren Erscheinungen
iiberschritten. In diesen selber ist das Unbedingte nur als Idee, als Andeu-
tung der Vernunft, es jenseits der Welt zu suchen — als transzendentales
Ideal. Dieses zeigt sich dann als Unbedingtes schlechthin im Kontingenz-
beweis und in seiner voll durchdachten Unbedingtheit. Letzteres sei kein
ontologischer Schlul3, weil er aus der Natur der Vernunft sich herleite.

Prof. Dr. Schmucker, Regensburg, verbreitet sich anschlieBend iiber
den « Formalismus und die materialen Zweckprinzipien in der Ethik Kants ».
Im ethischen Schrifttum Kants unterscheidet er zwei Gruppen : die Grund-
legungsschriften « Grundlegung zur Metaphysik der Sitten», « Kritik der
praktischen Vernunft» und das ethische Hauptwerk «Metaphysik der
Sitten ». Man hat zwischen diesen beiden Gruppen in der Frage der mate-
rialen Zweckprinzipien einen Gegensatz konstruieren wollen. Schmucker ver-
neint dieses. Er kommt zum folgenden Ergebnis : « 1. Das Prinzip des For-
malismus hat in beiden Grundlegungsschriften als wesentliches Korrelat
und zugleich zum notwendigen metaphysischen Fundament die Person als
Zweck an sich bzw. die Welt der Vernunftwesen als Reich der Zwecke an
sich. 2. Die Grundlegungsschriften entwickeln die allgemeinen Prinzipien
der Sittlichkeit thematisch nur, soweit sie im Vernunftwesen bzw. im Ver-
nunftwillen als solchem begriindet sind, unter ausdriicklicher Absehung
von der spezifischen Vernunftnatur des Menschen ; folglich bleibt in dieser
grundsitzlich der Horizont offen fiir dberempirische Vernunftwesen (wie
reine Geister und Gott). 3. Die M. d. S. entwickelt ausdriicklich die Ethik
der spezifisch menschlichen Person, soweit sie sich durch Anwendung jener
obersten Prinzipien des reinen Willens auf die unvollkommene und bediirf-
tige Natur des Menschen als animal rationale bzw. rationabile ergibt, womit
schon mit ihrer Idee ihr materialer Charakter gegeben ist. » Die Verpflich-
tung zum Sittengesetz geht darum letztlich zuriick auf das geistige Sein der
Person, die Kant aber versteht als gegeben einzig durch die Freiheit der
praktischen Vernunft unter Ausschaltung der theoretischen Vernunft, die
in das Sein der Dinge vordringt und von da aus den KausalschluB3 erlaubt
auf einen hochsten Gesetzgeber. Ob man aber deswegen schon die Sitten-
gesetze kantischer Prigung als Seinsgesetze ansprechen darf, wie der Ver-
fasser es tut, ist eine andere Frage.



336 Besprechungen

Emerich Coreth S. J., Innsbruck, behandelt als letztes Thema : « Heid-
egger und Kant». Heideggers Buch, « Kant und das Problem der Meta-
physik », steht dabei im Vordergrund. Heidegger interpretiert darin Kant
ganzlich in seinem Sinne. Darnach ist die Metaphysik Kants kein ontisches,
sondern ein ontologisches Anliegen. Er will darin das Seiende als solches,
in seiner Seinsverfassung offenbar werden lassen : das Seiende in seinem
Ent-stand fiir das unendliche Erkennen, das Seiende als Gegen-stand fiir
das endliche Erkennen. Die Erscheinungen sind dabei solche des Seins
selbst. Sein-Erkennen ist primdr Anschauung. Beim endlichen Erkennen
ist diese nicht schopferisch, sondern hinnehmend. In diesem endlichen
Charakter der Anschauung besteht das Wesen der Sinnlichkeit. Damit aus
dieser Anschauung Erkenntnis werde, muf3 das Denken in Begriffen, d. h.
als Vorstellung im allgemeinen, hinzukommen. Anschauung und Denken
haben ihren gemeinsamen Quellgrund in der transzendentalen Einbildungs-
kraft. Diese aber besteht wesentlich im Zeitentwurf. Somit ist die Zeitigung
das Grundgeschehen menschlicher Transzendenz und die Zeit selber als
erfahrungsvorgingige Selbstaffektion das innerste Wesen der Transzendenz
eines endlichen Selbst. Damit wird Kant ein Kronzeuge der Gleichung :
Sein - Zeit, die Heidegger das Endresultat seines Buches « Sein und Zeit »
werden lit. Diese Kantauslegung findet Coreth mit Recht gewaltsam und
der Metaphysikauffassung Kants widersprechend. Wohl sieht er fiir das
Problem selber einen gewissen Fortschritt darin, daB Heidegger im Gegen-
satz zu Kant auf das Offenbarwerden des Seins selber ausgeht und die Welt
versteht als Lichtung des Seins, von woher das Sein sich im Menschen lichtet,
insofern von da aus die Ganzheit seiner Daseinsmoglichkeiten ihm entgegen-
blickt, in deren Begegnung er sich bewihren soll in seinem Selbst.

Kritisch ist dabei zu bemerken, daf3 diese Weltoffenheit zu einer wahren
Lichtung des Seins nicht ausreicht. Das grofte Hindernis dafiir sieht Coreth
darin, daB Heidegger die Zeit und Endlichkeit als tiefsten Grund des mensch-
lichen Daseins und seines Seinsverstdndnisses ansetzt. Mufl man da nicht
eher noch den verfehlten ontologischen Ansatzpunkt Heideggers verant-
wortlich machen, insofern er das Seinsverstindnis primér herleitet nicht
aus der gegenstidndlichen Erkennbarkeit im Lichte der ratio, sondern aus
dem personalen Verhalten gegeniiber den Daseinsmoéglichkeiten, die vom
Drauflen der « Welt » auf den Menschen zukommen und durch einen frei-
heitlichen Selbstentwurf beziiglich der Art ihrer Begegnung vorweggenommen
werden ?

Ein Riickblick auf die verschiedenen Darbietungen dieses ersten Bandes
zeigt, daB der erste Teil seines Anliegens, « dem Grundzug des kantischen
Denkens gerecht zu werden », glinzend erfiillt worden ist. Der zweite Teil
des Anliegens, die Fruchtbarmachung kantischen Denkens im scholastischen
Raum, bietet in seiner Ausfiihrung, wie sie namentlich in den beiden ersten
Beitragen zur Sprache kommt, wertvolle Winke und Hinblicke, die das
bisher zu wenig beachtete Apriori, das dem objektiven Denken von Seiten
des denkenden Subjektes zugrunde liegt, in einem neuen Lichte erscheinen
lassen. Es geht hier vor allem um die Rolle dieses Formalobjektes, worin die
a priori eingepriagte Hinordnung der Vermdgen sichtbar wird. Hier glaubt



Besprechungen 337

Lotz den Ort gefunden zu haben, um die Raum- und Zeitvorstellung als
apriorische Bedingung der sinnlichen Anschauung sichtbar werden zu lassen.
Die Raumvorstellung weist er dabei als Formalobjekt dem Gemeinsinn
und die Zeitvorstellung der Phantasie und dem sinnlichen Gedéachtnis zu.
Das kann aber nur den Sinn haben, daBl diese beiden Vorstellungen nicht
so sehr im Mittelpunkt des Formalobjektes dieser inneren Sinne, sondern
mehr in deren Gefolgschaft stehen, wie ja auch in der Scholastik das rdum-
liche Nebeneinander und das zeitliche Nacheinander nicht als sensibile
proprium, sondern als sensibile commune gefaf3t werden, wobei allerdings
die Art und Weise ihrer Erfassung nicht weiter erértert wird. Die Zeit-
vorstellung, die bisher nur in Gegenwart und Vergangenheit sich bewegte,
wird nach Lotz durch die Zukunft ergidnzt in den beiden anderen inneren
Sinnen : Schitzungskraft (vis aestimativa) und Einigungskraft (vis cogita-
tiva), wobei die erstere nur die umweltliche Zukunft, und die andere, die
schon unter geistigem EinfluBl steht, die Zukunft schlechthin in ihren Blick
nimmt, Bei der letzteren komme es durch ihre einigende Kraft zu Ding-
gestalten im Welthorizont. Diese bilden die Briicke zur nachfolgenden
Wesenserkenntnis durch den Verstand. In ihm sei der Vollzug von Ding
und Welt als Wesenheit vorgezeichnet. Eigenartig ist hierbei, daB Lotz die
schlicht hinnehmende Wesenserkenntnis nicht, wie es bisher in der Schola-
stik iiblich war, dem intellectus zuschreibt, sondern der ratio, die sonst nur
mit dem schluBfolgernden Denken in Verbindung gebracht wurde. Dem
intellectus weist er primir die Funktion des Urteils zu, worin das Sein als
solches sich offenbare. Das Urteil wird dadurch zu einem urspriinglichen
Erkenntnisakt, dem eine Wesenserkenntnis vorgelagert ist, ohne damit
organisch verbunden zu sein. Doch woher bezieht das Urteil seine Zu-
stimmung zu einem seinsméBigen Sachverhalt ? Doch nur aufgrund einer
vorhergehenden Einsicht in den Zusammenhang von Subjekt und Préddikat,
die selber noch kein Urteil ist. Hierbei muf3 das Sein doch irgendwie schon
vorgegeben sein, wenn es auch erst im Urteil zum vollen BewuBtsein kommt.
Daher sprechen wir bei den Wesenheiten von bestimmten Weisen zu sein.
Was dann im Urteil als Sein erscheint, ist doch nicht schon das Sein schlecht-
hin, sondern zunichst nur das Sein beziiglich eines ganz bestimmten Sach-
verhaltes. Wohl ist hier der Ansatzpunkt gegeben zur Bildung von all-
gemeinen Prinzipien und Urteilen, worin das Sein in seiner allgemeinen
Geltung, also als Sein schlechthin, offenbar wird. Hier zeigt sich, daB es
mit einer strikten Durchfiihrung des Apriorismus, soweit er noch im Kon-
takt steht mit dem objektiven Denken, seine grolen Schwierigkeiten hat.
Lotz findet volle Unterstiitzung durch seinen Mitbruder Jos. de Vries.
Beziiglich der Substanzerkenntnis kommt dieser zu der iiberspitzten Formu-
lierung, daB diese a priori dem Denken hinzugefiigt werde, was im « schola-
stischen Raum » sicher nicht allgemeine Zustimmung finden wird ! Aber
trotz allem, was man dariiber sagen kann, wird man diesem kiihnen Vor-
stoB in scholastisches Neuland seine Achtung nicht versagen. Es ist ein
groB3 angelegter Versuch, scholastisches Gedankengut mit dem modernen
Denken in eine engere Fiihlung zu bringen.
Geistingen (Sieg). J. BEL G, 8s. R,



328 Besprechungen

von Rintelen, Fritz-Joachim : Der Rang des Geistes. Goethes Welt-
verstindnis. — Max Niemeyer Verlag, Tiibingen 1955. 436 S.

Fiir sich genommen ist diese Arbeit ein Zeugnis fiir die innige Vertraut-
heit des Verfassers mit dem Geiste Goethes, die er aus langem Umgang mit
ihm gewonnen hat. So ist er denn in der Lage, ein abgewogenes Urteil iiber
die wirklichen Leitideen von Goethes Weltverstindnis zu fillen. Wenn
Goethe auch nicht alle Fragen beantwortet, die nun einmal gestellt werden
koénnen und miissen, um die wirkliche Welt zu verstehen, wenn er hinsicht-
lich mancher Punkte unentschieden und unklar ist, so ist seine mehr durch
dichterische Schau als durch kiihles SchluBfolgern gewonnene Uberzeugung
die, daB3 diese Welt, d. h. die Natur und der Mensch, ein Kosmos, ein in
Stufen gegliedertes Ganze ist, welches von Sinn erfiillt ist. Dem Menschen,
der Gleichnis des hinter der Welt stehenden go6ttlichen Geistes ist, ist es
gegeben und aufgegeben, den Sinngehalt der Welt zu erfassen und'in seinem
Tun sich der Ordnung anzuschlieBen. Der Mensch ist fiir Goethe ein Wesen,
das unter der Fithrung des Geistes zur harmonischen Entfaltung aller Kriafte
gelangen soll ; es steckt wohl die Gefahr im Menschen, sich selbstherrlich
iiber alle Gesetze hinwegzusetzen ; doch bringt ihn die Unterwerfung unter
das Mal3 erst zum Vollmenschlichen.

Goethe verkorpert in seinem Weltverstindnis die harmonische Ver-
bindung der Anliegen des Romantischen und Klassischen. Nach seinem
Sturm und Drang, in dem alles hemmungslos zu zerflieBen drohte (Gefiihl
ist alles, Name, Schall und Rauch), findet er zum MaB, zum Gesetz, zur
Norm zuriick und erliegt doch nicht dabei der Gefahr, daB MaB, Gesetz
und Norm zu rein formalen GréBen ausgehohlt werden. Durch seine Art,
die Spannung zwischen Subjekt und Objekt, zwischen Freiheit und Norm,
zu meistern, steht er der Gegenwart nahe, in der wiederum um Ldsung
der gleichen Spannung gerungen wird. So weist der Verfasser die Gegen-
wart an Goethe, damit sie von ihm lerne. Es ist ihm dabei natiirlich klar,
daB Goethe in erster Linie Dichter und damit Seher, nicht aber Fach-
philosoph ist ; denn zum Philosophen gehort es, da er um logisches und
begriffsklares Denken ringt ; denn in der Philosophie ist nichts anzufangen
mit einer Haltung, die sich in die Worte kleidet : « Wenn ihr’s nicht fiihlt,
ihr werdet’s nie erjagen. »

Im Gesamtschaffen des Verfassers bildet das vorliegende Werk den
Auftakt zu einer noch zu erwartenden Monographie : « Uber die ewige Heimat
des Geistes. » Vorausgegangen ist der Arbeit eine auf drei Werke verteilte
kritische Auseinandersetzung mit der hemmungslosen Despotie (Damonie
des Willens, 1947); mit der geistverneinenden Lebensphilosophie (Von
Dionysos zu Apollon, 1948) ; mit der Existenzphilosophie (Philosophie der
Endlichkeit, 1951). Dazu s. DTFr 28 (1950) 233-235; 31 (1958) 90-97.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. Ss. R.



Besprechungen 339

Habliitzel, Rudolf : Dialektik und Einbildungskraft. F. W. J. Schellings
I.ehre von der menschlichen Erkenntnis. (Philosophische Forschungen,
N. F. 4.) — Verlag fiir Recht und Gesellschaft, Basel 1954. viii-138 S.

Fiir das Verstindnis Schellings lassen sich zwei Wege einschlagen : Ein-
mal die Betrachtung der einzelnen Epochen, zum andern die Herausar-
beitung des durch alle Epochen durchhaltenden philosophischen Grund-
impulses. Der Verfasser wiahlt den letzten Weg und beschriankt sich dabei
auf eine systematische Darstellung der Erkenntnislehre Schellings. Er
betritt damit ein verhidltnismaBig noch wenig bearbeitetes Gebiet. Die vor-
liegende Arbeit zeugt vom eindringenden Studium der Primaérliteratur. Es
finden dabei die manchmal recht schwierigen Texte eine verstindliche Inter-
pretation und eine iibersichtlich geordnete Darstellung, die den Gedanken-
gang Schellings deutlich hervortreten li3t. Als weiterer Vorzug ist hervor-
zuheben, daB der Verfasser den Standort Schellings gegeniiber Kant und
Fichte immer wieder kennzeichnet, soda3 sichtbar wird, wo Schelling bei
diesen Denkern ansetzt und dann iiber sie hinausgeht. Die Darstellung
steuert darauf zu, die Bedeutung der Einbildungskraft in den erkenntnis-
metaphysischen Uberlegungen Schellings herauszuarbeiten. Schelling deutet
die Dreiergruppe der Kategorien Kants so, daB sich die jeweils dritte
Kategorie nicht nur aus den beiden andern ergibt, sondern daB sie die
andern beiden mitbedingt. « Das Dritte ist stets das Erste.» Ganz all-
gemein gesagt: Die Synthesis ist das schlechthin Einfache. Sie ist eine
Monas, aus welcher sich das Werden in Gegensitzen entfaltet. Diese Ein-
heit oder Monas ist das Prinzip der Vorstellung, die urspriingliche Vor-
stellungskraft selbst, die Ureinheit der Einbildungskraft. Sie ist die « iiber-
logische » Wirkungseinheit von je zwei fiir sich allein logisch falbaren
Prinzipien. An der Stelle, wo Schelling vor der rational nicht weiter auf-
zuldésenden Schwebe zwischen dem ontologischen Prius und Posterius steht,
geht die rein rationale Philosophie aus der Dialektik in die Anschauung iiber.
Hier beginnt die Leistung der produktiven Einbildungskraft, der «gott-
lichen Imagination », als letzter Ursache fiir die Spezifikation der Welt-
wesen. Sie ist das eigentliche Vermogen des Ich. Hier erfolgt die Verdich-
tung der Moglichkeit zur Wirklichkeit.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. Ss. R.

Deutsche Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew, heraus-
gegeben von Wladimir Szvikarski: 7. Band: Erkenntnislehre, Asthetik,
Philosophie der Liebe. — 3. Band : Una Sancta. Schriften zur Vereinigung
der Kirchen und zur Grundlegung der universalen Theokratie, 2. Bd, —
Wewel, Freiburg Br. 1953-54. 449, 475 S.

Der Erich Wewel Verlag von Freiburg i. Br. hat 1952 angekiindigt, er
werde eine Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew in deutscher
Sprache, herausgegeben von Wladimir Szylkarski unter Mitwirkung von
REINHARD LAUTH, NikoLal LossLy, LUDOLF MULLER, WSEwWOLOD SETSCH-



340 Besprechungen

KAREFF und JOHANNES STRAUCH, verdffentlichen. Diese Ausgabe soll durch
die Zusammenarbeit katholischer, orthodoxer und protestantischer Spezia-
listen dem Abendland den Zugang zum ganzen Solowjew und zum ganzen
kaum iibersehbaren Reichtum seines Schaffens 6ffnen und acht Monumental-
bande neben zwei Erganzungsbinden umfassen. Bis heute sind Band VII
(im Friihjahr 1953) und Band IIT (im Herbst 1954) erschienen.

Band VII enthdlt den AufriB und drei Anfangskapitel der unvollen-
deten Erkenntnistheorie Solowjews unter dem Titel « Theoretische Philo-
sophie » (SS. 9-105), dann zwei sich ergdnzende Aufsitze : « Die Schénheit
in der Natur » und « Der allgemeine Sinn der Kunst » (117-189), hierauf die
beriihmte Studie « Der Sinn der Geschlechtsliebe », ferner den Aufsatz « Das
Lebensdrama Platons » und schlieBlich eine Reihe kleinerer Kapitel und
Abschnitte zur Asthetik und zur Philosophie der Liebe, die hier zum ersten
Mal verdeutscht werden (201-431). Wenn uns der Torso der « Theoretischen
Philosophie » mit seiner Leugnung der Substantialitit der Seele stark be-
fremdet, so finden wir in der Asthetik Solowjews hochst originelle Schop-
fungen und wundervolle Perlen der Inspiration des Denker-Dichters.

Der III. Band enthidlt die Hilfte der Schriften Solowjews, die er der
Vereinigung der Kirchen, der « UNA SANCTA » gewidmet hat, d. h. alle
Abhandlungen iiber dieses Thema, welche unser Autor in franzosischer
Sprache verfallte. Es sind die « Lettre & Strossmayer », der Vortrag « L.’Idée
russe », ferner « Saint Vladimir et I’Etat chrétien », « Réponse a la corres-
pondance de Cracovic » sowie das groBe Werk « Ruf3land und die universale
Kirche » (SS. 7-419). Die vier ersten Schriften sind im franzdsischen Urtext
und in deutscher Ubertragung geboten, wiihrend das zuletzt genannte Werk
nur deutsch wiedergegeben ist. Alle diese urspriinglich franzosisch verfa3ten
Werke enthalten die schonsten Apologien der romisch-katholischen Kirche.

Wewels Solowjew-Ausgabe zeigt eine ausgezeichnete, der Sprachkunst
des groBen Russen wiirdige Ubertragung. Herausgeber, Mitarbeiter und
nicht zuletzt der Verleger selbst haben daran lange gearbeitet, gedeutet und
gefeilt, sodal die vorliegende Verdeutschung der Vollkommenheit der Ur-
sprache nahezukommen scheint. Die einleitenden Bemerkungen und das je-
weilige SchluBwort von Wladimir Szytkarski sind im allgemeinen treffend,
klug und mafBvoll, wenn sie auch nicht immer unsere Zustimmung finden
konnen. So scheint Szytkarski z. B. nicht an die ernste Konversion Solow-
jews zum Katholizismus zu glauben (Bd. I1II, 425). Dies schmiilert aber
keineswegs die Verdienste von Herausgeber und Verleger um diese groB3-
artige, wissenschaftlich gediegene deutsche Gesamtausgabe der Werke von
Wladimir Sotowjew, der trotz Schlacken und Irrtiimern die lichteste Geistes-
gestalt RuBlands ist.

Fribourg. J. ScHNEUWLY.



Besprechungen 341

Verneaux, Roger : Esquisse d’une théorie de la connaissance. Critique
du Néo-Criticisme. (Bibliothéque des Archives de Philosophie, premiére
section : Morale et Métaphysique, I1I.) — Beauchesne, Paris 1954. 249 p.

V., Professor am Katholischen Institut in Paris, entwickelt in diesem
« AbriB einer Erkenntnislehre » den Standpunkt des gemiBigten Realismus
in vollem Einklang mit der philosophia perennis. Fiir seinen Gedankengang
wihlt er nicht den eines systematischen Aufbaues, sondern den interessan-
teren und lebendigeren Weg einer stindigen und schrittweisen Auseinander-
setzung mit Charles Renouvier (1815-1903), dem Hauptvertreter des franzo-
sischen Neokritizismus. Renouvier hatte sich an Kant angeschlossen, doch
unter Preisgabe verschiedener kantischer Lehrstiicke. So 1iB8t er z. B. das
« Ding an sich » gar nicht gelten. Fiir ihn existieren nur die Phinomene
in ihrer quantitativen Gegebenheit, und zwar als BewuBtseinsinhalte. Alle
Erkenntnis, die dariiber hinausgeht, ist ein Akt des Glaubens kraft einer
freien Willensentscheidung und hat darum nur relative Geltung. Die Rela-
tion ist dementsprechend die Grundkategorie aller Wirklichkeit, von der
alle iibrigen Kategorien abgeleitet werden. Die Welt faB3t er auf als eine
Summe von BewuBtseinsvorgiangen, die nach Art der Monaden des Leibniz
miteinander nicht in Beziehung stehen, sondern nur in ihrer Tatigkeit iiber-
einstimmen. In seiner Lehre treffen sich die verschiedensten Richtungen
des modernen Denkens : Phinomenismus, Akosmismus, Monadismus, Aprio-
rismus, Rationalismus, Skeptizismus, Probabilismus und Fideismus. Und
gerade deswegen erscheint dem Verfasser die schrittweise und griindliche
Auseinandersetzung mit ihm als eine sehr geeignete Methode, daran das
Erkenntnisproblem in seinen Grundziigen nacheinander aufleuchten zu
lassen. Er hat diese Methode meisterhaft durchgefiihrt durch die begriffliche
Entwirrung der meist sehr konfusen Aussagen und durch treffsichere Unter-
scheidungen, die den fortschreitenden Gedanken seiner Dunkelheit ent-
kleiden und ihn immer wieder hineinfiihren und ausklingen lassen in die
Harmonie eines wahrheitsgemdBen und klaren Denkens. Er geht dabei so
vor, daB die Lésung des einen Gedankenkomplexes die des nichstfolgenden
vorbereitet. Der Geist wird dadurch stidndig in Spannung gehalten. Mit
groBem Interesse verfolgt er das dialektische Spiel und Gegenspiel in dem
pro und contra der sich folgenden Gedankengidnge. In dieser Weise behan-
delt der Verfasser im ersten Teil das Vorstellungsproblem und im zweiten
Teil das GewiBheitsproblem. Im ersteren untersucht er die Begriffe Sein
und Erscheinen, « empirisch» und «a priori», BewuBtsein und Erkenntnis ;
im letzeren Vorstellung und Urteil, GewiBheit und Wahrheit, Vernunft und
Freiheit, um dann in einem SchluBwort auf die enge Bindung zwischen
Kritik und Metaphysik hinzuweisen. Vortrefflich sind besonders seine Aus-
fiihrungen iiber das Urteil und den Begriff der Freiheit.

Geistingen (Sieg). J- EiL C.Ss. R.



342 Besprechungen

Problemes actuels de la Phénoménologie. (Textes et études philo-
sophiques.) — Desclée de Brouwer, Paris 1952. 165 p.

Vom 12.-14. April 1951 fand in Briissel ein internationales Kolloquium
statt zwischen Vertretern der Phinomenologie. Der Direktor des Husserl-
Archivs in Lowen, P. H. L. van Breda O. F. M., veroffentlicht im vor-
liegenden Band die Referate dieses internationalen Treffens und dazu eine
Studie von H. J.Pos, der an der Teilnahme wegen Erkrankung ver-
hindert war.

Eugen Fink (Freiburg/Br.) sprach iiber: L’analyse intentionelle et le
probléme de la pensée spéculative. Er behandelt darin das Hauptproblem
der Phinomenologie, namlich ihr Verhiltnis zur Metaphysik. Pierre Thé-
venaz greift ein dhnliches Thema auf, wenn er « La question du point
de départ radical chez Descartes et Husserl » behandelt. Sein Referat ist
eine Verteidigung der Metaphysik. Maurice Merleau-Ponty zeigt sich in
seinen Ausfiihrungen « Sur la phénoménologie du langage » als Meister der
Sprachphilosophie. Paul Ricceur verbreitete sich iiber : « Méthode et tiches
d’une phénoménologie de la volonté ». Den AbschluB3 der Sammlung bildet
die Zusammenfassung des in den Referaten Besprochenen, die Jean Wahl
bot. Die Studie von H. J. Pos: « Valeur et limites de la phénoménologie »
gibt einen Durchblick des Ursprungs der Phinomenologie bei Husserl und
ihrer Ausgestaltung.

Zu begriiBen ist der als Anhang gebotene Uberblick iiber den Stand
der Arbeiten des Husserl-Archivs in Lowen.

Geistingen (Sieg). E. GruNErT C. Ss. R.

von Hildebrand, Dietrich : Die Menschheit am Scheideweg. Gesammelte
Abhandlungen und Vortrige. Herausgegeben und eingeleitet von Karla
MEeRTENS., — Verlag Jos. Habbel, Regensburg 1955. 659 S.

Dietrich von Hildebrand ist einer der groBen Phidnomenologen christ-
lichen Geprages. Mit bemerkenswertem Einfiihlungsvermaogen fiir alles Wirk-
liche ausgestattet, sucht er durch eine intensive und allumfassende Betrach-
tung das Wesen der Dinge in seinen Erscheinungsformen. Dabei ist sein
Interessengebiet weit gespannt. Doch in der Mitte steht der Mensch in
seiner personalen Bezogenheit zur sittlichen, gesellschaftlichen, dsthetischen
und religiosen Wertordnung. Nach diesen vier Gesichtspunkten hat die
Herausgeberin Klara Mertens die Abhandlungen und Vortrige des Autors
zu einem Sammelband vereinigt. In einem Vorwort macht sie den Leser
bekannt mit der Persoénlichkeit des Autors und der Art seines Schaffens.
Sie sieht in diesem stattlichen Sammelwerk den « getreuen Spiegel eines
universellen Geistes, dessen Durchdringungskraft, dessen Unbedingtheit im
Verfolgen des unum necessarium die organische Einheit dieses Buches
bilden ». Im besonderen macht sie aufmerksam auf neue Unterscheidungen,
welche die phdnomenologische Forschung des Autors fiir das sittliche und
das dsthetische Erkenntnisgebiet deutlich gemacht hat.



Besprechungen 343

So unterscheidet Hildebrand im Artikel « Die Person und die Welt der
sittlichen Werte » eine dreifache Wertordnung : das Wertvolle, das objek-
tive Gut fiir mich, das bloB fiir mich Befriedigende. In dieser Dreiteilung
sieht die Herausgeberin eine « fiir die Ethik unabsehbare Entdeckung » !
Ahnlich urteilt sie iiber eine Unterscheidung auf dem &4sthetischen Gebiet
in den Beitrigen « Zum Problem der Schoénheit des Sichtbaren und Hor-
baren » und « Die Schonheit im Lichte der Erlésung ». Hier wird die Schon-
heit des Sichtbaren und Hérbaren in ihrer Sonderheit erfaf3t gegeniiber dem
ontisch Schénen.

Die Herausgeberin verdient volle Anerkennung, daB sie das Lebens-
werk des verdienstvollen Autors in dieser konzentrierten Fiille uns nahe
gebracht hat. Und man kann dem nur zustimmen, was bei dieser Heraus-
gabe iiber den Wert des Buches gesagt wird : « Wer dieses Buch erwirbt,
reiht sich in die Reihen jener ein, die sich fiir die weitere Gestalt unseres
Jahrhunderts mitverantwortlich fiihlen, die Stellung und Einflu nehmen
nicht nur aus einer vordergriindigen Kenntnis der Arena unserer Tage,
sondern kraft jenmer eigentlichen Orientierung, die aus der verstehenden
Anerkennung der Wertordnung und dem personlichen, durchlichteten Be-
rithrtsein von ihrer Fiille und ihrer Stufung entspringt. »

Geistingen (Sieg). J. ELL C. Ss. R.

Marcel, Gabriel : Das groBe Erbe. Tradition, Dankbarkeit, Pietit. —
Verlag Regensberg, Miinster 1952. 86 S.

Das erste Kapitel des Biichleins bietet den Vortrag, den Gabriel Marcel
im Herbst 1951 in verschiedenen Stidten Westdeutschlands gehalten hat
unter dem Titel : « Uber den Begriff des geistigen Erbes» Im zweiten
Kapitel : « Der Begriff der Pietit bei Peter Wust » wird ein Abschnitt aus
dem groBen Werk : « Etre et Avoir» geboten. Robert Spaemann besorgte
die Ubersetzung und schrieb das Vorwort. Beide Kapitel sind geeignet,
das Verhiltnis richtig zu sehen, das Marcel zum Existenzialismus einnimmt.
Er verkorpert nicht nur, wie es manchmal hei3t, einen « christlichen Zweig »
des Existenzialismus. Die beiden Kapitel, die nach Gestalt und Inhalt von
einander abweichen, zeigen, wie sich Marcel unterscheidet. Gegeniiber dem
Existenzialismus, den die Vereinsamung des Subjekts kennzeichnet, betont
er, « daB der Mensch im Zusammenhang einer Tradition steht, deren Erbe
er ist, und im universellen Zusammenhang einer Seinsordnung, die im per-
sonellen Liebeswillen Gottes griindet ». In der Pietit und Dankbarkeit ant-
wortet der Mensch auf das iiberkommene Erbe. Dadurch, daB er das Erbe
in sich wieder Fleisch und Blut werden 1iBt, tritt er aus seiner Isolierung
heraus.

Geistingen (Sieg). E. Grunerr C. SS. R.



344 Besprechungen

Troisfontaines, Roger, S. J.: De l'existence a 1'étre. La philosophie
de Gabriel Marcel. 2 vol. (Bibliothéque de la faculté de Philosophie et
Lettres de Namur, 16-17.) — E. Nauwelaerts, Louvain ; J. Vrin, Paris 1953.
415, 431 p.

Gabriel Marcel selbst bezeugt in dem Brief, der dem Werk beigegeben
ist, daB P. Troisfontaines durch seine Arbeit getreu das wiedergibt, was
er im Zeitpunkt der Veroffentlichung dachte und war. So darf der Leser
sich den beiden Banden, der Frucht eines siebenjihrigen Studiums und
dem Zeugnis eines unermiidlichen FleiBes, mit dem BewufBtsein anver-
trauen, Gabriel Marcel wirklich zu begegnen.

Nachdem der Leser einleitend mit der Person und der Eigenart des
Schaffens von Gabriel Marcel bekannt gemacht wurde, beginnt der Ver-
fasser mit der Abhandlung des Themas, das im Buchtitel angegeben ist :
Von der Existenz zum Sein. Damit ist das Anliegen schon wiedergegeben,
um das die Philosophie Marcels kreist. Sie wird gekennzeichnet als eine
Bewegung zwischen zwei Polen, zwischen Existenz und Sein. Hier sei gleich
eine der dankenswerten Leistungen dieser Arbeit hervorgehoben. Der Ver-
fasser miiht sich, den Leser rechtzeitig in die Bedeutung der Terminologie
Marcels einzufiithren, besonders dort, wo ein Terminus schon « besetzt » ist
und MiBverstindnisse entstehen koénnten. Schon die beiden Termini : Exi-
stenz und Sein bediirfen der klaren Bestimmung. Existenz und Sein haben
das gemeinsam, daB3 sie ein Verhiltnis des Subjekts zum Wirklichen zum
Ausdruck bringen. Dabei bedeutet die Existenz ein Teilkaben, das Sein
ein Teilnehmen am Wirklichen. Genauer gesagt bedeutet Existenz: Teil-
habe am Wirklichen, die schon gegeben ist, bevor man ein BewuBtsein
davon hat. Sie laBt sich gleichsetzen mit dem « Sich in einer Situation
befinden ». Das Sein ist dagegen ein Teilnehmen am Wirklichen, zu dem sich
das Subjekt frei aufschwingt und dadurch zur Person wird. Es ist fiir die
Haltung Marcels iiberaus kennzeichnend, daB die Partizipation in ihren
beiden Bedeutungen den tragenden Begriffen seines Denkens zu Grunde liegt.

In den vier Teilen des Werkes : Das Sein in der Welt (1. Teil) ; Wer
bin ich ? (2. Teil) ; Gegenwart des Nachsten (3. Teil) ; Gott, ich glaube an
dich ! (4. Teil) geht nun P. Troisfontaines den vier Weisen der Partizi-
pation oder Einung mit dem Wirklichen nach.

1. Sein in der Welt: Die beiden ersten Kapitel machen uns mit der
Existenz, mit der Situation bekannt, die den Menschen kennzeichnen. Sie
ist bestimmt durch die Technik. Von ihr droht dem Menschen die Gefahr,
sich selber nur als « Gegenstand » unter Gegenstinden zu sehen und zu
behandeln. « Gegenstand » ist fiir Marcel das mir Entgegenstehende. Er
verhilt sich indifferent zu mir; er rechnet nicht mit mir; er ist wohl
bezogen auf einen Gedanken als solchen, nicht aber auf mich als diesen
Denkenden. Wenn der Mensch bis in sein Denken hinein von der Technik
bestimmt wird, verliert er das Verstindnis fiir sich selber: denn er ist
mehr als ein « Gegenstand ». Die Objektivierung, die dem Technischen eigen
ist, bedeutet wohl schon eine Uberwindung der Existenz, des bloBen « Sich-
befindens in der Welt »; um diese Existenz hinter sich zu lassen, mul}



Besprechungen 345

auf die « erste Reflexion », in welcher die Objektivierung vollzogen wird,
eine « zweite Reflexion » folgen, in der die Welt eine Welt fiir mich wird.
In den vier letzten Kapiteln des ersten Teiles wird die Auseinandersetzung
Marcels mit dem Geist der Technik fortgefiihrt. Vor allem wird die Auf-
gabe der Philosophie von jener der Technik scharf abgehoben. Der Mensch
ist mehr als Objektsein. Damit ergibt sich der Fragenkomplex des zwei-
ten Teils.

2. Wer bin ich ? : Es wird gefragt nach dem Sinn des « Ich» und
nach dem Sinn des « Seins ». Ich bin mehr als derjenige, dessen Personalien
auf irgendeiner Karteikarte aufgeschrieben stehen. Ich bin mehr als mein
Koérper, mehr als die Summe der Eigenschaften, die ich habe, mehr als
das, was iiber mich erzihlt werden konnte, und ebenfalls mehr als mein
Werk. In meinem Ich steckt ein Sein, das voller Geheimnisse ist, das sich
nicht restlos begrifflich fassen lat. Was ich bin, offenbart sich in den
Akten, in denen ich frei meine Situation bejahe. Die Frage : Wer bin ich ?
miindet nun in die andere Frage ein : Was bedeutet fiir mich meine Situa-
tion ? Marcel sieht in ihr und allen Implikationen einen Anruf an das
Ich. Die Situation ist fiir das Ich eine Berufung, zu der es sich frei
bekennen und an die es sich frei binden muf. In diesem Akt der Bindung
vollzieht sich die Personwerdung. Die Bindung ist ein schopferischer Akt.
Zur Bindung gesellt sich die Treue. Gerade in ihr offenbart sich die innere
GroBe und Freiheit des Menschen. Eine solche Bindung und diese Treue
zu ihr kann nur der vollziehen, welcher iiber den Augenblick transzen-
dieren kann. In der Treue kommt das Ewige im Menschen zum Vorschein.
Sie befreit ihn von der Unbestindigkeit des Sinnenhaften und liBt ihn
hineinwachsen in die Dauer des Ewigen.

Die Treue weist auf den andern ; sie konstituiert das Sein der eigenen
Person, indem sie es zu einer echten Kommunikation mit dem andern
kommen liBt. Wirkliche Treue zum andern wirkt zuriick auf die Person-
werdung des Ich.

3. Die Begegnung des Nichsten : Eine Beziehung zum andern ist, wenn
auch zunichst nur unbewuBt, schon auf der Ebene der Existenz gegeben.
In der frei begonnenen und unterhaltenen Kommunikation mit dem andern
oder in der Liebe wird jedes Personsein. Mutterschaft, Ehe, Familie, Freund-
schaft sind Gelegenheiten, in denen sich die Liebe und damit die Person
entfalten kann. Interessant sind die Ausfiihrungen, in denen gezeigt wird,
wie sich fiir Marcel von der echten Kommunikation und Liebe aus ein
Weg offnet, auf dem das Weiterleben des Nichsten vergewissert wird,
selbst wenn er gestorben ist. Die Liebe, die konstitutiv fiir das Personsein
war, bleibt es auch fiir immer. Die Treue dem andern gegeniiber erweist
sich auch hier wieder als schopferischer Akt.

4. Gott, ich glaube an dich ! Die Treue hat sakralen Charakter und
erhilt ihren letzten Sinn von der Beziehung zum Absoluten. Das Sein des
Menschen wird erst vollendet in der Treue und Hingabe an Gott. In diesem
vierten Teil wendet sich nun der Blick dem Sein zu, auf das unausgesprochen
schon die andern Teile ausgerichtet waren : auf Gott. Philosophieren be-
deutet fiir Marcel eine personliche Begegnung mit Gott anzustreben. Der



346 Besprechungen

Sache nach stimmt er dem Vatikanum zu, daB der eine und wahre Gott,
unser Schopfer und Herr sicher mittels des natiirlichen Lichtes der Ver-
nunft aus den Geschopfen erkannt werden kann. Im ersten Kapitel geht
P. Troisfontaines auf die Problematik ein, die Marcel sich erheben sieht,
wenn es um den Zugang zu Gott geht. Der Verfasser macht gerade hier
darauf aufmerksam, daB Marcel nicht Fachtheologe ist. So erklart es sich,
daB seine Terminologie es hier manchmal an der nétigen Schirfe fehlen
liBt. Diese Mingel diirfen jedoch nicht als ein Verwerfen der Deutungen
der Theologen aufgefal3t werden. Gerade hier ist auf die Bedeutung der
Terminologie zu achten. Manches MiBverstindnis, ja manche schiefe Deu-
tung wiren vermieden worden, wenn die Kritiker besser auf die Bedeu-
tung der Termini geachtet hatten, wie sie nun einmal bei Marcel iiblich
ist. Dies gilt insbesondere hinsichtlich der Termini: Existenz, Beweis (preuve),
Objekt usw. Im zweiten Kapitel wird dann eingegangen auf die Schwie-
rigkeiten, die dem Ungliubigen den Zugang zu Gott versperren koénnten.
Dazu gehoéren falsche Auffassungen vom Glauben und psychologische Schwie-
rigkeiten im Unglaubigen. Endlich miindet die Darlegung ein in die Aus-
fiihrungen iiber eine wichtige Haltung, die sich mit dem intellektuellen
Bemiihen um Gott verbinden muB : Der Suchende muf3 die Transzendenz
anrufen, daB sie sich kundtue. Dem also Suchenden bleibt dann nur das
geduldige Warten, bis sich Gott ihm kundtut.

Jeder wird dem Verfasser fiir seine Miihe Dank wissen. Weil in seiner
Arbeit Marcel immer wieder ausdriicklich oder der Sache nach zu Worte
kommt, und weil — wie schon zu Beginn gesagt wurde — Marcel sich
hier wiederfindet, wird jeder zu der Arbeit greifen miissen, der ihn kennen
lernen will.

Geistingen (Sieg). E. GRuNERT C. Ss. R.

Jaspers, Karl : Bilan et perspectives. Traduit de I'allemand par Héléne
NAEF et Jeanne HErscH. — Desclée de Brouwer, [Bruges] 1956. 261 p.

Ce livre recueille des discours et essais du philosophe (« Rechenschaft
und Ausblicke, Reden und Aufsitze ». Miinchen 1951). Il n’y a pas entre
eux un lien logique, mais tous sont dominés par une unique préoccupation :
comprendre le destin de notre temps et venir en aide & un monde en gestation.
LLa passion de communiquer avec les hommes, d’apporter la lumiére sur des
problémes actuels.

Voici les titres des chapitres : La philosophie et la science. — L’esprit
européen. — Conditions et possibilités d’'un nouvel humanisme. — La
liberté en péril et ses chances de salut. — La menace atomique. — Sur le

chemin de la philosophie. — A propos de ma philosophie. — Kierkegaard. -
Le mal radical chez Kant. — Le prophéte Ezéchiel. — Solon. — Humanité
de Geethe.

Entre autres nous ont retenu les pages consacrées a l'itinéraire philo-
sophique de Jaspers. La maniére dont il congoit le travail philosophique
est certainement émouvante. Nous assistons a la naissance d’un philosophe.



Besprechungen 347

A tout instant devant l'incompréhensible destin de I’homme, Jaspers se
tourne vers le mystére de Dieu. Cette phrase, cueillie au passage, peut
donner une idée du ton de l'ceuvre entiére : « Si ’humanité veut courir a
sa perte, s'il ne doit rien subsister de ce que nous aimons et qui rend la vie
digne d’étre vécue, il ne nous reste plus qu’a nous incliner, comme Job,
dans une ignorance totale. »

Fribourg. P. EmoNET O. P.

Parpert, Friedrich : Philosophie der Einsamkeit. — Ernst Reinhardt
Verlag, Basel 1955. 86 S.

« Philosophie der Einsamkeit » nennt der Verfasser vorliegende Schrift.
Man darf dabei, wie in der « Vorbemerkung » ausgesprochen wird, keine
thematische Behandlung dieses Gegenstandes erwarten. Es geht zunichst
nicht um eine begriffliche Klirung der Einsamkeit, sondern um ihr Er-
scheinungsbild im Rahmen einer geistesgeschichtlichen Entwicklung, die
ihre Wesensseiten allmdhlich sichtbar werden 1dBt. Drei groBe Zeitepochen
bilden den Hintergrund fiir die verschiedene Formgebung und Gestaltung,
in der sie sich darbietet. « Das hohe Mittelalter » zeigt sie als kultische Ein-
samkeit, d. h. als « Zweisamkeit mit Gott und darin eine Einsamkeit des
auBlerordentlichen Tuns und Dienstes am Du ». Diese hat vornehmlich einen
kollektiven Charakter und gewann ihre hochste Auspragung im mittelalter-
lichen M6nchtum. Doch findet sie sich in anderer Form wieder im Ritter-
orden und Adel, in den Ziinften und im Patriziat.

Eine Sdkularisierung in der Erscheinungsform der Einsamkeit tritt
ein im « Zeutalter der Aufklivung ». Sie 16st sich aus der Zweisamkeit mit
Gott und wird totale Einsamkeit ohne Beziehung zum andern Du. Sie greift
dabei in die verschiedensten Lebensgebiete hinein. Gegen diese sdkularisierte
Einsamkeit wendet sich der « Pietismus» und die Einsamkeit der groBen
Einsamen, wie Leibniz, Rembrandt und Bach. Sie geben der Einsamkeit
ihre Tiefe wieder. Aber diese selber wird in dieser gelduterten Form nicht
zu einem Kollektiv-Ereignis wie im Mittelalter.

Im « Jahrhundert der Technik» kommt es zu einer klaren und ent-
scheidenden Auseinandersetzung zwischen den beiden Erscheinungsformen
der Einsamkeit. Wihrend in der Vorkriegszeit die sikularisierte Einsam-
keit noch weiter ihre Vorherrschaft behauptet, greift die Besinnung nach
den beiden Weltkriegen in die kultische Einsamkeit zuriick und macht sie
zu einem Gegenstand einer besonderen Betrachtung, vor allem unter dem
Gesichtspunkt des Zeiterlebnisses, wie das in der zeitgendssischen Literatur
stark zum Ausdruck kommt. In diesem Zusammenhang wird auch die
existenzialistische Auffassung von Zeit und Einsamkeit kurz zur Sprache
gebracht und im Sinne von Martin Buber beantwortet.

Zum Schlusse stellt der Verfasser die Ergebnisse zusammen, die sich
aus dieser geistesgeschichtlichen Betrachtung der Einsamkeit ergeben. Da-
nach hat jeder Mensch ein Recht auf Einsamkeit. Er darf sich den ent-
sprechenden Raum dafiir selber wahlen. Die Einsamkeit als die Zeitlosig-



348 Besprechungen

keit in der Zeit muB} sich Zeit nehmen, um in der Einsamkeit zu bleiben.
Sie kann dabei aus der Gegenwart in die Vergangenheit oder in die Zukunft
hineinsteigen. Sie braucht den Gegensatz, von ihr hidngt die Intensitit des
Lebens in der Einsamkeit ab. Sie duflert sich in verschiedenen Graden der
Intensitit. GroBe Einsame halten Distanz zu den Dingen der Welt. Ein-
samkeit, die in hochster Verantwortung vor Gott steht, wird nie einsam
bleiben, sondern sich irgendwie im Dienst am Du aktivieren. Sie aktiviert
sich im Willen und oftmals in einem sehr harten Willen. Kollektive Ein-
samkeit ist der Schritt von der Einsamkeit des einzelnen zur Gemeinschaft
der Einsamen.

Wenn vorliegende Schrift auch nicht so sehr eine « Philosophie » als
vielmehr eine zeitgeschichtliche Betrachtung der Einsamkeit genannt werden
kann, so bietet sie doch wertvolle Anregungen fiir eine nihere Besinnung
und tiefere Erfassung dieser so wichtigen Seite der menschlichen Existenz
und vor allem auch interessante Ausblicke in den zeitgeschichtlichen Zu-
sammenhang des menschlichen Zusammenlebens in der Vielfalt seiner Aus-
drucksformen. Der klare und saubere Stil tragt viel zu diesem Verstdndnis bei.

Geistingen (Sieg). J. ELL C. Ss. R.

Proceedings of the American Catholic Philosophical Association :
Vol. XXVII : Philosophy and Unity. — Vol. XXVIII : The existence and
nature of God. — The Cath. University of America, Washington 1953-54.
207, 282 p.

Die beiden Bande enthalten die Referate, Korreferate und Diskussions-
themen der 27. (1953) und 28. (1954) Jahresversammlung der American
Catholic Philosophical Association. Die einzelnen Beitrdge von Bd. XXVIII
s. in der Bibliographie der FZPT 1 (1954) 344 (N. 673 ff.) und 351 (N. 802). —
Der Inhalt der Binde zeigt, wie die Vereinigung auch bei diesen Jahres-
versammlungen dem Programm getreu geblieben ist, das sie bei ihrer Griin-
dung im Januar 1926 aufstellte : Forschung und Studium der Philosophie
unter besonderer Beriicksichtigung der scholastischen Philosophie zu be-
treiben. Die einzelnen Beitrige zeigen, wie ihre Verfasser mit den modernen
Fragestellungen gerade ihres Landes vertraut sind und wie sie auf Grund
scholastischer Prinzipien einen beachtlichen Beitrag zur Losung der auf-
geworfenen Fragen beitragen kénnen. — Hervorzuheben ist noch, daB die
Veranstalter anldBlich ihrer Jahresversammlung von der Méglichkeit Ge-
brauch machten, der amerikanischen Offentlichkeit auf dem Wege iiber das
Radio Zugang zu den Gegenstinden zu verschaffen, die zur Diskussion
standen.

Geistingen (Sieg). E. GrungrT C. Ss. R.



	Besprechungen

