Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Das Wesen der Gliickseligkeit des Menschen
Autor: Utz, Arthur-Fridolin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761445

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wesen der Gliickseligkeit des Menschen

Von ARTHUR FriDOLIN UTZ O, P.

Der Moraltheologe und der Ethiker sind an der Bestimmung der Gliick-
seligkeit des Menschen in einer ganz eigenen Weise interessiert. I'iir sie ist
dieses Problem nicht nur eine Angelegenheit des neugierig fragenden Men-
schen, wie es wohl driiben aussehen wird, sondern zu tiefst eine Frage der
Verhalteweise auf dieser Erde. Welches endgiiltige menschliche Tun miissen
wir vorbereiten, um gliicklich zu sein ? Das ist im Grunde das Anliegen
des Moralisten. Den Ethiker beriihrt diese Frage noch mehr als den Moral-
theologen. Denn in der Ubernatur wird zu guter Letzt dem Menschen die
ewige Anschauung hinzugeschenkt, wihrend in der philosophischen Ordnung
der Endzustand das Resultat eigener, personlicher Bemiihung ist. Eine
besondere Stellung nimmt in diesem Problemkreis die Frage nach der seins-
maBigen und psychologischen Struktur des Gliickseligkeitsaktes ein, schola-
stisch ausgedriickt : die Bestimmung der beatitudo formalis. Die Bedeutung
dieses Problems konnte nicht besser und eindringlicher erkannt werden als
durch die Lesung der eigenartigen und auch eigenwilligen Rektoratsrede
Martin Heideggers : « Die Selbstbehauptung der deutschen Universitit »
(Rektoratsrede in Freiburg i. Br., Breslau 1933). Aus der Analyse des vor-
nehmsten und damit gliicklich machenden Aktes des Menschen, der nach
Heidegger nicht nur ein intellektuelles, sondern noch stirker ein affektives
und schaffendes Tun bedeutet, findet Heidegger sogar den Weg zur Aul-
forderung zum Eintritt in den Arbeitsdienst fiir das Vaterland !

Thomas v. Aquin hat sich mit der psychologischen Struktur der Gliick-
seligkeit in der 3. Quaestio der Prima-Secundae beschiftigt. J. M. Ramirez
hat hierzu einen monumentalen Kommentar ! geschrieben, den wir im folgen-
den zum Gegenstand der Besprechung und der sachlichen Diskussion beniitzen.

Das Werk gliedert sich in zwei Hauptteile : 1. Teil : das genus proxi-
mum der beatitudo formalis, 2. Teil : die differentia specifica der beatitudo
formalis (von S. 239 an).

Im ersten Teil geht es erstens um die ontologische Bestimmung (die
Seinskategorie) der beatitudo formalis, zweitens um die psychologische Seite,

1 J. M. Ramfrez O. P.: De hominis beatitudine. Tractatus theologicus. To-
mus 111 : De essentia metaphysica beatitudinis formalis (C 3). (Biblioteca de Te6-
logos Espaiioles, dirigida por los Dominicos de las Provincias de Espaiia, Vol. 13.)
— Consejo superior de investigaciones cientificas, Matriti [Madrid] 1947. x1-561 p.



Das Wesen der Gliickseligkeit des Menschen a2

d. h. die Potenz und vor allem den Habitus, dem die beatitudo formalis
zugeteilt wird.

Die ontologische Bestimmung beginnt mit der in Art. 1 der 3. Quaestio
von Thomas behandelten Frage, ob die beatitudo formalis etwas Ungeschaf-
fenes oder etwas Geschaffenes sei. Die Frage mag vielleicht aussehen wie
eine reine scholastische Disputation aus dem Mittelalter. Ramirez beweist
aber, dal diese Frage die grundsitzliche Auseinandersetzung mit jeder
pantheisierenden Losung darstellt. Ramirez fiihrt die verschiedenen theolo-
gischen Meinungen an. Er erhellt damit den historischen Rahmen der Frage
bei Thomas, zugleich aber weitet er ihn aus in die Gegenwart. Das Ver-
lockende bei diesen Uberblicken iiber die verschiedenen Meinungen ist die
spekulative Durchdringung der einzelnen Systeme. Die Anordnung ist nicht
chronologisch, sondern systematisch. Auf diese Weise entwirrt der Verf. das
ungeheure Durcheinander, das eine rein chronologische Darstellung immer
mit sich bringt. Und wohlgemerkt: diese spekulative Gruppierung des
Stoffes geht auf keinen Fall auf Kosten der historischen Exaktheit. Man
kann nur immer staunen iiber die unerreichte Kenntnis der Geschichte der
Moral, besonders auch der Fragen, die aus der arabischen Philosophie in
die Summa theologiae des hl. Thomas eingedrungen sind.

In der Folge bestimmt dann Ramirez mit Thomas (q. 3 art. 2) die
beatitudo formalis als ein Akzidens, und zwar niaherhin als eine operatio.
Er setzt sich hierbei mit den verschiedenen Meinungen auseinander, die die
beatitudo formalis in der Qualitit, Passio oder Relatio sehen. Auch diese
I'ragen sind nicht das Ergebnis einer vermeintlichen scholastischen Distink-
tionslust, sondern stehen in der Auseinandersetzung mit bedeutenden philo-
sophischen und theologischen Richtungen. Man braucht nur an Eckehart
zu denken, dessen Vorstellung von der letzten Gliickseligkeit zu sehr zur
Auffassung von einem passiven Erleiden neigt. Zwar sagt auch Ramirez
ganz klar, daB3 die ewige Gliickseligkeit eine Tatigkeit ist, die Go#f in uns
wirkt. Und doch wire es metaphysisch unkorrekt, einfach zu erklaren :
« Dein Empfangen ist Dein hochstes Schaffen. » Hierzu ist noch eine, diese
Ausdrucksweise erniichternde Erklarung notwendig, da8 es sich doch nicht
eigentlich um ein Empfangen, sondern um ein Schaffen handelt, das zwar
aus Gott stammt, aber um ein « Schaffen », das eben eine operatio des
begliickten Menschen selbst ist.

Wohin aber gehort dieser Akt, d. h. diese Tatigkeit, durch die der
Mensch gliicklich sein soll ? Welche Potenz und ndherhin welcher Habitus
ist in der Gliickseligkeit unmittelbar in Tétigkeit ? Diese Frage stellt sich
Ramirez, wie schon erwahnt, in der weiteren Entwicklung des ersten Teiles.
Wir befinden uns hier im Gedankenkreis der Artikel 3-5 von Quaestio 3
bei Thomas., Es geht hier um die Frage, ob eine organische oder sensitive
Potenz die Tatigkeit auslose, und wenn verneinend, ob der Wille oder der
Intellekt in Frage komme, und, da die Antwort zugunsten des Intellektes
ausfillt, ob der intellectus possibilis oder agens, schlieBlich, innerhalb des
intellectus possibilis, ob der spekulative oder praktische Habitus den Vor-
rang habe. Die Dinge scheinen, wenn man sie so hintereinander setzt, ein-
fach. Doch im Raum der sich durch Jahrhunderte ziehenden Diskussion

21



322 Das Wesen der Gliickseligkeit des Menschen

klingen die Probleme ungeheuer schwerwiegender, wie man deutlich aus
der geschichtlichen Durchforschung erkennt, die Ramirez hier bietet.
Die sachliche Seite ist nicht minder bedeutend. Es wird hier zutiefst die
dem Sein zugekehrte menschliche Natur aufgezeigt, die nicht in irgend-
einem Selbstbesitz, einer Kosmosbeziehung, auch nicht einem in Liebe und
Hingabe « aufgehenden » und sich selbst aufgebenden Verlorensein an das
Andere gliicklich ist, sondern einzig im Besitz des unendlich Seienden und
unendlich Guten. Dieser Besitz aber heiBt : Evkenntnis des unendlich Seien-
den und Guten, also Wahrheit. Die Lehre von den habitus primorum princi-
piorum erfiahrt hier bei Ramirez eine bemerkenswerte Klirung, indem er
(S. 216) sagt : « idem habitus intellectus ut intellectus est simul speculativus
et practicus: speculativus primo et per se et absolute consideratus, quo
in sensu nomen retinet generis et appellatur infellectus principiorum ; prac-
ticus vero ex consequenti et relate ad voluntatem, per se tamen, ‘quatenus
per eundem assentimur primis principiis operabilium, ut bonum est prose-
quendum, malum fugiendum’’', quo in sensu nomen obtinet speciale et
appellatur synderesis. » Damit ist auch der Wertphilosophie eine giiltige Ant-
wort auf die entscheidende Frage gegeben : ist das erste und grundlegende
Werturteil ein Wertempfinden, oder ist es eine Seinserkenntnis ? In der
wesentlichen Reduktion des praktischen ersten Habitus auf den spekula-
tiven (einer Reduktion, die sonst nicht mit dieser Entschiedenheit unter-
strichen wird wie bei Ramirez) wird klar, daBl das erste Werturteil zwar
ein Werturteil aus Konnaturalitit ist (weil dem subjektiven Befund nach
aus der Natur des Intellektes gegeben), aber dennoch keine affektive, aus
irgendeinem vermeintlichen Urtrieb des Willens geborene Erkenntnis, son-
dern eine echte, ungetriibte Seinserkenntnis bedeutet.

Der zweite Teil des Bandes ist ein theologisches Kleinod von unschitz-
barem Wert. Es wird hier die Eigenheit der iibernatiirlichen und endgiiltigen
Gliickseligkeit herausgearbeitet gegeniiber allen nur méglich denkbaren
Formen der Gliickseligkeit. Es kommen hier die Artikel 6-8 der 3. Quaestio
bei Thomas zur Darstellung.

Der Unterschied zur natiirlichen Gliickseligkeit hat verschiedene As-
pekte, entsprechend den verschiedenen Moglichkeiten der natiirlichen Gliick-
seligkeit, je nachdem man sie in dieser Welt oder in ihrem endgiiltigen
Zustand in der anima separata, und ob man sie im Zustand des status
naturae integrae, lapsae oder purae betrachtet.

In der Darstellung der verschiedenen Formen der natiirlichen Gliick-
seligkeit fillt auf, daB Ramirez auf einmal vom intellektuellen Moment
etwas wegfiihrt ins willentliche hinein. In dem Beweisgang, dal} die ver-
schiedenen Formen der natiirlichen Gliickseligkeit immer noch unvollkommen
seien, wird immer auf die unvollkommene Liebe hingewiesen, mit welcher
der Mensch Gott anhingt (vgl. S. 262-269). Dem nicht eingeweihten Leser
wird dieses neue Element in der ganzen Darbietung nicht einmal auffallen.
Vielleicht hat der Verf. hier die Erklirung iibergangen, warum man in der

1 Dom. BANEz, in I 79, 12, dub. 2. Nihere Zit. siehe bei Ramfirez, S. 216,
Anm. 131.



Das Wesen der Gliickseligkeit des Menschen 323

natiirlichen Ordnung ohne das Willensmoment nicht auskommt, wenn es
um die Erklirung der Gliickseligkeit geht. Die natiirliche Gotteserkenntnis
reicht nimlich nicht aus, um zum « Besitz » Gottes zu werden, wie Ramirez
in etwa auf S. 269 Nr. 173 f. durch den Hinweis auf die Unvollkommenheit
der spekulativen Erkenntnis der natiirlichen Ordnung andeutet. Damit also
die Wahrheit, die der Intellekt erkennt, wirklich zu vollem Eigenbesitz des
Erkennenden werde, d. h. daB der Erkennende wirklich sagen kann : was
ich erkenne, ist « mein » Gut, dazu bedarf es der Intervention der Liebe.
Wir kénnen also im natiirlichen Bereich von Gliickseligkeit nicht sprechen,
wenn wir nicht eine affektive Erkenntnis supponieren (und auch hier bleibt
diese Gliickseligkeit immer noch unvollkommen vom theologischen Stand-
punkt aus). Das gleiche gilt entsprechend auch fiir die iibernatiirliche Gliick-
seligkeit auf Erden durch die theologische Tugend des Glaubens. Dagegen
besteht die iibernatiirliche Gliickseligkeit driiben im Jenseits nicht in dieser
Weise in einer affektiven Erkenntnis, weil dort der Intellekt restlos durch
die Wahrheit aufgefiillt wird, also ohne vorhergedachte Intervention des
Willens zum vollen Besitz gelangt. Natiirlich wird der Wille nachgezogen,
so daBl zur integralen Gliickseligkeit das Willenselement gehort. Jedoch ist
im ersten Ansatz die jenseitige iibernatiirliche Gliickseligkeit eindeutig ein
intellektuelles Geschehen. Ramirez gibt sich nun noch besondere Miihe, diesen
intellektuellen Akt von seinem Prinzip her zu untersuchen, dem lumen
gloriae.

Was Ramirez in dem umfangreichen Werk bietet, ist wahrhaftig alles
andere als eine populire Paraphrase der Lehre des hl. Thomas. Der Leser
wird nicht geschont. Es werden unaufhérlich héchste geistige Anforderungen
an ihn gestellt. Wer die zihe Anstrengung aller seiner geistigen Krafte nicht
leisten will, mag das Werk zur Seite legen. Er gestehe aber dann seine
Unfihigkeit ein und schimpfe nicht auf die Scholastik. Es werden sicherlich
wenige sein, die dieses Buch ganz lesen. Und dennoch muf3 man nach griind-
lichem Studium dieses tiefgriindigen Werkes sagen : nichts ist iiberfliissig,
alles ist belehrend. Die Quaestio 3 der Prima Secundae wird hier sowohl
geschichtlich wie spekulativ geradezu erschopfend dargestellt. Der Verf. hat
das Werk nicht in seiner Muttersprache geschrieben, er hat es absichtlich
auf Latein abgefaBt. Ob die Theologen ihm auch diese Aufwendung von
Miihe lohnen, daB sie das Werk lesen und eifrig studieren ?



	Das Wesen der Glückseligkeit des Menschen

