
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit des Indeterminismus in der
Mikrophysik?

Autor: Breuer, Adalbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit
des Indeterminismus in der Mikrophysik

Von Adalbert Breuer 0. S. B.

I. Das Problem

Das physikalische Weltbild der neuen Mikrophysik hat den

Philosophen, und zwar nicht nur denen, die der neupositivistischen oder

kritischen Schule angehören, Veranlassung gegeben, ihr Augenmerk dem

Begriff der determinierten Kausalität zuzuwenden. Hat doch das Weltbild

der Quantenphysik die Konzeption einer eindeutigen und
durchgehenden Determiniertheit aller Naturvorgänge durch ihre Ursachen

— sofern jene nicht durch das Eingreifen freier Wirkkräfte beeinflußt
werden — sehr in Frage gestellt. Diese Idee der eindeutigen Bestimmtheit

aller Naturvorgänge durch die Gesamtheit aller ihrer Ursachen war
das fundamentale Postulat der klassischen Physik, das seine drastischste

Formulierung in der Fiktion des Laplace'schen Weltgeistes gefunden
hat. Dieser fingierte Geist, dessen intellektuelle Fähigkeiten sich von
denen des Menschen nur graduell, gleichsam quantitativ, unterscheiden

sollen, könnte nach der klassisch-physikalischen Auffassung das ganze
Weltgeschehen sowohl in der Vergangenheit wie auch in der Zukunft
überblicken, falls ihm nur die Naturgesetze und die Zustandsgrößen
aller physikalischen Faktoren, die im Weltgeschehen mitwirken, genau
bekannt sind. Aber nicht nur in der klassischen Physik, sondern auch
in der Naturphilosophie der neueren Scholastik ist die Konzeption der

eindeutigen Determiniertheit aller Naturvorgänge Gemeingut1.

1 Es war unseres Wissens Suarez, der diese Idee der universellen kausalen
Determiniertheit als erster explicite formulierte: Disp. met. disp. XIX, sect. X,
par. 5: efïectus « qui est contingens respectu causae proximae naturaliter operantis,
si comparatur ad totum ordinem ac seriem causarum universi, et in his nulla
intercédât libéré agens, saltern ut applicans alias causas vel removens impedimenta,
non habet contingentiam sed necessitatem ».

17



258 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

Im theoretischen Weltbild der Quantenmechanik wird es durch die

Heisenberg'sche Unbestimmtheitsbeziehung (Ax. Ap h) unmöglich,
wie in der klassischen Physik aus der genauen Kenntnis des

gegenwärtigen Zustandes (der gekennzeichnet ist durch den Ort x, an dem
sich das Materieteilchen befindet, und durch sein Bewegungsmoment p)
eines Elementarteilchens der Materie präzise Voraussagen über alle

künftigen und vergangenen Zustände dieses Partikelchens zu machen.
Und dies nicht nur etwa deshalb, weil eine genaue Messung der Zu-
standsgrößen an Elementarteilchen der Materie (Elektronen, Protonen,
Neutronen usw.) praktisch undurchführbar ist, sondern weil schon die
bloße Annahme, diese Elementarpartikelchen hätten einen bestimmten
Zustand, einen Widerspruch zu dem mathematischen Formalismus der

Quantenmechanik implizieren würde 2.

Dieses Versagen des Determinismus in der Mikrophysik, die ja das

elementare Geschehen in der untermenschlichen Natur erfaßt, haben
in der Tat manche, und zwar durchaus nicht positivistisch orientierte
Philosophen zum Anlaß genommen, die Idee der eindeutigen Bestimmtheit

jeder Wirkung durch die Gesamtheit ihrer Ursachen einer Korrektur
zu unterziehen 3.

Es drängt sich nun die Frage auf, ob die philosophische Auffassung
von der physischen Notwendigkeit des Naturgeschehens durch das

Versagen des klassisch-physikalischen Determinismus überhaupt berührt
wird. Falls diese Frage bejahend beantwortet werden kann, wäre zu
prüfen, ob die Idee der durchgehenden kausalen Bestimmtheit aller

2 Eine genaue Ableitung der Unbestimmtheitsbeziehungen aus dem Formalismus

der Quantenmechanik findet sich bei W. Heisenberg, Die physikalischen
Prinzipien der Quantentheorie, Leipzig 1930, S. 11 ff.

3 So A. Wenzl, Kausalität oder Freiheit als Grundlage der
Wahrscheinlichkeitsrechnung in der Physik Die Naturwissenschaften 28 (1940) 717 f. ; ähnlich

L. de Broglie, Jenseits der Physik. Wort und Wahrheit 5 (1950) 902 : « Es
scheint uns, daß der allgemeine Determinismus die etwas unbestimmte Idee der
Kausalität, indem er sie präzisierte, zugleich auch erheblich einschränkt. Wirklich

kann man unterscheiden zwischen einer 'strengen Kausalität', in welcher eine

eindeutige Verkettung von Ursache und Wirkung besteht, und einer 'losen
Kausalität', wo die Ursache als notwendige Vorbedingung einer Wirkung, diese doch
nicht vollkommen bestimmt, in der Art, daß eine und dieselbe Ursache mehreren
möglichen Wirkungen entsprechen kann. » Eine ähnliche Auffassung vertritt auch
Z. Bucher O. S. B., Die Innenwelt der Atome, Luzern 1946, S. 246. Bucher schreibt
den Atomen eine 'innenbestimmte' Kausalität zu, die sie in die Lage versetzt,
« ihr Geschehen von innenher zu bestimmen, bzw. zu modifizieren ; Es ist so,
als ob die Dinge wüßten, was sie wollen, als ob ein Logos in ihnen säße, der ein
Telos anstrebte. »



des Indeterminismus in der Mikrophysik 259

Naturvorgänge gut begründet ist, bzw. ob ein objektiver Zufall denkbar
wäre, durch den der Indeterminismus der Quantenmechanik erklärt
werden könnte.

II. Physikalischer Determinismus und Kausalität

Die Frage, die zuerst zu untersuchen wäre, ist die : besteht zwischen
der kausalen Determiniertheit und dem physikalischen Determinismus
ein solcher Zusammenhang, daß dieser der physikalische und jene der

philosophische Aspekt ein und desselben Sachverhaltes ist Um diese

Frage beantworten zu können, wird man sich vor Augen führen müssen,

was der Begriff « determiniert » im Verständnis des Philosophen und in
dem des Physikers bedeutet.

1. Der philosophische Begriff «determiniert» — «bestimmt» —
will zunächst nichts anderes besagen, als daß ein Ding einen bestimmten
Seinsgehalt hat, daß es durch gewisse Wesensmerkmale und
Bestimmungen akzidenteller Art gekennzeichnet ist. Die Frage nach den

Gründen der Determiniertheit eines Dinges, nach den Gründen seines

jeweiligen Soseins, wird durch das Aufzeigen seiner Ursachen
beantwortet. Ein Naturding besitzt diese besonderen Seinsvollkommenheiten,
weil ein vollkommen unbestimmter Seinsgrund (causa materialis) von
einem bestimmenden, Vollkommenheit mitteilenden Prinzip (causa

formalis) eben diesen Seinszustand erhält. Aber diese Erklärung durch
das Zusammensein von einem bestimmbaren Prinzip mit einem
bestimmenden Faktor reicht allein nicht aus, denn die Naturdinge sind
dem Werden und Vergehen unterworfen, sie erhalten ihre Determiniertheit

in dynamischen Vorgängen. Daß ein Naturding seine besondere

Seinsvollkommenheit in der konstitutiven Ordnung (durch Materie und
Form) hat, wird durch die äußeren Ursachen bedingt, und zwar primär
durch die Wirkursache, deren Tätigkeit die Form aus der Potentialität
der Materie herausführt, « aktuiert ». Wir haben also eine zweifache
Determiniertheit zu unterscheiden : diejenige in ordine constitutivo
essendi dank des Bestimmtwerdens der Materialursache durch die
Formalursache, und diejenige in der dynamischen Ordnung, in ordine
fiendi, durch die Wirkursache. Im Zusammenhang mit unserem Thema
interessiert uns vor allem die Determiniertheit in der dynamischen
Ordnung. Die Wirkursache, durch die die Determination des Dinges im
Prozeß des Werdens zustande kommt, ist der ontologische, seinsmäßige



260 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

Ursprung, aus dem etwas wird. Dieser Begriff der Wirkursache kommt
zur Anwendung im Kausalitätsprinzip, einem evidenten und
notwendigerweise geltenden Axiom, das besagt, daß alles Gewordene (jede
Wirkung) und alles kontingent Seiende im allgemeinen den hinreichenden
Grund für sein Dasein nicht in sich selbst, sondern in einem anderen
Seienden hat, nämlich in der Wirkursache. Aus diesem Prinzip folgt
nun, daß jede Vollkommenheit, aus der sich die Wirkung zusammensetzt,

ihren hinreichenden Grund in ihren Ursachen hat, daß also die

ganze Wirkung von ihrer Ursache her determiniert ist.
Zu dieser Determiniertheit des Effektes kommt bei unfreien Agen-

tien noch eine Determiniertheit der Ursache hinzu. Da man den
Ursachen im untermenschlichen Naturgeschehen Fähigkeiten wie libertas
exercitii, also die Freiheit, eine Wirkung hervorzubringen oder auch
nicht hervorzubringen, sowie die libertas specificationis, d. h. die Fähigkeit,

von mehreren offenen Möglichkeiten diese oder jene nach Belieben

zu wählen, abspricht, muß man annehmen, daß jedes Naturagens auf
Grund seines Soseins dazu determiniert ist, eine seinem Sosein

entsprechende Wirkung hervorzubringen, und diese Wirkung mit naturhafter

Notwendigkeit hervorzubringen, wenn kein Hindernis besteht, das
seinem Wirken im Wege steht. Anderenfalls würde das Wirken oder

Nichtwirken, bzw. das Sowirken oder Anderswirken des Agens des

hinreichenden Grundes entbehren, den die intellektbegabte freie Ursache

in der erkannten metaphysischen Gutheit des angestrebten Zieles findet.
Man kann diese Idee der Determiniertheit von Ursache und

Wirkung in den untermenschlichen Naturvorgängen in einem naturphilosophischen

Kausalitätsprinzip (das zum Unterschied vom ontologischen

Kausalitätsprinzip nur für unfreie Ursachen und ihre Wirkungen gilt)
so formulieren : gleiche Ursachen haben notwendigerweise gleiche
Wirkungen (keine libertas specificationis) und der Zusammenhang zwischen
Ursache und Wirkung ist so, daß die Ursache ihre Wirkung notwendigerweise

hervorbringen muß, wenn ihrem Wirken kein Hindernis entgegensteht

(keine libertas exercitii).

2. Der physikalische Begriff « Determinismus » hingegen wird von
Born so definiert : « Determinism postulates that events at different
times are connected by laws in such a way that predictions of unknown
situations (past or future) can be made4. » Ein Naturvorgang ist also

4 M.Born, Natural Philosophy of Cause and Chance, Oxford 1949, S. 9.



des Indeterminismus in der Mikrophysik 261

dann determiniert im Sinne der Naturwissenschaft, wenn er von einem

physikalischen Gesetz beschrieben werden kann, das es gestattet,
Aussagen über jede beliebige Phase dieses Vorganges zu machen, wenn nur
eine Phase dieses Prozesses genau bekannt ist.

Die Frage, ob zwischen der kausalen Determiniertheit des

Naturgeschehens und dem Determinismus im Verständnis des Naturwissenschaftlers

ein Zusammenhang besteht, hängt davon ab, ob die physikalischen

Gesetze kausalen Charakter haben oder nicht.

3. Physikalisches Gesetz und Wirkursächlichkeit

Es ist daher das Verhältnis zwischen der physikalischen Gesetzlichkeit

einerseits und den wirkursächlichen Naturzusammenhängen andererseits

zu bestimmen. Zuerst wird es sich als notwendig erweisen,
festzustellen, was ein physikalisches Gesetz überhaupt ist. Wenn der
Physiker darangeht, ein gewisses Feld von Erscheinungen wissenschaftlich

zu erfassen, so wird er zuerst nach geeigneten Meßverfahren suchen,
die es ihm ermöglichen, die zu erfassenden Gegebenheiten der unmittelbaren

Erfahrung zu messen, d. h. miteinander zu vergleichen und durch
Definition einer Maßeinheit sie in eine arithmetische Ordnung zu bringen.
Er wird dadurch eine Reihe von Zahlen erhalten, die den Werten der

gemessenen physikalischen Größen entsprechen. Im Ordnen dieser
Zahlen besteht der zweite Schritt seiner Arbeit. Das bedeutet, daß er
nach algebraischen Beziehungen suchen wird, die zwischen den
verschiedenen Wertreihen bestehen. Dadurch werden gewisse Regelmäßigkeiten

im Naturgeschehen aufgedeckt, die die Form von mathematischen
Funktionen haben. Diese Funktionen sprechen — falls sie sich für den

ganzen von ihnen zu erfassenden Phänomenbereich bewähren — einen
festen Zusammenhang zwischen meßbaren Größen aus, der es erlaubt,
eine dieser Größen zu berechnen, wenn die übrigen durch Messung
bekannt geworden sind5. Ein physikalisches Gesetz ist demnach eine
mathematische Formel, in der Maßzahlen, die physikalische Merkmale
an Naturdingen ausdrücken, miteinander in Relation gesetzt werden.

Aus dem so bestimmten Wesen des physikalischen Gesetzes folgt
naturgemäß, daß die durch sie dargestellten Beziehungen zwischen
verschiedenen Reihen von Maßzahlen und mittelbar zwischen den durch
diese Zahlen ausgedrückten physikalischen Merkmalen relationstheore-

5 Vgl. M. Planck, Wege zur physikalischen Erkenntnis, Leipzig 1933, S. 148,



262 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

tisch gesehen Beziehungen der Äquivalenz sind und daß diese

Beziehungen daher symmetrisch sind. Da aber die Beziehungen der Wirk-
ursächlichkeit aus ihrem Wesen asymmetrische Beziehungen sind, weil
der Wirkursache ein ontologisches prius ihrer Wirkung gegenüber
zukommt, das jede Reziprozität ausschließt, ist es klar, daß die physikalischen

Gesetze nicht unmittelbarer und adäquater Ausdruck der Relation

zwischen Wirkursache und Wirkung sein können. Wegen dieses

Unterschiedes zwischen den Beziehungen, die in den Gesetzen der

Physik ihren unmittelbaren Ausdruck finden, und den Beziehungen der
Wirkursächlichkeit glaubt Renoirte, daß die physikalischen Gesetze nicht
die wirkursächliche, sondern eine formalursächliche Bestimmtheit der
Phänomene wiedergeben 6. Renoirte stützt diese seine Hypothese durch
die Diskussion eines Beispieles, nämlich des Mariotteschen Gesetzes.

Dieses Gesetz besagt, daß bei Gasen das Produkt aus Volumen und
Druck konstant ist, wenn auch die Temperatur konstant bleibt. Er überlegt

folgendermaßen : « Quand le volume varie, est-ce la variation du
volume qui cause la variation de la pression ou l'inverse La loi ne
l'énonce en aucune façon ; elle n'est qu'une relation numérique ne

présentant aucune asymétrie ; elle n'exprime donc pas une causalité
efficiente. La loi signifie ceci : un gaz est une chose telle que, si une
cause efficiente quelconque — que la loi ignore — fait diminuer le

volume occupé par une masse déterminée de gaz, cette même cause,

par le fait même, fera augmenter la pression du gaz. La loi n'exprime
donc pas la cause efficiente ni du gaz ni des modifications qu'il subit ;

elle tend à exprimer la cause formelle d'un gaz, c'est-à-dire ce qui fait
que quelque chose est un gaz »7. Nun ist allerdings das Beispiel des

Mariotte'schen Gesetzes nicht gerade glücklich gewählt, denn dieses ist
ein statistisches Gesetz, in dem nicht ein Vorgang, sondern eine
ungeheure Menge von elementaren Vorgängen erfaßt werden, und im Lichte
der kinetischen Gastheorie besehen, würde die Beziehung zwischen
Volumen und Druck sich in einer anderen Weise darstellen. Aus der

Analyse gerade dieses Gesetzes dürfte man jedenfalls nicht so allgemeine

Folgerungen ziehen wie Renoirte. Vor allem muß man bei jedem physikalischen

Gesetz eine mathematische und eine real-physische Seite
unterscheiden. Wenn ein physikalischer Tatbestand in Form einer algebraischen

Gleichung ausgedrückt wird, so bezieht sich die durch das Gleich-

9 F. Renoirte, Eléments de critique des sciences et de cosmologie, Louvain
1947, S. 134-138.

' Renoirte 135 f.



des Indeterminismus in der Mikrophysik 263

heitszeichen ausgedrückte Identität zunächst nur auf die Maßzahlen,
keinesfalls aber auf die physikalischen Kennzeichen, die den Maßzahlen

entsprechen. Ein Rückschluß von der mathematischen Struktur eines

physikalischen Gesetzes auf die Struktur des von ihm erfaßten
Sachverhaltes in rerum natura ist nicht ohne weiteres gerechtfertigt. Wenn
man nur die mathematische Seite der physikalischen Gesetzlichkeit ins

Auge faßt, dann ist es vollkommen richtig, daß sie Beziehungen zum
Ausdruck bringt, die man am besten in die Kategorie der Formai-
ursächlichkeit einordnet. Jedes physikalische Gesetz hat die mathematische

Form einer Funktion, durch die zwei oder mehrere Zahlenreihen
miteinander in Beziehung gebracht werden. Die Art, in der die eine

Reihe von den anderen abhängig ist, wird bestimmt durch das

Bildungsgesetz der Funktion, und eben dieses Bildungsgesetz drückt eine

Art Formalursächlichkeit aus. Diese Tatsache wird besonders klar, wenn
man bedenkt, daß jede Funktion sich auch geometrisch darstellen läßt ;

das Bildungsgesetz der Funktion kann dann als die causa formalis der
dieser Funktion entsprechenden Kurve gewertet werden. Allein aus dieser

Tatsache kann noch nicht gefolgert werden, daß die physikalischen
Gesetze die Formalursächlichkeit der Naturerscheinungen wiedergeben.

Wenn man die real-physische Seite der physikalischen Gesetze in
Betracht zieht, so wird man darauf achten müssen, welcher Art die

Ordnung ist, die durch das physikalische Gesetz dargestellt wird. Bei
den Gesetzen, in denen eine raumartige Ordnung ausgedrückt wird, in
denen also koexistente Erscheinungen systematisiert werden, kann es

wohl der Fall sein, daß durch sie formalursächliche Beziehungen
aufgedeckt werden. So ist z. B. die Gesetzlichkeit der Statik ein typischer
Ausdruck der Formalursächlichkeit : die Lage des Schwerpunktes eines

festen Körpers z. B. ist lediglich bedingt durch seine Figur, also eine
formalursächliche Bestimmtheit akzidenteller Art der Quantität. Ist
aber die durch ein Gesetz erfaßte Phänomenordnung zeitartig, werden
durch sie nicht gleichzeitige Erscheinungen erfaßt, sondern eine
zeitliche Aufeinanderfolge, so liegt einem solchen Gesetz notwendig ein

wirkursächliches Verhältnis zugrunde. Freilich erscheinen die eigentlichen

Wirkursachen, von denen das vom Gesetz beschriebene Werden
abhängig ist, selten in der Formulierung des Gesetzes. Aber auch das

kann der Fall sein, unbeschadet der Symmetrie der mathematischen
Beziehungen zwischen den Meßwerten. Betrachten wir ein einfaches
Gesetz aus der elementaren Kinematik : v s/t. Die Geschwindigkeit v
ist jener Faktor, von dem es abhängt, welchen Weg der bewegte Körper



264 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

in der Zeiteinheit zurücklegt. Man wird deshalb kaum fehlgehen, wenn
man annimmt, daß durch die physikalische Größe v die causa efficiens

der Ortsbewegung ihren Ausdruck findet. Nach der neueren auf Johannes
Philoponus zurückgehenden scholastischen Theorie der Ortsbewegung
ist die Ursache der Ortsbewegung eine dem bewegten Körper inhärie-
rende Qualität, der Impetus, welcher der Effekt des proiciens, der causa
remota der Ortsbewegung, ist8. Diesen Impetus mit der Bewegungsgröße,

wenn auch nicht zu identifizieren, so doch in Korrelation zu
setzen, scheint berechtigt zu sein, da die Funktion des Impetus, wie
sie ihm in der Dynamik der neueren Schule zugedacht wird, dieselbe

ist, die die Bewegungsgröße nach der Gesetzlichkeit der physikalischen
Phoronomie zu erfüllen hat. Wenn nun aber die Geschwindigkeit in
eben dieser Gesetzlichkeit implizite definiert wird als p/m, so ist es

berechtigt, in der Geschwindigkeit einen Ausdruck der Wirkursache
der Ortsbewegung zu sehen. Dennoch ist es nicht angängig, in diesem

Gesetz den adäquaten Ausdruck des ursächlichen Hervorgehens der

Wirkung aus ihrer Ursache zu sehen und noch weniger den Ausdruck
einer Sachidentität von Ursache (Impuls) und Wirkung (zurückgelegter
Weg in der Zeiteinheit), sondern lediglich eine Aussage über das metrische
Verhältnis, das zwischen Ursache und Wirkung besteht : daß nämlich
der zurückgelegte Weg umso größer sein wird, je stärker der Impuls
ist, und daß die Zunahme des zurückgelegten Weges in linearem
Verhältnis steht zur Zunahme des Impulses.

Im physikalischen Gesetz wird folglich von der Priorität der
Ursache abstrahiert (nur wenn diese berücksichtigt wird, muß die Beziehung

zwischen Ursache und Wirkung asymmetrisch sein), es wird daher
auch nicht das kausale Hervorgehen als solches bezeichnet, sondern

lediglich die quasi-quantitative metrische Proportion festgestellt, die
zwischen Ursachen und ihren Effekten besteht. In den dynamischen
Gesetzen der Physik werden also Regelmäßigkeiten eines Geschehens

aufgedeckt, und diese Regelmäßigkeiten bestehen, weil nach dem
naturphilosophischen Kausalsatz gleiche Ursachen gleiche Wirkungen haben

müssen. Die dynamischen Gesetze sind daher nichts anderes als

Spezifizierungen des Kausalsatzes « Gleiche Ursachen haben notwendigerweise
gleiche Wirkungen » in mathematischem Gewand, die Prognosen über
künftige Phasen der von ihnen beschriebenen Naturvorgänge gestatten.

8 Zur Problemgeschichte des Impetus vgl. P. Hoenen, Cosmologia, Romae
1949, S. 482-492.



des Indeterminismus in der Mikrophysik 265

Wohl ist die prinzipielle Möglichkeit, Zukunftsprognosen zu stellen,
eine unmittelbare Folge der eindeutigen Determiniertheit des

untermenschlichen Naturgeschehens. Aber diese Möglichkeit gilt notwendigerweise

nur für einen Verstand, der die Ursachen in ihrer ganzen Erkennbarkeit

zu erfassen vermag. Allein die komprehensive Erkenntnis der
Ursache ist nur für gleichsam apriorische Prognosen erforderlich, in
denen Voraussagen über zukünftige Wirkungen einzig auf Grund der
Erkenntnis der Ursache gemacht werden sollen. Es gibt aber auch

aposteriorische Voraussagen über zukünftige Wirkungen, die nichts
anderes sind als die Bewahrheitung des Satzes : Gleiche Ursachen haben

unter gleichen Bedingungen notwendigerweise gleiche Wirkungen. Für
solche Voraussagen ist es keineswegs erforderlich, daß der eigentliche
Grund angegeben wird, weshalb aus dieser Ursache gerade diese Wirkung
und keine andere hervorgehen muß. Es genügt das bloße Wissen, daß

aus dieser Ursache tatsächlich diese Wirkung hervorgeht, also ein Wissen,
das durch Erfahrung erworben werden kann. Mit Hilfe des naturphilosophischen

Kausalprinzipes kann dann erschlossen werden, daß diese

Wirkung aus dieser Ursache hervorgehen mußte, und daß eine gleich-
beschaffene Ursache unter gleichen Bedingungen die nämliche Wirkung
hervorbringen muß. Zu aposteriorischen Voraussagen kraft des Prinzipes
der determinierten Naturkausalität ist es lediglich nötig, daß der

'Prophet' in der Lage ist, die Gleichheit von Ursachen, Bedingungen
und Wirkungen festzustellen. Damit sind auch die Grenzen der Voraus-

sagbarkeit künftiger Naturereignisse aufgezeigt : eine Voraussage wird
in dem Maße genau sein, in dem die Gleichheit von Ursachen und
Bedingungen erkannt werden kann. Wenn daher in einem Bereich von
Naturerscheinungen das Vergleichen von Ursachen und Bedingungen
schwer, wenn nicht unmöglich ist, so werden für diesen Bereich auch

exakte Prognosen über konkrete Vorgänge schwer oder überhaupt nicht
gestellt werden können. So sind z. B. in der Biologie genaue Voraussagen
mit Sicherheit kaum zu stellen, trotzdem wir in abstracto wissen, daß

auch in den Lebenserscheinungen — sofern sie nicht Phänomene des

geistigen Lebens sind — objektive und eindeutige Determiniertheit
herrscht. Es ist daher der Bereich der anorganischen Naturvorgänge die

eigentliche Domäne des Determinismus im naturwissenschaftlichen
Sinne des Wortes, da der diesen Bereich erfassenden Erfahrungswissenschaft

das verhältnismäßig exakteste Mittel zum Vergleich von
determinierenden Faktoren zur Verfügung steht, nämlich die Messung. Da
nun die Gesetze der Physik die algebraischen Beziehungen zwischen den



266 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

Resultaten solcher Messungen ausdrücken, sind sie daher als die Ergebnisse

der Bemühung zu betrachten, die Gleichheit der das

Naturgeschehen determinierenden Faktoren zu definieren und daher
Verifizierungen des Satzes von der determinierten Naturkausalität.

Zusammenfassend können wir also sagen, daß jedes dynamische
Gesetz der Physik auf wirkursächlichen Beziehungen der Naturerscheinungen

untereinander beruht, weil es eine zeitartige Ordnung der
Naturerscheinungen, also Gesetzmäßigkeiten des Werdens und Vergehens,
feststellt. Wohl drückt es nicht das Kausalverhältnis als solches aus,
sondern nur die metrischen Beziehungen zwischen Ursachen und
Wirkungen. Ob allerdings Ursachen und Wirkungen in adäquater Weise

von jedem Gesetz der Physik erfaßt werden, ist eine andere Frage, die

jedoch für unsere Belange von untergeordneter Bedeutung ist, da selbst
in diesem Fall von dem betreffenden Gesetz zumindest die Gleichheit
der für das Geschehen relevanten Faktoren — ganz gleich ob Ursachen
oder Bedingungen — feststeht. Es ist daher jedes dynamische physikalische

Gesetz eine Bewahrheitung a posteriori des Satzes von der

notwendigen Naturkausalität, da es die Gesetzmäßigkeiten der dynamischen
Vorgänge näher faßt, die eben wegen der Geltung des Satzes von der
determinierten Kausalität regelmäßig verlaufen.

III. Die Zufallstheorie

Wenn sich also der naturphilosophische Kausalsatz zu den physikalischen

Gesetzen verhält wie ein Assert zu seiner Verifizierung, dann
ist es einleuchtend, daß die Schwierigkeiten, die die Bewahrheitung
betreifen, auch das Assert selbst berühren. Eine solche Schwierigkeit
bringt nun die Quantenmechanik mit sich, denn sie ist eine ihrem Wesen

nach indeterministische Theorie, da ihr mathematischer Formalismus
es verbietet, den Elementarteilchen der Materie auch nur rein hypothetisch

einen bestimmten Zustand (z. B. den genauen Ort und den genauen
Impuls im gleichen Zeitpunkt) zuzuschreiben, auf Grund dessen man
deterministische Voraussagen über die Zukunft des Teilchens machen
könnte. Es hat also den Anschein, als sei der naturphilosophische Kausalsatz

durch die Gesetze der Quantenmechanik nicht verifiziert, sondern
falsifiziert worden. Es ist daher zu untersuchen, ob die philosophische
Konzeption, die im Satze von der determinierten Naturkausalität ihren
Ausdruck findet, wirklich sicher begründet ist, oder ob die Annahme



des Indeterminismus in der Mikrophysik 267

erlaubt ist, daß in den Naturvorgängen ein objektiver Zufall waltet.
Diese letztgenannte Auffassung wird von De Köninck verfochten, der
sich zur Stützung seiner These auf die Autorität des hl. Thomas beruftB.
Vor einer Diskussion dieser Auffassung sollen daher die Grundsätze des

Aquinaten dargestellt werden, auf deren Interpretation de Köninck
seine Zufallstheorie aufbaut.

1. Die Grundsätze des hl. Thomas

Thomas unterscheidet in seiner Ursachenlehre Ursachen per se und
Ursachen per accidens, je nachdem die Ursache vermöge ihres Soseins,

ihrer Natur auf die Hervorbringung des betrachteten Effektes
hingeordnet ist oder nicht. Der Begriff der causalitas per accidens ist daher

ein relativer Begriff, er resultiert aus der Beziehung zwischen Ursache
und Wirkung. Die Wurzel der Ursächlichkeit per accidens kann daher
eine doppelte sein : entweder hat die Ursache eine Bestimmung, die ihr
hinzukommt (im Sinne des accidens praedicabile) und infolgedessen
nicht auf den Effekt, der an sich aus dieser Ursache hervorgehen soll,

hingeordnet ist, oder die Wirkung erhält eine solche akzidentelle
Bestimmung, auf die die Ursache kraft ihres Soseins nicht hingerichtet
ist und die daher in der causa per se der Wirkung ihre hinreichende

Begründung nicht findet. Thomas illustriert dies an einem Beispiel10 :

die causa per se eines Hauses ist die Baukunst dessen, der es erbaut hat.
Die Bestimmtheit (Eigenschaft) des Erbauers, daß er weiß oder musikalisch

ist, ist hinsichtlich der von ihm ausgeübten Ursächlichkeit
akzidentell, falls sie irgend einen Einfluß auf die Wirkung hat. In diesem

Falle läge Kausalität per accidens von der Ursache her vor. Ursächlichkeit

per accidens von Seiten der Wirkung läge vor, wenn der Erbauer
des Hauses durch diese seine Handlung die Ursache einer Streitigkeit
würde. Aus dieser Begriffsbestimmung geht hervor, daß die causa per

» C. de Köninck, Réflexions sur le problème de l'indéterminisme. RT 43

(1937) 227 SS.

10 Comm. in II. Phys. 1. 8, n. 8 : « Sicut enim entium quoddam est per se

et quoddam est per accidens, ita et causarum ; sicut per se domus causa est ars
aedificatoria, per accidens vero album, vel musicum. Sed considerandum est quod
causa per accidens dicitur dupliciter : uno modo ex parte causae ; alio modo ex
parte eflectus. Ex parte quidem causae, quando illud quod dicitur causa per
accidens, coniungitur causae per se ; sicut album vel musicum dicatur causa domus,
quia accidentaliter coniungitur aedificatori. Ex parte autern effectus, quando acci-
pitur aliquid quod accidentaliter coniungitur effectui ; ut si dicamus, quod aedifi-
cator est causa discordiae, quia ex domo facta accidit discordia. »



268 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

accidens nicht ein unum per se, sondern ein unum per accidens, ein
Zusammentreffen von heterogenen Ursachen, die von sich aus nicht zum
Hervorbringen dieser bestimmten Wirkung noch zu ihrem Zusammenwirken

miteinander hingeordnet sind. Thomas analysiert noch zwei
Sonderfälle der Ursächlichkeit per accidens, nämlich die fortuna, den

Glücksfall, und den casus, den Zufall im strengen Sinne des Wortes.
Er definiert den Glücksfall wie folgt : « Fortuna est causa per accidens

in his quae fiunt secundum propositum propter finem ex minori parte ».
11

Die Fortuna ist also ein zufälliges Ereignis, das vom Wirken freier
Ursachen abhängig ist. Zum Unterschied davon versteht Thomas unter
einem casus ein an sich zweckloses Naturereignis gegen den gewöhnlichen

Verlauf der Naturlä. Der Zufall im strengen Sinne ist Kausalität

per accidens von unfreien Ursachen mit besonderer Rücksicht auf die

Zweckhaftigkeit des Geschehens, ein Vorgang also, dem offenbar die
Finalität abgeht. Der Glücksfall scheidet aus unserer Betrachtung
natürlich aus, da er sich ja auf vernunftbegabte Ursachen zurückführen
läßt ; auch der casus, insofern er afinal ist, interessiert uns für unser
Thema wenig. Wenden wir uns daher dem zu, was Thomas über die
Kausalität per accidens lehrt. Die Ursache per accidens ist, wie bereits
bemerkt, nicht Eines an sich, sondern eine Vielfalt von Ursachen, die

zu einem Effekt zusammenwirken. Über dieses Zusammenwirken von
Ursachen sagt Thomas : «... talis concursus non habet causam in-
quantum est per accidens ; et propter hoc, id quod ex tali concursu
sequitur, non reducitur in aliquam causam praeexistentem, ex qua de

necessitate sequatur. »13 Eine Ursache per accidens hat also keine
Ursache, insofern sie per accidens ist. Wohl kann jede Teilursache, die am
Zustandekommen des Effektes mitwirkt, auf eine höhere Ursache

zurückgeführt werden, allein das Zusammenwirken mit anderen Ursachen,
mit denen sie die causa per accidens konstituiert, hat als solches keine
Ursache14.

11 Ibid., n. 10.
12 Ibid., 1. 10, n. 10 : « Cum enim aliquid fit extra naturam in operationibus

naturae, puta quod nascitur sextus digitus, tunc non dicimus quod fiat a fortuna,
sed magis ab eo quod est per se frustra, idest a casu. »

13 S. Th. I, q. 115, a. 6 c.
" S. c. Gent. II, c. 86 : « Proposito aliquo eflectu, dicemus quod habuit

aliquam causam ex qua non de necessitate sequebatur, quia poterat impediri ex
aliqua alia causa concurrente per accidens ; et licet illam causam concurrentem
habeat reducere in aliquam causam altiorem, tarnen ipsum concursum qui impedit
non est reducere in aliquam causam, »



des Indeterminismus in der Mikrophysik 269

2. Die Interpretation dieser Grundsätze durch De Köninck

Auf dieser Lehre des Aquinaten über die causahtas per accidens

gründet nun die These De Könincks über die wirkliche Indeterminiertheit

der Naturvorgänge. Unser Autor geht von dem Prinzip aus, daß
der Zufall, die causa per accidens, und die in dieser gegebene Konstellation

von Ursachen, an sich keine Ursache habe, und er begründet dies

wie folgt15 : das Wesen der Ursächlichkeit per accidens besteht darin,
daß eine causa per se gehindert wird, den ihr naturgemäßen Effekt zu
setzen 18. — Tatsächlich fordert das Prinzip der determinierten
Naturkausalität, daß gleiche Ursachen gleiche Wirkungen haben müssen, und
daß der Zusammenhang zwischen Ursachen und Wirkungen notwendig
ist, nur unter der Voraussetzung, daß dem Wirken der Ursachen kein
Hindernis entgegensteht. Nur von der Nichterfüllung dieser Voraussetzung

her läßt sich dieses Prinzip anfechten, da ansonsten den Natur-
agentien libertas specificationis und libertas exercitii zugeschrieben
werden müßte. — Nun ist aber nach De Köninck ein doppeltes
Hindernis zu unterscheiden : ein aktives und ein passives. Das aktive
Hindernis, das bei der causa per accidens mitwirkt und den Effekt beeinflußt,

stellen die möglichen Wirkursachen dar, die konkurrieren können.
Das passive Hindernis ist nichts anderes als die potentialitas materiae.
Diese Ansicht zu erhärten, ist das Ziel der Abhandlung De Könincks.
Folgen wir nun seinen Gedankengängen.

Zu Beginn gibt unser Autor eine Unterscheidung zwischen positiver
und negativer Indétermination. Gott ist vollkommen bestimmt,
determiniert, sein physisches Wesen ist ja die Fülle aller Seinsvollkommenheiten.

Diese Determination ist nun die Wurzel einer positiven
Indétermination, nämlich seiner unbegrenzten Freiheit hinsichtlich alles
Endlichen. Diese positive Indétermination ist eine Vollkommenheit, die sich

aus der Vollkommenheit seines Wesens ergibt, an der jedes Geschöpf
in der einen oder anderen Weise teilhat, je nach der Vollkommenheit
seiner Teilhabe am göttlichen Sein : Engel, Mensch, Tier und sogar die

Pflanze äußern eine gewisse Spontaneität des Tuns, die der positiven

15 De Köninck [s. Anm. 9] 247.
16 Vgl. S. Th. I, q. 115, a. 6c. : «Non est verum quod posita quacumque

causa, necesse sit effectum poni ; sunt enim quaedam causae quae ordinantur ad
suos effectus non ex necessitate, sed ut in pluribus ; quae quandoque deficiunt
in minori parte. Sed quia huiusmodi causae non deficiunt in minori parte nisi
propter aliquam causam impedientem, videtur adhuc praedictum inconveniens non
vitari (daß nämlich alles mit Notwendigkeit geschieht). »



270 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

Indétermination zuzuschreiben ist17. Es gibt aber auch noch eine andere

Art der Indétermination, die in ihrem Wesen nicht Vollkommenheit ist,
sondern Unvollkommenheit : es ist die Indeterminatio per defectum,
die contingentia respectu esse. Auch hinsichtlich dieser Indétermination

gibt es graduelle Unterschiede, denn sie ist ja nichts anderes als

die Seinsvollkommenheit der Kreaturen, nur vom negativen Standpunkt
aus betrachtet, insofern ein Geschöpf nicht an der Vollkommenheit des

göttlichen Seins teilhat. Bei den reinen Geistern gibt es nur eine
Indétermination, eine Kontingenz im Hinblick auf das Verhältnis zwischen
Sosein und Dasein, zwischen Essenz und Existenz. Während in Gott
Wesen und Dasein real identisch sind, ist das Wesen der reinen Geister
daseinsindifferent ; sie können sein und auch nicht sein. Beim
Herabsteigen in dieser hierarchischen Ordnung der Geister kommt man zu
einer untersten Grenze, unterhalb welcher eine neue Art negativer
Indétermination auf den Plan tritt : die innere essentielle Indétermination

der physischen Substanzen, die aus ihrer hylemorphischen
Zusammensetzung resultiert18. Die Seinsunvollkommenheit der physischen
Wesenheiten hat einen derartigen Grad erreicht, daß die Formen zum
Subsistierenkönnen eines in sich vollkommen unbestimmten Seinsgrundes
bedürfen, der materia prima. Die spezifische Vollkommenheit ist in den

physisch zusammengesetzten Substanzen nicht mehr in einem einzigen
Individuum verwirklicht wie im Reich der reinen Geister. Die artmäßige
Vollkommenheit ist vielmehr an eine Vielzahl von artgleichen Individuen
mitteilbar, in denen jedoch nie der ganze Reichtum der spezifischen
Vollkommenheit völlig ausgeschöpft werden kann, weil die Materie als

dieses Prinzip der Vervielfachung zugleich auch Prinzip der Beschränkung

der Seinsvollkommenheitsrezeptivität ist. Dadurch wird der negativen

Indétermination ein weiter Spielraum gegeben, nämlich der in
der individuellen Natur der kosmischen Dinge. Da nun die Natur der

Dinge der Ursprung der Bewegung und der Ruhe für das Ding ist, dem

es unmittelbar als wesentliches Attribut zukommt1B, so glaubt De
Köninck aus seinen Prämissen den Schluß ziehen zu dürfen, daß, wenn
die Naturdinge hierarchisch geordnet sind nach dem Grad der Deter-

17 De Köninck [9] 229.
18 Ibid. 230.
19 Aristoteles, Phys. II, 1 ; 192 b 20 : oÔoy]ç -rijç çôascoç àpxvjç Tiviç xal

alrlaç too xiveïa0ai xal r)pe(i.etv èv & imrkpy^i itpcoxtoç xaO' aôri> xal pd] xaxà
aupißsßr)x6<;. — Vgl. Thomas, De ente et essentia 1 : « Nomen naturae videtur signi-
ficare essentiam rei, secundum quod habet ordinem vel ordinationem ad propriam
operationem rei. »



des Indeterminismus in der Mikrophysik 271

mination der Form der Seinsvollkommenheit), es auch eine

Abstufung gibt in der Ordnung der Aktivität, die ja der Natur folgt. Es

geht seiner Meinung nach nicht an, zu behaupten, daß die Wirkungen
in ihren Ursachen determiniert sind ; sie seien es vielmehr in dem Maße,

in dem die Natur, die ihr Prinzip ist, vollkommen ist. Wären sie

vollkommen in ihren Ursachen determiniert, so wären weder sie noch ihre
Ursachen natürlich physisch, denn vollkommene Determiniertheit
setzt vollkommene Unabhängigkeit von der Materie voraus, ist doch
die Materie die Wurzel und der Grund der Indétermination der Natur20.
Auf Grund der negativen Indétermination kann jede Wirkung in der

Natur indeterminiert und unsicher sein, nicht nur weil bei ihr noch

andere Ursachen mitwirken können, die eventuell verhindern, daß der

Effekt der Absicht der Natur voll entspricht. Die Unsicherheit der

Wirkung kann vielmehr auch eine primäre sein, insofern sie ihre Wurzel
in der Indétermination der Ursache selber hat, in ihrer Abhängigkeit von
der Materie, dem Prinzip der physischen Unbestimmtheit. Nur eine

vollkommen bestimmte, von der Materie unabhängige Ursache kann die

Kontingenz der Zukunft ausschließen 21. Die hypothetische Notwendigkeit

der Naturgesetze will nach De Köninck so verstanden sein, daß die

Wirkung in dem Maße sicher ist, in dem ihre Form sich über die Materie
hinaushebt. Mit anderen Worten, die Naturgesetze wären notwendig,
wenn die Materie weder Natur noch der Ursprung der Kontingenz wäre,

wenn im Naturgeschehen nur dié Form allein Prinzip der Aktivität wäre.

Wenn aber die Sicherheit der Wirkung zunimmt, je determinierter
die Ursache ist, so wird auf der anderen Seite doch die Gewißheit des

Effektes, die in der Determination der Natur begründet ist, durch eine

andere Art Unsicherheit vereitelt, die in der positiven Indétermination
der Ursache, d. h. in ihrer Seinsvollkommenheit selbst, ihren Grund hat.
Wenn man nämlich der Unterscheidung zwischen « indétermination par
défaut d'être » und « indétermination par surcroît » Rechnung trägt, so

wird es offenbar, daß in einer höheren Natur, deren Abhängigkeit von
der Materie geringer ist, die Wirkung wohl mehr in ihrer Ursache
gesichert ist, daß aber das Hervorgehen der Wirkung gleichzeitig weniger

20 De Köninck [9] 237 ; vgl. auch dazu ibid. 238 : « Tenant compte de cette
idée (daß nämlich die Kontingenz in dem Maße zunimmt, in dem das Agens von
der Materie abhängig ist) dans l'ordre de l'activité, il est évident que tout génération

naturelle comportera de l'incertain. Si l'incertitude était entièrement éliminée,
c'est que la forme serait entièrement déterminée. Mais alors la génération même
deviendrait impossible. »

21 Ibid. 237.



272 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

notwendig ist, sei es wegen der Spontaneität, sei es wegen der Freiheit,
die einer solchen höheren Natur zukommt22. De Köninck faßt seine

Auffassung über den objektiven Indeterminismus der Naturvorgänge
in einem recht drastischen Diktum zusammen : es gibt Naturerscheinungen,

die jeder Vernunft, nicht nur der menschlichen, unvorhersehbar
sind, sodaß sie nicht einmal Gott vorhersehen könnte, wenn er in seiner

Erkenntnis der Zukunft allein auf ihre Ableitung aus ihren Ursachen

angewiesen wäre23. Daraus ergibt sich, daß für De Köninck der
quantenmechanische Indeterminismus gar kein philosophisches Problem ist.
Wenn es keine kausale Determiniertheit des Naturgeschehens gibt, so

wird diese Erkenntnis von den Ergebnissen der Quantenmechanik lediglich

illustriert, da durch sie erwiesen worden ist, daß alle Prognosen
auch der Makrophysik in Wirklichkeit gar keine exakten Voraussagen
sind, sondern nur Wahrscheinlichkeitsprognosen, die nur durch das

statistische Gesetz der großen Zahlen eine annähernde Sicherheit
erhalten, und daß daher das deterministische Dogma der klassischen

Physik nicht nur der philosophischen, sondern auch der naturwissenschaftlichen

Begründung entbehrt.

3. Diskussion der Zufallstheorie

Diese Theorie des objektiven Zufalls nach De Köninck soll im
Folgenden einer kritischen Betrachtung unterzogen werden. An erster Stelle
wäre zu untersuchen, ob die Art, wie De Köninck Thomas' Lehre über
die causalitas per accidens auffaßt, berechtigt ist, ob Thomas tatsächlich

einer teilweisen Akausalität das Wort redet, und im besonderen,
ob Thomas die Potentialität der Materie als passives Hindernis der causa

per se kennt.
De Köninck geht in seiner Interpretation von dem Grundsatz des

Aquinaten aus : « causa per accidens inquantum est per accidens non
habet causam ». Darf man aus diesem Prinzip ohne weiteres und ohne

Einschränkung wie De Köninck folgern, daß der Zufall keine Wirkung
ist, sondern nur Ursache ?24 Die Reduplikation « inquantum est per
accidens », die ja aus ihrer Natur heraus einschränkend ist, scheint dies

nicht zu gestatten. Achten wir daher zuerst auf den Zusammenhang,
in dem Thomas dieses Prinzip formuliert : Es geht dem Aquinaten
darum, folgende These zu beweisen : « Non omnia, quae in his inferio-

22 Ibid. 2 3 7 23 Ibid. 249. 21 Ibid. 248.



des Indeterminismus in der Mikrophysik 273

ribus a corporibus caelestibus fiunt, de necessitate eveniunt »2S. Er
wendet sich zuerst gegen einen universellen astrologischen Fatalismus
mit dem Hinweis darauf, daß durch freie Willenshandlungen die
Wirkungen der Himmelskörper im irdischen Bereiche verhindert werden
können ; er begnügt sich aber nicht damit, sondern sucht zu beweisen,
daß auch die Wirkungen an den Naturdingen, die mit einem derartigen
Prinzip des Handelns nicht ausgestattet sind, nicht mit Notwendigkeit
aus dem Wirken der Himmelskörper folgen. Er tut dies in zwei Schritten :

zum ersten, sagt er, sei es nicht wahr, daß jede Wirkung mit
Notwendigkeit folgt, wenn ihre Ursache konstituiert ist, denn die Wirkung
kann immerhin durch eine andere konkurrierende Ursache verhindert
werden. Dadurch aber würde der Notwendigkeit des Geschehens kein
Abbruch getan werden, denn dieses Hindernis würde ja ebenfalls mit
Notwendigkeit eintreten ; es sei daher notwendig zu sagen : « quod omne

quod est per se, habet causam ; quod autem est per accidens, non habet

causam, quia non est vere ens, cum non sit vere unum. Album enim
habet causam, similiter et musicum ; sed album musicum non habet

causam, quia non est vere ens, neque vere unum » !28 Es ist somit klar,
daß es nicht die Absicht des Aquinaten ist, zu bestreiten, daß jede der

Ursachen, die durch ihr Zusammentreffen die causa per accidens

konstituieren, auf andere Ursachen zurückgeführt werden können usw. Er
stellt lediglich fest, daß das Zusammentreffen als solches auf keine
präexistente Ursache zurückgeführt werden kann. Wie dies zu verstehen

ist, kann vielleicht eine Parallelstelle erklären, in der Thomas dasselbe

Thema behandelt : « quod autem homo sit simul albus et musicus,

non habet causam ; quaecumque enim sunt simul propter aliquam
causam, ordinem habent ad invicem ex illa causa ; quae autem sunt per
accidens non habent ordinem ad invicem ; non igitur sunt ex aliqua
causa per se agente, sed solum per accidens hoç evenit »27. Der Sinn
des Prinzips « causa per accidens inquantum est per accidens non habet

causam » ist offensichtlich der, daß eine solche Konstellation von
Ursachen keine causa per se hat, weil eine solche Konstellation keine Einheit

per se ist ; es scheint darum der Schluß erlaubt zu sein, daß der

concursus der Ursachen per se zu einer causa per accidens, wenn auch

nicht in einer causa per se, so doch in der Gesamtheit der konkurrierenden

Ursachenreihen ihren hinreichenden Grund findet. Die Fest-

26 S. Th. I, q. 115, a. 6, concl.
28 Ibid. c.
27 S. c. Gent. III, c. 86.

18



274 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

Stellung des Aquinaten : « album habet causam, similiter musicum ; sed

album musicum non habet causam » scheint einen solchen Schluß
nahezulegen. Ist dem aber so, dann ist dem objektiv-absoluten Zufall jeder
Boden entzogen ; es gibt dann nur einen relativ-subjektiven Zufall, insoweit

unsere Kenntnis der Ursachenreihen per se, die zur Kausalität per
accidens mitwirken, unvollkommen ist, bzw. wir auf eine

Gesamtbetrachtung dieser Ursachenreihen verzichten und nur Teilursachen

herausgreifen 28. Diese Schlußfolgerung steht aber in offensichtlichem
Gegensatz zu der Argumentation des hl. Thomas selbst, schreibt er doch

in seiner Widerlegung des astrologischen Determinismus29 : « Primum
enim non est verum, quod, posita quacumque causa, necesse sit et
effectum poni ; sunt enim quaedam causae quae ordinantur ad suos

effectus non ex necessitate, sed ut in pluribus ; quae quandoque defi-
ciunt in minori parte. Sed quia huiusmodi causae non deficiunt in minori
parte nisi propter aliquam causam impedientem, videtur adhuc prae-
dictum inconveniens (daß nämlich alles mit Notwendigkeit geschieht)

non vitari ; quia et ipsum impedimentum talis causae ex necessitate

28 Auf ähnliche Art, nämlich im Sinne eines bloß relativ-subjektiven Zufalles,
löst A. Mansion, Introduction à la physique aristotélicienne, Louvain 1945, die
Frage, ob Aristoteles ein Determinist gewesen sei oder ob er eine echte Kontingenz
gekannt habe. Zufall-Kontingenz sei bei Aristoteles nicht als Gegensatz zu
kausaler Determiniertheit aufzufassen, sondern als Gegensatz zu jener Art von Kot-
wendigkeit, die eine feste Grundlage für eine deduktive Wissenschaft von der
Natur zu bieten imstande ist. Mansion zeigt zuerst, daß Aristoteles ein wahrer
Determinist sei, und fragt dann : « Dans quel sens alors Aristote affirme-t-il de

façon expresse qu'une large part de contingence se mêle à la nécessité qui domine
les phénomènes naturels — Pour y répondre, on rappellera d'abord en quel
sens il y a lieu de prendre et cette nécessité et cette contingence. Cette nécessité,
tout d'abord, en est une qu'on pourrait dire rationelle et qui se traduit en fait
par la constance et la régularité des phénomènes. C'est celle qui correspond à

l'ordre téléologique, caractéristique du monde de la nature, ordre grâce auquelle
l'ensemble des phénomènes naturels devient intelligible pour nous et peut être
intégré dans un système scientifique. La contingence, au contraire, caractérise
tout ce qui échappe à cette nécessité et à cet ordre. Par un renversement de la
terminologie les faits qui en sont affectés, sont rapportés eux aussi à la nécessité,
— mais à la nécessité brute, cette fois, celle qui se confonde avec l'action
imprévisible des causes accidentelles en lesquelles s'incarne le hasard entendu au sens
large » (p. 327). Diese Erklärung von Stellen, die für Kontingenz plädieren und
Stellen, die für Determinismus sprechen, mag für Aristoteles angängig sein. Bei
Thomas hingegen liegen die Dinge nicht so einfach ; denn die Hauptstellen bei
Thomas über die causalitas per accidens S. Th. I, q. 115, a. 6 und die Parallelstelle

in S. c. Gent. III, c. 86 behandeln nicht die Frage : Deduktive Naturwissenschaft

oder nicht sondern das keineswegs gleichwerte Problem : Allgemeiner
astrologischer Fatalismus oder Kontingenz

22 S. Th. I, q. 115, a. 6 c.



des Indeterminismus in der Mikrophysik 275

contingit. Et ideo secundo oportet dicere ...» (und nun folgt seine eben

diskutierte Auffassung von der causa per accidens). Um diese Schwierigkeit

lösen zu können, wird es nötig sein, den Begriff des hl. Thomas

von der ordinatio causae ad suos effectus ex necessitate, bzw. ut in
pluribus einer eingehenderen Untersuchung zu unterziehen.

Bei der Behandlung des logischen Sachverhaltes, daß von zwei
kontradiktorisch entgegengesetzten Urteilen nicht unbedingt das eine wahr
und das entgegengesetzte falsch sein muß, wenn es sich um Urteile
de materia contingenti handelt, kommt Thomas auf die futura contin-
gentia zu sprechen 30. Er beweist die Tatsache, daß es futura contin-
gentia gibt, zuerst wieder aus der menschlichen Willensfreiheit. Dann
aber legt er dar, daß es auch im Bereiche des untermenschlichen
Naturgeschehens futura contingentia gibt : das Werden und Vergehen in der

Natur setzt voraus, daß die Dinge sich zu Sosein und Nicht-Sosein indifferent

verhalten, daß sie kontingent sind. Ihr Sein-in-der-Potenz ist also

die Wurzel einer gewissen Kontingenz. Allein diese Potentialität reicht
noch nicht aus, um die Nichtnotwendigkeit des Naturgeschehens zu
beweisen ; auf den selbstgemachten Einwand, daß ja auch die Himmelskörper

in Potenz sind zu einem je und je verschiedenen Ubi, antwortet
er : « Unde dicendum est quod possibilitas materiae ad utrumque, si
communiter loquamur, non est sufficiens ratio contingentiae, nisi ad-

datur ex parte potentiae activae quod non sit omnino determinata ad

unum ; alioquin si ita sit determinata ad unum quod impediri non
potest, consequens est quod ex necessitate reducat in actum potentiam
passivam eodem modo. »31 Der Umfang des thomasischen Begriffes der

Notwendigkeit einer Wirkung ist also bedeutend enger als der unseres

Begriffes, den wir anzuwenden pflegen, wenn wir von der Notwendigkeit

des Kausalnexus sprechen : Thomas meint die innere, absolute, aus
der Natur der Ursache resultierende Notwendigkeit, die jedes Hindernis
ausschließt, ein Begriff, der nach seinem naturwissenschaftlichen Weltbilde

nur in der latio der Himmelskörper verwirklicht ist : « Necessarium

enim dicitur quod in sui natura habet quod non possit non esse : con-

tingens autem ut frequenter, quod possit non esse. Hoc autem quod
est habere impedimentum vel non habere, est contingens. »32 Neben

dieser inneren, insofern absoluten Notwendigkeit, als daß sie unmittelbar
aus der Natur der Ursache hervorgeht, kennt Thomas auch eine hypothe-

30 Comm. in I. Periherm. 1. 14.
31 Ibid. 1. 14, n. 9.
32 Comm. in II. Phys. 1. 8, n. 4.



276 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

tische Notwendigkeit, die jener gleichkommt, die wir im Zusammenhang
mit dem Kausalnexus meinen : « Sciendum, quod dictum Avicennae

intelligi debet, supposito quod nullum impedimentum causae adveniat.
Necesse est enim causa posita sequi effectum, nisi sit impedimentum,
quod quandoque contingit esse per accidens. »33 Dieses Prinzip von der
hypothetischen Notwendigkeit der Wirkung, wenn der Ursache kein
Hindernis entgegensteht, ist nichts anderes als unser Prinzip von der
determinierten Naturursächlichkeit.

Ob daher unsere Deutung der thomasischen Lehre von der Ursächlichkeit

per accidens, daß nämlich die zur causa per accidens konkurrierenden

Ursachenreihen den hinreichenden Grund für dieses Zusammentreffen

bieten, berechtigt ist, hängt nunmehr lediglich davon ab, ob

Thomas auch Hindernisse passiver Art kennt, wie dies De Köninck
insinuiert34. Thomas spricht in der Tat auch von einer passiven
Verhinderung des effectus proportionatus : « Quaedam causae sunt agentes,
ut in pluribus : unde eis positis, adhuc potest impediri effectus per
accidens, sicut propter indispositionem materiae, vel propter occursum
contrarii agentis. »36 « Sed quia agit (seil, corpus caeleste) movendo, et
omne tale agens requirit materiam determinatam et dispositam, potest
contingere quod in rebus naturalibus virtus caelestis non consequatur
suum effectum propter materiae indispositionem. »38 Was versteht nun
Thomas unter der Indisposition der Materie Die dispositio materiae
ist nach Thomas und der Scholastik jene Veränderung der Qualität
nach, die im zu korrumpierenden Subjekt der generatio vorausgeht und
die das Ding zur Aufnahme der neuen Form vorbereitet, disponiert :

« considerandum est, quod qualitates elementorum causantur ab

ipsis formis substantialibus ipsorum. Illa ergo elementa (es handelt
sich hierbei um die Frage, weshalb die Umwandlung der Elemente
ineinander, die nur einer Qualität nach entgegengesetzt sind, wie z. B.

Luft in Wasser, die in der Feuchtigkeit miteinander übereinstimmen,
leichter und schneller von statten geht als die von Elementen, die in

83 Com. in VI. Met. 1. 3, n. 1193 (ed. Cathala). — Thomas erklärt an dieser
Stelle einen Widerspruch zwischen Avicenna, der das Prinzip beweist : « posita
causa necessario sequitur effectus », und Aristoteles, der dies abstreitet.

34 De Köninck [9] 247.
35 Comm. in VI. Met. 1. 3, n. 1191 ; vgl. auch ibid. n. 1210 : «... inveniuntur

multa fieri per accidens, tum propter concursum duarum causarum tum etiam
propter indispositionem materiae, quae non reeipit formam intentam ab agente,
sed alterius modi sicut accidit in monstruosis partibus animalium. »

36 Ibid. n. 1211.



des Indeterminismus in der Mikrophysik 277

keiner der beiden Wesensqualitäten konvenieren, da doch beide Qualitäten

des Elementes bei der corruptio des tragenden Subjektes zugrunde
gehen), quae maiorem convenientiam habent in qualitatibus, necessario

habent maiorem convenientiam in formis substantialibus, et per con-

sequens in dispositionibus materiae facilius adinvicem transmutantur.
Et licet oporteat ambas qualitates corrumpi, tarnen quia qualitas sym-
bola minus resistit, immo nullo modo, contraria vero resistit, ideo

facilior est transitus. »37 Aus diesem Text läßt sich dreierlei entnehmen :

Erstens ist die dispositio materiae die alteratio der Qualitäten des

Subjekts, die der corruptio resp. der generatio vorausgeht ; sie kann daher

für eine Ursache hinderlich sein, deren Wirken auf eine mutatio in
ordine substantiali abzielt. Zweitens ist die disponierte Materie nicht
die materia prima, sondern die materia secunda, weil sie nur disponiert
werden kann, insofern sie von einer substantiellen Form und akzidentellen

Formen, nämlich den Qualitäten, bestimmt ist. Drittens ist die
substantielle Form Ursache, und zwar Formalursache der Qualitäten,
d. i. der materia disposita, und daher ist die materia disposita Materialursache

in Hinsicht auf die substantielle Form ; die Disposition der
Materie ist also ein Faktor, der an und für sich nicht in die dynamische
Ordnung der Wirkursächlichkeit gehört. Man kann in ihr also ein
passives Hindernis eines zu verursachenden Effektes sehen. Trotzdem
betrachtet aber Thomas nicht die Disposition bzw. Indisposition der
Materie als Hindernis des vereitelten Effektes, sondern die Agentien,
die die dispositio materiae erstellen, genau so wie er auch den erreichten
Effekt nicht der dispositio materiae, sondern den die materia disponierenden

Agentien zuschreibt : «... dicendum, quod etiam in rebus

naturalibus dispositio materiae non ex necessitate consequitur formam,
nisi per virtutem agentis, qui dispositionem causat. »38 Die Disposition
der Materie ist also, wenn auch an sich eine causa materialis, doch eine

Wirkung, und als solche in den Bereich der Wirkursächlichkeit gehörend.

37 Comm. in II De generatione et corruptione 1. 4, S. xxxvi, n. 3 (ed. Leonina) ;

diese Stelle stammt zwar aus der « Continuatio per ignotum auctorem ex
S. Alberti M. commentario praesertim compilata », die in ihr enthaltene Auflassung
von der dispositio materiae deckt sich jedoch durchaus mit der des Aquinaten.
Vgl. dazu Comm. in VII Phys. 1. 6, n. 9 : « Aliquando autem susceptivum non est
in ultima dispositione ad susceptionem formae ; et tunc per se requiritur alteratio
secundum quam materia dispositionem acquirat ut sit propria huic formae ...»
Zur Lehre des hl. Thomas über die dispositiones materiae vgl. P. Hoenen, Cosmo-
logia S. 561 ff.

38 S. Th. I-II, q. 112, a. 3 ad 3.



278 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

Der Sinn der thomasischen Unterscheidung der Faktoren, die eine

Wirkung einer causa per se verhindern können, in « occursus contrarii
agentis » und « indispositio materiae »3!), kann daher nur der sein, daß

im ersten Falle die Ursache direkt am Ausüben ihrer Ursächlichkeit
gehindert wird, in letzterem Falle aber der störende Einfluß des

konkurrierenden Agens sich nicht auf die Ursache, sondern auf die Wirkung
erstreckt. Der Sinn dieser Distinktion ist also nicht aktive und passive,
sondern unmittelbare und mittelbare Verhinderung des proportionierten
Effektes. Neben dieser Indisposition der Materie, die sich ja nur auf die
bereits informierte materia secunda bezieht, kennt Thomas auch eine

Indétermination der materia prima, durch die die Kontingenz des physischen

Seins begründet ist, und die nach De Köninck auch letzter Grund
der Indétermination der Naturursachen sein soll. Thomas erklärt aber

ausdrücklich, diese Potentialität der Materie sei kein hinreichender Grund
für die Kontingenz des Geschehens (« Unde dicendum est, quod possi-
bilitas materiae ad utrumque non est sufiiciens ratio contingentiae40 »).

Daher hat unsere Deutung des thomasischen Prinzipes « causa per
accidens inquantum est per accidens non habet causam » ihre volle
Berechtigung : daß nämlich das Zusammentreffen der verschiedenen
Ursachen, die aus ihrer Natur nicht auf ihr Zusammenwirken miteinander

hingeordnet sind, wohl nicht in einer Ursache per se, wohl aber

in der Gesamtheit aller Ursachenreihen, die zur causa per accidens

konkurrieren, seine hinreichende Begründung erfährt. Durch eine

derartige hinreichende Begründung der causa per accidens wird keinesfalls

jene absolute Notwendigkeit des kausalen Hervorgehens impliziert, die

jedes Hindernis ausschließt, und die Thomas nur für die latio der

Himmelskörper gelten läßt, sondern nur eine hypothetische (vorausgesetzt,

daß kein Hindernis vorhanden ist), die Thomas aber im Prinzip
anerkennt41. Wenn es nun aber kein passives Hindernis gibt, das sich

nicht auf eine Wirkursache oder Wirkursachenreihe zurückführen läßt,

30 Comm. in VI. Met. 1. 3, n. 1191.
40 Comm. in I. Periherm. 1. 14, S. 67, n. 9 (ed. Leonina).
41 Comm. in VI. Met. 1. 3, n. 1193 : » Sciendum quod dictum Avicennae (d. i.

das kurz vorhererwähnte Prinzip : posita causa necessario sequitur effectus) intel-
ligi debet, supposito quod nullum impedimentum causae adveniat. Necesse est
enim causa posita sequi efiectum, nisi sit impedimentum, quod quandoque con-
tingit esse per accidens. » Thomas kennt aber auch noch die andere Formulierung
unseres Prinzips der notwendigen Kausalität : in de Verit. q. 5, a. 9 c widerlegt
er die These der Platoniker, die formae simplices et separatae seien die Ursachen
des Werdens und Vergehens, indem er sich auf den Satz beruft : « A causa enim
eodem modo se habente, est effectus codem modo se habens. »



des Indeterminismus in der Mikrophysik 279

dann ist es einleuchtend, daß kraft der Grundsätze des hl. Thomas die

causa per accidens ihren hinreichenden Grund in der Gesamtheit aller
zusammenwirkenden Ursachenreihen finden muß und dadurch ein

objektiver, absoluter Zufall ausgeschlossen ist.
Eine andere Frage ist allerdings die, ob Thomas selbst die

Konsequenzen aus seinen Prinzipien gezogen hat. Sie muß verneint werden ;

denn hätte Thomas dies getan, hätte er die aus dem auch von ihm
anerkannten Axiom Avicennas « Necesse est causa posita sequi effec-

tum, nisi sit impedimentum »42 zwangsläufig sich ergebende strenge
Determiniertheit jedes Naturereignisses durch die Gesamtheit seiner

Ursachen völlig durchschaut, dann wäre es unmöglich gewesen, daß er
die zukünftigen Ereignisse auch in der untermenschlichen Natur, die

nicht mittelbar oder unmittelbar von freien menschlichen Handlungen
abhängen, zu den futura contingentia gerechnet hätte, wie er es in seinem

Kommentar in I. Perihermenias 1. 14 tut. Denn von zwei kontradiktorischen

Urteilen über ein solches Ereignis ist tatsächlich eines wahr,
das andere aber falsch. Was hat Thomas bewogen, an der Meinung
festzuhalten, daß durch die causalitas per accidens wirkliche futura
contingentia begründet seien Thomas war ein Gefangener des

naturwissenschaftlichen Weltbildes der Alten, nach dem die causa communis
universalis et principalis jeglicher Veränderung im Bereiche der fluxi-
bilia die Ortsbewegung der Himmelskörper ist43. Wohl erkennt Thomas,
daß eine Erklärung des Naturgeschehens durch ein Spiel des Zufalles
recht unbefriedigend ist, und er gibt zu, daß vieles von dem, das uns
auf den ersten Blick als Zufall erscheint, in Wirklichkeit gar keiner ist,
daß sich vieles, was sich in beschränkter Blickweise als casus zeigt, sich

in der umfassenderen Schau einer universellen Naturbetrachtung als

ursächlich begründet herausstellt : « Haec autem contingentia, si ulte-
rius in causam caelestem reducantur, multa horum inveniuntur non esse

per accidens ; quia causae particulares etsi non continentur sub se in-
vicem, continentur tarnen sub una causa communi caelesti : unde con-
cursus earum potest habere aliquam causam caelestem determinatam. »44

Wenn Thomas aber dann fortfährt : « Quamvis igitur multa, quae viden-
tur esse per accidens reducendo ipsa ad causas particulares, inveniuntur
non esse per accidens reducendo ipsa ad causam communem universalem,

42 Comm. in VI. Met. 1. 3, n. 1193.
43 Vgl. S. Th. I, q. 115, a. 6 ; Comm. in II. De gen. et corr. 1. 10 [s. Anm. 37] ;

Comm. in VIII. Phys. 1. 14 ; de Verit. q. 5, a. 9.
44 Comm. in VI. Met. 1. 3, n. 1211.



280 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

scilicet virtutem caelestem, tarnen etiam hac reductione facta, inveni-
untur esse aliqua per accidens »4S, so hat dies seinen Grund in der
aristotelischen Weltkonzeption. In diesem naturwissenschaftlichen Weltbild

werden die Kausalreihen, wie bereits gesagt, nicht gleichsam in der
Horizontalen gesucht, wie wir dies zu tun pflegen, die wir die Ergebnisse
der Kausalanalyse der modernen Naturwissenschaften seit Kopernikus
und Galilei verwerten können, sondern in der Vertikalen : die causa

principalis et universalis alles sublunaren Geschehens sind die Himmelskörper.

Wohl bieten die an sich notwendigen und gleichförmigen
Bewegungen der Himmelskörper trotz dieser ihrer beiden Eigenschaften
eine Erklärungsmöglichkeit für den Wandel und die Unregelmäßigkeit
des Geschehens « in his inferioribus » : die Bewegung des circulus obli-

quus, des Tierkreises, und der durch sie bedingte Akzeß und Rezeß

der Sonne46. Aber auch diese Bewegung ist streng periodisch. Das

Naturgeschehen aber, das — vorausgesetzt, daß es sich in seiner Gesamtheit

und in jeder Einzelheit auf die Himmelsbewegungen als seine causa

per se zurückführen ließe — ein getreues Spiegelbild dieser Periodizität
sein müßte, zeigt diese Eigenschaft offensichtlich nicht, oder wenigstens
nur in ganz groben Zügen (Wechsel der Jahreszeiten). Die so
entstehende Schwierigkeit läßt sich nicht anders lösen als durch die
Einführung eines objektiven Zufalles, wenn man nicht die eine Prämisse

von der causalitas universalis der Himmelsbewegungen fallen lassen will.
Thomas erkennt diese Schwierigkeit47 und opfert ihr nicht diese aristotelische

Prämisse, sondern die rigorose Durchführung seiner im
Vorhergehenden analysierten Prinzipien über die Zwangsläufigkeit des

wirkursächlichen Hervorgehens48.
Nachdem sich also gezeigt hat, daß die Autorität des hl. Thomas

berechtigterweise nicht gegen die Konzeption der allgemeinen und strengen

Determiniertheit alles unfreien Naturgeschehens ins Feld geführt
werden darf, sollen nun De Könincks eigene Gedankengänge über die
Potentialität der Materie als Wurzel eines echten Indeterminismus des

45 Ibid. n. 1212.
46 Comm. in II, de gen. et corr. 1. 10, S. liv, n. 4 f. (ed. Leonina) [s. Anm. 37].
47 de Verit. q. 5, a. 9, obi. 12 : « Praeterea, posita causa ponitur effectus.

Ergo esse causae est sicut antecedens ad esse effectus. Sed si antecedens est neces-
sarium, et consequens est necessarium. Ergo si causa est necessaria, et effectus.
Sed effectus qui in inferioribus accidunt non sunt necessarii, sed contingentes.
Ergo non causantur a motu caeli qui est necessarius. »

48 Ibid. ad 12 : « dicendum, quod effectus non sequitur ex causa prima,
nisi posita causa secunda ; unde nécessitas causae primae non inducit necessitatem
in effectu nisi posita necessitate in causa secunda. »



des Indeterminismus in der Mikrophysik 281

Naturgeschehens einer kritischen Prüfung unterworfen werden.
Betrachten wir zuerst De Könincks grundlegende Unterscheidung des

Begriffes der Determination in positive und negative Determination,
und vergleichen wir sie mit unserer oben gegebenen Distinktion der
Determination in determinatio in ordine constitutivo essendi und deter-
minatio in ordine dynamico fiendi. De Könincks « Indétermination
positive » ist die Fähigkeit eines Dinges, spontan und innenbestimmt
zu handeln, sich über den äußeren Zwang zu erheben, sie ist also nichts
anderes als das Fehlen der Determination in der dynamischen Ordnung.
Die « Indétermination négative » (die contingentia respectu esse)

hingegen ist die Unvollkommenheit der Teilhabe am Sein, ein Mangel an

quidditativer Vollkommenheit und gehört als solcher an sich nicht in
die dynamische Ordnung des Tätigseins, sondern in die konstitutive
Ordnung des Seins. Es ist zweifellos richtig, daß durch die hylemorphische
Zusammensetzung der Naturdinge eine solche Indeterminiertheit
hinsichtlich der Wesensvollkommenheit begründet wird ; durch die Materie
als Prinzip der Vervielfältigung der Wesensvollkommenheit wird
notwendigerweise die Möglichkeit einer unvollkommenen Aktuierung der

spezifischen Bestimmtheit im Synholon impliziert. Allein daraus folgt
noch keineswegs eine Indétermination, die die Tätigkeit betrifft.

Das Vorliegen einer solchen Unbestimmtheit bedürfte noch eines

eigenen Beweises, den allerdings De Köninck nicht liefert, weil er die
Grenzen der Unbestimmtheit in der Ordnung des Seins und in der
dynamischen Ordnung des Tätigseins nicht klar genug zieht. So wagt er
den Sprung aus der konstitutiven in die dynamische Ordnung : « Si les

êtres naturels sont hiérarchisés selon le degré de détermination de la

forme, ils constituent une hiérarchie des natures. Il y aura gradation
dans l'ordre de l'activité : les effets ne seront pas légalement déterminés
dans leur cause, mais dans la mesure de la perfection de la nature. Et
s'ils étaient parfaitement déterminés dans leurs causes, ni les causes,

ni leurs effets ne seraient naturels. »49 Das Bindeglied, mit dessen Hilfe
De Köninck die Seinsordnung mit der Wirkensordnung in Beziehung
setzt, ist die Natur, die wohl an sich der quidditativen Ordnung
angehört, andererseits aber ihre Hinordnung auf das Tätigsein zum
Ausdruck bringt. Der Gedanke, der hier mehr angedeutet als ausgesprochen

wird, ist der : die Natur eines Dinges, also seine Wesenheit, insofern
sie Ursprung seines Wirkens ist, ist als principium quo seines Tätigseins

19 De Köninck 237.



282 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

bestimmend für dieses und daher auch für den terminus seines Wirkens,
den Effekt. Daher ist die Wirkung eines Naturdinges insofern bestimmt
(determinatione negativa, d. i. seiner Seinsvollkommenheit nach), als

die Natur des agens bestimmt ist (natürlich auch determinatione negativa).

Wäre nun eine Wirkung vollkommen durch ihre Ursache bestimmt,
dann würde dies voraussetzen, daß die Natur des agens vollkommen
bestimmt sei ; dies aber würde bedeuten, daß das agens von der Materie,
dem Prinzip der quidditativen Unbestimmtheit, vollkommen
unabhängig wäre. Dann aber wäre das agens eine reine subsistierende Form,
wäre also kein Naturding, sondern ein reiner Geist.

Aber wenden sich solche Überlegungen gegen die Determination
der Ursache, wie sie von unserem naturphilosophischen Kausalsatz
impliziert wird Eine Wirkung ist nicht determiniert durch das agens,
sondern nur in dem Maße, in dem die Natur des agens determiniert ist.
Der Terminus « determiniert » kann in diesem Zusammenhange nichts
anderes besagen, als daß die Wirkung in demselben Maße ihre spezifische

Seinsvollkommenheit verwirklichen wird, als die artmäßige
Wesensvollkommenheit im agens erschöpft wird. Die Potentialität der
Materie, also die hylemorphische Komposition sowohl der Ursache wie
auch der Wirkung, bedingt diese Indétermination, die darin besteht, daß

in einem Synholon der Reichtum der Vollkommenheit mitteilenden
Form nicht zur Gänze erschöpft wird. Es handelt sich also um die
indeterminatio in ordine constitutive essendi, die hier sowohl vom agens
wie auch von seinem Effekt ausgesagt wird. Allein Indétermination in
der dynamischen Ordnung will etwas ganz anderes besagen, nämlich
daß aus derselben Ursache unter den gleichen Bedingungen verschiedene

Wirkungen hervorgehen können. Diese Indétermination allerdings folgt
nicht aus der « indétermination négative » De Koninck's. Zwar könnte
man sagen, wegen der « indétermination négative » sei es möglich, daß

zwei gleiche Ursachen ungleiche Wirkungen hervorbringen. Doch gilt
diese Aussage nur dann, wenn man bei den Ursachen die spezifische,
bei den Wirkungen hingegen die individuelle Gleichheit, wenn man also

Ursachen und Wirkungen unter verschiedenen Gesichtspunkten
betrachtet. Wenn es Naturgesetze geben würde, die Ursache und Wirkung
so betrachten, daß aus der Kenntnis der Seinsvollkommenheit des Agens
Voraussagen über die Seinsvollkommenheit der Wirkung gemacht werden

sollen, dann würde ihre hypothetische Notwendigkeit allerdings so

zu verstehen sein, wie De Köninck es will : «... les lois de la nature
seraient nécessaires si la matière n'était ni nature ni principe de con-



des Indeterminismus in der Mikrophysik 283

tingence, si dans l'œuvre de la nature la forme seule était nature. »50

Ansonsten aber wird die Gültigkeit des naturphilosophischen Kausalsatzes

von der Funktion der Materie als Prinzip der Kontingenz der
hylemorphischen Komposita nicht berührt, da diese Kontingenz innerhalb

der Grenzen der konstitutiven Ordnung des Seins verbleibt.
Die Folgen dieser negativen Indétermination des physisch

zusammengesetzten Seins speziell für die Mikrophysik und ihren
Indeterminismus könnten nur so gedacht werden, daß keines der mikrophysikalischen

Agentien (Elektronen, Neutronen, Protonen etc.) die Fülle ihrer
arteigenen Vollkommenheit verwirklicht, daß die Elementarteilchen der

Materie also hinsichtlich ihrer individuellen Seinsvollkommenheit
verschieden wären. Eine solche individuelle Verschiedenheit der Partikelchen

hätte natürlich auch eine Verschiedenheit in ihrem Verhalten zur
Folge. Allerdings besteht physikalisch gesehen nicht der geringste Grund

zu einer solchen Annahme. Wären nämlich solche Verschiedenheiten
vorhanden, dann könnte man aus Scharen von mikroskopischen Systemen

Teilscharen herausgreifen, deren Standartabweichung von der der
Gesamtschar verschieden wäre. Eine derartige Erfahrung aber wurde
nie gemacht. Die Elementarteilchen werden in der Quantenstatistik
sogar als derart gleich betrachtet, daß manchmal aus dem Pauliprinzip
der Schluß gezogen wird, die Elementarpartikelchen seien nicht einmal
numerisch verschieden. Eine Erklärung des quantenmechanischen
Indeterminismus — die natürlich den Kausalsatz « Gleiche Ursachen
haben immer gleiche Wirkungen » nicht antasten würde, da es sich in
diesem Falle eben um ungleiche Ursachen handeln würde, die für das

Versagen des Determinismus verantwortlich wären — auf diese Weise

ist daher kaum möglich.

IV. Zusammenfassung

Die Ergebnisse dieser Untersuchung zusammenfassend können wir
feststellen :

Eine Berufung auf die Autorität des hl. Thomas zugunsten eines

objektiven Zufalles im Naturgeschehen ist unberechtigt. Wenngleich
Thomas eine causalitas per se und eine causalitas per accidens
unterscheidet, welch letztere dem Zufall im uneigentlichen Sinne unseres
alltäglichen Sprachgebrauches entspricht, so kennt er doch keinen die

50 Ibid. 240.



284 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

causalitas per accidens beeinflussenden Faktor, der sich nicht prinzipiell
auf das Wirken anderer causae efficientes zurückführen ließe. Der effec-

tus per accidens des Aquinaten ist also nicht absoluter, objektiver,
sondern nur relativer Zufall ; er erscheint nur hinsichtlich der unmittelbaren

Ursachen als zufällig, wenn die mittelbar konkurrierenden
Ursachen oder Ursachenreihe außer Betracht gelassen werden.

Auch die Potentialität der Materie — die Thomas ausdrücklich als

nicht hinreichenden Erklärungsgrund eines zufälligen Ereignisses
bezeichnet — stellt kein Hindernis dar, das den proportionierten und
notwendigen Effekt einer Naturursache vereiteln könnte, wie De Köninck
es nahelegt. Durch die Potentialität der Materie wird wohl eine echte

Indeterminiertheit impliziert. Diese Unbestimmtheit berührt jedoch
nicht die Ordnung des Tätigseins und damit auch nicht die Wirkursäch-
lichkeit, sondern sie verbleibt in der konstitutiven Ordnung des Seins.

Da die Determiniertheit des Naturgeschehens durch seine Ursachen eine

Folgerung des metaphysischen Kausalitätsprinzips für unfreie Ursachen
ist, und da einerseits ein aktives Hindernis, das das Wirken der Ursache

beeinträchtigt, die Notwendigkeit des kausalen Hervorgehens der
Wirkung aus ihrer Ursache keineswegs berührt, andererseits aber ein
passives, auf andere Wirkursachen nicht zurückführbares Hindernis nicht
existiert, kann der naturphilosophische Kausalsatz « Gleiche Ursachen
haben immer und notwendigerweise gleiche Wirkungen » als gesichert
betrachtet werden.

Wenn nun eine Verifikation des Kausalsatzes durch Voraussagen

künftiger Ereignisse a posteriori in der Quantenmechanik nicht möglich
ist, so sind die Gründe hierfür nicht in einem Versagen der Kausalität
im Bereich des mikroskopisch Kleinen zu suchen, sondern in der
Quantenmechanik selbst. Jede Interpretation des quantenmechanischen
Indeterminismus in der Art, daß das von dieser Theorie erfaßte Naturgeschehen
nicht streng kausal determiniert sei, scheint auf drei stillschweigenden
Voraussetzungen zu beruhen :

Erstens wird angenommen, die Quantenmechanik sei eine

abgeschlossene, definitive Theorie, d. h. in ihr fänden alle Faktoren
Berücksichtigung, die für das Naturgeschehen im mikroskopisch Kleinen
bestimmend seien. Es wäre aber durchaus denkbar, daß es determinierende
Faktoren gibt, die von der Quantenmechanik in ihrer heutigen Gestalt
nicht erfaßt werden. Es verschlägt nichts, daß man von Seiten der
Physiker geltend macht, die Einführung neuer, bisher noch unbekannter
physikalischer Merkmale würde den mathematischen Formalismus der



des Indeterminismus in der Mikrophysik 285

Quantenmechanik sprengen51. Im Falle der Entdeckung bislang
unbekannter physikalischer Merkmale müßte eben eine neue, den Tatsachen
besser entsprechende Theorie ausgearbeitet werden.

In der zweiten Supposition, die sich teilweise mit der ersten deckt,
wird angenommen, daß die Vorgänge, welche von der Mikrophysik
beschrieben werden, tatsächlich Elementarvorgänge sind und nicht
Prozesse, die aus vielen Teilvorgängen resultieren. Die Gesetze der
Quantenmechanik sind Wahrscheinlichkeitsgesetze. Das legt irgendwie die

Vermutung nahe, daß die von ihnen beschriebenen Vorgänge statistische
Prozesse sind, wie dies etwa in der kinetischen Gastheorie der Fall ist.
Solche unbeachtete Teilprozesse, die das mikrophysikalische Geschehen

determinieren, könnten unter Umständen in Wechselwirkungen gesucht
werden, die zwischen den Elementarteilchen der Materie und dem sie

umgebenden Feld stattfinden, wobei es freigestellt bliebe, diese Prozesse

der Wechselwirkung mechanisch aufzufassen, d. h. an Kollisionen
zwischen den Elementarteilchen und den korpuskulären Trägern des Feldes,
den Neutrinos, zu denken, oder aber auch eine nichtmechanische
Interaktion zwischen Korpuskeln und Feld anzunehmen.

Die dritte der stillschweigend gemachten Voraussetzungen einer
akausalen Deutung des mikrophysikalischen Indeterminismus hält daran
fest, daß die das mikrophysikalische Naturgeschehen bestimmenden
Faktoren durch die heutige Quantenmechanik in einer adäquaten Weise
erfaßt werden. Auch diese Supposition ist durchaus nicht notwendig.
Schon der mikrophysikalische Dualismus, d. h. die Tatsache, daß jeder
mikroskopische Vorgang durch die beiden physikalischen Bilder des

kompakten Materieteilchens und der Welle gleichzeitig beschrieben

61 Einen solchen Beweis des definitiven Charakters der indeterministischen
Quantenmechanik sucht J. v. Neumann, Die mathematischen Grundlagen der
Quantenmechanik, Berlin 1930, zu bringen, indem er dartut, daß neue
determinierende Faktoren im mathematischen Formalismus der heutigen Quantenmechanik
keinen Platz fänden. Ein anderer Versuch, die Vergeblichkeit einer Suche nach
noch unentdeckten Parametern zu erweisen, stammt von Destouches-Février. Er
ist dargestellt in J.-L. Destouches, Déterminisme et Indéterminisme en Physique
moderne. Actualités scientifiques et industrielles 1066, Paris 1949, S. 26 f., und
vom selben Autor in : Physique moderne et Philosophie, in ders. Sammlung Nr. 1084,
Paris 1950, S. 67-73.

U. E. beruhen beide Beweise auf einem Zirkelschluß. Denn beide beweisen
die Unmöglichkeit einer Entdeckung neuer determinierender Faktoren unter der
Voraussetzung, daß der Formalismus der heutigen Quantenmechanik, genauer
gesagt der Matrizenkalkül, das einzige zur Beschreibung der mikrophysikalischen
Naturvorgänge geeignete mathematische Medium ist. Gerade diese Voraussetzung
ist aber das, was zu beweisen wäre.



286 Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit

werden muß, wobei sich die beiden Bilder gegenseitig in ihrer Anwendbarkeit

beschränken, scheint darauf hinzudeuten, daß die Kategorien
der klassischen Physik nicht ganz auf die mikrophysikalische Wirklichkeit

passen. Dieser Gedanke wurde bereits von Physikern wie von Laue 52

und Schrödinger53 erwogen, die an ein Versagen des Massenpunkt -

begriffes bzw. des geometrischen Kongruenzbegriffes dachten, also

letzten Endes an ein Versagen der Begriffe des kontinuierlichen Raumes

und der kontinuierlichen Zeit. Wenn nun bereits in der allgemeinen
Relativitätstheorie der unserer Anschauung entstammende euklidische

Raumbegriff einer Korrektur unterzogen werden mußte, wäre es da

nicht denkbar, daß Raum und Zeit im Bereiche der elementaren
Naturvorgänge eine Struktur haben, die mit der Struktur von Raum und
Zeit, wie sie sich unserer Anschauung bieten — unsere traditionellen
Begriffe von Raum und Zeit sind ja nichts anderes als Rationalisierungen
und Ontologisierungen unseres Anschauungsraumes bzw. unserer
Zeitanschauung — nicht ganz übereinstimmt

Es wäre also durchaus denkbar, daß der Schlüssel zur Lösung des

Indeterminismusproblemes darin zu suchen wäre, daß eine oder mehrere
dieser erwähnten Suppositionen nicht zutrifft. Diese Frage jedoch fällt
nicht mehr in den Kompetenzbereich des Naturphilosophen, sondern

in den des Physikers.

62 M. v. Laue, Zu den Erörterungen über Kausalität. Die Naturwissenschaften
20 (1932) ; Über Heisenbergs Ungenauigkeitsbeziehungen und ihre
erkenntnistheoretische Bedeutung. Die Naturwissenschaften 22 (1934).

63 E. Schrödinger, Über die Unanwendbarkeit der Geometrie im Kleinen.
Die Naturwissenschaften 22 (1934).


	Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit des Indeterminismus in der Mikrophysik?

