
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Heilige Schrift

Auvray, Paul : Initiation à l'hébreu biblique. Précis de grammaire -
Textes expliqués - Vocabulaire. — Desclée, Tournai-Paris (1955). 272 p.

Dieses bibelhebräische Elementarbuch bietet einen guten Leitfaden für
Studenten französischer Muttersprache. Aus der ganzen Anlage des Buches
spürt man auf Schritt und Tritt den erfahrenen Lehrer, der nicht bloß den
Lehrstoff gründlich beherrscht, sondern auch über hervorragende pädagogische

und didaktische Fähigkeiten verfügt.
Die Grammatik selbst besteht aus einem gut aufgebauten und klar

eingeteilten « Précis de grammaire » (S. 9-58) mit einem Anhang von kurzen,
praktischen Übungen (S. 59-62) und den unvermeidlichen Paradigmata
(S. 63-76). Daran schließen sich analytische Übungen, auf die mit Recht
großes Gewicht gelegt wird. Es werden hier bloß einige wenige, aber
geschickt gewählte Bibeltexte analysiert und Wort für Wort erklärt (S. 77-

202). Den Abschluß (S. 203-258) bildet ein Glossar, in dem die Wörter und
Ausdrücke nicht der alphabetischen Reihenfolge nach, sondern nach
bestimmten Gruppen geordnet sind : La famille, l'homme, vie et mort usw.
Dabei ist dieses Glossar bedeutend reichhaltiger als die der meisten anderen
Elementarbücher. Der Inhalt wird hier nicht bestimmt durch die Tatsache,
daß dieser oder jener Terminus zufälligerweise in einem der zur praktischen
Übung verwendeten Bibeltexte enthalten ist, sondern es werden darin
grundsätzlich alle Wörter aufgenommen, die im masoretischen Bibeltext zehnmal
oder mehr als zehnmal vorkommen. Wenn der Student sich die Mühe gibt,
sich dieses Glossar einzuprägen, verfügt er über einen hebräischen
Wortschatz von gegen 2000 Nummern.

Als Vorspruch trägt das Buch die beruhigende Versicherung : L'hébreu
est une langue facile, was nicht bloß für Anfänger trostreich, sondern in
sich auch durchaus wahr ist. Leider ist es nicht immer leicht, die Zuhörerschaft

von dieser Wahrheit zu überzeugen : die meisten glauben es einem
einfach nicht In den 35 Jahren meines hebräischen Unterrichts habe ich
feststellen können, daß diese wiederholte Versicherung fast nur bei solchen
Hörern Anklang findet, die von Hause aus eine semitische Muttersprache
haben, z. B. bei Maltesern und Libanesen. Die abendländische Jugend,
für die das Hebräische fast immer die erste semitische Sprache ist, mit
der sie Bekanntschaft macht, tritt dieser Versicherung meistens mit
unverhohlenem Mißtrauen entgegen.



198 Besprechungen

Nach unserer Überzeugung bilden die Anfangsgründe der bibel-hebräi-
schen Sprache ein Lehrfach, das eigentlich überhaupt nicht an die
Universität gehört. Der angehende Theologe sollte sie bereits auf dem Gymnasium

bewältigt haben. Als Jungtheologe hat man sowieso schon eins fast
ungebührend große Anzahl von Disziplinen zu belegen. Universitätsschüler
oder Studenten eines Diözesanseminars sind auch meistens schon zu alt,
um für ein einigermaßen eingehendes Sprachstudium das nötige Interesse
aufzubringen. Im tiefsten Grunde seiner Seele empfindet es der junge Akademiker

als unter seiner Würde, wie ein siebenjähriger Schulbube zum
Buchstabieren angehalten zu werden. Und so kann man auch nicht gerade sagen,
daß das Hebräische bei unseren theologischen ABC-Schützen zu den beliebteren

Fächern gehört. Erfahrungsgemäß begnügen sich die meisten damit,
sich von der hebräischen Grammatik gerade soviel anzueignen als zur
Ablegung der vorgeschriebenen Prüfungen unumgänglich notwendig ist. Sie
haben von vornherein mehr Interesse für große, breite Lösungen der sozialen
Frage, für moderne und modernste Predigtformen, für Arbeiterseelsorge,
für Pädagogik, für Sexualpsychologie und im allgemeinen für solche
Vorlesungen, wobei man schön ruhig dasitzt und den Herrn Professor reden
hört, ohne Gefahr aufgerufen zu werden und einen hebräischen Bibeltext
lesen und analysieren zu müssen.

P. Auvray legt, und mit Recht, für die richtige Erlernung der hebräischen

Sprache großes Gewicht auf Übersetzung, nicht bloß aus dem Hebräischen

in die Muttersprache, sondern auch umgekehrt : aus der Muttersprache
ins Hebräische. Ohne solche, tagtäglich wiederholte Übungen ist es unmöglich,

sich solide Kenntnisse in irgend einer Fremdsprache anzueignen. Wo
es nur immer möglich ist, soll der Lehrer darauf bestehen, daß auch im
Hebräischen Themata schriftlich ausgearbeitet und ihm vorgelegt werden.
Der Lehrer soll, und zwar von den ersten Wochen des Unterrichts an,
unerbittlich verlangen, daß in diesen schriftlichen Übungen jedes Däges
und jedes Sewä, außerdem auch die wichtigeren Akzente, richtig angebracht
werden, und sollte man auch den Anfang machen müssen mit denkbarst
einfachen Sätzlein, wie etwa : « Les paroles du prophète sont droites », oder

gar : « Les grandes juments du prophète sont bonnes »... Nur ist es in
der Praxis nicht ganz leicht, unsere akademischen Jungtheologen dazu-
zubringen. Und die Schwierigkeit steigert sich bis zur praktischen
Unmöglichkeit, wo die Schüler keine einheitliche Muttersprache haben. Nehmen
wir einen konkreten Fall. Für das Wintersemester 1955-56 haben sich an
der hiesigen Universität dreißig Mann für den hebräischen Elementarkurs
eingeschrieben. Davon sind zwölf Schweizer : neun mit « Schwyzertütsch »

und je einer mit Französisch, mit Italienisch und mit Romontsch als
Muttersprache. Von den übrigen achtzehn sind vier Nordamerikaner, vier Spanier,
drei Franzosen, zwei Irländer, weiter je ein Chinese, ein Japaner, ein Italiener,
ein Vietnamese und ein Indonesier. Da wird man auf Übersetzungen aus
der Muttersprache ins Hebräische — so nötig sie auch wären — wohl von
vornherein verzichten müssen. Nach altem akademischen Brauch, den wir,
freilich notgedrungen, bisher beibehalten haben, wird vom Hebräischprofessor

verlangt, daß er seine Vorlesungen und praktische Übungen in



Besprechungen 199

lateinischer Sprache abhalten soll. Von den Lateinkenntnissen des
Auditoriums will ich nichts anderes sagen als dieses : daß sie über den Durchschnitt

dessen, was man heutzutage von einem Maturanden verlangt, kaum
merkbar hinausreichen. Bisher habe ich den Mut noch nicht aufbringen
können, von meinen Hebräisten zu verlangen, daß sie mir auch nur einen
einfachen Satz aus dem Latein ins Hebräische übersetzen. Aber nötig
wäre es ohne Zweifel

Fribourg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

Lewy, Immanuel : The growth of the Pentateuch. A literary,
sociological and biographical approach. Introduction by Robert H. Pfeiffer. —
Bookman Associates, New York 1955. 288 p.

Dr. Lewy's Buch ist ein hoch interessantes Buch. Es dürfte ältere Leser
erinnern an den ersten Band von Elias Auerbach, Wüste und gelobtes Land
(Berlin 1932). Beide Bücher stammen von jüdischen Verfassern, die sich
durch langjähriges Studium vom Wellhausianismus befreit und sich dabei
zu sehr individuell ausgeprägten Anschauungen über das Entstehen des

Pentateuches durchgerungen haben. Für den alttestamentlichen Exegeten
lesen sich solche Bücher mit ihrer äußerst lebendigen Darstellungsweise fast
wie ein Roman. Beide Bücher beanspruchen, unsere Einsicht zu bereichern
mit einer eigenen Kritik der Dokumente, die uns in der alten hebräischen
Bibel vorliegen. Beide Verfasser legen für ihre Rekonstruktionen großen
Wert auf archäologische, soziologische und psychologische Gegebenheiten.
Dem blinden Evolutionismus der älteren Kritik stehen beide gleichermaßen
ablehnend gegenüber. Dabei ist sehr beachtenswert, daß Dr. Lewy Professor
Pfeiffer, der doch von jeher zu den konservativsten Vertretern des
Wellhausianismus gerechnet wird, bereit gefunden hat, eine Einleitung zu seinem
Buche zu schreiben. Freilich muß der Verfasser dabei mit in den Kauf
nehmen, daß sein Buch in der Einleitung mit einer « detective story »

verglichen wird.
Wie seinerzeit Elias Auerbach, so glaubt jetzt Immanuel Lewy endlich

herausgebracht zu haben, wer nun eigentlich der berühmte « Jahwist » des
zehnten Jahrhunderts gewesen ist. Für Auerbach ist es der einstmalige
Priester Ebjathar, der von König Salomon abgesetzt und angehalten wurde,
sich auf seine liegenden Güter in Anathot zurückzuziehen. Bei Lewy
hingegen gehört der « Yahwist master narrator » nicht zum Klerus, sondern
zu den Propheten. Der Jahwist, zugleich Verfasser des « Humanitarian Code »

Exod. 22, 20-26 und 23, 1-9), ist der große politische Gegenspieler Ebja-
thars beim vorweggenommenen Erbschaftsstreit zwischen Adonias und Salomon,

nämlich der Prophet Nathan. Allerdings wird auch bei Lewy der
Priester Ebjathar nicht völlig aus der Reihe der althebräischen Schriftsteller

ausgemerzt. Mit seinem Amtsgenossen Zadok teilt er die Ehre, eine
« priesterliche Überarbeitung » an Nathans Hauptwerk vorgenommen zu
haben.

Nicht nur der Name des Jahwisten, auch der des « Elohisten » wird
hier kurzerhand ermittelt ; hinter dieser Bezeichnung steckt nämlich der



200 Besprechungen

aus den Königsbiichern bekannte Prophet Elisäus. Und weiter erfahren wir
auch noch, was der Königsvormund Jojada im neunten, die Verlagskommission

des Königs Ezechias im achten, der Hohepriester Hilkiah (Helcias) im
siebten und schließlich der aus Zacharias bekannte Hohepriester Josue im
sechsten Jahrhundert zum Ausbau des Pentateuches beigesteuert haben.
Und alles das wird vorgebracht mit einer Sicherheit und Lebendigkeit der
Beschreibung, mit einer Menge von malerischen Détails und interessanten
Zwischenbemerkungen des gelehrten Verfassers, die das Buch zu einer
ebenso fesselnden Lektüre machen, wie etwa das Jeremiasleben von Franz
Werfel.

Wir möchten Lewy's Buch gerne allen denen zur Lesung empfehlen,
denen man zutrauen kann, daß sie Hypothetisches und Bewiesenes in der
berückenden Darstellung des hochbegabten Verfassers gebührenderweise zu
unterscheiden wissen.

Fribourg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

Moïse, l'homme de l'alliance. (Cahiers Sioniens 1954, nn. 2-4.) — Desclée,
Tournai-Paris 1955. 405 p.

Wie die Cahiers Sioniens seinerzeit ein Sammelwerk veröffentlicht haben
über Abraham als Vater der Gläubigen (1951), so legen sie jetzt eine
ähnliche Veröffentlichung vor über Moses « den Mann des Bundes ». Die
Mitarbeiter stammen offenbar aus den verschiedensten Kreisen, die irgendwo
an Moses und sein Werk interessiert sind, und der Inhalt ist denn auch
ziemlich bunt ausgefallen.

Henri Cazelles eröffnet die Reihe mit einem Beitrag « Moïse devant
l'histoire ». Geschichtlich wird Moses erfaßt als der Befreier des Volkes, als
Religionsbegründer, Gesetzgeber und schließlich als Schriftsteller. Darauf
folgt eine Abhandlung von Albert Gelin, der sich mit der Mosesfigur in den
alttestamentlichen Geschichtsbüchern, bei den Propheten und in den Psalmen
befaßt. Bernard Botte, Géza Vermès und Renée Bloch behandeln die Mosesfigur

bei Philon, Flavius Josephus und in der rabbinischen Literatur. Möses
im Evangelium wird dargestellt von Albert Descamps ; die Mosesauffassung
des hl. Paulus wird erforscht und dargelegt von Paul Démann.

Einige weitere Abhandlungen sind der Mosesfigur in ihrer Bewertung
bei den christlichen Schriftstellern der Väterzeit gewidmet (R. M. Tonneau,
J. Daniélou, A. Luneau ; hierzu gehört eigentlich auch der Artikel von
J. Blanc über das Mosesfest der byzantinischen Kirche, S. 345-353). Jean
Chätillon steuert einiges bei über die Mosesauffassung des christlichen Mittelalters.

« Moses in der synagogalen Liturgie » wird behandelt von Kurt Hruby
und die Mosesikonographie von Jules Leroy. Den Abschluß des Buches
bilden zwei Beiträge von Youakim Moubarac und Louis Gardet über Moses
im Koran und in der islamischen Mystik.

Zehn Mosesbilder verschiedener Herkunft (Doura-Europos, Mosaikbilder

aus Rom, Ravenna und dem Sinaïkloster, Miniaturen aus
mittelalterlichen Handschriften) sind dem Texte beigegeben.

Fribourg. M. A. van den Oudenrijn O. P.



Besprechungen 201

Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel nach Petrus Sabatier
neu gesammelt und herausgegeben von der Erzabtei Beuron, 2. Bd. : Genesis,
hrsg. v. Bonifatius Fischer, Mönch von Beuron. — Herder, Freiburg Br,
1951-54. 33*-576 S.

Die Vetus Latina ist nicht nur ein altehrwürdiges Dokument, das einen
tiefen Einfluß auf die abendländische Theologie und Liturgie ausgeübt hat,
sondern enthält auch sehr wertvolle Übersetzungen der griechischen Bibel,
auf die die Exegeten nicht genügend zurückgreifen, da sie durch die Vulgata
ersetzt wurden, wenn auch nicht immer sehr glücklich. Die Ausgabe von
P. Sabatier aus dem Jahre 1743 ist kaum mehr zugänglich und weitgehend
überholt. Denn trotz ihres kritischen Wertes sind ihr eine beträchtliche
Anzahl von Manuskripten und selbst von seither identifizierten Zitaten
unbekannt. Um so größer ist unsere Dankbarkeit der Erzabtei Beuron gegenüber,

die vor der gewaltigen und schwierigen Aufgabe nicht nur einer
Neuauflage von Sabatier, sondern eines völlig neuen Unternehmens nicht
zurückgewichen ist. Ein erster, 1949 erschienener Faszikel brachte die Liste der
Materialien (Manuskripte und Väterzitate) und der benützten Siglen (die
Numerierung ist neu gegenüber der überkommenen Nomenklatur a, b, d, k,
usw.). Nun erscheinen als Frucht eines bewunderungswürdigen Fleißes
schon vier weitere Faszikel mit dem Text der ganzen Genesis. In der
Einführung beschreibt B. Fischer zunächst die Manuskripte, ihren Ursprung
und ihren jetzigen Standort, die früheren Ausgaben und einschlägigen
Studien. Dann folgt eine gedrängte Darstellung der verschiedenen
Textformen (afrikanische und europäische Gruppe, ihre Beschädigungen und
absichtlichen Überarbeitungen, besonders durch Novatian, Hilarius und
Luzifer). Schließlich werden die konkreten Richtlinien, wonach die Ausgabe
gestaltet worden ist, dargelegt : Jede Seite gibt zunächst den griechischen
Text mit seinen Varianten, die im Lateinischen wiedererscheinen ; darunter
folgt der Text der Vetus Latina (L), dann der Vulgatatext des Hieronymus

(H). — Es ist erstaunlich, daß ein Rezensent in den Vigiliae Christianae

(IV, 1950, S. 249 ff.) den Wunsch äußern konnte, man sollte, um die Ausgabe

nicht zu beschweren, sowohl den griechischen als den Vulgatatext
weglassen. Man könnte dies nur rechtfertigen, wenn das Werk für die Vulgarisation

oder für eilige Professoren bestimmt wäre. Wer aber jemals nur ein
bißchen Textkritik geübt hat, wird die gleichzeitige Darstellung der drei
Texte als eine wunderbare Neuerung zu schätzen wissen, die es überflüssig
macht, drei verschiedene Bände nebeneinander zu legen, und zudem erlaubt,
die Eigentümlichkeiten und Beweggründe der verschiedenen Übersetzungen
unmittelbar zu erfassen. Wir persönlich wünschen unbedingt, die Herausgeber

möchten diese dreifache Parallele beibehalten. — Am Fuße des
Textes ist ein kritischer Apparat angebracht, der die Lesarten der
Manuskripte und die Väterzitate bis Isidor von Sevilla — die wichtigeren sogar
bis zur Karolingerzeit — angibt. Auch hier wurde eine bemerkenswerte
Neuerung eingeführt : die Lesarten werden in chronologischer Reihenfolge
geboten. Am Schluß bringt ein außergewöhnlich reichhaltiger Apparat alle
Zeugnisse in alphabetischer Reihenfolge der Siglen.



202 Besprechungen

Diese Ausführungen könnten im Leser die angstvolle Vorstellung
erwecken, der Gebrauch dieses Werkes sei außerordentlich schwierig.
Tatsächlich jedoch gelingt es einer tadellosen Typographie, die Darstellung
trotz der Fülle des Materials angenehm und leicht lesbar zu machen. Philologen,

Exegeten, Historiker, Theologen und selbst Liturgiker sollten
nunmehr Nutzen ziehen aus diesem « Sabatier redivivus », der ein wissenschaftliches

Ereignis dieses Jahrhunderts bedeutet. Wir betonen nochmals, daß
die Bibelwissenschaftler die Vetus Latina, die Zeugnis gibt von der Kenntnis
und der Interpretation der Heiligen Schrift in den ersten Jahrhunderten
der Kirche, allzuoft vernachlässigt haben. Ihre Kenntnis ist nicht nur für
die Exegese und die Bibeltheologie von Nutzen, sondern auch für die
Textkritik griechischer Manuskripte, ja sogar für die synoptische Frage. Dieses

prächtige Arbeitsinstrument wird den Weg für ein tieferes Verständnis des
Wortes Gottes bereiten.

Fribourg. C. Spicq O. P.

1. George, A. Raymond: Communion with God in the New Testament. —
The Epworth Press, London 1953. xx-274 p.

2. Pierce, C. A.: Conscience in the New Testament. (Studies in Biblical
Theology, n. 15.) — SCM Press, London 1955. 151 p.

3. Fuller, Reginald H.: The Mission and Achievement of Jesus. (Studies
in Biblical Theology, n. 12.) — SCM Press, London 1954. 128 p.

4. Higgins, A. J. B.: The Lord's Supper in the New Testament. (Studies
in Biblical Theology, n. 6.) — SCM Press, London 1952. 96 p.

5. Best, Ernest : One Body in Christ. A Study in the Relationship of the
Church to Christ in the Epistles of the Apostle Paul. — S. P. C. K.,
London 1955. xn-250 p.

6. Fison, J. E.: The Christian Hope. The Presence and the Parousia. —-

Longmans-Green, London 1954. xi-268 p.

1. Les ouvrages sérieux sur la vie chrétienne, la relation intime du croyant
avec Dieu, selon le Nouveau Testament, sont trop rares, pour qu'on ne se

réjouisse pas de l'étude de valeur que nous offre G. Le titre adopté veut
traduire le terme xoiv<ov(a (tantôt participation, I Cor. x, 16 ; tantôt
communion), et suggérer le thème principal du christianisme. Aussi bien, l'auteur
examine-t-il, selon l'ordre chronologique tous les textes relatifs à Jésus,
homme de prière et docteur de la prière ; à la primitive Eglise, saint Paul,
saint Jean, etc. Plus historien qu'exégète, très informé de la littérature du
sujet, G. se soucie surtout de préciser le type d'expérience religieuse du
fondateur de la nouvelle religion et de ses Apôtres. Il conclut que, d'une
façon très homogène, la piété du N. T. est plus juive que grecque, ignorant
l'identification ou l'absorption mystique païenne par la divinité. 11 relève
la jonction — absolument sans exemple — dans la prière de Gethsemani
d'une demande et de l'acceptation de la volonté de Dieu. Saint Paul innove
en introduisant in Christo dans la prière, le Christ-Mysticism. La prière
sacerdotale de Jo. xvii est à la fois très proche de saint Paul et du Pater. Nombre



Besprechungen 203

de notations précieuses pourraient être relevées; d'autres sont déroutantes,
telle que la question ; Jésus était-il un mystique Mais l'ensemble est neuf
et de qualité. On dit que G. est un jeune professeur. Souhaitons qu'il ait la
possibilité de faire fructifier ses dons.

2. Quel dommage que C. A. P. n'ait à peu près rien lu de l'immense
littérature consacrée à la syneidesis néo-testamentaire (cf. la bibliographie,
incomplète, donnée dans Jahresbericht über die Fortschritte der klassischen

Altertumswissenschaft, 1943, pp. 169-170) Sa monographie, si précieuse,
eût été parfaite, en couronnant la recherche sémantique par un jugement
théologiquement éprouvé. C. A. Pierce est avant tout un philologue et,
à ce plan, son étude est la meilleure qui soit. Il prouve définitivement
que saint Paul n'a pas emprunté la notion de conscience au stoïcisme, mais
à la langue populaire contemporaine. Celle-ci considère la syneidesis comme
un élément de la nature humaine insérée dans l'ordre de l'univers ; elle se
réfère toujours à un acte personnel et bien déterminé du passé, réalisé par
le sujet lui-même. Cet acte étant mauvais, la conscience est envisagée comme
une peine, une souffrance, à la manière d'un ulcère dans la chair, ou sous
la métaphore d'un juge ou d'un accusateur. Il est certain que la plupart des

emplois du Nouveau Testament demeurent fidèles à cette conception de
conscience-reproche, en l'insérant dans le contexte spirituel de la révélation
nouvelle, et l'auteur a heureusement souligné sa connexion avec la foi
Nous le féliciterons, de surcroît, de n'avoir pas cru à une influence des auteurs
latins sur l'Apôtre, comme J. Dupont — qu'il ignore — l'avait curieusement
prétendu. Mais nous regretterons qu'il n'ait pas mieux marqué l'originalité
de la conscience, se substituant à la morale légaliste, dans les écrits pauli-
niens, comme nous avons essayé de le montrer dans Revue Biblique 1938

(également ignoré de l'auteur). Est-il sûr que la capacité d'appréciation
morale et de guide de l'action ne puisse jouer un rôle dans l'élaboration
d'une action projetée Particulièrement utile est l'index analytique et
chronologique des sources grecques (pp. 132-147).

3. On sait ledivorce prononcé par R. Bultmann entre le Jésus de l'histoire
et la proclamation par l'Eglise primitive de Jésus, Messie et auteur de la
rédemption. F. s'emploie à montrer l'inanité de cette dissociation entre la
foi et la raison, et comment le kerygma apostolique est issu de la vie et de
l'enseignement même du Maître. Ses analyses portent d'une part sur l'imminence

et les signes de la venue du royaume de Dieu, d'autre part sur les
prophéties de la Passion, selon lesquelles Jésus est pleinement conscient
de réaliser les traits du Serviteur souffrant. Cette mort est l'occasion voulue
par Dieu d'inaugurer son Règne. Il en résulte qu'on ne peut réduire Jésus au
rôle de simple prophète eschatologique annonçant le royaume. Par ailleurs,
si le Maître se consacre beaucoup plus à sa fonction qu'il ne se définit lui-
même, il se présente néanmoins comme Fils de Dieu dans un sens absolument

unique, Serviteur, Fils de l'homme, Christ, Kyrios, Fils de David,
donnant à ses Apôtres tous les éléments d'une christologie. On en peut
conclure que le kérygma de l'Eglise n'est pas une interprétation arbitraire ; il



204 Besprechungen

a son fondement dans l'histoire et dans l'esprit de son premier acteur. Si
la critique de F. est souvent minimisante, elle est extrêmement soigneuse,
et sa réfutation de R. Bultmann décisive.

4. Nous avons eu beaucoup de joie à lire cette étude brève et dense.
Assurément, l'eucharistie dans le N. T. a fait l'objet de maintes recherches de
valeur ces derniers temps, et l'on pourrait craindre soit une redite soit la
proposition d'une interprétation nouvelle. En réalité, H. est averti des

travaux de ses devanciers, reconnaît ce qu il leur doit, sans hésiter pour
autant à dénoncer leurs faiblesses. Il compare minutieusement les différents
récits de l'institution eucharistique, dont Me relate la forme la plus primitive,
Mt. un développement liturgique, et Paul une interprétation personnelle,
mais dépendante de la même tradition orale que Me. La mention de l'alliance
en ces deux derniers serait une très ancienne addition, explicitant la pensée
même du Seigneur, de même que l'ordre : « Faites ceci en mémoire de moi ».

H. considère la dernière Cène comme un repas pascal, Jésus étant l'agneau
pascal immolé. Repas d'adieu en même temps que rendez-vous eschatolo-
gique, anticipation du banquet messianique. En mangeant le pain et en
buvant le sang, les disciples commémorent l'acte sacrificiel de Jésus, mais
l'Eucharistie ne fait que représenter cette mort expiatrice sans avoir
d'efficacité propre. Il ne s'agit que d'une action symbolique. Nos réserves sur ce

point ne viennent pas de préjugés doctrinaux, mais du peu d'attention que
l'auteur donne à l'interprétation catholique. H. l'élimine en deux phrases
(p. 51), sous prétexte qu'un Juif n'aurait pu comprendre : ceci est mon corps,
mon sang, dans un sens littéral, et que le verbe être, non exprimé en araméen,
doit signifier « représenter, tient lieu de ». Cette rapidité de conclusion est
insolite dans un ouvrage si finement pensé et aux analyses minutieuses.

5. Le problème de l'Eglise, corps du Christ est, à notre avis, le plus difficile
du Nouveau Testament. Il a fait l'objet d'une immense littérature qui a
souvent apporté plus de ténèbres que de lumières. Le grand mérite de E. Best
est d'avoir soumis les textes à une minutieuse analyse lexicographique, et
surtout d'avoir essayé de suivre l'évolution de la pensée de saint Paul.
Dans les chapitres i, n, iv, il entreprend une étude très neuve des formules
« dans le Christ, avec le Christ, pour le Christ » ; la première s'emploie pour
désigner : être ou agir dans le Christ, avoir une qualité ou recevoir un don
dans le Christ, former une communauté, coagir dans la création. Dans tous
les cas, la locution exprime premièrement la relation individuelle de chaque
croyant au Christ, et secondairement l'union entre les chrétiens ; èv aurait
une signification locale : le Christ est lieu dans lequel sont les chrétiens et
où ils obtiennent le salut. On ne peut parler d'identification du Christ avec
les croyants ou l'Eglise, mais leur union est organique, à la manière des

époux qui forment un corps, une seule personnalité, ou mieux : il y a « inclusion

» de tous les chrétiens dans le Christ, ils lui sont incorporés. La métaphore
du « corps du Christ » ne peut venir du stoïcisme, du gnosticisme, du rabbi-
nisme ou du mystère eucharistique, car l'Apôtre ne compare jamais l'Eglise
à un corps, mais au corps « du Christ ». C'est celui-ci qui est le centre d'intérêt.



Besprechungen 205

et l'accent est moins sur l'interdépendance des membres que sur leur relation
au Seigneur. Toutefois les Epîtres au Ephésiens et Colossiens — qui ne
seraient pas authentiques — modifient cette ecclésiologie et introduisent
l'idée du Christ, tête et Seigneur, unifiant et soutenant le corps, non seulement

source de sa vie nouvelle, mais cause de son existence. Le plérôme
serait la sphère dans laquelle l'amour du Christ agit et qu'il remplit. Finalement,

la meilleure expression de l'Eglise serait une koinonia avec le Christ
et entre chrétiens. Il est dommage que le chapitre de conclusion soit bien
faible et les perspectives doctrinales trop courtes. Mais le prix de cet ouvrage
réside dans le caractère très neuf de son exégèse et dans cette intelligence
de l'Eglise en fonction du thème paulinien essentiel « être dans, vivre avec
le Christ ». Il mérite de faire date dans les études ecclésiologiques.

6. Les exégètes ne sont pas prêts de s'entendre sur la notion et la place
de l'eschatologie dans le Nouveau Testament. Divergences qui viennent
en partie de l'unification arbitraire des données scripturaires ou de la valeur
prépondérante accordée à tels textes sur tels autres. J. E. Fison, dont
l'exposé est toute nuance, distingue trois data, qui ne sont pas exclusifs
l'un de l'autre : Dans les Actes et Paul, le Jugement s'est accompli sur la
Croix, et le nouvel ordre de choses commence à la résurrection (eschatologie

réalisée) ; selon les Synoptiques et l'Apocalypse, le second avènement
glorieux, compense le premier, humilié et douloureux (eschatologie futuriste)

; enfin saint Jean « sublimise » l'eschatologie en mysticisme : la vie
éternelle est une réalité présente. La vérité est que, dès l'origine, la venue
de Jésus-Christ n'est pas le terme, mais le centre du mouvement d'amour
de Dieu vers le monde. Or ce Dieu aimant est le même hier, aujourd'hui
et demain (Hébr. xm, 8). 11 s'ensuit que la présence actuelle de Jésus,
qui révèle Dieu, implique son retour, c'est-à-dire : sa présence (parousie)
dans l'avenir. C'est l'unité du présent et du futur dans la vie éternelle,
manifestée et offerte en Jésus-Christ, qui est le secret de l'eschatologie
du Nouveau Testament. Seuls ceux qui connaissent actuellement la
présence peuvent espérer la Parousie, la rencontre aimante avec le Dieu vivant.
Cette attente confiante étant la réponse de l'homme à l'amour de Dieu
(I Cor. xm, 13). Finalement, le « Jour » de la discrimination et du
jugement ne fera que révéler la charité des croyants. Assurément, cette
interprétation est neuve, et comporte une bonne part de construction, mais
elle est intelligente et a le grand avantage de montrer comment l'eschatologie

s'insère en chaque moment de la vie chrétienne, Maran atha! L'éternité

se manifeste dans le temps, l'eschatologie s'enracine dans l'expérience
quotidienne. On ne pourra plus négliger cet aspect si lucidement mis en
valeur dans ce beau livre : « Journeys end in lovers meeting » (Shakespeare,
Twelfth Night, II, 3, 44).

Fribourg. C. Spicq O. P.



206 Besprechungen

Dogmatik

Horvâth, Alexander M., O. P. : Studien zum Gottesbegriff. 2. stark
erweiterte Aufl. von : « Der thomistische Gottesbegriff ». (Thomistische
Studien, VI.) — Paulusverlag, Freiburg Schw. 1954. xn-316 S. u. 4 Tafeln.

Der als gründlicher Thomist wohlbekannte Verfasser bietet uns in
diesem Buch fünf zu verschiedenen Zeiten von ihm verfaßte Abhandlungen,
nämlich : 1. Der Thomistische Gottesbegriff, 2. Das objektive Erkenntnislicht,

3. Das Satzband (Copula) und das göttliche Licht, 4. Die Herrlichkeit

und die Verherrlichung Gottes, 5. Die Seinsweise der Relationen und
die relativen Namen Gottes.

Den Hauptteil bildet der Bedeutung und dem Umfang nach « Der
thomistische Gottesbegriff », den H. synthetisch herausarbeitet und dann
analytisch zergliedert, ganz im Anschluß an die Summa Theologiae des

hl. Thomas. Dabei zeigt er, wie aus seinem klaren tieferfaßten Gottesbegriff

heraus für Thomas die bewunderungswürdige Anlage seiner Summa
sich gewissermaßen ganz von selbst ergibt. Nachdem H. das im einzelnen
nachgewiesen hat, stellt er am Schluß den ganzen Aufbau der Summa in
einem großen Schema übersichtlich vor Augen. So wird diese Abhandlung
jedem interessierten Thomasschüler von großem Wert und Nutzen sein.
Doch stellt das Buch an seine Leser hohe, ja höchste Anforderungen und
setzt gründliche Kenntnis der aristotelisch-thomistischen Philosophie voraus,

um dem Verfasser in die Tiefen und Höhen seiner oft gar subtilen
Distinktionen und Zergliederungen folgen zu können. Da mag es wohl manch
einem bei diesem gelehrten Apparat ergehen wie dem jungen David mit
der Waffenrüstung Sauls. Er konnte sich darin nicht frei bewegen und griff
darum lieber wieder zu seinem gewohnten Pfeil und Bogen, mit denen er
sich sicher fühlte und den Goliath überwand. So wird mancher, der nicht
so tief philosophisch ausgerüstet ist, doch von der Summa Sancti Thomae
und auch von diesem Buch seinen Nutzen haben.

Im zweiten Teil, wo vom objektiven Erkenntnislicht die Rede ist,
vermisse ich, zumal im Abschnitt über das Abstraktionslicht, ein Wort über
die Bedeutung des Intellectus agens, der doch bei Aristoteles und Thomas
eine so große Rolle spielt, und ohne dessen Einfluß man auch die objektive
Leuchtkraft des Erkenntnisgegenstandes auf den menschlichen Verstand
kaum genügend verstehen kann und ohne dessen Annahme man notwendig
dem Subjektivismus Kants oder einem der ontologistischen Systeme
verfallen muß. Was mir an dem Buch besonders gefällt, ist die ausgezeichnete
deutsche Übersetzung der scholastischen Fachausdrücke, deren lateinische
Formulierung zudem meist in Klammer beigefügt wird. Damit hat der
Verfasser sowohl den Schülern als auch den Lehrern einen sehr willkommenen
Dienst geleistet.

Beuron (Hohenzollern). H. Seemann O. S. B.



Besprechungen 207

Mitterer, Albert : Dogma und Biologie der heiligen Familie. Nach dem
Weltbild des hl. Thomas von Aquin und dem der Gegenwart. — Herder,
Wien 1952. 224 S.

Das vorliegende Werk Mitterers will weltbildvergleichende
Dogmenforschung bieten, und zwar, soweit es sich um das biologische Weltbild
handelt ; näherhin beschreitet Mitterer ein besonderes Gebiet seiner
weltbildvergleichenden Thomasforschung. Neu aber ist, daß es diesmal nicht wie
in früheren Werken um naturwissenschaftliche, philosophische und ethische,
sondern um dogmatische Vergleichspunkte geht. Er hofft, zeigen « zu können,
daß manche mit Hilfe alter profanwissenschaftlicher Erkenntnisse versuchte
spekulative Erklärung von Dogmen überlebt ist, während diese oder jene
neuere Erklärung bei Heranziehung der heutigen biologischen Erkenntnis zu
gewinnen wäre » (21). Was für die Bibel recht ist, muß für die Überlieferung
und Theologie billig sein. Diese Forderung wird jeder Theologe grundsätzlich
anerkennen und eine Arbeit, die von diesem Geiste getragen ist, willkommen
heißen. Das Bedeutsame an diesem Werke Mitterers ist dies : er macht
konsequent das Ergebnis seiner biologischen und historischen Forschungen
fruchtbar für die theologische Deutung von Offenbarungsinhalten. Er wendet
den von ihm bisher klar herausgearbeiteten Unterschied von « Erzeugungsbiologie

und moderner « Entwicklungsbiologie » auf folgende Fragenkomplexe

an : Erbsündenlose Empfängnis Jesu im Schöße Mariens (31-53),
Menschwerdung Christi, Parthenogenese Christi (53-67), die Mutterschaft
Mariens vor und nach der Geburt (79-133), die übernatürliche Vaterschaft
des hl. Joseph (132-218).

Über die Bewertung der hier berührten naturwissenschaftlichen
Probleme und Lösungen hat H. Doms eingehend berichtet (TR 48 (1952) 200-

212). Seinem abschließenden Urteil über Mitterers Ausführungen bis zum
3. Kap. wird man bei dem heutigen Stande der biologischen Erkenntnisse
zustimmen müssen, nämlich « diese Ausführungen seien im Ganzen unbedingt

durchschlagend », ebenso seiner Forderung : « Es wäre aufs höchste zu
wünschen, daß alle mit der Betätigung der Geschlechtsfunktionen zusammenhängenden

Probleme jetzt unter ausdrücklicher Beachtung der Unterschiede
von Erzeugungs- und Entwicklungsbiologie völlig neu und offen durchdiskutiert

würden. Die große geschichtliche Entwicklung aller einschlägigen
Fragen ist in der katholischen Theologie vom Standpunkte der Erzeugungsbiologie

aus erfolgt, die in letzter Zeit mitunter nur durch äußerlichen Einbau

der Zellenlehre modifiziert war. »

Es müßte freilich dabei genau festgestellt werden, inwieweit die nicht
mehr haltbare Erzeugungsbiologie wirklich die entscheidenden Argumente
lieferte oder ob doch andere davon unabhängige Faktoren von Einfluß waren.
Wäre es z. B. nicht denkbar, daß Gott die Fortpflanzung der Erbsünde an
den männlichen Anteil (oder an den analogen in der natürlichen Patheno-
genese : Aktivierung des Eis) geknüpft hätte Die Möglichkeit kann nicht
bestritten werden. In diesem Falle brauchten dann gar nicht so weit gehende
theologische Folgerungen aus dem veränderten biologischen Weltbilde
gezogen zu werden, wie M. annimmt. Beachtenswert sind die Ausführungen



208 Besprechungen

über die aus der Entwicklungsbiologie folgende vollere Stammutterschaft
(und Treumutterschaft), die in der thomasischen Erzeugungsbiologie sehr
abgeschwächt erscheint. Aber daß Thomas infolgedessen kein Verständnis
der psychologischen Beziehung zwischen Mutter und Kind hätte aufbringen
können, ergibt sich hieraus keineswegs. Hier haben wir ein klassisches
Beispiel mancher Überspannungen in Mitterers anregendem Buch. Daß echte
biologische Mutterschaft im Sinne moderner Wissenschaft an sich ihre
Auswirkung auf « psychologische » Mutterschaft hat, ist zuzugeben. Aber wie oft
ist sie tatsächlich nicht vorhanden und wie innig ist das « psychologische »

Verhältnis zwischen Adoptiveltern und Adoptivkind 1 Bezweifelt werden darf
die Behauptung, Thomas habe aufgrund seiner Erzeugungsbiologie, seines
erzeugungsbiologischen Begriffes der Parthenogenese, der menschlichen Natur
Christi nicht dem Vater, sondern dem Heiligen Geiste zuschreiben müssen,
weil der Geist den Samengeist der menschlichen Natur vertrete (146). Im
Sentenzenkommentar hatte Thomas sich eingehender mit dieser Frage
beschäftigt (3 Sent. d. 4 q. 1 a. 1). Er stellt je eigens die Frage, ob man die
Bewirkung der Menschwerdung nicht doch besser dem Vater oder dem
Sohne zuschreiben solle. Es lassen sich, wie Thomas freimütig anerkennt,
gute Gründe beibringen für die Zuweisung dieses Werkes an den Vater.
Würde die Schrift ihn nicht auf den Heiligen Geist hinweisen, so hätte sich
Thomas auch in der Summa nicht mit solcher Entschiedenheit zur
Zueignung an den Heiligen Geist entschlossen. Diese Feststellung ist von
grundsätzlicher Bedeutung. Es fragt sich nämlich : hat Thomas nachträglich in
seiner Erzeugungsbiologie Angemessenheitsgründe oder Analogien entdeckt
für die schon anerkannte OffenbarungsWahrheit oder hat er von vornherein
von seiner Erzeugungsbiologie aus die Theologie in dieser oder jener Frage
in eine falsche Richtung gewiesen Das im einzelnen darzutun, wird eine
Aufgabe der eingehenden Auseinandersetzung mit M. sein müssen.

Übrigens muß zugegeben werden, daß M. an andern Stellen sich dieses
Problems bewußt ist, wenn er z. B. zur vollen Jungfrauschaft die
Unverletztheit des Hymens, das Fehlen der Geburtswehen nicht für unerläßlich
hält, zugleich aber anerkennt, daß anderwärts feststehen kann, daß in Maria
das Hymen unverletzt blieb und keine Geburtswehen vorhanden waren. Wer
weltbildvergleichende Thomasforschung treibt und damit gewiß wichtige
Erkenntnisse zutage fördert, sollte sich doch auch immer vor Augen halten,
wie Thomas die der Philosophie und der Naturwissenschaft entnommenen
Erkenntnisse bewertet, wenn er sie für die Theologie nutzbar macht (I 32,
1 ad 2).

Fribourg. A. Hoffmann O. P.



Besprechungen 209

Echi e Commenti della Proclamazione del Dommadell'Assunzione. (Studia
Mariana, 8.) — Academia Mariana Internationalis, Roma 1954. ix-287 p.

Der achte Band der Studia Mariana bringt eine Anzahl von Konferenzen,
die anläßlich des ersten und zweiten Jahrestages der Dogmatisierung der
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel im Antonianum gehalten wurden.

Es berichten u. a. Balic über die Kirche Christi im Lichte des neuen
marianischen Dogmas, Parente über die theologische Begründung des Dogmas,

Filograssi über die Assumptio Mariens im Lichte des dogmatischen
Fortschrittes. Jugie und Bea untersuchten das Echo in der orientalischen
Kirche und bei den Protestanten. Vier weitere Autoren kommentieren das
Schreiben Pius XII. : « Sacro vergente anno » vom 7. Juli 1952 anläßlich
des zweiten Jahrestages der Dogmatisierung. Hier wird vor allem das
Verhalten des Papstes der russischen Kirche gegenüber beschrieben. Von beson-
derm Werte ist der zweite Teil des Bandes. Da wird eine vollständige
Bibliographie der marianischen Literatur au§ dem Jahre 1950-51 zur Assumpta-
frage geboten. Die fleißigen Bearbeiter, alle aus dem Franziskanerorden,
haben aus ungefähr 700 Zeitschriften wissenschaftlicher und populärer Art
2515 Veröffentlichungen zusammengestellt, die ein imposantes Bild bieten
von dem literarischen Niederschlag, den das Dogma in dem einen Jahre
seiner Verkündigung gefunden hat. Von ernsten exegetischen,
dogmengeschichtlichen und theologischen Untersuchungen über Hinweise zu seiner
pastoreilen Verwertung bis zu den positiven und negativen Reaktionen in
Ost und West ist alles hier zu finden. Außerdem werden wir unterrichtet
über die Kongresse und andere öffentliche Veranstaltungen, die zu Ehren
der Gottesmutter im Jahre 1950-51 in aller Welt zur Belebung der
Marienfrömmigkeit stattfanden. Der Herausgeber dieses Bandes, P. Balic O. F. M.,
Präsident der « Academia Mariana internationale », glaubt angesichts dieses

tausendfachen Echos den kühnen Satz schreiben zu dürfen : « La
proclamazione del domma dell'Assunta è il più grande avvenimento del nostro
secolo. È una data che annuncia quel 'mondo nuovo' tanto auspicato e

predicate dagli apostoli della cost detta Crociata Mariana. »

Fribourg. A. Hoffmann O. P.

Coathalem, Hervé, S. J. : Le Parallélisme entre la Sainte Vierge et l'église
dans la tradition latine jusqu'à la fin du XIIe siècle. (Analecta Gregoriana,
vol. LXXIV.) — Universitas Gregoriana, Romae 1954. vni-136 p.

Diese Untersuchung, 1939 bei der Päpstlichen Universität Gregoriana
als Dissertation eingereicht und von ihr mit summa cum laude bewertet,
wird — da der Verfasser selbst bald nach seiner Promotion als Professor
der Theologie nach Schanghai versetzt wurde — nun (mit einigen in der
Zwischenzeit möglich gewordenen Verbesserungen hinsichtlich der Autorschaft

mancher Traditions-Zeugnisse) von einer Gruppe ungenannter
Herausgeber unter J. Filograssi den Fachgenossen zur Verfügung gestellt. Es
handelt sich in der Tat um eine ausgezeichnete Arbeit, von der man nur
bedauern kann, daß sie 15 Jahre auf ihre Veröffentlichung warten mußte.

14



210 Besprechungen

Sie wäre der inzwischen allenthalben angelaufenen mariologischen Forschung
sehr nützlich gewesen. So sind mittlerweile mehrere Untersuchungen über
das gleiche Thema angestellt worden, von denen nur die Arbeit von H.
Holstein S. J. über die vornizänische Zeit (Bulletin de la Société Française
d'Etudes Mariales, 9. Jahrgang, 1951, Paris (1952) 11-25) sich ihrer in einem
maschinenschriftlichen Exemplar bedienen konnte (vgl. Holstein a. a. O.
12), und die hervorragende Arbeit über den Zeitraum von Beda bis Albert
den Großen von H. Barré C. S. Sp. (a. a. O. 59-143) mit ihrem Apparat
von 565, oft selbst wieder umfangreichen Noten, schon durch die
Heranziehung auch ungedruckten Materials aus französischen Archiven und aus
den Bibliotheken Basel, Kloster Neuburg, München sowie der Vatikana ihr
gegenüber im Vorteil ist. Andererseits — und das gibt ihr eine bis heute
von niemand eingeholte Besonderheit und Unentbehrlichkeit — hat die
Arbeit von Coathalem den Vorteil, daß sie den (in der französischen
Arbeitsgemeinschaft von verschiedenen Autoren nach Perioden abschnittweise
behandelten) Zeitraum als Ganzes ins'Auge faßt. Das setzt sie in den Stand,
die Entwicklungsphasen dieser ganzen Zeitspanne allesamt gleichmäßig in
den Blick zu bekommen. Hierin liegt ihr besonderer Wert.

Was das erste Jahrtausend über die Beziehung zwischen Maria und der
Kirche dachte, ist eng verknüpft mit der Vorstellung Eva — Maria und
Eva — Kirche. Da nun macht C. in gutem Durchblick sichtbar — was auch
einzelne besonnene Vertreter des Korredemptrixgedankens gegenüber
unkritischen Beweisversuchen und neuerdings Y. Congar bemerkt haben —, daß
bis über Beda hinaus für das Denken der Kirchenväter und -schriftsteiler in
der Eva-Maria-Parallele das Moment der bräutlichen Verbindung Evas zu
Adam im Sinne einer cooperatio nicht thematisch war (16, 21-22, 22-23). Wo
der Brautcharakter der beiden Frauen ausgewertet wird, erscheint Maria
nicht Christus, sondern Joseph zugeordnet (38, 39, 43, 45, 46, 50). Das Motiv
bräutlicher Kooperation (consortium sponsale Christi) spielt indes schon früh
eine wesentliche Rolle — und zwar verknüpft mit dem Motiv der Mutterschaft

hinsichtlich der wiedergeborenen Menschheit — in einer zweiten,
anderen Erfüllung des Eva-Types : in der Kirche (20-23), die unter dem Kreuze
Christi nicht zwar mitwirkt, wohl aber aus der Seite des neuen Adam
entsteht (17-20), um in der Zuwendung der Gnaden des Kreuzes (23-24) Mutter
der Glieder Christi (aller Lebendigen) (43-51) zu werden. Eva findet mithin
für die Vorstellung dieser ersten Periode ihre Erfüllung in zwei Frauen,
deren Rollen sich in der Fülle der Zeit nicht decken, sondern sich folgen
und ablösen : in Maria, die durch ihren gläubigen Gehorsam die jungfräuliche

Mutter Jesu wird, und in der Kirche, die als Gattin des neuen Adam
die übernatürlich jungfräuliche Mutter der mystischen Glieder Jesu wird
(18-20, 43-44). Ähnlich sind sich diese beiden Frauen also in der jungfräulichen

Mutterschaft ; in ihrem Brautstand sind sie bei aller formalen
Ähnlichkeit materiell eher unähnlich durch den verschiedenen Beziehungspunkt
der Brautschaft : die Kirche ist Braut Christi oder des hierarchischen Priester-
tums, Maria ist Braut Josephs oder allenfalls Braut Gottes oder des Heiligen
Geistes (45). Maria ist also im Denken dieser ersten Zeit weder direkt Mutter
der Gläubigen (44), noch Braut Christi (45).



Besprechungen 211

Alles eben das aber beginnt die Zeit nach Beda Maria zu sehen, wobei
sich zunächst Ambrosius Autpertus, Paschasius Radbertus und Fulbert von
Chartres besonders auszeichnen. Maria ist nicht mehr nur in ihren geschichtlichen

nun vergangenen Taten Typ und Vorläuferin der Kirche, sondern
wird in steigendem Maße als jetzt noch wirksame, jenseitige Ursache, als
die eigentliche, ideale Verwirklichung der Aufgabe der Kirche erkannt, und
der Blick hierauf ist in steigender Entwicklung begriffen (57-58). Bei Anselm
findet diese Überzeugung nicht nur den vollsten und kräftigsten, auf die
Folgezeit sehr einwirkenden Ausdruck ; sie schafft sich auch, über die
bisherigen Arten der Darstellung (Homilie, Sermo, Kommentar, Abhandlung,
Brief) hinaus, in Gebeten und Betrachtungen eine neue literarische Form
(75). Im Maße, in dem die Rolle Mariens gegenüber die Kirche eine jetzt noch
wirksame und für uns unumgängliche Heilsursächlichkeit ist, tritt der bloße

Vergleich Mariens mit der Kirche zugunsten eines vermittelnden Mutterverhältnisses

zurück. Die Kirche erscheint nicht mehr als die — wir dürfen
erläuternd hinzufügen — platonisch verklärte überindividuelle Gestalt,
sondern als die Vielheit der konkreten Einzelnen, die den Vergleich mit Maria
an Wert und Wirkmacht nicht aushalten können : « Exclude Mariam ab
Ecclesia, quid erit Ecclesia nisi miseria » (7 884 ; Guibert de Nogent, f 1124).

Im Unterschied zu früheren Kommentaren macht Rupert von Deutz den
Anfang damit, das Hohe Lied zuerst als Ganzes auf Maria, dann erst auf
die Kirche (Seele) zu beziehen (82-83, 1169e), wie er auch als erster Lateiner
Johannes 19, 25-27 auf die allgemeine Mutterschaft Mariens deutet (82-83).

Ohne daß alle Autoren gleich deutlich wären und ohne daß einfache
Wiederholungen der früher üblichen Parallelisierung Evas mit Maria und
der Kirche nun mit einem Schlag aufhörten (81), erscheint Maria entweder
in ihrer jetzigen Tätigkeit im Himmel oder bereits in ihrer geschichtlichen
Wirksamkeit auf Erden als die Braut Christi : sie ist die einzigartige
Verwirklichung — wie aller Eigenschaften der Kirche einschließlich ihrer Er-
löstheit (125) — so auch ihrer Christusbrautschaft und der geistlichen Mutterschaft

hinsichtlich aller Gläubigen (104 ; Philipp v. Harvengt, f 1183 ;

PL 203, 260). Sie hat — wenn man nicht einen objektiven Vorgang, wohl
aber den Wandel der Vorstellung im Denken der Theologen meint — die
Prädikate der Kirche restlos an sich gezogen und auf sich vereinigt. Die
Gleichung Eva - Kirche lautet nun Eva - Maria, wobei Maria jetzt die
Stammutter (Eva) in beiden Phasen der Erlösung (der objektiven und der
subjektiven) rekapituliert (97-98, 104, 105-106, 108-109, 123, 125) ; der Titel
« adjutorium simile » des neuen Adam gilt nun (neben der Kirche) auch von
ihr (109 ; Hermann v. Tournay, f 1147 ; PL 180, 36-37).

Der Verfasser hat mit all dem die Entwicklung des Gedankens getroffen.
Dürfte indes nicht, was das Alter des Titels sponsa Christi im lateinischen
Westen angeht, eine Nuancierung nötig sein Es ist wahr, daß er mit
deutlichem Inhalt und mit einer sichtlichen Orientierung an der Gestalt Evas
erst später auftritt : vorhanden ist er aber schon bei Petrus Chrysologus
(f ca. 450). Seine bekannte Erläuterung zu Missus est angelus ad virginem
desponsatam (Sermo 140 : De Annuntiatione B. Mariae Virginis ; PL 52,
576A) lautet : « Pervolat ad sponsam festinus interpres, ut a Dei sponsa



212 Besprechungen

humanae desponsationis arceat et suspendat affectum, neque auferat a

Joseph virginem, sed reddat Christo, cui est in utero pignorata cum fieret.
Christus ergo suam sponsam recipit, non praeripit alienam. » Daß Petrus
Chrysologus hier « anscheinend von der Kirche » spricht (H. Barrée a. a. O.
12 982), dünkt uns der Kritik zu viel. Der Kirchenvater will eingestandenermaßen

vom « Ort, der Zeit und der Person » (PL 52, 575C) der im Evangelischen

Bericht erzählten Begebenheit sprechen ; von der Kirche ist im Kontext

nicht die Rede. Daß ihm anderswo (PL 52, 592-593) die von C. zitierte
Parallele Maria -Joseph : Kirche - Christus vorschwebt, bleibt davon unberührt

; aber hier leugnet er geradezu, daß Maria wirklich (als Braut) Joseph
gehörte. Auch wundert es, weshalb der Verfasser die Zueignung des Eva-
Namens mater omnium viventium an Maria durch Petrus Chrysologus (PL 52,
478-479) zweimal (3512, 5064) mit vollem Text zitiert und noch ein drittes
Mal (4440) wenigstens erwähnt, während er das andere Vorkommen der
gleichen Zueignung (PL 52, 576B) nicht auswertet — obwohl er es kennt (vgl.
Appendix 29) ; denn hier wird, im Unterschied von der erstgenannten Stelle,
nicht auf die Kirche (als Erfüllung eines in Maria bloß typisch verwirklichten
Zuges) weiter verwiesen, sondern Maria erscheint — freilich nur durch ihre
Gottesmutterschaft — selbst als eigentliche Erfüllung der Eva. Weil Petrus
Chrysologus auf die Folgezeit eingewirkt hat und ihre Formulierung manchmal

vorwegnimmt, wie im Falle des Paschasius Radbertus, der sich in seinem
Matthäus-Kommentar (PL 120, 103D - 104C) nicht nur gedanklich, sondern
auch wörtlich von Petrus Chrysologus (PL 52, 592C - 593D) abhängig zeigt,
ist dieser Umstand nicht gleichgültig. Das von einem der Herausgeber in
der Berichtigungstabelle (3) als unauffindbar gemeldete Zitat aus Petrus
Chrysologus dürfte eine eigene verdichtende lateinische Kurzformulierung
des Verfassers sein, die versehentlich Apostrophe erhielt. Die an der gleichen
Stelle (322), und überdies noch drei weitere Male (3 9 31, 4 5 46, 55) vom
Verfasser angegebene Seitenzahl eines Chrysologus-Zitates PL 52, 692-693 ist
offensichtlich ein Manuskriptfehler und in 592-593 zu verbessern.

Es war ein guter Gedanke, am Ende des Werkes eine chronologisch
geordnete Tafel aller benutzten Autoren und am Ende der ersten zwei

Kapitel eine in der Reihenfolge der Migne-Bände geordnete Übersicht der
jeweils in der Abhandlung zitierten und verwendeten Stellen der einzelnen
Väter (und Schriftsteller) zu bieten. Schade, daß eine gleiche Übersicht für
die beiden letzten Kapitel fehlt.

Der Widmung A notre Mère du ciel, la Bienheureuse Vierge Marie, et

a celle de la terre, la Sainte Eglise Hiérarchique (gleichviel ob sie vom Verfasser
oder von den Herausgebern stammt) scheint uns ein theologisch ungeklärter
Gedanke zugrunde zu liegen. Sie vergleicht die Rolle Mariens mit der Rolle
der hierarchischen Kirche, die — unseres Erachtens — mit einander
verglichen gerade nicht gleichgeartet, sondern entgegengesetzt geartet sind : die
hierarchische Kirche vertritt den bis zur Parusie abwesenden Bräutigam
der Kirche ; sie ist in ihren sakramentalen Funktionen eher väterlich als
mütterlich (weshalb denn auch nur der Mann subjectum capax ordinis ist).

Die Arbeit enthält im übrigen, eingeschlossen in den Rahmen des
angegebenen Titel-Themas, eine in dieser Anzeige nicht ausschöpfbare Fülle



Besprechungen 213

mariologiegeschichtlich interessanter Beobachtungen. Charakteristisch für
die geschilderte Entwicklung ist, daß für Theologie und Frömmigkeit etwa
seit der Karolingerzeit entgegen der ersten frühen Zeit zwischen der Begründung

des Heiles (Fiat) und der Auswirkung des Heiles am Einzelnen, auch
was Maria angeht, ein nicht unterbrochener, durchgehender Zusammenhang
besteht : nicht bloß im Sinne der Fernwirkung ihrer einmal im freien Fiat
gesetzten Tat, sondern von förmlicher Tätigkeit zugunsten der ganzen
Menschheit, einer Tätigkeit, die — ohne daß nähere Einzelheiten
befriedigend geklärt, ja auch nur als Frage ins Auge gefaßt worden wären — als
allgemein, immer wirksam und für uns notwendig angesehen wird (124-125).
Damit wird auch die Verehrung Mariens unsererseits etwas Notwendiges :

Maria est manubrium per quod velut ferrum inseparabiliter ei junctum tenemus
Christum Qui non habet hoc manubrium non habebit hoc ferrum ; semel
enim ista conjuncta sunt, et sempter connexa manebunt (9218 : Petrus Cellen-
sis ; PL 202, 849). Darum : Periculosum est ad punctum ab illa discedere
(11071 : Adam de Perseigne PL 211, 754).

Es verdient noch hervorgehoben zu werden, daß die Arbeit zwei
entgegengesetzte Fehler vermeidet. Sie macht einerseits nicht den geringsten
Versuch, die objektiven logischen Möglichkeiten einer Formulierung schon
für den subjektiv bewußten Besitz derer auszugeben, die sie anfänglich
prägten (22, 2339, 32-33, 42-43, 46). Sie hütet sich andererseits, die reicheren
Gedanken der späteren Zeit als fremde, subjektive, nicht ursprüngliche
Zutaten abzuwerten ; wie denn in der Tat schon die frühesten Versuche, die
Gestalt Mariens und der Kirche in sich und im Vergleich miteinander zu
bestimmen, Regungen und Ergebnisse der gleichen geistigen Kraft sind : der
vom Heiligen Geist erleuchteten theologischen Vernunft. Es ist dabei gar
nicht nötig, die späteren Gedanken als logische Ergebnisse bloß auf die von
den Vätern formulierte Parallele zurückzuführen, wie es C. gelegentlich nahelegt

(23, 123). Es ist viel wahrscheinlicher, daß es der Blick auf die Sache
selbst war, auf den inneren Zusammenhang der Fleilsgeschehnisse, der, wie

zu der ersten Formulierung der Väter, so zu den späteren Erkenntnissen
der mittelalterlichen Theologen führte.

Vallendar, Schönstatt. H. M. Köster S. A. C.

Das Opfer der Kirche. Exegetische, dogmatische und pastoraltheolo-
gische Studien zum Verständnis der Messe, dargeboten von R. Erni,
A. Gügler, H. Haag u. a. (Luzerner Theologische Studien, herausgegeben
von der theologischen Fakultät Luzern, Band 1.) — Rexverlag, Luzern
1954. 316 S.

Titel und Untertitel umreißen und begrenzen den Inhalt des ersten
Bandes der Luzerner theolog. Studien. Den Eingang bildet, im Anschluß
an Ex. 12, 1-14, die kritisch-exegetische Abhandlung von Dr. Herbert Haag
über Ursprung und Sinn der alttestamentlichen Paschafeier (im Text Pesach-
feier genannt), worauf die Darlegung über die eucharist. Rede (Joh. 6, 27-58)
von Dr. Eugen Ruckstuhl folgt. Man würde nun erwarten, daß auch die
andere Glaubensquelle, die Tradition und Väterlehre, zu Worte käme, um



214 Besprechungen

für eine eigentlich theologisch-dogmatische Untersuchung über das heilige
Opfer die nötige Grundlage zu schaffen. Aber sowohl die patristische als
auch die streng dogmatische Darlegung über das heilige Opfer selbst fehlen.
Denn die sich an die biblischen Darlegungen anschließende dogmatische
Abhandlung befaßt sich mit der mehr praktischen Frage der Concelebration.
Und ich muß gestehen, daß die theologische Begründung der Concelebration
nicht überzeugt. Das soll keine negative Kritik sein, sondern eher anregen,
diesem Problem weiter und tiefer nachzugehen. Ziel und Zweck der
Concelebration, wie jeder Teilnahme am heiligen Opfer, ist das « Hineingezogenwerden

der Menschen in die Mächtigkeit des Opfers Christi » (S. 113), damit
die Opfernden im Opfer Christi Gott verherrlichen. Die formelle Verherrlichung

Gottes durch die Menschen wird aber in ihrer Größe allgemein
bestimmt durch den Grad der Devotio, von der auch das Maß der empfangenen

Opferfrüchte abhängt. « Diese Devotio wird daher eine weitgehende
Bedeutung für die Bestimmung der Norm und Form der Teilnahme am
eucharistischen Opfer haben» (S. 113). Diese Gedanken sind überzeugend.
Nun aber ist Devotio etwas Persönliches und wird von mannigfachen
personalen und sachlichen Faktoren bestimmt (S. 113 f.).

Gibt es aber ein allgemein gültiges Mittel, um ein Höchstmaß der
Devotio zu erreichen Sicher ist der aktiven Teilnahme am heiligen Opfer
immer der Vorzug zu geben. Ist nun auch die Concelebratio ein solch
allgemein gültiges Mittel Werden durch die Privatmesse die devotio, das
Hineingezogenwerden in das Opfer Christi und die Aufnahmefähigkeit für
die Opferfrüchte für viele nicht ebenso gefördert, zumal das eucharistische
Opfer, wie Pius XII. sagt, immer und überall und zwar notwendig und
kraft seines Wesens einen öffentlichen und sozialen Charakter hat (Mediator
Dei 95). Weiter heißt es in derselben Enzyklika : « Geist, Charakter und
Anlage der Menschen sind so verschieden und mannigfaltig, daß nicht alle
in gleicher Weise beeindruckt und geleitet werden können durch gemeinsam
verrichtete Gebete» (107). Die Argumentation von Dr. Euni stützt sich
also zu sehr auf subjektive Grundlagen und kann deshalb nicht zu allgemein

gültigen Schlüssen führen. Theologisch-spekulativ läßt sich m. E. die
Concelebratio sacramentalis kaum begründen oder fordern, wohl aber als

möglich erweisen, denn die « ehrende Opferhingabe Christi an den Vater
erfährt durch die einzelne sakramentale Feier keine Verstärkung oder
Vervielfältigung » (S. 113), also auch nicht durch die Concelebration, so könnte
man beifügen. Wohl aber könnten, das muß man zugeben, das Einbezogen-
werden in das Opfer Christi und die Verherrlichung Gottes durch die
Concelebration, ex parte operantis ministri, unter gewissen Umständen
vermehrt werden. Allgemein gültige Normen aber hiefür gibt es keine. Vielleicht
könnte Licht in diese Frage gebracht werden, wenn man den Gründen
nachginge, auf welche sich die Kirche stützt, um die Concelebration
abzulehnen. Wahrscheinlich liegen hiefür auch nur praktische Gründe vor,
gegen welche man dann jene praktischen Gründe abwägen könnte, die heute
unter gewissen Umständen die Concelebration wünschenswert erscheinen
lassen. Die praktischen Gründe, die auf S. 105 aufgeführt werden, sind
wirklich nicht zu unterschätzen. Der Schreiber denkt dabei auch an seine



Besprechungen 215

Eindrücke, die er im marianischen Jahr von Lourdes, besonders aus einer
Seitenkapelle, mitnahm.

Der Sammelband hätte an Geschlossenheit und Tiefe viel gewonnen,
wenn man von den prägnanten und soliden Ausführungen Dr. Röösli's
« Das Opfer eine Naturforderung », ausgegangen wäre und sie zunächst
einmal in einer, m. E. in einem Werk mit diesem Titel unerläßlichen
Darlegung über das Opfer Christi am Kreuze, auf dieses selbst angewandt hätte.
Dann wäre auch das heilige Meßopfer in einer eigenen Darlegung als « reprae-
sentatio sacrificii Crucis » wirklich als das eine Opfer der Kirche erschienen
und schließlich wäre klar ersichtlich geworden, worauf es wesentlich bei
der Teilnahme der Gläubigen am Opfer Christi ankommt, nämlich nicht
sosehr auf die äußere Teilnahme, als auf das sacrificium internum, auf die
persönliche Opfergesinnung und Hingabe. Diese ist Ziel der liturgischen
Erziehung. « Das Opfer ist zuerst und hauptsächlich ein inneres, worin der
Mensch sich selber Gott hingibt» (S. 140). In seiner formalsten und
tragenden Wesensstruktur ist das Opfer ein inneres und das äußere (also auch
die aktive Teilnahme am Meßopfer) kann seinen Opfercharakter nur vom
inneren her erhalten (S. 142). Diese Grundsätze gelten für das Opfer Christi
am Kreuz, für das Meßopfer und für unsere Teilnahme am Opfer Christi.
Durch das sacrificium internum machte Christus das erlittene maleficium
zum sacrificium. Nur durch diesen einmaligen, ewig fortdauernden inneren
Akt der Hingabe an Gott ist die repraesentatio sacrificii Crucis auf unseren
Altären wesenhaft ein Opfer und das gleiche wie das Kreuzesopfer. Und
wenn die Gläubigen wirklich mitopfern sollen, dann setzt die äußerlich zum
Ausdruck gebrachte aktive Form des Mitopferns ebenfalls das sacrificium
internum als formales Element voraus. « Der äußere Opferritus muß nämlich

seiner Natur nach den inneren Kult zum Ausdruck bringen » (Mediator
Dei 92). Denn auch die in Form und Gestalt aktivste Teilnahme am heiligen
Opfer ist inhaltslos, wenn nicht als Seele und Form die innere Opferhingabe
hinzukommt.

Die Erziehung zu dieser inneren Opfergesinnung, sowohl bei der heiligen
Messe als auch im Leben, hätte im ausgezeichneten Artikel von Dr. A. Gügler
besonders in der Zielsetzung (S. 221) stärker betont werden müssen, am
besten im Anschluß an Mediator Dei 97-103. Den Hemmnissen, die unsere
Jugend von der Kirche fernhalten — mit realistischem Blick auf S. 222 f.
aufgezählt — wäre wohl darum als Wurzel aller anderen Hemmnisse der
Mangel an Opfergesinnung und Opfergeist beizufügen ; denn ohne sie wird
der Mensch nie das Beglückende und Erlösende des Mitopferns bei der
heiligen Messe erleben. (Vgl. hierüber : Mediator Dei, bes. 80 und 97.)
Erfreulich ist, daß Dr. Gügler, nicht wie es leider oft geschieht, das
Lateinische als Kultsprache in Bausch und Bogen verwirft. Zu S. 175 des Werkes
könnte man auch die Worte eines anderen Cardinais anführen : « Wer weiß,
vielleicht ergreift der lateinische Gesang die Gläubigen, die ihn nicht
verstehen, mehr als der Gesang in der Landessprache. Vielleicht wirkt das
Latein wie die Musik, die das Unterbewußtsein ergreift und die Seele besser
als alle Worte erleuchtet. Man löst allzu leichtfertig verwickelte und
komplexe Probleme » (Card. Saliège).



216 Besprechungen

Das Bemühen, die Gläubigen in das « Mysterium Christi » hineinzuführen,

wird schließlich, das kommt in diesem Band immer wieder zum
Ausdruck, Form und Gestalt des christlichen Kultes, des Betens und
Opferns, selbst den Kirchen- und Altarbau mitbestimmen müssen (vgl.
S. 178 f.). Es sei nun erlaubt, in diesem Zusammenhang — das Mysterium
den Menschen und diese dem Mysterium nahezubringen — noch einen
grundsätzlichen Gedanken zu äußern. Bei diesem Ringen um neue Formen steigt
einem hie und da die Befürchtung auf, als verberge sich darin ein rationalistischer

Kern ; man will alles sehen, hören und beobachten. Kommt hiebei
nicht gelegentlich das Mysterium selber in Gefahr Die Mutter Kirche als
Hüterin der heiligen Mysterien weiß schon, warum sie ihre Geheimnisse
bisweilen verbirgt und sie nicht einfach ausbreitet (vgl. Ikonostase). Die
Kirche hält hier auf Erden mehr vom Glauben als vom Schauen. Könnte
man im heutigen Bemühen um das Mysterium des heiligen Opfers nicht
ein Analogon erkennen zu den Vorgängen im 12. und 13. Jahrhundert, da
die Gläubigen das Verlangen hatten, die eucharistischen Gestalten zu
schauen, womit erst die Aufbewahrung, die Aussetzung und der Anbetungskult

der heiligen Eucharistie begannen Ob die Folgen dieser Vorgänge, die
bis auf uns kamen, in allem glücklich waren, bleibe dahingestellt. Auf jeden
Fall kann uns dieser Vorgang mahnen, im heutigen Bemühen, nun auch
das Mysterium des heiligen Opfers, nicht bloß die reale Gegenwart Christi,
wieder ins Volk hineinzutragen, alles auch vom Theologischen und vom
Mysterium her zu sehen, nicht nur vom Praktischen und Liturgischen her.
Wir dürfen nicht um eines kurzfristigen Erfolges willen das Heiligste zu
sehr preisgeben. Damit das liturgische Bemühen nicht zu einem aktivistischen
Leerlauf werde, muß vor allem eine Glaubensvertiefung und eine Erziehung
zur Innerlichkeit erstrebt werden.

Sicher wird der erste Band der « Luzerner theologischen Studien », wie
auch diese Besprechung erkennen läßt, Priestern und Seelsorgern, für die
er vor allem geschrieben ist, wertvolle Anregungen und sichere Grundlagen
für liturgische und theologische Diskussionen bieten. Ein Buch, das dies

erreicht, ist ein gutes Buch.

Mariastein. T. Kreider O. S. B.

Pascher, Josef : Eucharistia. Gestalt und Vollzug. 2. Aufl. — Wewel,
Freiburg ; Aschendorff, Münster 1953. 392 S.

Endlich wieder ein Buch über die heilige Messe, das wissenschaftlich
und praktisch weiter führt. Wenn in Jungmanns « Missarum solemnia » die
historische Forschung zu einem gewissen Abschluß gelangt ist, so beginnt
mit diesem Werke Pascher die konstruktive wissenschaftliche Arbeit mit
der Erforschung der Sinngestalt der Messe, um aus der richtigen Erkenntnis
der Gestalt auch die richtige Gestaltung, den « Vollzug » der liturgischen
Feier abzuleiten. Nicht nur die « Rubrica » soll maßgebend sein, sondern
auch und vor allem die « Nigrica », d. h. der eigentliche Text, die objektive
Gestalt, soll für den subjektiven Vollzug die entscheidende Regel sein. Die



Besprechungen 217

Erkenntnisse, zu denen P. dabei führt, sind nicht nur für den Liturgiker
interessant, sondern ebenso sehr für den Priester und Seelsorger. Nur auf
diesem Wege kommen wir aus dem Widerstreit der persönlichen Meinungen
über die Gestaltung der Meßfeier heraus. Bemerkenswert, wie die verschiedenen

subjektiven Wünsche in einer so vollzogenen Meßfeier zu ihrem Recht
kommen : Stille und gesprochenes Wort, persönliches und gemeinsames
Gebet, Chor- und Volksgesang, Laien- und Priestergebet. Überhaupt
erschließt sich aus Paschers Sinndeutung ein erstaunlicher Formenreichtum
der inneren Gestalt der Messe, der die praktische Gestaltung und damit
auch die Frömmigkeit der Gläubigen so sehr beleben könnte. Die
Schlußfolgerungen decken sich im Wesentlichen mit den mehr aus der Praxis
herausgewachsenen Richtlinien der deutschen Bischöfe aus dem Jahre 1942.

Von theologischer Bedeutung sind vor allem die « Durchblicke » des

2. Teiles über Gemeinschaft und Einzelmensch, die verschiedenen Formen
des Kultes, die Sprache und die Tischgemeinschaft. Der Mahlbegriff und
das Mitopfern der Gläubigen wurden hier gegenüber der 1. Auflage wesentlich

geklärt. Die These, das liturgische sakramentale Zeichen für das
Mitopfern der Gläubigen sei « die Tischgemeinschaft in ihrer hierarchischen
Struktur, in der genau die Verbundenheit mit dem Priester in ihrer Zu-
und Unterordnung zum Ausdruck kommt », hat bereits zu wissenschaftlicher
Diskussion Anlaß gegeben. Es scheint jedoch, daß sich dieser Gedanke sehr

gut verbinden läßt mit der von Abt Bernhard Durst in « Das Wesen der
Eucharistiefeier und des christlichen Priestertums » (Studia Anselmiana, 32,
Neresheim 1953) vertretenen Auffassung, das Mitopfern werde sichtbar
durch die « im Auftrag der Gläubigen vorgenommene Doppelkonsekration »,

wobei er den Auftrag bereits erfüllt sieht in der Anwesenheit der Gläubigen.
Doch hat Pascher das Formale, Strukturelle der Meßgestalt besser
herausgearbeitet, wie denn gerade das Aufzeigen der hierarchischen Struktur und
des Mahlcharakters der Messe die Stärke dieses Buches ist. Über den
Mahlcharakter vergleiche die zustimmenden Ausführungen von J. A. Jungmann
in ZKT 1949, Heft IV.

Näfels. J- Baur.

Moraltheologie

Reding, Marcel : Philosophische Grundlegung der katholischen
Moraltheologie. (Handbuch der Moraltheologie, Band I.) —• Hueber, München
1953. xvi-210 S.

In einer vorhergehenden Besprechung in dieser Zeitschrift [2 (1955) 242-
243] hatten wir bereits auf das neue Handbuch der Moraltheologie aufmerksam

gemacht, das Marcel Reding im Verein mit mehreren Mitarbeitern
herausgibt. Es handelt sich bei dem hier zu besprechenden Buche um den ersten
Band dieses neuen Handbuches. Die Arbeit umfaßt nach einem einleitenden
Kapitel, das sich mit den Fragen nach Ort, Gegenstand, Methode, Gewißheit,

Einteilung usf. der Moral abgibt, zwei Teile : der erste Teil gibt eine
logische Geschichte des Begriffs der Sittlichkeit. Er behandelt das Wesen



218 Besprechungen

des Sittlichen und dessen Ausstrahlungen in der Wirklichkeit. Der zweite
Teil zeigt die Eigenständigkeit des Sittlichen gegenüber den psychologischen,
sozialen, religiösen und erkenntnistheoretischen Kategorien, sowie die Grenzen

eines rein natürlich humanen Ethos.
Vielleicht wäre es angebracht gewesen, im Einleitungskapitel auch die

Frage nach der Notwendigkeit einer philosophischen Grundlegung der
Moraltheologie aufzuwerfen. Wohl kommt im vorletzten Abschnitt des letzten
Kapitels (S. 204-207) das Verhältnis von natürlicher und übernatürlicher
Sittlichkeit, von Moralphilosophie und Moraltheologie zur Sprache. Doch ist
dies schon ein etwas anderes Problem. Da wir aber gerade dabei sind, möchten
wir folgendes dazu bemerken. S. 207 schreibt der Verf. : « Es ist auffällig,
daß es heute genug katholische Theologen gibt, die die Moraltheologie auf
die Offenbarung und Tradition einschränken möchten. Ethische Arbeit ist
nach ihrem Dafürhalten keine moraltheologische Arbeit, weil sie nicht aus
der Bibel oder der Tradition, sondern bloß aus der Vernunft schöpft. Diese
Auffassung ist offenbar von der evangelischen Theologie beeinflußt ». Wir
glauben nicht, daß es auch nur einen einzigen katholischen Moraltheologen
gibt, der die Moraltheologie auf die Offenbarung und die Tradition
einschränken möchte. Alle wissen und geben zu, daß auch die ratio eine theologische

Quelle ist ; doch wird sie bekanntlich von M. Cano erst an achter
Stelle aufgezählt. In diesem Sinne muß den Moraltheologen der
voraufgegangenen Generation vorgeworfen werden, daß die ratio ihnen zur fast
ausschließlichen Fundgrube geworden war, während sie Bibel und Tradition
in ganz ungebührlicher Weise unter den Tisch fallen gelassen haben. Diese

Verirrung möchten die vom Verf. gemaßregelten katholischen Theologen
berichtigen, ohne dabei im geringsten von der evangelischen Theologie her
beeinflußt sein zu müssen.

In demselben Zusammenhange schreibt R. : « Daraus ergibt sich, daß
die Moraltheologie sich nie von der Ethik lösen kann. Die Ethik gehört zur
Moraltheologie als ein Teil derselben. Man kann Ethik ohne Moraltheologie,
aber nicht Moraltheologie ohne Ethik betreiben. Das erhellt sowohl aus der
Begriffsbestimmung als auch aus der Geschichte der Moraltheologien. Der
ganze erste Band der Moraltheologie des hl. Thomas befaßt sich beinahe nur
mit ethischen Problemen, wenn man die Lehre von den drei theologischen
Tugenden und der Gnade ausnimmt. Dieser Band ist dafür nicht weniger
Theologie, denn zur Moraltheologie gehört ethische Prinzipienlehre. Genau
das gleiche ist von unseren heutigen Lehrbüchern der Moraltheologie zu

sagen » (S. 206). Natürlich muß die Moraltheologie die Ethik in sich
aufnehmen ; doch darf dabei, besonders für den Lehrbetrieb, nicht vergessen
werden, daß zur Zeit des hl. Thomas die Philosophie und die Theologie per
modum unius gelehrt wurden, und dies gilt nicht nur für das Gebiet der
Moral, sondern auch für die anderen philosophisch-theologischen Probleme.
Nachdem aber ein neuerer Lehrbetrieb sogar für die Ausbildung der Kleriker
Philosophie und Theologie sauber voneinander geschieden hat, ist es sinnlos,

daß der Professor für Moraltheologie alles wiederholt, was der
Professor für Moralphilosophie bereits doziert hat, wie es tatsächlich geschieht.
Sind nicht sogar einige Verfasser von Handbüchern der Philosophie so weit



Besprechungen 219

gegangen, daß sie die Ethik einfach gestrichen haben, mit der lächerlichen
Begründung, die Studenten müßten ja sowieso später noch Moraltheologie
studieren (cf. F.-X. Maquart, Elementa Philosophiae, T. I, p. 37) ; ohne zu
bedenken, daß sie dann auch die Theodizee hätten streichen sollen, da ja
dieselben Studenten später einmal den theologischen Traktat de Deo Uno
studieren müssen.

Von einem Autor, der die umfassende Materie einer ethischen Prinzipienlehre

auf 216 kleinen Seiten bewältigen will, darf man natürlich nicht
verlangen, daß er über jedes Einzelproblem tiefschürfende Untersuchungen
anstellt. R. dürfte man vielleicht vorwerfen, daß sein Exposé manchmal so
kurz und unvollständig ist, daß es geradezu irreführend wirkt. Ich greife
als Beispiel heraus, was er S. 7-8 über den Gewißheitsgrad der Moral sagt.
Wer diesen Passus liest, bekommt unfehlbar den Eindruck, daß die in der
Ethik aufgestellten und bewiesenen Wahrheiten, wie z. B. der Satz : Es ist
nicht erlaubt, einen Unschuldigen direkt zu töten, nur « moralisch » gewiß
seien, eine Ungeheuerlichkeit, die R. doch wohl nicht behaupten wollte.
Dieses heikle Problem des Gewißheitsgrades der Moralwissenschaft hätte
entweder viel gründlicher oder gar nicht behandelt werden sollen. Auch über
andere Probleme ist der Verf. nur so hinweggehuscht.

Daraus, daß « der Übergang zu einem Unwert im eigentlichen Sinne
Erleiden genannt wird », folgert R. S. 27, daß die Leidenschaften dem sittlich

Guten und Bösen nicht mehr gleichermaßen offenstehen, sondern ihnen
eine ausgesprochene Tendenz zum Schlechten eigne. Hier liegt eine
Verwechslung vor zwischen einer Realdefinition und einer Wortdefinition.

Um nicht den Eindruck zu erwecken, daß wir nur das Negative an der
Arbeit Redings gesehen haben, heben wir zum Schlüsse noch die verdienstvolle

Anstrengung hervor, die der Verf. gemacht hat, um das Gedankengut
der scholastischen Philosophie in einer der Existenzial- und Wertphilosophie
verwandten Sprache auszudrücken. Obschon diese Bemühung der Klarheit
nicht immer förderlich ist, ist sie doch fast unerläßlich, besonders in einem

Werke, das auch nichtklerikale Kreise zu erfassen wünscht.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O. S. B.

Lottin, Odon, O. S. B. : Morale fondamentale. (Bibliothèque de théologie,
série II, vol. 1.) — Desclée, Tournai (Belg.) 1954. vii-546 p.

Seit fast einem halben Jahrhundert arbeitet Dom Odon Lottin
unermüdlich im Dienste der wissenschaftlichen Theologie, und im besonderen
im Dienste der Moraltheologie des hl. Thomas von Aquin. Von Anfang an
war es seine Absicht, einen umfassenden historischen Kommentar zum
moraltheologischen Teil der Summa zu geben. Er war sich klar bewußt, daß man
ohne genaue Kenntnis des historischen Milieus weder die Größe noch die

Originalität von Thomas richtig einzuschätzen und zu bewerten vermag.
Dieser Überzeugung gab er schon Ausdruck in seinem bedeutenden Aufsatz :

Pour un commentaire historique de la morale de saint Thomas d'A quin, der
1939 in Recherches de Théologie ancienne et médiévale erschienen ist. (Vgl.
Lottin : Psychologie et Morale aux XIIe et XIIIe siècles, t. III/2, S. 580 ff.)



220 Besprechungen

Ein Beweis seiner fast unerschöpflichen Arbeitskraft ist das große
sechsbändige Sammelwerk über Psychologie und Moral im 12. und 13. Jahrhundert,
in welchem ein riesiges Material von meistens bisher noch ungedruckten
Handschriften der theologisch interessierten Öffentlichkeit zur Verfügung
gestellt wird.

Dom Lottin beschäftigte sich im Lauf der Jahre nicht ausschließlich
historisch oder positiv, sondern auch spekulativ mit den verschiedenen
Grundproblemen der Morallehre der Scholastiker, d. h. mit den
psychologischen und allgemein moralischen Grundlagen der christlichen Sittenlehre.
Nach diesen Vorarbeiten war es zu erwarten, daß er auch einmal eine
historisch-spekulative Synthese schaffen würde. Das hat er tatsächlich getan
in seinem zweibändigen vor einigen Jahren (1947) erschienenen Werk :

Principes de Morale. Der vorliegende Band ist nun nichts anderes als die
erweiterte und vollständig umgestaltete Neuausgabe des genannten Werkes.
Nach einer höchst interessanten Einleitungsstudie über das Wesen und die
Eigenmethode der Moralwissenschaft behandelt der Verfasser ausführlich
die folgenden, schwierigen Zentralprobleme : die Psychologie des menschlichen

Handelns (S. 45-72) ; Imputabilität und Moralität (S. 73-103, 229-295) ;

die Normen der Sittlichkeit (S. 105-228) ; Gewissen und Gewissensbildung
(S. 142-150, 297-339). Am Schluß des Werkes werden die Grundbegriffe der
Tugend (wobei speziell das Verhältnis zwischen erworbener und eingegossener

Tugend auseinandergesetzt wird), der Gaben des Heiligen Geistes, der
Sünde und des Lasters genau erklärt.

Seiner historischen Methode folgend versucht der Verfasser zunächst
die eigentliche Lehre von Thomas — die germana mens S. Thomae —
aufzuzeigen, erst dann wird die Frage nach der objektiven Wahrheit gestellt.
Die Antwort auf die beiden Fragen fällt meistens zusammen, was aber nicht
ohne weiteres vorausgesetzt werden kann oder darf Eine solche Methode
ist nur zu begrüßen, und der spekulative Theologe, besonders auch der
thomistische Moraltheologe, kann sich mit ihr nur einverstanden erklären.

Ich erlaube mir aber, auch ein paar kritische Überlegungen
vorzubringen. Erstens ist man erstaunt, daß in einem Werk, das sowohl historisch
als auch spekulativ von den Grundproblemen der Moraltheologie handelt,
kein eigentliches Kapitel, ja kaum ein Wort über das Endziel des Menschen
zu finden ist. Das Endziel ist doch das erste Prinzip der ganzen
Sittenordnung. Diese Lücke in einer sonst wohl befriedigenden Synthese ist kein
Zufall, denn der Verfasser versetzt den ganzen Traktat über die
Glückseligkeit bewußt in die Dogmatik (S. 13) Man behauptet, dieser Traktat
hätte für das menschliche Handeln kein besonderes Interesse. Meines Erachtens

aber wird man ohne ein tiefes Verständnis der Lehre von Thomas über
das Endziel des übernatürlichen Lebens vergebens nach Lösungen für die
weiter sich stellenden Sittlichkeitsprobleme suchen. Es genügt überhaupt
nicht, einfach zu sagen, Gott sei das Endziel des Menschen und sein höchstes
Gut. Alles muß auf Ihn hingeordnet werden. Was auf Ihn ausgerichtet wird,
muß für moralisch gut erklärt werden, was von Ihm abwendet, moralisch
schlecht. Aber was bedeutet das eigentlich Das Endziel des Menschen,
sein höchstes Gut, die volle Entfaltung seiner menschlichen Natur besteht,



Besprechungen 221

metaphysisch gesehen, in einem « esse perfectum », oder in einem « esse com-
pletum in bonitate », wie Thomas die Sache so genau ausdrückt (vgl. IY Sent,
dist. 49, q. 1, a. 2, qla. 5 ; De Verit. q. 22, a. 7). Dieses « esse perfectum »

des Menschen, dieses « esse completum in bonitate », zu dem der Mensch in
all seinen Handlungen heranwachsen muß, wird von Thomas im Traktat
über die Glückseligkeit ausführlich untersucht. Die genaue Bestimmung der
höchsten, dem Menschen von Gott zubestimmten Vollkommenheit (nicht
nur in der moralischen, sondern auch und zuerst in der metaphysischen
Ordnung) ist von allergrößter Wichtigkeit und von höchstem Interesse für
die wissenschaftliche Darstellung der Sittenlehre. Aus den genauen
Ausführungen von Thomas geht hervor, daß das höchste Gut des Menschen,
— um die Sache vollständig, objektiv-subjektiv, auszudrücken — in der
Visio Dei und im Deus visus besteht. Das ganze moralische Leben heißt,
gerade weil es Leben ist, organisches Wachstum, organisches Sich-Entfalten.
Das Ziel dieses Sich-Entfaltens ist nichts anderes als die Visio Dei, die
höchste, nur mit der besonderen Hilfe der Gnade mögliche Tätigkeit, —
letztlich Gott selber. Das muß zu allererst in jeder wissenschaftlichen Sittenlehre

erklärt und verstanden werden. Erst dann kann von den verschiedenen
Mitteln zu diesem hochgesetzten Ziel, d. h. von den menschlichen
Handlungen, und vom Gesetz Gottes, der die Menschennatur erschaffen und ihr
ein ihre eigenen Kräfte übersteigendes Ziel gesetzt hat, die Rede sein.

Aus einem zweifachen Grund lehnt der Verfasser sodann die Lehre von
Thomas (nicht nur die thomistische Lehre) über die eingegossenen Tugenden
ab (S. 18-19 und 403 ff.). Als ersten Grund gibt er an, diese Doktrin sei

ganz und gar zeitbedingt. Thomas habe sich hier der augustinistischen
Strömung (vertreten von Hugo v. S. Viktor u. aa.) angeschlossen und in diesem
Punkte die sonst verteidigten aristotelischen Tugeridprinzipien aufgegeben.
Der zweite Grund besteht darin, daß nach L. die eingegossenen Tugenden
im strengen Sinn überhaupt nicht notwendig sind, da die Supernaturali-
sierung der erworbenen Tugenden durch Glaube und Liebe vollauf genügt.
Mit Recht schreibt Lottin, das kirchliche Lehramt habe sich zu dieser Frage
gar nicht geäußert, es habe lediglich bestimmt, daß mit der heiligmachenden
Gnade die drei theologischen Tugenden verliehen werden. Ob auch zugleich
moralische, von den erworbenen spezifisch verschiedene Tugenden
eingegossen werden, ist der Diskussion der Theologen überlassen. Wenn also
L. die Meinung von Thomas ablehnt, so hat er dazu das volle Recht. Doch
sei gegen die Begründung dieser Ablehnung kurz folgendes bemerkt. Erstens,
gerade weil Thomas aristotelisch dachte, vertrat er die absolute Notwendigkeit

der eingegossenen moralischen Tugenden. Er berief sich dafür auf das
Prinzip der aristotelischen Philosophie : « Der Akt, der aus einem Vermögen
hervorgeht, insofern dieses von einem anderen Vermögen bewegt wird, kann
nur vollkommen sein, wenn beide Vermögen auf die Tätigkeit (d. h. auf
diese bestimmte Tätigkeit) in entsprechender Weise ausgerichtet sind »

(I-II, 56, 4). Nach der Auffassung von Thomas sind also die eingegossenen
moralischen Tugenden im Verhältnis zur Entfaltung des übernatürlichen
Lebens der Gnade und der theologischen Tugenden ebenso notwendig wie
die erworbenen moralischen Tugenden in Bezug auf die Entfaltung des



222 Besprechungen

Lebens nach der rechten Vernunft. Zweitens muß, um ein großes
Mißverständnis zu meiden, gesagt werden, daß die christliche Liebe (und
damit schließe ich natürlich auch den lebendigen Glauben ein) die erworbenen

moralischen Tugenden überhaupt nicht informieren kann. Durch
ihren Einfluß (aktuell oder virtuell) auf das ganze christliche Leben werden
nicht die Tugenden, die vielleicht bereits vorhanden sind, sondern die
Vermögen selber unmittelbar umgewandelt und emporgehoben. Das hat bereits
Thomas ausdrücklich gesagt : « Non potest esse quod aliquis habitus exsistens
in aliqua potentia animae habeat rationem virtutis loquendo de virtutibus
meritoriis, de quibus hie loquimur, nisi secundum hoc quod in ilia potentia
participator aliquid de perfectione voluntatis quam Caritas perficit» (III Sent,
dist. 27, q. 2, a. 4, qla. 3). Dieser Gedanke ist implizit (gerade weil so
selbstverständlich) auch in I-II, 51, 4 ad 3 und Q. disp. de Virtutibus in communi,
a. 10 ad 19 zu finden. Es gibt also keine «so-genannten eingegossenen
Tugenden» (vgl. S. 19), die nichts anderes wären als supernaturalisierte
erworbene Fertigkeiten. Das wäre ein contradictio in adiecto.

Trotz dieser Meinungsverschiedenheiten mit dem verehrten Verfasser,
sei doch eindeutig betont, daß die vorliegende historisch-spekulative
Moralsynthese ein unentbehrliches Hilfsmittel für alle bedeutet, deren Aufgabe
es ist, die Sittenlehre in wissenschaftlicher Weise zu dozieren. Denn die
Probleme werden klar und objektiv aufgezeigt, und überdies regt die Lektüre

des Werkes dazu an, sich mit den eigentlichen Schwierigkeiten persönlich

auseinanderzusetzen.

Fribourg. C. Williams O. P.

Mystik

Mystische Theologie. (Jahrbuch für mystische Theologie, hrsg. v.
F. Wessely, A. Combes, K. Hörmann, 1. Jahrgang, 1955. — Verlag Herold,
Wien 1955. 296 S.

Über der modernen Literatur zur katholischen Mystik steht irgendwie
ein Unstern. Man betrachte doch nur einmal, was über Mystik und
verwandte Gebiete veröffentlicht wird : zu einem sehr großen Teil wird alles
nur noch vom Standpunkt der experimentellen Psychologie, der Psychiatrie
und der Psychoanalyse aus betrachtet. Neuestens ist uns sogar eine «

Phänomenologie der Mystik », im Sinne Husserl's, geschenkt worden. Gewiß hat
auch diese mehr psychologische Behandlung der Mystik und der Mystiker
ihre Bedeutung, aber doch nur eine subsidiäre. Man frägt sich wirklich oft
beängstigt : Wenn wir so weiter fahren, wo bleibt dann noch die mystische
Theologie und, bis zu einem gewissen Grade, die exakte historische
Erforschung der Mystik Darum empfand ich wirklich eine gewisse Erleichterung,

als mir das Jahrbuch für mystische Theologie in die Hand gespielt
wurde, in welchem wirklich der Ton auf Theologie liegt. Wir beglückwünschen
die drei Herausgeber zu ihrer glücklichen Idee und wünschen nur, daß sie
der bisherigen Linie auch in der Folgezeit die Treue halten.

Der erste Band des Jahrbuches macht einen sehr gediegenen Eindruck.



Besprechungen 223

Er wird eröffnet mit einem Artikel (Wiedergabe zweier in Wien gehaltener
Vorträge) von A. Combes, Die hl. Theresia von Lisieux und ihre Mission
(9-58). Zwar läßt uns der als Spezialist bekannte Verfasser der Einleitung
lange « in der Vorhalle stehen », die eine oder andere Ansicht ist allzu schematisch

vorgetragen, aber es finden sich hier ganz ausgezeichnete Bemerkungen
über die hl. Theresia und die Interpretation ihrer Lehre. — Die größte
Abhandlung steuert K. Hörmann, Das Ziel des Menschen (59-114), bei. Er
vertritt im allgemeinen die thomistische Ansicht, freilich ohne sich ihr in
allen Dingen anzuschließen. Zu bedauern ist, daß ihm trotz seiner
ausgebreiteten Literaturkenntnis zwei wichtige Arbeiten unbekannt geblieben
sind, die seine Darlegungen vom theologischen bzw. theologiegeschichtlichen
Standpunkt aus hätten ergänzen können : J. M. Ramirez O. P., De hominis
beatitudine (3 Bände. Madrid 1942-47), das grundlegende spekulative Werk
über die Frage, und N. Wicki, Die Lehre von der himmlischen Seligkeit
in der mittelalterlichen Scholastik von Petrus Lombardus bis Thomas von
Aquin. Freiburg (Schweiz) 1954. — Eine eindringliche Vergleichung der
Lehre der führenden Mystiker der Karmeliterschule bietet F. Wessely,
Das Ziel des Lebens nach Johannes vom Kreuz und Theresia von Avila
(115-177). — Bemerkenswert ist auch der Beitrag von H. Waach, Johannes
vom Kreuz und Franz von Sales, Versuch einer Studie über strittige Punkte
ihrer Lehre (179-234), der den Nachweis erbringt, daß beide Heilige im
Wesentlichen die gleichen Ansichten vertreten, obwohl sie von verschiedenen
Ausgangspunkten her argumentieren. — Über eine völlig unbekannte
Mystikerin berichtet A. Coreth, Die Mystik der Klarissin Giovanna Maria
della Croce, 1603-1673 (235-296). — Alle Arbeiten sind durch reiche Quellen-
und Literaturnachweise ergänzt, wobei zu bedauern ist, daß diese sich immer
am Schluß der Artikel und nicht am Fuße der Seiten befinden. Das erschwert
die Arbeit desjenigen, der nicht bloß den Text, sondern auch die Anmerkungen

lesen möchte.
Nach diesem schönen Anfang hoffen wir auf eine glückliche Fortsetzung

des Unternehmens.

Luzern. D. Planzer O. P.

Von Balthasar, Hans Urs : Das betrachtende Gebet. (Adoratio, Buchreihe

für das betrachtende Gebet, I.) Johannes Verlag, Einsiedeln 1955.
275 S.

Dieses herrliche Buch ist in allem ungewöhnlich : im Inhalt, der eigentlich

alles umspannt, was der betrachtende Geist erfassen kann ; aber auch
in der sprachlichen Fassung mit ihrem stets neu überraschenden Reichtum
an Bildern und Vergleichen, mit ihrem wahrhaft bezaubernden Wohlklang.

Unseres Erachtens ist es bis jetzt noch keinem Schriftsteller im selben
Maß gelungen, das « Beten im Kämmerlein » in den hohen Dom der welt-
und völkerumspannenden Mater Ecclesia hineinzustellen, die Mystik aus
dem nicht ungefährlichen Strombett platonisierender Geist-Verflüchtigung
in das Mysterium der Inkarnation hinüberzuleiten. Balthasar sieht ganz
richtig auch das Gebet des Einzelchristen als eine ekklesiologische Funktion,



224 Besprechungen

eingebettet in die Fülle des Corpus Christi mysticum, getragen von den
Grundgeheimnissen der Menschwerdung und Verklärung des Herrn,
hineingenommen in die Not und Sehnsucht der pilgernden Kirche auf Erden.
So schlägt der Verfasser allenthalben eine Brücke zwischen objektiver und
subjektiver Frömmigkeit. Er findet die vollendete Synthese bei Maria, die
horchend und gehorchend dem Worte dient und als einsame gottgeweihte
Jungfrau Mutter aller Gläubigen wird — im Bannkreis der allerheiligsten
Dreieinigkeit. «

In einer Zeit, da weltliche und kirchliche Betriebsamkeit die letzten
Inseln der Stille zu verschlingen droht, kommt diesem Buch mit seiner
starken Betonung der Kontemplation geradezu apostolische Bedeutung und
Sendung zu. Sicher werden sich nicht zuletzt Mitglieder monastischer Orden,
die ihr Mönchtum ernst nehmen, begeistert und beglückt zu ihm bekennen.

Mariastein. V. Stebler O. S. B.

Theologie der Früh- und Hochscholastik

Wicki, Nikolaus : Die Lehre von der himmlischen Seligkeit in der
mittelalterlichen Scholastik von Petrus Lombardus bis Thomas von Aquin. (Studia
Friburgensia, NF. 9.) — Universitätsverlag, Freiburg (Schw.) 1954. xvi-334 S.

Gegenstand dieser These ist die wesentliche und akzidentelle subjektive
Seligkeit. Eine Gesamtdarstellung dieses Themas fehlte bis anhin. Die Lehre
des hl. Thomas wurde nicht mehr einbezogen ; mit ihr wird ein zweiter Band
beginnen, in dem der Autor die Untersuchung bis zur Constitutio «

Benedictas Deus » Benedikts XII. (1336) fortzusetzen plant.
Ein erster, 50 Seiten umfassender literargeschichtlicher Teil macht uns

mit den Quellen bekannt. Er zeugt nicht nur von ausgedehnter Kenntnis
der bisherigen Forschungsresultate, sondern vermag diese in einigen Punkten
noch zu bereichern.

Der zweite, problemgeschichtliche Teil behandelt sämtliche den Gegenstand

betreffenden Fragen. Es sind deren so viele, daß der Autor sich
entschließen mußte, die Entwicklung jeder einzelnen in einem besondern
Längsschnitt zu bearbeiten. Die umfassende Heranziehung der Quellen
bürgt durchgehend für die Zuverlässigkeit der Darstellung. Die
unveröffentlichten Texte aus über 50 Werken bzw. Einzelquästionen konnten aus
materiellen Gründen nicht in extenso beigegeben werden, dürften aber
hinreichend in den Anmerkungen erschlossen worden sein.

Das erste Kapitel erörtert Terminologie, Wesensbestimmung und Subjekt

der Seligkeit (57-94). Schon um die Mitte des 12. Jahrhunderts wird
sachlich zwischen subjektiver und objektiver Seligkeit unterschieden. Der
begriffliche Ausdruck dafür wird, abgesehen von einem vereinzelten Ansatz
bei Mag. Udo, erst unter dem Einfluß der vollen Aristotelesrezeption
geschaffen. Sie führt dazu, die Seligkeit nicht mehr « eudaimonistisch » als
Gottesgenuß, sondern als perfectio aufzufassen und drängt dazu, deren
Wesen kategorial zu bestimmen. In der augustinischen Tradition wurde die



Besprechungen 225

subjektive Seligkeit als ein Akt erblickt ; die Anwendung der aristotelischen
Habitus-Lehre auf die Realitäten der Gnade und Tugenden zu Beginn des
13. Jahrhunderts legte aber nahe, auch bei der Seligkeit zwischen Akt und
habituellem Prinzip zu unterscheiden. Die habituellen Prinzipien werden
unter dem Einfluß der Mystik dotes genannt. Hauptbeteiligt an dieser

Erarbeitung sind die jüngere Franziskanerschule und Albert d. Gr. Parallel
damit verläuft die Bestimmung des Subjektes der Seligkeit.

Unter den Akten, welche die wesentliche subjektive Seligkeit
ausmachen, hat die visio am meisten Fragen aufgeworfen. Darüber orientiert
das 2. Kap. (95-174). Die Natur der visio wird in der lombardischen Zeit
im Abschluß an 1. Kor. 13, 12 mit der Unmittelbarkeit charakterisiert.
Gegen Ende des 12. Jahrhunderts bedient man sich der augustinischen
Dreiteilung der visiones, um die Schau der Seligen als visio intellectualis
von der des Glaubens (aenigmatica) und derjenigen der Mystiker (mediastina)
abzuheben. Die Theologie der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts erarbeitet
mehr positiv die psychologische Struktur der visio beata. Die durch Scotus
Eriugena vermittelten Einflüsse griechischer Lehren, welche die Schau als
Theophanie auffassen und so die unmittelbare Gegenwart Gottes im Geiste
der Seligen bestreiten, finden schon die Gegnerschaft der spätem Porretaner.
Um 1215-1240 verschaffen sie sich neuerdings Gehör, was schließlich zur
Verurteilung von 1241 führt. Albert d. Gr. war es vorbehalten, die
Theophanie genial zu einer subjektiven Ausstattung des Verstandes, zum lumen
gloriae umzudeuten. Abschließend bringt dieses Kapitel einen Überblick
über die im Anschluß an die Paulus- und Moses-Vision viel debattierte Frage
nach der Möglichkeit einer Schau Gottes im Erden leben.

Nach einem weitern Kapitel über die seligen Akte des Willens (175-194)
bietet der Verf. eine Vorgeschichte des Problems des constitutivum formale
beatitudinis (195-201). Das 5. Kap. (202-207) gibt nicht nur sehr wertvolle
geschichtliche Aufschlüsse über Entstehung und Voraussetzungen der Dotes-

Lehre, sondern stellt auch inhaltlich einen sehr interessanten Fall für die
Eingliederung eines Themas der Brautmystik in die wissenschaftliche Theologie

dar. Der Wert dieser Darlegungen erhellt übrigens aus der schon
eingangs erwähnten Bedeutung der dotes als habituelle Prinzipien der Seligkeit.

Uber die zwischen den Individuen herrschende Ungleichheit der Seligkeit,

die unter den Proprietäten der formalen Glückseligkeit das
Hauptaugenmerk der damaligen Theologie beanspruchte, handelt das 6. Kap.
(256-279). Die klassischen Schriftstellen über die Vielzahl der Wohnungen
und den verschiedenen Glanz der Sterne werden leicht mit der Verschiedenheit

des Verdienstes und letztlich der Caritas erklärt. Besondere
Auseinandersetzungen verursacht eine Sentenz Prospers, die allen Seligen eine
gleiche Freude zuerkennt.

Die drei letzten Kapitel sind der akzidentellen Seligkeit gewidmet.
Das 7. Kap. hat die Frage nach dem Wegfall bzw. Fortbestand der Tugenden
und Gaben sowie des natürlichen Wissens zum Gegenstand (256-279). Das
8. Kap. dreht sich um die Vermehrung der Seligkeit durch die Auferstehung
des Leibes und den Eintritt der himmlischen Seligkeit (280-297). Das 9. Kap.
gilt der Lehre von den aureolae (298-318). — Ein Namen-, Sach- und Handln



226 Besprechungen

Schriften register lassen eine gelegentlich gewünschte Auskunft leicht
auffinden.

Die knappe Inhaltsangabe mag immerhin bezeugen, daß der Autor ein
enormes Material zu bewältigen hatte. Die Monographie stellt einen
zuverlässigen historischen Kommentar zu den Traktaten de beatitudine und
teilweise zu de novissimis dar, den man bald durch den 2. Band ergänzt sehen
möchte.

Luzern. P. Künzle O. P.

Robert de Melun : Oeuvres III : Sententie. 2 vol. Texte inédit. Edité
par Raymond M. Martin O. P. et R. M. Gallet O. P. (Spicilegium sacrum
Lovaniense, fasc. 21 et 25.) — (Spicilegium sacrum Lovaniense, Louvain
1947-1952, xxi-347, 425 p.

Im ersten Band der Sentenzen Roberts stellte P. Martin, der sich
jahrzehntelang um die Erforschung des Scholastikers von Melun und um die
Herausgabe seiner Werke verdient machte, eine großangelegte Einleitung
in Aussicht. Der Tod hat ihm verwehrt, diesen Plan auszuführen. Die
vorläufige Einleitung würdigt kurz dieses Werk nach der formalen Seite. Die
Stoffanordnung läßt die wünschenswerte Klarheit vermissen. Gewisse
Lehrstücke erhalten nicht den geeigneten Platz oder werden, jedesmal unter
verschiedenem Gesichtspunkt, mehrmals an anderen Stellen wieder
aufgegriffen, obschon sie in umfassender Behandlung an einem und demselben
Ort hätten untergebracht werden können. Doch wirkt sich hierin nur die
Kehrseite eines großen Vorzugs Roberts, seiner Vollständigkeit aus. Auch
orientiert Robert bisweilen eingehender als irgend ein Zeitgenosse über die
Positionen der Gegner und vermittelt so dem Problemgeschichtier wertvolle
Aufschlüsse. In methodischer Hinsicht stellen seine Sentenzen eine wundervoll

abgewogene Verbindung zwischen positiver und spekulativer Theologie
dar. Ihr Verfasser verfügt über eine gründliche Schrift- und Väterkenntnis.
Bei aller Anerkennung des Primates der Autorität in der Theologie begnügt
er sich nie mit einer bloßen Sammlung von Sentenzen, sondern ergründet
selbständig ihren Sinn und Zusammenhang und denkt die Probleme weiter.
Robert läßt sich in keine der damaligen Schulen einordnen, und sein Werk,
das zu ausführlich war, um ein Schulbuch abzugeben, führte auch nicht
zur Bildung einer Schule.

Fügen wir hinzu, daß der Magister von Melun sehr polemisch, ja
geradezu ausfällig werden kann, so besonders, wenn neue Ansichten
vertreten werden, die sich in Widerspruch zu Augustinus oder auch nur
vermeintlichem Lehrgut des Kirchenvaters stellen. In diesem Zusammenhang
soll besonders festgehalten werden, daß Robert anläßlich der Polemik gegen
die bereits erstarkende Richtung, die unter dem Einfluß der aristotelischen
Kategorien die Identität zwischen der Seele und ihren Vermögen ablehnt,
Augustinus als oberste Autorität auch auf philosophischem Gebiet feiert :

« qui omnium doctrinarum artium liberalium perceptione perfecte in-
structus fuit » (III 2, 364). Spricht diese Tatsache nicht für die Existenz
eines Augustinismus auch auf philosophischem Gebiet schon vor 1160



Besprechungen 227

Selbstverständlich handelt es sich nicht darum, den Augustinismus des
13. Jahrhunderts um ein saeculum vorzuverlegen Doch will scheinen, die
gemachte Feststellung mahne zur Vorsicht gegenüber der von F. Van Steen-
berghen vertretenen Auffassung, von einem philosophischen Augustinismus
könne erst in der Zeit nach Bonaventura die Rede sein. Auch ist durchaus
denkbar, daß eine genauere Untersuchung noch weitere solche Fakten
herausstellen wird.

Der 1. Band bringt die für die Kulturgeschichte und Methodenlehre
hochbedeutsame Vorrede. Anschließend folgen die Kapitelüberschriften des

gesamten Werkes. Für diesen hervorragenden Dienst werden dem Herausgeber

vor allem jene hohes Lob spenden, die sich mit problemgeschichtlichen
Arbeiten befassen, bieten doch so viele Studien über scholastische Werke
zwar eine Fülle literarhistorischer Détails, versäumen es aber, der von Ehrle
und Grabmann erhobenen Forderung nach einer Inhaltsangabe
nachzukommen. Der Text entfällt auf Pars I-II des ersten Hauptteiles von Buch I.
Einleitenden Fragen über die Heilige Schrift folgt der Traktat über das
Sechstagewerk. Die Abhandlung über die Erstursache, die nicht nur den
Willen, sondern auch die Attribute der Macht und Weisheit in sich schließt,
führt zum Trinitätstraktat über, der sich über die im 2. Band veröffentlichten

Partes III-VI erstreckt und so dem Traktat De Deo uno vorausgeht.
Die Edition basiert auf Cod. London, Brit. Mus., Royal Library 8 G. IX.

Danebst stellt sie hauptsächlich auf Cod. 191 der Stadtbibliothek von Brügge
ab. Sie entspricht den höchsten Erwartungen. Staunen erweckt die seltene
Kenntnis der zeitgenössischen Literatur, die es dem Herausgeber ermöglicht,
anonym erwähnte Autoritäten und Gegner, ja selbst stillschweigend
benützte Vorlagen zu identifizieren. Als unbedeutender Nachtrag hiezu sei
vermerkt, daß der als unauffindbar gemeldete Ternar « mens, sapientia,
gaudium » (III 2, 108, Anm. zu Z. 9-12) bei Hugo von St. Victor, De sacram.
I 3, 27 (PL 176, 229) entwickelt worden ist. Jedem Band sind nicht nur ein
Verzeichnis der zitierten Hss und Hilfswerke, ein Sach- und Namenregister
und schließlich ein Fundstellenregister der Zitate angefügt, sondern diese

letztern werden auch noch alphabetisch nach Initia zusammengestellt.
Allein das erste Buch nimmt 204 Folien ein, wovon diesen beiden

Bänden Fol. l-47va entsprechen. Auch wenn es zutreffen sollte, daß P. Martin
den Text beider Bücher kollationiert hat, harrt dennoch seinem Nachfolger
eine große Aufgabe, zu der wir ihm Glück wünschen.

Luzern. P. Künzle O. P.

Summa de sacramentis « Totus Homo », edidit Humbertus Betti O. F. M.
(Spicilegium Pontif. Athenaei Antoniani, 7.) — Pontif. Athen. Antonianum ;

Romae 1955. lxxxiii-199 p.

Diese anonyme, bisher fast gänzlich unbekannte Summe aus dem 12. Jh.
handelt über die Sakramente der Taufe, Eucharistie, Buße und Ehe. Bis
jetzt sind neun (französische) Mss. bekannt, die mehr oder weniger
vollständig und zudem in ungleicher Anordnung den Text dieses Werkes
überliefern. Drei Mss. schreiben die Summe je einem verschiedenen Autor zu,



228 Besprechungen

doch sind alle diese Angaben pseudepigraphisch (xliii-liv). Das Werk selber
muß ebenfalls nur geringe Beachtung gefunden haben, kann doch der
Herausgeber einen nachhaltigen Einfluß lediglich auf den unbedeutenden Petrus
v. Roissy feststellen (lv-lxvii). Auch die moderne Forschung nahm bis
heute so gut wie keine Notiz von ihr, und so wird ihr möglicherweise diese
Edition dazu verhelfen, als Quelle weiterer Werke erkannt zu werden. Verfaßt

um die Zeit von 1170-1190 (lxxix), verrät sie außer dem Einfluß eines
gewissen Magisters G. besonders den des Lombarden, der Summa Senten-
tiarum und Gilberts Porreta. Mit weniger Sicherheit sind Anleihen bei der
Schule von Laon, Magister Simon und Roland Bandinelli nachzuweisen.
Der Autor ist aber in vielfacher Hinsicht selbständig. Obwohl seine Summe
den Typus eines Schulbuches aufweist, kann er nicht einem besondern Kreis
zugeordnet werden (lxxiv-lxxvi).

Der Apparat enthält sämtliche Varianten. Außer den Fundstellen der
Zitate gibt er auch die einschlägigen Stellen der damals maßgebenden Werke
(Petrus Lombardus, Gratian usf.) an.

Ob diese Summe als repräsentative Zusammenfassung der Sakramentenlehre

jener Zeit zu gelten hat oder gar einen eigenen Beitrag zum theologischen
Fortschritte leistete, wird die vergleichende Problemgeschichte festzustellen
haben. Jedenfalls nimmt man die exakte Arbeit des Herausgebers dankbar
entgegen. Der Druckerei aber wäre eine bessere Beachtung der Regeln der
Silbentrennung zu empfehlen.

Luzern. P. Künzle O. P.

Robson, C. A. : Maurice of Sully and the Medieval Vernacular Homily.
With the Text of Maurice's French Homilies from a Sens cathedral Chapter
Ms. — Basil Blackwell, Oxford 1952. xii-219 p.

II est difficile de dire tous les mérites de cette édition des soixante-sept
sermons et homélies prononcés par l'évêque de Paris, Maurice de Sully,
entre 1168 et 1175. Jadis propriété du chapitre de la Cathédrale de Sens,

aujourd'hui à la Bibliothèque Nationale, ces sermons constituent le plus
ancien document que nous possédions de la langue française. Aussi bien,
est-ce d'abord aux spécialistes de l'histoire de la littérature que R. destiné
son édition critique, enrichie d'un très précieux glossaire de ce vieux français
et de notes fort érudites signalant les sources ou les rapports du texte avec
Augustin, Grégoire, Pierre Comestor, Richard de Saint-Victor, etc. Maurice,
en effet, est un Victorin, et l'on retrouve en lui ce goût pour le sens
littéral de l'Ecriture, caractéristique de cette école progressiste d'exégèse,
dont André sera le plus illustre champion. On ne s'étonnera donc pas que
les homélies de Maurice, se libérant de la gangue des Allégories, annonce
déjà le sermon de l'âge scolastique. C'est un très précieux jalon de
l'évolution du prône liturgique qui est ainsi fixé ; et cette contribution à l'histoire

de la prédication médiévale n'est pas le moindre apport de cet ouvrage.
Enfin, une comparaison soigneuse entre le texte latin et la version française
— celle-ci contenant des passages théologiques inconnus de celui-là — a
convaincu R. que le français n'est pas une imitation plus ou moins large



Besprechungen 229

de l'original par quelque auteur postérieur, mais une authentique et
originale version, composée par l'Evêque lui-même comme un manuel pour
son clergé diocésain. On voit que R. n'a reculé devant aucun de ces
problèmes multiples et ardus qui s'imposent à tout éditeur de textes anciens.

Il les résoud avec maîtrise et s'assure la gratitude de tous les médiévistes.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Fries, Albert, C. Ss. R. : Die unter dem Namen des Albertus Magnus
überlieferten mariologischen Schriften. Literarkritische Untersuchung.
(Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, Bd. 37,
Heft 4.) — Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster Westf. 1954.
iv-138 S.

Im Hinblick auf die neue Kölner Ausgabe der Werke Alberts des Großen
galt es, die Echtheit einiger mariologischer Schriften abzuklären, die Albert
bisher mehr oder weniger sicher zugeschrieben wurden. P. A. Fries hat
diese Arbeit in der vorliegenden Untersuchung mit einer Sorgfalt und
Gewissenhaftigkeit geleistet, die der Tragweite der Ergebnisse durchaus
angemessen ist. Denn tatsächlich kommt er für alle fraglichen Schriften zu
einem negativen Resultat : keine kann Albert zum Verfasser haben. Am
meisten überrascht das für die bedeutendste unter ihnen, De laudibus beatae

virginis, das sog. Mariale, an deren Echtheit mit einer einzigen Ausnahme
nie gezweifelt wurde. Aber schon äußere Kriterien sprechen gegen die
Verfasserschaft Alberts ; in den Katalogen wird das Werk erst seit dem Anfang
des 15. Jahrhunderts Albert zugeschrieben und gerade in den ältesten
Handschriften fehlt die ursprüngliche Bezeugung. Fries deckt dann vier Quellen
auf, aus denen der unbekannte Verfasser geschöpft hat : De laudibus beatae
Mariae virginis des Richard von Saint-Laurent, das noch ungedruckte Werk
De incarnatione Alberts des Großen, Marienpredigten Bonaventuras und die
Schrift De gratiis et virtutibus beatae Mariae virginis des Abtes Engelbert
von Admont, die beiden letzteren allerdings mit einiger Unsicherheit
hinsichtlich der Priorität. Für die Bestimmung einer allfälligen Verfasserschaft
Alberts ist natürlich das Verhältnis des Mariale zu De incarnatione von
ausschlaggebender Bedeutung. Fries hat nun im Mariale neben Stellen, die
von einer Benutzung von De incarnatione zeugen, auch eine Reihe von
Lehrunterschieden zu Albert nachgewiesen. Mit Recht legt er einem von
ihnen entscheidende Bedeutung bei. Albert hat durch sein ganzes Schrifttum
hindurch nur das Blut Mariens als Materie der Empfängnis Christi
angenommen, das Mariale dagegen huldigt der Ansicht, daß Blut und Fleisch
der Gottesmutter die Materie der Empfängnis abgaben und zwar vertritt
es diese Meinung mit deutlicher Polemik gegen Albert, dessen gegenteilige
Argumente aus De incarnatione es anführt. Der Verfasser des Mariale muß
darum von Albert verschieden sein. Für die Datierung des Mariale wäre
als terminus post quem die späteste Quellenschrift, eben das erwähnte
mariologische Werk des Engelbert von Admont, maßgebend, wenn sich
diese Richtung der Abhängigkeit bestätigen sollte. In diesem Falle könnte
das Mariale frühestens im letzten Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts entstanden



230 Besprechungen

sein. Im Verfasser möchte Fries aus verschiedenen Indizien einen
österreichischen Benediktiner sehen.

In der Ablehnung der Verfasserschaft Alberts am Mariale trifft sich
mit Fries die unabhängig von ihm geführte und sein Ergebnis darum auf
das Schönste bestätigende Studie von B. KoroSak O. F. M., Mariologia
S. Alberti Magni eiusque coaequalium (Bibliotheca Mariana Medii Aevi, 8.

Romae 1954). Dagegen läßt Koroäak das Mariale gestützt auf die benutzten
Quellen — er kennt weder Bonaventura noch Engelbert, weist aber neben
Richard von Saint-Laurent und Albert noch die Summe Philipps des

Kanzlers, den anonymen Traktat De potentiis animae et obiectis und eine
Summula De peccatis et eorum remediis nach — um die Mitte des 13.
Jahrhunderts entstanden sein. Der Verfasser ist nach ihm ein Dominikaner.
F. Feister pflichtet in seiner Orientierung und Weiterführung der beiden
Arbeiten von Fries und Koroäak (Zwei Untersuchungen über die literarischen
Grundlagen für die Darstellung einer Mariologie des hl. Albert des Großen,
Scholastik 30 [1955] 388-401) letzterem bei. Die der Datierung um die Mitte
des 13. Jahrhunderts nach Fries entgegenstehende Schwierigkeit, die
Abhängigkeit nämlich von Albert und Engelbert, löst Pelster überzeugend mit
der Umkehrung des Abhängigkeitsverhältnisses, der man nach der
Unsicherheit von Fries selber um so leichter zustimmt.

Auch alle anderen umstrittenen Schriften werden Albert abgesprochen :

die von der neueren Forschung bereits als unecht angesehene Biblia Mariana,
deren Unechtheit Fries erstmals ausführlich begründet — sie hängt u. a.

vom Mariale ab und teilt dessen Ansicht von der Materie der Empfängnis
Christi —, das Compendium super Ave Maria, von dem Fries einen
ausführlichen Quellennachweis gibt, das Commentum super salutatione angelica,
die 14 Marienpredigten unter den Albert zugeschriebenen gedruckten Ser-

mones, die schöne Trierer Homilie zu Luk. 17, 27 und endlich verschiedene

Mariologica, die unter Alberts Namen gingen oder mit ihm in Zusammenhang

gebracht wurden.
Die Problemgeschichte kann also fortan diese Schriften nicht mehr als

Äußerungen Alberts hinnehmen, wenn sie auch ihren Wert als Ausdruck
der Lehre und besonders der Frömmigkeit behalten. Die echten Quellen
der Mariologie Alberts, deren Inventar Fries abschließend zusammenstellt,
weisen ihn aber noch immer als « einen der Theologen aus, die im Mittelalter

am meisten über Maria geschrieben haben. » Dabei zeigen die Aussagen
dieses « echten » Albert ihn auch in der Mariologie nicht mehr im Widerspruch

mit der in seiner ganzen theologischen Arbeit befolgten Weisung :

« Sobrie et pie ».

Fribourg. N. Wicki.



Besprechungen 231

Doctoris Subtilis et Mariani Ioannis Duns Scoti, O. F. M. Opera omnia,
iussu et auctoritate Rmi. P. Augustini Sépinski totius O. F. M. Ministri
Generalis, studio et cura Commissionis Scotisticae ad fidem codicum édita,
Praeside P. Carolo Balic, III : Ordinatio, Liber Primus, Distinctio tertia. —
Typis polyglottis Vaticanis, Civitas Vaticana 1954. xiv-428 p.

Wie es sich wohl schickte, brachte uns das marianische Jahr 1954 einen
weiteren Band der kritischen Gesamtausgabe der Werke des Doctor Marianus.
Es ist der dritte Band der Opera omnia, der den Text der Ordinatio, des

Hauptwerkes des Joannes Duns Scotus, fortsetzt. Der Band präsentiert sich
in derselben vornehmen Aufmachung und ist nach derselben Methode
ausgearbeitet wie die beiden vorhergehenden. Auf die Editionsmethode und
-technik braucht hier nicht von neuem eingegangen zu werden. Wie wir
in unserer Rez. der beiden ersten Bände mitteilten 1, fußt der Text
hauptsächlich auf der Hs. A Assisi 137), welche ab und zu durch das Zeugnis
der andern Hss. verbessert wird. Der textkritische Apparat bietet 1. die
Änderungen, die Scotus selbst an dem ursprünglichen Textentwurf durch
Streichung, Hinzufügung usw. anbrachte, 2. die längeren Interpolationen,
die von der Überlieferung eingefügt wurden, und 3., mit fast skrupulöser
Ausführlichkeit, die Varianten von 20 Hss. (außer A) und 7 Ausgaben,
welche allerdings mehr die Evolution, die der Text bei den verschiedenen
späteren Rezensenten durchmachte, als den Text selbst erläutern.

Der Band bietet den Kommentar des Scotus zur Distinctio 3 des ersten
Sentenzenbuches. Er gliedert sich in drei ungleich ausgedehnte Traktate :

De cognoscibilitate Dei (S. 1-172, vier Quästionen), De vestigio (S. 173-200,
eine Quästion), De imagine (S. 201-357, vier Quästionen).

Es sind das sicher gewichtige Probleme, die hier zur Frage stehen und
die Scotus in ihrer ganzen Breite und Tiefe behandelt, doch wird in dem

ganzen Band bloß eine einzige Distinctio erledigt. Da das erste Sentenzenbuch

48 Distinctionen zählt, wird mancher, wohl mit etwas Besorgnis, sich
die Frage stellen, wieviel Bände denn noch erfordert sind, um das erste
Buch zu Ende zu führen, ganz zu schweigen von der Zahl der Bände, die
diese Opera omnia umfassen werden. Die Herausgeber scheinen dieses
Bedenken geahnt zu haben ; denn sie erklären im Vorwort, daß Scotus den
Prolog und die drei ersten Distinctionen, der Wichtigkeit der hier zur Frage
stehenden Probleme wegen, ganz besonders ausführlich behandelt hat. Sie
geben sodann die beruhigende Zusicherung, daß Fortsetzung und Schluß des
ersten Buches der Ordinatio, also Dist. 4-48, in zwei weiteren Bänden — apte
ornateque — untergebracht werden können. Sie fügen außerdem hinzu, daß
die Arbeit soweit fortgeschritten ist, daß das erste Buch der Ordinatio als
virtualiter vollendet bezeichnet werden darf.

Ein Einwand, der mancherseits den beiden ersten Bänden gegenüber
erhoben wurde, betrifft die ungewöhnlich hohe Zahl von Textzeugen (23 Hss.
und 7 Ausgaben), die zur Herstellung des Textes herangezogen und
ausführlich kollationiert wurden. Bei der Edition scholastischer Texte, deren

1 S. Divus Thomas (Fr.) 30 (1952) 115-119.



232 Besprechungen

Uberlieferung sich höchstens über zwei bis drei Jahrhunderte erstreckt, wird
die Zahl der Hss. gewöhnlich, und mit Recht, weiter eingeschränkt. Dazu
bemerken die Herausgeber im Vorwort des vorliegenden Bandes, daß die
hohe Zahl von Hss. für die Textgestaltung der ersten Distinctionen des
I. Buches ihren Grund habe, daß dieselbe aber im weiteren Verlauf der
Edition nicht mehr erfordert sei und daher allmählich (sensim sine sensu,
S. x) vermindert werde. Schon bei dem vorliegenden 3. Band sind zwei
Hss., die in den ersten Bänden gelegentlich herangezogen wurden, ganz
beiseite gelassen worden. Weitere Einschränkungen werden für die beiden nächsten

Bände, die das erste Buch abschließen werden, und für die nachfolgenden

Bücher angekündigt. Andere Werke des Scotus, wie die verschiedenen
Reportationen, sind überhaupt nur in wenigen Hss. überliefert. Jedoch
betonen die Herausgeber wiederum ihre Absicht, einen möglichst vollständigen
Variantenapparat herzustellen. Sie halten an ihrem Grundsatz, melius esse

abundare quam deficere, fest und nehmen bewußt die Gefahr in den Kauf,
einige überflüssige Lesungen aufgenommen zu haben, um nur nicht den
leisesten Verdacht aufkommen zu lassen, eine einzige nützliche Variante
übergangen zu haben.

Zur Frage des praktischen Wertes der neuen Ausgabe für das Scotus-
Studium verweist das Vorwort auf einen Artikel von P. Balic, Circa posi-
tiones fundamentales I.Duns Scoti, in Antonianum 28 (1953) 261-306. Nach
der Veröffentlichung der beiden ersten Bände stellte mancher mit einer
gewissen Enttäuschung fest, daß der Text der neuen Ausgabe sich ja kaum
von dem der Waddingschen Ausgabe unterscheide. Als ob der Zweck der
Textkritik darin bestehe, einen Text wesentlich « anders » zu gestalten. Es
wäre freilich, wie P. Balic mehrmal bemerkte, ein großer Irrtum zu
erwarten, daß der Zweck dieser neuen Edition sei, Scotus in Thomas oder
den Scotismus in Thomismus zu verwandeln. Wenn ein nach kritischer
Methode herausgegebener Text nicht wesentlich verschieden ist von der
Form, in der er bisher überliefert war, so ist das ein Beweis dafür, daß die
Überlieferung den Text wesentlich rein erhalten hat, aber kein Argument
gegen die kritische Methode. Der Wert einer kritischen Ausgabe besteht
darin, daß sie uns einen geprüften, echten, und daher absolut zuverlässigen
Text bietet. Es wäre u. E. ein müßiges Unternehmen, die neue Ausgabe
neben eine der alten zu stellen und beide Zeile für Zeile zu vergleichen,
um auf diese Weise zahlenmäßig festzustellen, was die kritische Ausgabe
an Neuem bringt. Neu an dieser Scotus-Ausgabe ist, daß wir auf den ersten
Blick mit Sicherheit den echten Text der Ordinatio des Duns Scotus erfassen
können, und daß wir bei den Zutaten, die früher höchstens als additio
gekennzeichnet wurden, unterscheiden können, ob es sich um eine Stelle
handelt, die Scotus eigenhändig hinzugefügt, oder um eine solche, die er
getilgt hat, oder schließlich um eine Interpolation von fremder Hand.
Sodann wird uns der äußerst schwierige Text des Scotus durch alle nur
erdenklichen Mittel erleichtert : durch rationelle Gliederung, denn Scotus
befolgt nur selten das traditionelle Schema der scholastischen Quästion ;

durch wohlüberlegte Interpunktion ; durch Angabe der sehr zahlreichen
Stellen in seinem eigenen Text, auf die Scotus ständig verweist ; durch



Besprechungen 233

sorgfältige und zuverlässige Angabe der Autoren, die Scotus ausdrücklich
zitiert, oder auf die er sich implicite beruft. Das ist das Neue an dieser
Scotus-Ausgabe, das P. Bali6 und seine Mitarbeiter in jahrelanger mühevoller

und selbstentsagender Arbeit bereitgestellt haben. Wer wird ihren
erfolgreichen Bemühungen den wohlverdienten Dank versagen

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.

Balic, Carolus, O. F. M. : Ioannes Duns Scotus Doctor Immaculatae
Conceptionis, 1 : Textus auctoris. (Bibliotheca Immaculatae Conceptionis,
Textus et disquisitiones, 5.) — Academia Mariana Internationalis, Romae
1954. xii-108 p.

Im Jahre 1933 veröffentlichte P. Balic unter dem Titel : Ioannis Duns
Scoti Theologiae marianae elementa (Sibenici 1933) ausgewählte Texte des

Scotus, um an Hand derselben einen Weg zur Textkritik, im Hinblick auf
die kritische Gesamtausgabe, ausfindig zu machen. Mit dem Aufschwung
der Mariologie in den letzten zwanzig Jahren fand der Band auch sachliches
Interesse und war daher bald vergriffen. Da immer wieder danach gefragt
wurde, dieses Werk aber, wohl wegen des provisorischen Charakters der
Editionsmethode, nicht ohne weiteres neugedruckt werden konnte,
entschloß sich B., wenigstens die Fragen, die Scotus der Unbefleckten
Empfängnis Mariä in seinen Werken widmet, neu aufzulegen. In dem vorliegenden
Bändchen bietet er an erster Stelle die Quästion der Ordinatio, III, dist. 3,

deren Apparat dem der inzwischen erschienenen Bände der definitiven
Ausgabe angepaßt wurde. Es folgen sodann die Parallelstellen aus vier
Deportationen : aus der Reportatio Parisiensis (in den Prolegomena zur
Gesamtausgabe, S. 148*, heißt diese Rep. III A), aus den nach den Hss. benannten
Reportationen Trecensis Rep. III D), Barcinonensis Rep. III B) und
Valentinensis Rep. III C), sowie aus der Lectura compléta. Geht die kurze
Einleitung auch nicht auf die textgeschichtlichen Probleme ein, so wird
doch, und das ist das wesentliche, dem Theologen Gelegenheit geboten, diese

wichtigen Texte, in Erwartung der kritischen Gesamtausgabe, einzusehen
und zu verwerten.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.

Pastoralmedizin

1. Niedermeyer, Albert : Compendium der Pastoralmedizin. — Herder,
Wien 1953. xxiv-489 S.

2. — Compendium der Pastoralhygiene. — Herder, Wien 1956. xn-393 S.

3. — Philosophische Propädeutik der Medizin. Einführung in die allgemeinen

geistigen Grundlagen (Geschichte, Philosophie, Biologie, Psychologie).
(Allgemeine Pastoralmedizin, I. Band.) — Herder, Wien 1955. xi-547 S.

4. — Ärztliche Ethik (Déontologie). Grundlagen und System der
ärztlichen Berufsethik. (Allgemeine Pastoralmedizin, II. Band.) — Herder, Wien
1954. xi-358 S.

1. Der bekannte Autor des sechsbändigen « Handbuchs der speziellen



234 Besprechungen

Pastoralmedizin » verwirklicht mit diesem Kompendium einen überaus glücklichen

Gedanken. Fehlt es doch nicht wenigen — vor allem den « Praktikern

» — an Zeit oder Geld oder Vorbildung, um an die Anschaffung des

sechsbändigen Werkes zu denken. Dieses Kompendium bietet nicht nur eine
gedrängte Darstellung der medizinischen Fragen, sondern betrachtet die
Probleme, wie das Hauptwerk, auch unter den Gesichtspunkten des Rechts,
der Philosophie und der Theologie. Der eilig suchende Kompendiumsleser
würde gegen eine noch entschiedenere Beschränkung auf die streng zum
Thema des Buches gehörenden Gebiete allerdings wohl nichts einwenden.
Die Abschnitte « Todesstrafe », « Der gerechte Krieg' », « Blutrache » haben,
wie der Verf. sie darstellt, mit Heilkunde auch nichts zu tun. Desgleichen
dürften manche Punkte im I. Teil (« Grundlagen einer universalistischen
Anthropologie ») von Medizin ziemlich weit abliegen. Philosophisch-theologische

Formulierungen und Gedankengänge — bisweilen in einer für den
Nichtfachmann kaum richtig verstehbaren Kürze dargeboten — befriedigen
nicht immer. Dies gilt z. B. für die Beweisführung des Abschnittes « Copula
dimidiata, actus imperfecti ». Wie kann eine Handlung « in se nicht ganz
unerlaubt » sein, deren « innere Struktur sehr bedenklich » ist Oder warum
sollte die Sühneidee nicht auch als « rein diesseitiges » Argument für die
Todesstrafe gelten können Beim Satz : « Das Notwehrrecht begründet einen
Rechtfertigungsgrund für die objektiv unerlaubte Tat », fragt man sich, wie
es für eine « objektiv » unerlaubte Tat je einen « Rechtfertigungsgrund »

geben kann (malum «ex objecto» numquam fieri potest bonum). Streng
genommen « erlaubt » daher die Moral die Tötung in Notwehr auch nicht,
sondern nur die Verteidigung des eigenen Lebens, selbst wenn der
ungerechte Angreifer dabei (per accidens, i. e. praeter intentionem) sein Leben
verliert. — Derlei Bedenken sollen keineswegs Ausdruck des dann und wann
geäußerten Vorwurfs sein, N. hätte sich am besten auf nichtmedizinische
Gedanken gar nicht eingelassen. Wer hätte dann überhaupt eine literarisch
geschlossene Pastoralmedizin mit einer medizinischen Kompetenz wie N.
verfassen sollen Im übrigen wird man die Erudition des Verf. auch in
nichtmedizinischen Fragen nicht gerade abstreiten können, wobei besonders noch
die Klugheit hervorgehoben sei, mit der er sich in philosophischen und
theologischen Darstellungen auf bewährte Autoren stützt. Dazu kommt das
bedeutsame Moment, daß N. nicht nur für Theologen schreibt und tatsächlich

in Kreisen Anerkennung findet, die mit katholischer Weltanschauung
an sich wenig in Zusammenhang stehen (vgl. z. B. den Beitrag des Autors
und Hinweise auf seine Werke in « Die Sexualität des Menschen », hrsg. von
H. Giese, Enke Verlag, Stuttgart).

2. Der Verf. breitet in diesem Werk eine Unsumme von Dingen aus,
die dem Leser zum staunenden Bewußtsein bringen, an wieviel Punkten
sich Seelsorge und Medizin berühren. Mit Rücksicht auf einen größeren
Interessentenkreis wird vieles erwähnt, auf das der Theologe gern
verzichten würde. Anderseits hätte N. bei einer eingehenderen Erforschung
der konkreten Verhältnisse noch zu mancher Erscheinung ein Wörtchen
als Arzt sagen können. So z. B. über die Hygiene der « offiziellen » schwarzen



Besprechungen 235

Bekleidung der Weltpriester und besonders über deren Halspartie (frühere
Zeiten scheinen hygienischer gewesen zu sein, und heute wird da und dort
etwas anderes versucht : « Fuldaer Kragen », « Amerikanisches Kollar »,

kurzer Rock in Zivilschnitt, graue Stoffe, weißer Strohhut). Sollte man dem
schweißtriefend von der Kanzel herabsteigenden Prediger nicht empfehlen,
in der Sakristei unbedingt das Hemd zu wechseln Manche schwere Erkältung

würde so vermieden. Was ist vom gesundheitlichen Standpunkt aus
zum Nachtchor zu sagen Die Erfahrungen der neueren Zeit legen hier
eine Überlegung nahe. Wie stellt sich der Arzt zu den verschiedenen liturgischen

und sonstigen zeremoniellen Oscula Was ist vom gemeinsamen
Gebrauch von Meßkelchen und Corporalia zu halten Ist das Austeilen
des Johannisweines hygienisch empfehlenswert Könnte die kirchliche
Fastenordnung vom Standpunkt der Hygiene nicht auch eine andere sein,

vor allem in den kalten Ländern Warum soll man — entgegen der Ansicht
des Verf. S. 141 — im Kloster nicht gestatten, Sport, Spiel u. dgl. zu
treiben Die Tatsachen sind inzwischen bzw. schon lange über die Bedenken
N.'s hinweggegangen, ohne der Frömmigkeit zu schaden, im Gegenteil —
Bei der Fülle des Stoffes stößt man natürlich auch auf manches, was nicht
ganz genau stimmt. So ist das « Turiner Leichentuch » nicht « seit dem
10. Jahrhundert » bekannt, sondern wird erst 1389 vom Bischof von Troyes
zum ersten Mal erwähnt. Daß die Kartäuser in ihren Särgen schlafen, ist
ein Märchen. Ein echter Schauspieler wird sich bedanken, von N. mit
einem Prediger, der « zum Schauspieler wird », in Reih und Glied gestellt
zu werden. Die übervielen unnötigen Fremdwörter machen die Lektüre
nicht verständlicher oder gar angenehmer. — All dies soll das mit
umfassendem Wissen geschriebene Werk in seinem Wert nicht abschwächen. Es
wird für die einschlägigen Fragen ein fachmännischer Weiser sein und jedenfalls

niemanden zum Laxismus verführen.

3. Der Theologe nimmt gern und mit Interesse entgegen, was der Autor
in diesem Buch über Entwicklungslehre, Erblehre und medizinische Psychologie

darlegt und fühlt sich bei der Feststellung des offenkundigen
Fachwissens Niedermeyers durchaus auf dem richtigen Weg der Erkenntnis.
Ungemütlicher wird es ihm jedoch bei der Lektüre philosophischer und
theologischer Kapitel, ja manchem mag es wohl etwas zuviel des Guten werden,
wenn er auf wenig Seiten durch die verschiedenartigsten Gedanken und
Fragestellungen mitgenommen wird und mit einer Unzahl von Termini tech-
nici, Autoren und Begriffen Bekanntschaft machen muß. Bisweilen möchte
man schon einhalten und fragen : « Cui bono » Wird durch eine solche
verwirrende Fülle in die Grundlagen der Medizin wirklich eingeführt Die
gute Absicht des Verfassers, der dem Theologen mit seiner sechsbändigen
speziellen Pastoralmedizin einen so großen Dienst erwiesen hat, soll nicht im
entferntesten in Zweifel gezogen werden, doch dürfte eine themagemäßere
Beschränkung des rein philosophischen und theologischen Materials, die
dadurch gewonnene Möglichkeit, wesentliche Punkte verstehbarer auszuführen,
eine sorgfältigere Nachprüfung der Formulierungen und der Verzicht auf
Erwägungen, die mehr einer gewissen Apologetik und der Betrachtungs-



236 Besprechungen

literatur angehören, eher dazu beitragen, den philosophischen und
theologischen Appetit der Leser (auch der theologischen) anzuregen und zu steigern.

4. N. macht in diesem Band mit den zahlreichen Gegebenheiten bekannt,
in denen sich das ärztliche Tun vollziehen kann bzw. soll. Wie nicht anders
zu erwarten, stellt der Autor wiederum durch die Menge der gebotenen
Tatsachen und Gedanken in Erstaunen. Der Theologe wird dies vor allem im
vorliegenden Band begrüßen, der ihn in eine Welt einführt, die normalerweise

nicht am Weg seiner Fachausbildung liegt. Und hier schreibt N. auch
weithin als ausgesprochener Fachmann und Arzt vielseitiger Erfahrung.
Philosophische und theologische Erörterungen werden den Theologen auch
in diesem Werk weniger befriedigen. Was den Gesamtaufbau betrifft, so ist
nicht ersichtlich, warum die elf Punkte des ersten Teils (Begriffliches,
Historisches, Neuere Literatur, Entartete ärztliche Ethik, Die Ausbildung des

Arztes, Die ärztliche Ethik im akademischen Unterricht, Der Arzt, Der
Kranke und die Krankheit, Das metaphysische Krankheitsgeschehen, Die
allgemeinen Grundlagen des sittlichen Handelns, Die rechtlichen Grundlagen
des ärztlichen Handelns) die « Grundlagen der ärztlichen Ethik » darstellen
und die zwölf Punkte des zweiten Teils (Der französische « Code de déontologie

médicale », Individuelle und soziale Medizin, Der Arzt in der
Sozialversicherung, Das ärztliche Honorar, Die Facharztfrage, Die Frage der
Kurpfuscherei, Das ärztliche Berufsgeheimnis, Die Wahrheitspflicht des Arztes,
Fragen der Berufsethik in ärztlichen Spezialfächern, Fragen der Berufsethik
in der Allgemeinpraxis, Verschiedenes, Zur besonderen Pflichtenlehre des
christlichen Arztes) ein « System der ärztlichen Ethik » bilden sollen.
Moraltheologisch hält es N. mit Noldin. Freilich würde Noldin mit der Auslegung
und Anwendung seiner Moral durch N. nicht immer einverstanden sein. Ein
paar Beispiele zur Illustration. Wenn der Autor « actus eliciti » mit « frei
gesetzte Handlungen » und « actus imperati » mit « Handlungen auf Befehl »

übersetzt, so ist ihm der Sinn dieser scholastischen Unterscheidung offenbar
nicht klar. « Actus imperati » werden genau so frei gesetzt wie die « actus
eliciti ». — Wie soll man die beiden Aussagen zusammenreimen, daß « actus
humani » « eventuell 'indifferent' », anderseits (einen Satz später) aber nicht
« jenseits von Gut und Böse» liegen können (S. 134 f.) — Das
«Moraltheologische » zum Kapitel « Die Wahrheitspflicht des Arztes » wird einem
Moraltheologen wenig bieten, — einem Arzt etwa mehr Wie soll dieser von
den moraltheologischen Andeutungen auf S. 265/266 zu einer ethischen
Lösung der schweren Konfliktsfälle kommen, die N. S. 253 ff. schildert

Nach Durchsicht der vier vorliegenden Bände kann man sich dem
Eindruck der ungeheueren Arbeitsleistung nicht entziehen, die N. im Dienst
eines hohen Ideals aufgewandt hat. Trotzdem sei die Frage erlaubt, ob die
Darstellung der ethischen und theologischen Seiten der Probleme in loyaler
Arbeitsteilung nicht besser von einem Fachtheologen übernommen oder
wenigstens überprüft worden wäre.

Fribourg. J. F. Groner O. P.


	Besprechungen

