Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen.

Heilige Schrift

Auvray, Paul : Initiation a 1’hébreu biblique. Précis de grammaire —
Textes expliqués — Vocabulaire. — Desclée, Tournai-Paris (1955). 272 p.

Dieses bibelhebriische Elementarbuch bietet einen guten Leitfaden fiir
Studenten franzosischer Muttersprache. Aus der ganzen Anlage des Buches
spiirt man auf Schritt und Tritt den erfahrenen Lehrer, der nicht bloB den
Lehrstoft griindlich beherrscht, sondern auch iiber hervorragende padagogi-
sche und didaktische Fihigkeiten verfiigt.

Die Grammatik selbst besteht aus einem gut aufgebauten und klar
eingeteilten « Précis de grammaire » (S. 9-58) mit einem Anhang von kurzen,
praktischen Ubungen (S.59-62) und den unvermeidlichen Paradigmata
(S. 63-76). Daran schlieBen sich analytische Ubungen, auf die mit Recht
groBes Gewicht gelegt wird. Es werden hier bloB einige wenige, aber
geschickt gewihlte Bibeltexte analysiert und Wort fiir Wort erklart (S. 77-
202). Den Abschlu3 (S. 203-258) bildet ein Glossar, in dem die Worter und
Ausdriicke nicht der alphabetischen Reihenfolge nach, sondern nach be-
stimmten Gruppen geordnet sind : La famille, I'homme, vie et mort usw.
Dabei ist dieses Glossar bedeutend reichhaltiger als die der meisten anderen
Elementarbiicher. Der Inhalt wird hier nicht bestimmt durch die Tatsache,
daB dieser oder jener Terminus zufilligerweise in einem der zur praktischen
Ubung verwendeten Bibeltexte enthalten ist, sondern es werden darin grund-
sitzlich alle Worter aufgenommen, die im masoretischen Bibeltext zehnmal
oder mehr als zehnmal vorkommen. Wenn der Student sich die Miihe gibt,
sich dieses Glossar einzuprigen, verfiigt er iiber einen hebridischen Wort-
schatz von gegen 2000 Nummern.

Als Vorspruch trigt das Buch die beruhigende Versicherung : L’'hébreu
est une langue facile, was nicht bloB fiir Anfidnger trostreich, sondern in
sich auch durchaus wahr ist. Leider ist es nicht immer leicht, die Zuhérer-
schaft von dieser Wahrheit zu iiberzeugen : die meisten glauben es einem
einfach nicht ! In den 35 Jahren meines hebrdischen Unterrichts habe ich
feststellen konnen, daB3 diese wiederholte Versicherung fast nur bei solchen
Hérern Anklang findet, die von Hause aus eine semitische Muttersprache
haben, z.B. bei Maltesern und Libanesen. Die abendlindische Jugend,
fiir die das Hebriische fast immer die erste semitische Sprache ist, mit
der sie Bekanntschaft macht, tritt dieser Versicherung meistens mit unver-
hohlenem Mif3trauen entgegen.



198 Besprechungen

Nach unserer Uberzeugung bilden die Anfangsgriinde der bibel-hebrii-
schen Sprache ein Lehrfach, das eigentlich iiberhaupt nicht an die Uni-
versitdt gehort. Der angehende Theologe sollte sie bereits auf dem Gymna-
sium bewiltigt haben. Als Jungtheologe hat man sowieso schon eine fast
ungebiihrend groBe Anzahl von Disziplinen zu belegen. Universititsschiiler
oder Studenten eines Ditzesanseminars sind auch meistens schon zu alt,
um fiir ein einigermafBen eingehendes Sprachstudium das nétige Interesse
aufzubringen. Im tiefsten Grunde seiner Seele empfindet es der junge Akade-
miker als unter seiner Wiirde, wie ein siebenjdhriger Schulbube zum Buch-
stabieren angehalten zu werden. Und so kann man auch nicht gerade sagen,
daB3 das Hebriische bei unseren theologischen ABC-Schiitzen zu den belieb-
teren Fidchern gehort. Erfahrungsgemidl begniigen sich die meisten damit,
sich von der hebridischen Grammatik gerade soviel anzueignen als zur Ab-
legung der vorgeschriebenen Priifungen unumginglich notwendig ist. Sie
haben von vornherein mehr Interesse fiir gro3e, breite Losungen der sozialen
Frage, fiir moderne und modernste Predigtformen, fiir Arbeiterseelsorge,
fiir Padagogik, fiir Sexualpsychologie und im allgemeinen fiir solche Vor-
lesungen, wobei man schén ruhig dasitzt und den Herrn Professor reden
hort, ohne Gefahr aufgerufen zu werden und einen hebridischen Bibeltext
lesen und analysieren zu miissen.

P. Auvray legt, und mit Recht, fiir die richtige Erlernung der hebrii-
schen Sprache groBles Gewicht auf Ubersetzung, nicht bloB aus dem Hebrii-
schen in die Muttersprache, sondern auch umgekehrt : aus der Muttersprache
ins Hebriische. Ohne solche, tagtiglich wiederholte Ubungen ist es unmég-
lich, sich solide Kenntnisse in irgend einer Fremdsprache anzueignen. Wo
es nur immer moglich ist, soll der Lehrer darauf bestehen, daB auch im
Hebridischen Themata schriftlich ausgearbeitet und ihm vorgelegt werden.
Der Lehrer soll, und zwar von den ersten Wochen des Unterrichts an,
unerbittlich verlangen, daB in diesen schriftlichen Ubungen jedes Dage$
und jedes Sewi, auBerdem auch die wichtigeren Akzente, richtig angebracht
werden, und sollte man auch den Anfang machen miissen mit denkbarst
einfachen Sitzlein, wie etwa : « Les paroles du prophéte sont droites », oder
gar : « Les grandes juments du prophéte sont bonnes» ... Nur ist es in
der Praxis nicht ganz leicht, unsere akademischen Jungtheologen dazu-
zubringen. Und die Schwierigkeit steigert sich bis zur praktischen Unmdog-
lichkeit, wo die Schiiler keine einheitliche Muttersprache haben. Nehmen
wir einen konkreten Fall. Fiir das Wintersemester 1955-56 haben sich an
der hiesigen Universitit dreiig Mann fiir den hebriischen Elementarkurs
eingeschrieben. Davon sind zwolf Schweizer : neun mit « Schwyzertiitsch »
und je einer mit Franzésisch, mit Italienisch und mit Romontsch als Mutter-
sprache. Von den iibrigen achtzehn sind vier Nordamerikaner, vier Spanier,
drei Franzosen, zwei Irlinder, weiter je ein Chinese, ein Japaner, ein [taliener,
ein Vietnamese und ein Indonesier. Da wird man auf Ubersetzungen aus
der Muttersprache ins Hebridische — so nétig sie auch wiren — wohl von
vornherein verzichten miissen. Nach altem akademischen Brauch, den wir,
freilich notgedrungen, bisher beibehalten haben, wird vom Hebriisch-
professor verlangt, daB er seine Vorlesungen und praktische Ubungen in



Besprechungen 199

lateinischer Sprache abhalten soll. Von den Lateinkenntnissen des Audi-
toriums will ich nichts anderes sagen als dieses : daf3 sie iiber den Durch-
schnitt dessen, was man heutzutage von einem Maturanden verlangt, kaum
merkbar hinausreichen. Bisher habe ich den Mut noch nicht aufbringen
kénnen, von meinen Hebridisten zu verlangen, dall sie mir auch nur einen
einfachen Satz aus dem Latein ins Hebriische iibersetzen. Aber noétig
wire es ... ohne Zweifel !

Fribourg. M. A. vAN DEN OUDENRIJN O. P.

Lewy, Immanuel : The growth of the Pentateuch. A literary, socio-
logical and biographical approach. Introduction by Robert H. PFEIFFER. —
Bookman Associates, New York 1955. 288 p.

Dr. Lewy’s Buch ist ein hoch interessantes Buch. Es diirfte dltere Leser
erinnern an den ersten Band von Elias AuerBacH, Wiiste und gelobtes Land
(Berlin 1932). Beide Biicher stammen von jiidischen Verfassern, die sich
durch langjdhriges Studium vom Wellhausianismus befreit und sich dabei
zu sehr individuell ausgepragten Anschauungen iiber das Entstehen des
Pentateuches durchgerungen haben. Fiir den alttestamentlichen Exegeten
lesen sich solche Biicher mit ihrer duerst lebendigen Darstellungsweise fast
wie ein Roman. Beide Biicher beanspruchen, unsere Einsicht zu bereichern
mit einer eigenen Kritik der Dokumente, die uns in der alten hebriischen
Bibel vorliegen. Beide Verfasser legen fiir ihre Rekonstruktionen grofen
Wert auf archiologische, soziologische und psychologische Gegebenheiten.
Dem blinden Evolutionismus der dlteren Kritik stehen beide gleichermaf3en
ablehnend gegeniiber. Dabei ist sehr beachtenswert, da3 Dr. Lewy Professor
Pfeifter, der doch von jeher zu den konservativsten Vertretern des Well-
hausianismus gerechnet wird, bereit gefunden hat, eine Einleitung zu seinem
Buche zu schreiben. Freilich muB3 der Verfasser dabei mit in den Kauf
nehmen, daB sein Buch in der Einleitung mit einer « detective story » ver-
glichen wird.

Wie seinerzeit Elias Auerbach, so glaubt jetzt Immanuel Lewy endlich
herausgebracht zu haben, wer nun eigentlich der beriihmte « Jahwist » des
zehnten Jahrhunderts gewesen ist. Fiir Auerbach ist es der einstmalige
Priester Ebjathar, der von Koénig Salomon abgesetzt und angehalten wurde,
sich auf seine liegenden Giiter in Anathot zuriickzuziehen. Bei Lewy hin-
gegen gehort der « Yahwist master narrator » nicht zum Klerus, sondern
zu den Propheten. Der Jahwist, zugleich Verfasser des « Humanitarian Code »
(= Exod. 22, 20-26 und 23, 1-9), ist der grofle politische Gegenspieler Ebja-
thars beim vorweggenommenen Erbschaftsstreit zwischen Adonias und Salo-
mon, nidmlich der Prophet Nathan. Allerdings wird auch bei Lewy der
Priester Ebjathar nicht vollig aus der Reihe der althebriischen Schrift-
steller ausgemerzt., Mit seinem Amtsgenossen Zadok teilt er die Ehre, eine
« priesterliche Uberarbeitung » an Nathans Hauptwerk vorgenommen zu
haben.

Nicht nur der Name des Jahwisten, auch der des « Elohisten » wird
hier kurzerhand ermittelt ; hinter dieser Bezeichnung steckt nidmlich der



200 Besprechungen

aus den Ko6nigsbiichern bekannte Prophet Elisdus. Und weiter erfahren wir
auch noch, was der Kénigsvormund Jojada im neunten, die Verlagskommis-
sion des Konigs Ezechias im achten, der Hohepriester Hilkiah (Helcias) im
siebten und schlieBlich der aus Zacharias bekannte Hohepriester Josue im
sechsten Jahrhundert zum Ausbau des Pentateuches beigesteuert haben.
Und alles das wird vorgebracht mit einer Sicherheit und Lebendigkeit der
Beschreibung, mit einer Menge von malerischen Détails und interessanten
Zwischenbemerkungen des gelehrten Verfassers, die das Buch zu einer
ebenso fesselnden Lektiire machen, wie etwa das Jeremiasleben von Franz
Werfel.

Wir moéchten Lewy’s Buch gerne allen denen zur Lesung empfehlen,
denen man zutrauen kann, daB} sie Hypothetisches und Bewiesenes in der
beriickenden Darstellung des hochbegabten Verfassers gebiihrenderweise zu
unterscheiden wissen.

Fribourg. M. A. vaAN DEN OubpeNRrIJN O, P.

Moise, I’homme de I'alliance. (Cahiers Sioniens 1954, nn. 2-4.) — Desclée,
Tournai-Paris 1955. 405 p.

Wie die Cahiers Sioniens seinerzeit ein Sammelwerk veroffentlicht haben
iiber Abraham als Vater der Glaubigen (1951), so legen sie jetzt eine dhn-
liche Verdffentlichung vor iiber Moses « den Mann des Bundes ». Die Mit-
arbeiter stammen offenbar aus den verschiedensten Kreisen, die irgendwo
an Moses und sein Werk interessiert sind, und der Inhalt ist denn auch
ziemlich bunt ausgefallen.

Henri Cazelles ertffnet die Reihe mit einem Beitrag « Moise devant
I’histoire ». Geschichtlich wird Moses erfalt als der Befreier des Volkes, als
Religionsbegriinder, Gesetzgeber und schlieBlich als Schriftsteller. Darauf
folgt eine Abhandlung von Albert Gelin, der sich mit der Mosesfigur in den
alttestamentlichen Geschichtsbiichern, bei den Propheten und in den Psalmen
befaBt. Bernard Botte, Géza Vermeés und Renée Bloch behandeln die Moses-
figur bei Philon, Flavius Josephus und in der rabbinischen Literatur., Moses
im Evangelium wird dargestellt von Albert Descamps ; die Mosesauffassung
des hl. Paulus wird erforscht und dargelegt von Paul Démann.

Einige weitere Abhandlungen sind der Mosesfigur in ihrer Bewertung
bei den christlichen Schriftstellern der Viterzeit gewidmet (R. M. Tonneau,
J. Daniélou, A. Luneau; hierzu gehort eigentlich auch der Artikel von
J. Blanc iiber das Mosesfest der byzantinischen Kirche, S. 345-353). Jean
Chatillon steuert einiges bei iiber die Mosesauffassung des christlichen Mittel-
alters. « Moses in der synagogalen Liturgie » wird behandelt von Kurt Hruby
und die Mosesikonographie von Jules Leroy. Den Abschlu3 des Buches
bilden zwei Beitrige von Youakim Moubarac und Louis Gardet {iber Moses
im Koran und in der islamischen Mystik.

Zehn Mosesbilder verschiedener Herkunft (Doura-Europos, Mosaik-
bilder aus Rom, Ravenna und dem Sinaikloster, Miniaturen aus mittel-
alterlichen Handschriften) sind dem Texte beigegeben.

Fribourg. M. A. vAN DEN OuDENRIJN O. P,



Besprechungen 201

Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel nach Petrus Sabatier
neu gesammelt und herausgegeben von der Erzabtei Beuron, 2. Bd. : Genesis,
hrsg. v. Bonifatius FiscHER, Monch von Beuron. — Herder, Freiburg Br.
1951-54. 33*-576 S.

Die Vetus Latina ist nicht nur ein altehrwiirdiges Dokument, das einen
tiefen Einflul auf die abendldndische Theologie und Liturgie ausgeiibt hat,
sondern enthilt auch sehr wertvolle Ubersetzungen der griechischen Bibel,
auf die die Exegeten nicht geniigend zuriickgreifen, da sie durch die Vulgata
ersetzt wurden, wenn auch nicht immer sehr gliicklich. Die Ausgabe von
P. Sabatier aus dem Jahre 1743 ist kaum mehr zugédnglich und weitgehend
iiberholt. Denn trotz ihres kritischen Wertes sind ihr eine betrdchtliche
Anzahl von Manuskripten und selbst von seither identifizierten Zitaten
unbekannt. Um so groBer ist unsere Dankbarkeit der Erzabtei Beuron gegen-
iiber, die vor der gewaltigen und schwierigen Aufgabe nicht nur einer Neu-
auflage von Sabatier, sondern eines villig neuen Unternehmens nicht zuriick-
gewichen ist. Ein erster, 1949 erschienener Faszikel brachte die Liste der
Materialien (Manuskripte und Viterzitate) und der beniitzten Siglen (die
Numerierung ist neu gegeniiber der iiberkommenen Nomenklatur a, b, d, &,
usw.). Nun erscheinen als Frucht eines bewunderungswiirdigen Fleies
schon vier weitere Faszikel mit dem Text der ganzen Genesis. In der Ein-
fiihrung beschreibt B. F1SCHER zunichst die Manuskripte, ihren Ursprung
und ihren jetzigen Standort, die friiheren Ausgaben und einschldgigen
Studien. Dann folgt eine gedringte Darstellung der verschiedenen Text-
formen (afrikanische und europiische Gruppe, ihre Beschiddigungen und
absichtlichen Uberarbeitungen, besonders durch Novatian, Hilarius und
Luzifer). SchlieBlich werden die konkreten Richtlinien, wonach die Ausgabe
gestaltet worden ist, dargelegt: Jede Seite gibt zunichst den griechischen
Text mit seinen Varianten, die im Lateinischen wiedererscheinen ; darunter
folgt der Text der Vetus Latina (L), dann der Vulgatatext des Hierony-
mus (H). — Es ist erstaunlich, daB ein Rezensent in den Vigiliae Christianae
(IV, 1950, S. 249 ff.) den Wunsch duBern konnte, man sollte, um die Aus-
gabe nicht zu beschweren, sowohl den griechischen als den Vulgatatext weg-
lassen. Man kénnte dies nur rechtfertigen, wenn das Werk fiir die Vulgarisa-
tion oder fiir eilige Professoren bestimmt wire. Wer aber jemals nur ein
biBchen Textkritik geiibt hat, wird die gleichzeitige Darstellung der drei
Texte als eine wunderbare Neuerung zu schitzen wissen, die es iiberfliissig
macht, drei verschiedene Bande nebeneinander zu legen, und zudem erlaubt,
die Eigentiimlichkeiten und Beweggriinde der verschiedenen Ubersetzungen
unmittelbar zu erfassen. Wir personlich wiinschen unbedingt, die Heraus-
geber mochten diese dreifache Parallele beibehalten. — Am FuBe des
Textes ist ein kritischer Apparat angebracht, der die Lesarten der Manu-
skripte und die Viterzitate bis Isidor von Sevilla — die wichtigeren sogar
bis zur Karolingerzeit — angibt. Auch hier wurde eine bemerkenswerte
Neuerung eingefiihrt : die Lesarten werden in chronologischer Reihenfolge
geboten. Am SchluB3 bringt ein auB3ergewdhnlich reichhaltiger Apparat alle
Zeugnisse in alphabetischer Reihenfolge der Siglen,



202 Besprechungen

Diese Ausfiihrungen kénnten im Leser die angstvolle Vorstellung er-
wecken, der Gebrauch dieses Werkes sei aulerordentlich schwierig. Tat-
siachlich jedoch gelingt es einer tadellosen Typographie, die Darstellung
trotz der Fiille des Materials angenehm und leicht lesbar zu machen. Philo-
logen, Exegeten, Historiker, Theologen und selbst Liturgiker sollten nun-
mehr Nutzen ziehen aus diesem « Sabatier redivivus », der ein wissenschaft-
liches Ereignis dieses Jahrhunderts bedeutet. Wir betonen nochmals, daf
die Bibelwissenschaftler die Vetus Latina, die Zeugnis gibt von der Kenntnis
und der Interpretation der Heiligen Schrift in den ersten Jahrhunderten
der Kirche, allzuoft vernachlidssigt haben. Ihre Kenntnis ist nicht nur fiir
die Exegese und die Bibeltheologie von Nutzen, sondern auch fiir die Text-
kritik griechischer Manuskripte, ja sogar fiir die synoptische Frage. Dieses
priachtige Arbeitsinstrument wird den Weg fiir ein tieferes Verstdndnis des
Wortes Gottes bereiten.

Fribourg. C. Sricqg O. P.

1. George, A. Raymond: Communion with God in the New Testament. —
The Epworth Press, London 1953. xx-274 p.

2. Pierce, C. A.: Conscience in the New Testament. (Studies in Biblical
Theology, n.15.) — SCM Press, London 1955. 151 p.

3. Fuller, Reginald H.: The Mission and Achievement of Jesus. (Studies
in Biblical Theology, n.12.) — SCM Press, London 1954. 128 p.

4. Higgins, A.J. B.: The Lord’s Supper in the New Testament. (Studies
in Biblical Theology, n. 6.) — SCM Press, London 1952. 96 p.

5. Best, Ernest : One Body in Christ. A Study in the Relationship of the
Church to Christ in the Epistles of the Apostle Paul. — S. P.C. K,,
London 1955. XI11-250 p.

6. Fison, J. E.: The Christian Hope. The Presence and the Parousia. —
Longmans-Green, London 1954, x1-268 p.

1. Les ouvrages sérieux sur la vie chrétienne, la relation intime du croyant
avec Dieu, selon le Nouveau Testament, sont trop rares, pour qu’'on ne se
réjouisse pas de l'étude de valeur que nous offre G. Le titre adopté veut
traduire le terme xowwvix (tantdt participation, I Cor. x, 16 ; tantét com-
munion), et suggérer le théme principal du christianisme. Aussi bien, ’auteur
examine-t-il, selon l'ordre chronologique tous les textes relatifs & Jésus,
homme de prié¢re et docteur de la pri¢re ; & la primitive Eglise, saint Paul,
saint Jean, etc. Plus historien qu’exégéte, trés informé de la littérature du
sujet, G. se soucie surtout de préciser le type d’expérience religieuse du
fondateur de la nouvelle religion et de ses Apotres. Il conclut que, d'une
fagon trés homogene, la piété du N. T. est plus juive que grecque, ignorant
l'identification ou l’absorption mystique paienne par la divinité. Il reléve
la jonction — absolument sans exemple — dans la priére de Gethsemani
d’une demande et de l’acceptation de la volonté de Dieu. Saint Paul innove
en introduisant in Christo dans la priere, le Christ-Mysticism. La priére sacer-
dotale de Jo. xvir est a la fois trés proche de saint Paul et du Pater. Nombre



Besprechungen 203

de notations précieuses pourraient étre relevées; d’autres sont déroutantes,
telle que la question : Jésus était-il un mystique ? Mais I’ensemble est neuf
et de qualité. On dit que G. est un jeune professeur. Souhaitons qu'il ait la
possibilité de faire fructifier ses dons.

2. Quel dommage que C. A.P. n’ait & peu pres rien lu de l'immense litté-
rature consacrée a la syneidesis néo-testamentaire (cf. la bibliographie,
incomplete, donnée dans Jahresbericht iiber die Fortschritte der klassischen
Altertumswissenschaft, 1943, pp. 169-170) ! Sa monographie, si précieuse,
elit été parfaite, en couronnant la recherche sémantique par un jugement
théologiquement éprouvé. C. A. Pierce est avant tout un philologue et,
a ce plan, son étude est la meilleure qui soit. I1 prouve définitivement
que saint Paul n’a pas emprunté la notion de conscience au stoicisme, mais
a la langue populaire contemporaine. Celle-ci considére la syneidesis comme
un élément de la nature humaine insérée dans 1’'ordre de 1'univers ; elle se
référe toujours & un acte personnel et bien déterminé du passé, réalisé par
le sujet lui-méme. Cet acte étant mauvais, la conscience est envisagée comme
une peine, une souffrance, & la maniére d’un ulcére dans la chair, ou sous
la métaphore d’un juge ou d’un accusateur. Il est certain que la plupart des
emplois du Nouveau Testament demeurent fidéles a cette conception de
conscience-reproche, en l'insérant dans le contexte spirituel de la révélation
nouvelle, et l'auteur a heureusement souligné sa connexion avec la foi
Nous le féliciterons, de surcroit, de n’avoir pas cru a une influence des auteurs
latins sur I’Apbtre, comme J. Dupont — qu’il ignore — l’avait curieusement
prétendu. Mais nous regretterons qu’il n’ait pas mieux marqué 1'originalité
de la conscience, se substituant a la morale légaliste, dans les écrits pauli-
niens, comme nous avons essayé¢ de le montrer dans Revue Biblique 1938
(également ignoré de l'auteur). Est-il siir que la capacité d’appréciation
morale et de guide de l'action ne puisse jouer un réle dans 1’élaboration
d’une action projetée ? Particuliérement utile est l'index analytique et
chronologique des sources grecques (pp. 132-147). '

3. On sait ledivorce prononcé par R. Bultmann entre le Jésus de I'histoire
et la proclamation par 1’Eglise primitive de Jésus, Messie et auteur de la
rédemption. F. s’emploie 2 montrer l'inanité de cette dissociation entre la
foi et la raison, et comment le kerygma apostolique est issu de la vie et de
I’enseignement méme du Maitre. Ses analyses portent d'une part sur I'immi-
nence et les signes de la venue du royaume de Dieu, d’autre part sur les
prophéties de la Passion, selon lesquelles Jésus est pleinement conscient
de réaliser les traits du Serviteur souffrant. Cette mort est 1’occasion voulue
par Dieu d’inaugurer son Régne. Il en résulte qu’on ne peut réduire Jésus au
role de simple prophéte eschatologique annongant le royaume. Par ailleurs,
si le Maitre se consacre beaucoup plus a sa fonction qu’il ne se définit lui-
méme, il se présente néanmoins comme Fils de Dieu dans un sens absolu-
ment unique, Serviteur, Fils de 1’homme, Christ, Kyrios, Fils de David,
donnant a ses Apdtres tous les é1éments d'une christologie. On en peut con-
clure que le kérygma de 1’Eglise n’est pas une interprétation arbitraire ; il



204 Besprechungen

a son fondement dans l'histoire et dans l’esprit de son premier acteur. Si
la critique de F. est souvent minimisante, elle est extrémement soigneuse,
et sa réfutation de R. Bultmann décisive.

4. Nous avons eu beaucoup de joie a lire cette étude bréve et dense. Assu-
rément, I’eucharistie dans le N. T. a fait 'objet de maintes recherches de
valeur ces derniers temps, et ’on pourrait craindre soit une redite soit la
proposition d’une interprétation nouvelle. En réalité, H. est averti des
travaux de ses devanciers, reconnait ce qu’il leur doit, sans hésiter pour
autant a dénoncer leurs faiblesses. I1 compare minutieusement les différents
récits de 'institution eucharistique, dont Mc relate la forme la plus primitive,
Mt. un développement liturgique, et Paul une interprétation personnelle,
mais dépendante de la méme tradition orale que Mc. La mention de I’alliance
en ces deux derniers serait une trés ancienne addition, explicitant la pensée
méme du Seigneur, de méme que 1'ordre : « Faites ceci en mémoire de moi ».
H. considére la derniére Céne comme un repas pascal, Jésus étant ’agneau
pascal immolé. Repas d’adieu en méme temps que rendez-vous eschatolo-
gique, anticipation du banquet messianique. En mangeant le pain et en
buvant le sang, les disciples commémorent 1'acte sacrificiel de Jésus, mais
I’Eucharistie ne fait que représenter cette mort expiatrice sans avoir d’effi-
cacité propre. Il ne s’agit que d'une action symbolique. Nos réserves sur ce
point ne viennent pas de préjugés doctrinaux, mais du peu d’attention que
I'auteur donne a l'interprétation catholique. H. I’élimine en deux phrases
(p- 51), sous prétexte qu’'un Juif n’aurait pu comprendre : ceci es¢ mon corps,
mon sang, dans un sens littéral, et que le verbe étre, non exprimé en araméen,
doit signifier « représenter, tient lieu de ». Cette rapidité de conclusion est
insolite dans un ouvrage si finement pensé et aux analyses minutieuses.

5. Le probléme de I'Eglise, corps du Christ est, a notre avis, le plus difficile
du Nouveau Testament. Il a fait I'objet d'une immense littérature qui a
souvent apporté plus de téneébres que de lumiéres. Le grand mérite de E. Best
est d’avoir soumis les textes a une minutieuse analyse lexicographique, et
surtout d’avoir essayé de suivre I’évolution de la pensée de saint Paul.
Dans les chapitres 1, 11, 1v, il entreprend une étude trés neuve des formules
«dans le Christ, avec le Christ, pour le Christ » ; la premiére s’emploie pour
désigner : étre ou agir dans le Christ, avoir une qualité ou recevoir un don
dans le Christ, former une communauté, coagir dans la création. Dans tous
les cas, la locution exprime premiérement la relation individuelle de chaque
croyant au Christ, et secondairement I'union entre les chrétiens ; &v aurait
une signification locale : le Christ est lieu dans lequel sont les chrétiens et
ou ils obtiennent le salut. On ne peut parler d’identification du Christ avec
les croyants ou I’Eglise, mais leur union est organique, a la maniére des
époux qui forment un corps, une seule personnalité, ou mieux : il y a « inclu-
sion » de tous les chrétiens dans le Christ, ils lui sont incorporés. La métaphore
du « corps du Christ » ne peut venir du stoicisme, du gnosticisme, du rabbi-
nisme ou du mystere eucharistique, car I’Apotre ne compare jamais 1'Eglise
a un corps, mais au corps « du Christ ». C’est celui-ci qui est le centre d’intérét,



Besprechungen 205

et ’accent est moins sur l'interdépendance des membres que sur leur relation
au Seigneur. Toutefois les Epitres au Ephésiens et Colossiens — qui ne
seraient pas authentiques — modifient cette ecclésiologie et introduisent
I'idée du Christ, téte et Seigneur, unifiant et soutenant le corps, non seule-
ment source de sa vie nouvelle, mais cause de son existence. Le plérome
serait la sphére dans laquelle I’amour du Christ agit et qu’il remplit. Finale-
ment, la meilleure expression de 1’Eglise serait une koinonia avec le Christ
et entre chrétiens. Il est dommage que le chapitre de conclusion soit bien
faible et les perspectives doctrinales trop courtes. Mais le prix de cet ouvrage
réside dans le caractére trés neuf de son exégese et dans cette intelligence
de I’Eglise en fonction du théme paulinien essentiel « étre dans, vivre avec
le Christ », I1 mérite de faire date dans les études ecclésiologiques.

6. Les exégétes ne sont pas préts de s’entendre sur la notion et la place
de l’eschatologie dans le Nouveau Testament. Divergences qui viennent
en partie de 'unification arbitraire des données scripturaires ou de la valeur
prépondérante accordée a tels textes sur tels autres. J. E. Fison, dont
I'exposé est toute nuance, distingue trois data, qui ne sont pas exclusifs
I'un de l'autre : Dans les Actes et Paul, le Jugement s’est accompli sur la
Croix, et le nouvel ordre de choses commence & la résurrection (eschato-
logie réalisée) ; selon les Synoptiques et 1’Apocalypse, le second aveénement
glorieux, compense le premier, humilié et douloureux (eschatologie futu-
riste) ; enfin saint Jean « sublimise » l’eschatologie en mysticisme : la vie
éternelle est une réalité présente. La vérité est que, dés l'origine, la venue
de Jésus-Christ n’est pas le terme, mais le centre du mouvement d’amour
de Dieu vers le monde. Or ce Dieu aimant est le méme hier, aujourd’hui
et demain (Hébr. xi11, 8). 1l s’ensuit que la présence actuelle de Jésus,
qui réveéle Dieu, implique son retour, c’est-A-dire : sa présence (parousie)
dans l'avenir. C’est 'unité du présent et du futur dans la vie éternelle,
manifestée et offerte en Jésus-Christ, qui est le secret de l’eschatologie
du Nouveau Testament. Seuls ceux qui connaissent actuellement la pré-
sence peuvent espérer la Parousie, la rencontre aimante avec le Dieu vivant.
Cette attente confiante étant la réponse de 'homme & l'amour de Dieu
(I Cor. xu111, 13). Finalement, le « Jour » de la discrimination et du juge-
ment ne fera que révéler la charité des croyants. Assurément, cette inter-
prétation est neuve, et comporte une bonne part de construction, mais
elle est intelligente et a le grand avantage de montrer comment 1’eschato-
logie s’insére en chaque moment de la vie chrétienne, Maran atha! 1.’ éter-
nité se manifeste dans le temps, 1’eschatologie s’enracine dans I’expérience
quotidienne. On ne pourra plus négliger cet aspect si lucidement mis en
valeur dans ce beau livre : « Journeys end in lovers meeting » (SHAKESPEARE,
Twelfth Night, 11, 3, 44).

Fribourg. C. Sricg O. P.



206 Besprechungen

Dogmatik

Horvath, Alexander M., O. P. : Studien zum Gottesbegriff. 2. stark er-
weiterte Aufl. von: « Der thomistische Gottesbegriff ». (Thomistische Stu-
dien, VI.) — Paulusverlag, Freiburg Schw. 1954. x11-316 S. u. 4 Tafeln.

Der als griindlicher Thomist wohlbekannte Verfasser bietet uns in
diesem Buch fiinf zu verschiedenen Zeiten von ihm verfa3te Abhandlungen,
ndamlich : 1. Der Thomistische Gottesbegriff, 2. Das objektive Erkenntnis-
licht, 3. Das Satzband (Copula) und das gottliche Licht, 4. Die Herrlich-
keit und die Verherrlichung Gottes, 5. Die Seinsweise der Relationen und
die relativen Namen Gottes.

Den Hauptteil bildet der Bedeutung und dem Umfang nach « Der
thomistische Gottesbegriff », den H. synthetisch herausarbeitet und dann
analytisch zergliedert, ganz im AnschluB an die Summa Theologiae des
hl. Thomas. Dabei zeigt er, wie aus seinem klaren tieferfaBten Gottes-
begriff heraus fiir Thomas die bewunderungswiirdige Anlage seiner Summa
sich gewissermafen ganz von selbst ergibt. Nachdem H. das im einzelnen
nachgewiesen hat, stellt er am Schlufl den ganzen Aufbau der Summa in
einem groBen Schema iibersichtlich vor Augen. So wird diese Abhandlung
jedem interessierten Thomasschiiler von groBem Wert und Nutzen sein.
Doch stellt das Buch an seine Leser hohe, ja hichste Anforderungen und
setzt griindliche Kenntnis der aristotelisch-thomistischen Philosophie vor-
aus, um dem Verfasser in die Tiefen und Hoéhen seiner oft gar subtilen
Distinktionen und Zergliederungen folgen zu kénnen. Da mag es wohl manch
einem bei diesem gelehrten Apparat ergehen wie dem jungen David mit
der Waffenriistung Sauls. Er konnte sich darin nicht frei bewegen und griff
darum lieber wieder zu seinem gewohnten Pfeil und Bogen, mit denen er
sich sicher fiihlte und den Goliath iiberwand. So wird mancher, der nicht
so tief philosophisch ausgeriistet ist, doch von der Summa Sancti Thomae
und auch von diesem Buch seinen Nutzen haben.

Im zweiten Teil, wo vom objektiven Erkenntnislicht die Rede ist, ver-
misse ich, zumal im Abschnitt iiber das Abstraktionslicht, ein Wort iiber
die Bedeutung des Intellectus agens, der doch bei Aristoteles und Thomas
eine so grofle Rolle spielt, und ohne dessen Einflu man auch die objektive
Leuchtkraft des Erkenntnisgegenstandes auf den menschlichen Verstand
kaum geniigend verstehen kann und ohne dessen Annahme man notwendig
dem Subjektivismus Kants oder einem der ontologistischen Systeme ver-
fallen muB. Was mir an dem Buch besonders gefillt, ist die ausgezeichnete
deutsche Ubersetzung der scholastischen Fachausdriicke, deren lateinische
Formulierung zudem meist in Klammer beigefiigt wird. Damit hat der Ver-
fasser sowohl den Schiilern als auch den Lehrern einen sehr willkommenen
Dienst geleistet.

Beuron (Hohenzollern). H. Seeman~ O. S. B.



Besprechungen 207

Mitterer, Albert : Dogma und Biologie der heiligen Familie. Nach dem
Weltbild des hl, Thomas von Aquin und dem der Gegenwart. — Herder,
Wien 1952. 224 S.

Das vorliegende Werk Mitterers will weltbildvergleichende Dogmen-
forschung bieten, und zwar, soweit es sich um das biologische Weltbild
handelt ; niherhin beschreitet Mitterer ein besonderes Gebiet seiner welt-
bildvergleichenden Thomasforschung. Neu aber ist, da es diesmal nicht wie
in fritheren Werken um naturwissenschaftliche, philosophische und ethische,
sondern um dogmatische Vergleichspunkte geht. Er hofft, zeigen « zu kénnen,
daB manche mit Hilfe alter profanwissenschaftlicher Erkenntnisse versuchte
spekulative Erklirung von Dogmen iiberlebt ist, wihrend diese oder jene
neuere Erklirung bei Heranziehung der heutigen biologischen Erkenntnis zu
gewinnen wire » (21). Was fiir die Bibel recht ist, muB fiir die Uberlieferung
und Theologie billig sein. Diese Forderung wird jeder Theologe grundsitzlich
anerkennen und eine Arbeit, die von diesem Geiste getragen ist, willkommen
heiBen. Das Bedeutsame an diesem Werke Mitterers ist dies : er macht kon-
sequent das Ergebnis seiner biologischen und historischen Forschungen
fruchtbar fiir die theologische Deutung von Offenbarungsinhalten. Er wendet
den von ihm bisher klar herausgearbeiteten Unterschied von « Erzeugungs-
biologie und moderner « Entwicklungsbiologie » auf folgende Fragenkom-
plexe an: Erbsiindenlose Empfingnis Jesu im SchoBe Mariens (31-53),
Menschwerdung Christi, Parthenogenese Christi (53-67), die Mutterschaft
Mariens vor und nach der Geburt (79-133), die iibernatiirliche Vaterschaft
des hl. Joseph (132-218).

Uber die Bewertung der hier beriihrten naturwissenschaftlichen Pro-
bleme und Lésungen hat H. Doms eingehend berichtet (TR 48 (1952) 200-
212). Seinem abschlieBenden Urteil iiber Mitterers Ausfiihrungen bis zum
3. Kap. wird man bei dem heutigen Stande der biologischen Erkenntnisse
zustimmen miissen, nimlich « diese Ausfiihrungen seien im Ganzen unbe-
dingt durchschlagend », ebenso seiner Forderung : « Es wire aufs héchste zu
wiinschen, daB alle mit der Betitigung der Geschlechtsfunktionen zusammen-
hingenden Probleme jetzt unter ausdriicklicher Beachtung der Unterschiede
von Erzeugungs- und Entwicklungsbiologie véllig neu und offen durchdis-
kutiert wiirden. Die groBe geschichtliche Entwicklung aller einschligigen
Fragen ist in der katholischen Theologie vom Standpunkte der Erzeugungs-
biologie aus erfolgt, die in letzter Zeit mitunter nur durch duBerlichen Ein-
bau der Zellenlehre modifiziert war. »

Es miiBte freilich dabei genau festgestellt werden, inwieweit die nicht
mehr haltbare Erzeugungsbiologie wirklich die entscheidenden Argumente
lieferte oder ob doch andere davon unabhingige Faktoren von Einflu3 waren.
Wiire es z. B. nicht denkbar, daB Gott die Fortpflanzung der Erbsiinde an
den minnlichen Anteil (oder an den analogen in der natiirlichen Patheno-
genese : Aktivierung des Eis) gekniipft hatte ? Die Méglichkeit kann nicht
bestritten werden. In diesem Falle brauchten dann gar nicht so weit gehende
theologische Folgerungen aus dem verinderten biologischen Weltbilde ge-
zogen zu werden, wie M. annimmt. Beachtenswert sind die Ausfiihrungen



208 Besprechungen

iiber die aus der Entwicklungsbiologie folgende vollere Stammutterschaft
(und Treumutterschaft), die in der thomasischen Erzeugungsbiologie sehr
abgeschwicht erscheint. Aber dafl Thomas infolgedessen kein Verstindnis
der psychologischen Beziehung zwischen Mutter und Kind hitte aufbringen
konnen, ergibt sich hieraus keineswegs. Hier haben wir ein klassisches Bei-
spiel mancher Uberspannungen in Mitterers anregendem Buch. DaB echte
biologische Mutterschaft im Sinne moderner Wissenschaft an sich ihre Aus-
wirkung auf « psychologische » Mutterschaft hat, ist zuzugeben. Aber wie oft
ist sie tatsichlich nicht vorhanden und wie innig ist das « psychologische »
Verhiltnis zwischen Adoptiveltern und Adoptivkind ! Bezweifelt werden darf
die Behauptung, Thomas habe aufgrund seiner Erzeugungsbiologie, seines
erzeugungsbiologischen Begriffes der Parthenogenese, der menschlichen Natur
Christi nicht dem Vater, sondern dem Heiligen Geiste zuschreiben miissen,
weil der Geist den Samengeist der menschlichen Natur vertrete (146). Im
Sentenzenkommentar hatte Thomas sich eingehender mit dieser Frage be-
schiftigt (3 Sent. d. 4 q. 1 a. 1). Er stellt je eigens die Frage, ob man die
Bewirkung der Menschwerdung nicht doch besser dem Vater oder dem
Sohne zuschreiben solle. Es lassen sich, wie Thomas freimiitig anerkennt,
gute Griinde beibringen fiir die Zuweisung dieses Werkes an den Vater.
Wiirde die Schrift ihn nicht auf den Heiligen Geist hinweisen, so hitte sich
Thomas auch in der Summa nicht mit solcher Entschiedenheit zur Zu-
eignung an den Heiligen Geist entschlossen. Diese Feststellung ist von grund-
sitzlicher Bedeutung. Es fragt sich nimlich : hat Thomas nachtriglich in
seiner Erzeugungsbiologie Angemessenheitsgriinde oder Analogien entdeckt
fiir die schon anerkannte Offenbarungswahrheit oder hat er von vornherein
von seiner Erzeugungsbiologie aus die Theologie in dieser oder jener Frage
in eine falsche Richtung gewiesen ? Das im einzelnen darzutun, wird eine
Aufgabe der eingehenden Auseinandersetzung mit M. sein miissen.

Ubrigens muB3 zugegeben werden, daf M. an andern Stellen sich dieses
Problems bewuBt ist, wenn er z. B. zur vollen Jungfrauschaft die Unver-
letztheit des Hymens, das Fehlen der Geburtswehen nicht fiir unerlilich
hiilt, zugleich aber anerkennt, da anderwirts feststehen kann, daB3 in Maria
das Hymen unverletzt blieb und keine Geburtswehen vorhanden waren. Wer
weltbildvergleichende Thomasforschung treibt und damit gewi3 wichtige Er-
kenntnisse zutage fordert, sollte sich doch auch immer vor Augen halten,
wie Thomas die der Philosophie und der Naturwissenschaft entnommenen
Erkenntnisse bewertet, wenn er sie fiir die Theologie nutzbar macht (I 32,
1 ad 2).

Fribourg. A. HorrFmanN O, P,



Besprechungen 209

Echi e Commenti della Proclamazione del Domma dell’Assunzione. (Studia
Mariana, 8.) — Academia Mariana Internationalis, Roma 1954. 1x-287 p.

Der achte Band der Studia Mariana bringt eine Anzahl von Konferenzen,
die anldaBlich des ersten und zweiten Jahrestages der Dogmatisierung der
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel im Antonianum gehalten wur-
den. Es berichten u. a. Bali¢ iiber die Kirche Christi im Lichte des neuen
marianischen Dogmas, Parente iiber die theologische Begriindung des Dog-
mas, Filograssi iiber die Assumptio Mariens im Lichte des dogmatischen
Fortschrittes. Jugie und Bea untersuchten das Echo in der orientalischen
Kirche und bei den Protestanten. Vier weitere Autoren kommentieren das
Schreiben Pius XII.: « Sacro vergente anno» vom 7. Juli 1952 anlaBlich
des zweiten Jahrestages der Dogmatisierung. Hier wird vor allem das Ver-
halten des Papstes der russischen Kirche gegeniiber beschrieben. Von beson-
derm Werte ist der zweite Teil des Bandes. Da wird eine vollstindige Biblio-
graphie der marianischen Literatur aug dem Jahre 1950-51 zur Assumpta-
frage geboten. Die fleiBigen Bearbeiter, alle aus dem Franziskanerorden,
haben aus ungefahr 700 Zeitschriften wissenschaftlicher und populirer Art
2515 Veroffentlichungen zusammengestellt, die ein imposantes Bild bieten
von dem literarischen Niederschlag, den das Dogma in dem einen Jahre
seiner Verkiindigung gefunden hat. Von ernsten exegetischen, dogmenge-
schichtlichen und theologischen Untersuchungen iiber Hinweise zu seiner
pastorellen Verwertung bis zu den positiven und negativen Reaktionen in
Ost und West ist alles hier zu finden. Auerdem werden wir unterrichtet
iiber die Kongresse und andere o6ffentliche Veranstaltungen, die zu Ehren
der Gottesmutter im Jahre 1950-51 in aller Welt zur Belebung der Marien-
frommigkeit stattfanden. Der Herausgeber dieses Bandes, P. Bali¢ O. F. M.,
Prisident der « Academia Mariana internationalis », glaubt angesichts dieses
tausendfachen Echos den kiihnen Satz schreiben zu diirfen : « La procla-
mazione del domma dell’Assunta ¢ il pitt grande avvenimento del nostro
secolo. E una data che annuncia quel ‘mondo nuovo’ tanto auspicato e pre-
dicato dagli apostoli della cosi detta Crociata Mariana. »

Fribourg. A. HorrmMaNN O. P.

Coathalem, Hervé, S. J. : Le Parallelisme entre la Sainte Vierge et 1’église
dans la tradition latine jusqu’a la fin du XII® siécle. (Analecta Gregoriana,
vol. LXXIV.) — Universitas Gregoriana, Romae 1954. viir-136 p.

Diese Untersuchung, 1939 bei der Pépstlichen Universitit Gregoriana
als Dissertation eingereicht und von ihr mit summa cum laude bewertet,
wird — da der Verfasser selbst bald nach seiner Promotion als Professor
der Theologie nach Schanghai versetzt wurde — nun (mit einigen in der
Zwischenzeit moglich gewordenen Verbesserungen hinsichtlich der Autor-
schaft mancher Traditions-Zeugnisse) von einer Gruppe ungenannter Her-
ausgeber unter J. Filograssi den Fachgenossen zur Verfiigung gestellt. Es
handelt sich in der Tat um eine ausgezeichnete Arbeit, von der man nur
bedauern kann, daB} sie 15 Jahre auf ihre Verdffentlichung warten muBte.

14



210 Besprechungen

Sie wire der inzwischen allenthalben angelaufenen mariologischen Forschung
sehr niitzlich gewesen. So sind mittlerweile mehrere Untersuchungen iiber
das gleiche Thema angestellt worden, von denen nur die Arbeit von H. HoL-
SsTEIN S. J. iiber die vornizinische Zeit (Bulletin de la Société Frangaise
d’Etudes Mariales, 9. Jahrgang, 1951, Paris (1952) 11-25) sich ihrer in einem
maschinenschriftlichen Exemplar bedienen konnte (vgl. HoLSTEIN a. a. O.
12), und die hervorragende Arbeit iiber den Zeitraum von Beda bis Albert
den GroBlen von H. BArRrE C.S. Sp. (a.a. O. 59-143) mit ihrem Apparat
von 565, oft selbst wieder umfangreichen Noten, schon durch die Heran-
ziehung auch ungedruckten Materials aus franzosischen Archiven und aus
den Bibliotheken Basel, Kloster Neuburg, Miinchen sowie der Vatikana ihr
gegeniiber im Vorteil ist. Andererseits — und das gibt ihr eine bis heute
von niemand eingeholte Besonderheit und Unentbehrlichkeit — hat die
Arbeit von Coathalem den Vorteil, daB sie den (in der franzosischen Arbeits-
gemeinschaft von verschiedenen Autoren nach Perioden abschnittweise be-
handelten) Zeitraum als Ganzes ins*Auge fafit. Das setzt sie in den Stand,
die Entwicklungsphasen dieser ganzen Zeitspanne allesamt gleichmafig in
den Blick zu bekommen. Hierin liegt ihr besonderer Wert.

Was das erste Jahrtausend iiber die Beziehung zwischen Maria und der
Kirche dachte, ist eng verkniipft mit der Vorstellung Eva — Maria und
Eva — Kirche. Da nun macht C. in gutem Durchblick sichtbar — was auch
einzelne besonnene Vertreter des Korredemptrixgedankens gegeniiber unkri-
tischen Beweisversuchen und neuerdings Y. Congar bemerkt haben —, da
bis iiber Beda hinaus fiir das Denken der Kirchenviter und -schriftsteller in
der Eva-Maria-Parallele das Moment der briutlichen Verbindung Evas zu
Adam im Sinne einer cooperatio nicht thematisch war (16, 21-22, 22-23). Wo
der Brautcharakter der beiden Frauen ausgewertet wird, erscheint Maria
nicht Christus, sondern Joseph zugeordnet (38, 39, 43, 45, 46, 50). Das Motiv
briautlicher Kooperation (consortium sponsale Christi) spielt indes schon friih
eine wesentliche Rolle — und zwar verkniipft mit dem Motiv der Mutter-
schaft hinsichtlich der wiedergeborenen Menschheit — in einer zweiten, an-
deren Erfiillung des Eva-Types : in der Kirche (20-23), die unter dem Kreuze
Christi nicht zwar mitwirkt, wohl aber aus der Seite des neuen Adam ent-
steht (17-20), um in der Zuwendung der Gnaden des Kreuzes (23-24) Mutter
der Glieder Christi (aller Lebendigen) (43-51) zu werden, Eva findet mithin
fiir die Vorstellung dieser ersten Periode ihre Erfiillung in zwei Frauen,
deren Rollen sich in der Fiille der Zeit nicht decken, sondern sich folgen
und ablésen : in Maria, die durch ihren gliubigen Gehorsam die jungfrau-
liche Mutter Jesu wird, und in der Kirche, die als Gattin des neuen Adam
die iibernatiirlich jungfriuliche Mutter der mystischen Glieder Jesu wird
(18-20, 43-44). Ahnlich sind sich diese beiden Frauen also in der jungfriu-
lichen Mutterschaft ; in ihrem Brautstand sind sie bei aller formalen Ahn-
lichkeit materiell eher unihnlich durch den verschiedenen Beziehungspunkt
der Brautschaft : die Kirche ist Braut Christi oder des hierarchischen Priester-
tums, Maria ist Braut Josephs oder allenfalls Braut Gotfes oder des Heiligen
Geistes (45). Maria ist also im Denken dieser ersten Zeit weder direkt Mutter
der Gliubigen (44), noch Braut Christi (45).



Besprechungen 211

Alles eben das aber beginnt die Zeit nach Beda Maria zu sehen, wobei
sich zundchst Ambrosius Autpertus, Paschasius Radbertus und Fulbert von
Chartres besonders auszeichnen. Maria ist nicht mehr nur in ihren geschicht-
lichen nun vergangenen Taten Typ und Vorliuferin der Kirche, sondern
wird in steigendem MaBe als jetzt noch wirksame, jenseitige Ursache, als
die eigentliche, ideale Verwirklichung der Aufgabe der Kirche erkannt, und
der Blick hierauf ist in steigender Entwicklung begriffen (57-58). Bei Anselm
findet diese Uberzeugung nicht nur den vollsten und kriftigsten, auf die
Folgezeit sehr einwirkenden Ausdruck ; sie schafft sich auch, iiber die bis-
herigen Arten der Darstellung (Homilie, Sermo, Kommentar, Abhandlung,
Brief) hinaus, in Gebeten und Betrachtungen eine neue literarische Form
(75). Im MaBe, in dem die Rolle Mariens gegeniiber die Kirche eine jetzt noch
wirksame und fiir uns unumgéangliche Heilsursachlichkeit ist, tritt der bloBe
Vergleich Mariens mit der Kirche zugunsten eines vermittelnden Mutterver-
hiltnisses zuriick. Die Kirche erscheint nicht mehr als die — wir diirfen
erliuternd hinzufiigen — platonisch verklirte iiberindividuelle Gestalt, son-
dern als die Vielheit der konkreten Einzelnen, die den Vergleich mit Maria
an Wert und Wirkmacht nicht aushalten kénnen : « Exclude Mariam ab
Ecclesia, quid erit Ecclesia nisi miseria ? » (78* ; Guibert de Nogent, } 1124).

Im Unterschied zu frilheren Kommentaren macht Rupert von Deutz den
Anfang damit, das Hohe Lied zuerst als Ganzes auf Maria, dann erst auf
die Kirche (Seele) zu beziehen (82-83, 116%), wie er auch als erster Lateiner
Johannes 19, 25-27 auf die allgemeine Mutterschaft Mariens deutet (82-83).

Ohne daB alle Autoren gleich deutlich wiren und ohne daB einfache
Wiederholungen der friiher iiblichen Parallelisierung Evas mit Maria und
der Kirche nun mit einem Schlag aufhérten (81), erscheint Maria entweder
in ihrer jetzigen Tétigkeit im Himmel oder bereits in ihrer geschichtlichen
Wirksamkeit auf Erden als die Braut Christi: sie ist die einzigartige Ver-
wirklichung — wie aller Eigenschaften der Kirche einschlieBlich ihrer Er-
16stheit (125) — so auch ihrer Christusbrautschaft und der geistlichen Mutter-
schaft hinsichtlich aller Gliubigen (104 ; Philipp v. Harvengt,  1183;
PL 203, 260). Sie hat — wenn man nicht einen objektiven Vorgang, wohl
aber den Wandel der Vorstellung im Denken der Theologen meint — die
Pridikate der Kirche restlos an sich gezogen und auf sich vereinigt. Die
Gleichung Ewva - Kirche lautet nun Ewva - Maria, wobei Maria jetzt die
Stammutter (Eva) in beiden Phasen der Erlésung (der objektiven und der
subjektiven) rekapituliert (97-98, 104, 105-106, 108-109, 123, 125) ; der Titel
« adjutorium simile » des neuen Adam gilt nun (neben der Kirche) auch von
ihr (109 ; Hermann v. Tournay, ¥ 1147 ; PL 180, 36-37).

Der Verfasser hat mit all dem die Entwicklung des Gedankens getroffen.
Diirfte indes nicht, was das Alter des Titels sponsa Christi im lateinischen
Westen angeht, eine Nuancierung notig sein ? Es ist wahr, daB er mit deut-
lichem Inhalt und mit einer sichtlichen Orientierung an der Gestalt Evas
erst spater auftritt: vorhanden ist er aber schon bei Petrus Chrysologus
(f ca. 450). Seine bekannte Erlduterung zu Missus est angelus ad virginem
desponsatam (Sermo 140 : De Annuntiatione B. Mariae Virginis; PL 52,
576A) lautet : « Pervolat ad sponsam festinus interpres, ut a Dei sponsa



212 Besprechungen

humanae desponsationis arceat et suspendat affectum, neque auferat a
Joseph virginem, sed reddat Christo, cui est in utero pignorata cum fieret.
Christus ergo suam sponsam recipit, non praeripit alienam.» Daf3 Petrus
Chrysologus hier « anscheinend von der Kirche » spricht (H. BARREE a. a. O.
129%?), diinkt uns der Kritik zu viel. Der Kirchenvater will eingestandener-
maBen vom « Ort, der Zeit und der Person» (PL 52, 575C) der im Evange-
lischen Bericht erzihlten Begebenheit sprechen ; von der Kirche ist im Kon-
text nicht die Rede. Dall ihm anderswo (PL 52, 592-593) die von C. zitierte
Parallele Mavria - Joseph : Kirche - Christus vorschwebt, bleibt davon unbe-
rithrt ; aber hier leugnet er geradezu, da8 Maria wirklich (als Braut) Joseph
gehorte. Auch wundert es, weshalb der Verfasser die Zueignung des Eva-
Namens mater omnium viventium an Maria durch Petrus Chrysologus (PL 52,
478-479) zweimal (35'%, 50°%) mit vollem Text zitiert und noch ein drittes
Mal (44%°) wenigstens erwihnt, wihrend er das andere Vorkommen der glei-
chen Zueignung (PL 52, 576B) nicht auswertet — obwohl er es kennt (vgl.
Appendix 29) ; denn hier wird, im Unterschied von der erstgenannten Stelle,
nicht auf die Kirche (als Erfiillung eines in Maria blof3 typisch verwirklichten
Zuges) weiter verwiesen, sondern Maria erscheint — freilich nur durch ihre
Gottesmutterschaft — selbst als eigentliche Erfiillung der Eva. Weil Petrus
Chrysologus auf die Folgezeit eingewirkt hat und ihre Formulierung manch-
mal vorwegnimmt, wie im Falle des Paschasius Radbertus, der sich in seinem
Matthius-Kommentar (PL 120, 103D - 104C) nicht nur gedanklich, sondern
auch wortlich von Petrus Chrysologus (PL 52, 592C - 593D) abhingig zeigt,
ist dieser Umstand nicht gleichgiiltig. Das von einem der Herausgeber in
der Berichtigungstabelle (3) als unauffindbar gemeldete Zitat aus Petrus
Chrysologus diirfte eine eigene verdichtende lateinische Kurzformulierung
des Verfassers sein, die versehentlich Apostrophe erhielt. Die an der gleichen
Stelle (32%), und iiberdies noch drei weitere Male (39", 45%, 55) vom Ver-
fasser angegebene Seitenzahl eines Chrysologus-Zitates PL 52, 692-693 ist
offensichtlich ein Manuskriptfehler und in 592-593 zu verbessern.

Es war ein guter Gedanke, am Ende des Werkes eine chronologisch
géordnete Tafel aller benutzten Autoren und am Ende der ersten zwei
Kapitel eine in der Reihenfolge der Migne-Binde geordnete Ubersicht der
jeweils in der Abhandlung zitierten und verwendeten Stellen der einzelnen
Viter (und Schriftsteller) zu bieten. Schade, daB eine gleiche Ubersicht fiir
die beiden letzten Kapitel fehlt.

Der Widmung A notre Méve du ciel, la Bienheureuse Vierge Mavie, et
a celle de la terve, la Sainte Eglise Hiévarchique (gleichviel ob sie vom Verfasser
oder von den Herausgebern stammt) scheint uns ein theologisch ungeklirter
Gedanke zugrunde zu liegen. Sie vergleicht die Rolle Mariens mit der Rolle
der hierarchischen Kirche, die — unseres Erachtens — mit einander ver-
glichen gerade nicht gleichgeartet, sondern entgegengesetzt geartet sind : die
hierarchische Kirche vertritt den bis zur Parusie abwesenden Briutigam
der Kirche ; sie ist in ihren sakramentalen Funktionen eher viiterlich als
miitterlich (weshalb denn auch nur der Mann subjectum capax ordinis ist).

Die Arbeit enthilt im iibrigen, eingeschlossen in den Rahmen des an-
gegebenen Titel-Themas, eine in dieser Anzeige nicht ausschopfbare Fiille



Besprechungen 213

mariologiegeschichtlich interessanter Beobachtungen. Charakteristisch fiir
die geschilderte Entwicklung ist, daf} fiir Theologie und Frommigkeit etwa
seit der Karolingerzeit entgegen der ersten frithen Zeit zwischen der Begriin-
dung des Heiles (Fiat) und der Auswirkung des Heiles am Einzelnen, auch
was Maria angeht, ein nicht unterbrochener, durchgehender Zusammenhang
besteht : nicht bloB im Sinne der Fernwirkung ihrer einmal im freien Fiat
gesetzten Tat, sondern von foérmlicher Taitigkeit zugunsten der ganzen
Menschheit, einer Tatigkeit, die — ohne daB nahere Einzelheiten befrie-
digend geklirt, ja auch nur als Frage ins Auge gefat worden wiren — als
allgemein, immer wirksam und fiir uns notwendig angesehen wird (124-125).
Damit wird auch die Verehrung Mariens unsererseits etwas Notwendiges :
Maria est manubrium per quod velut fervum inseparabiliter ei junctum tenemus
Christum ... Qui non habet hoc manubrium non habebit hoc fervum ; semel
enim ista conjuncta sunt, et sempter connexa manebunt (92'° : Petrus Cellen-
sis ; PL 202, 849). Darum : Periculosum est ... ad punctum ab illa discedere
(110™ : Adam de Perseigne PL 211, 754).

Es verdient noch hervorgehoben zu werden, daB3 die Arbeit zwei ent-
gegengesetzte Fehler vermeidet. Sie macht einerseits nicht den geringsten
Versuch, die objektiven logischen Moglichkeiten einer Formulierung schon
fiir den subjektiv bewuBten Besitz derer auszugeben, die sie anfinglich
prigten (22, 23%°, 32-33, 42-43, 46). Sie hiitet sich andererseits, die reicheren
Gedanken der spiteren Zeit als fremde, subjektive, nicht urspriingliche Zu-
taten abzuwerten ; wie denn in der Tat schon die friihesten Versuche, die
Gestalt Mariens und der Kirche in sich und im Vergleich miteinander zu
bestimmen, Regungen und Ergebnisse der gleichen geistigen Kraft sind : der
vom Heiligen Geist erleuchteten theologischen Vernunft. Es ist dabei gar
nicht notig, die spiateren Gedanken als logische Ergebnisse bloB auf die von
den Vitern formulierte Parallele zuriickzufiihren, wie es C. gelegentlich nahe-
legt (23, 123). Es ist viel wahrscheinlicher, daB3 es der Blick auf die Sache
selbst war, auf den inneren Zusammenhang der Heilsgeschehnisse, der, wie
zu der ersten Formulierung der Viter, so zu den spiteren Erkenntnissen
der mittelalterlichen Theologen fiihrte.

Vallendar, Schoénstatt. H. M. Ko6sTER S. A. C.

Das Opfer der Kirche. Exegetische, dogmatische und pastoraltheolo-
gische Studien zum Verstindnis der Messe, dargeboten von R. Erni,
A.GUGLER, H. HAAG u. a. (Luzerner Theologische Studien, herausgegeben
von der theologischen Fakultit Luzern, Band 1.) — Rexverlag, Luzern
1954. 316 S.

Titel und Untertitel umreifen und begrenzen den Inhalt des ersten
Bandes der Luzerner theolog. Studien. Den Eingang bildet, im Anschlufl
an Ex. 12, 1-14, die kritisch-exegetische Abhandlung von Dr. Herbert Haac
iiber Ursprung und Sinn der alttestamentlichen Paschafeier (im Text Pesach-
feier genannt), worauf die Darlegung iiber die eucharist. Rede (Joh. 6, 27-58)
von Dr. Eugen RuckstuHL folgt. Man wiirde nun erwarten, da auch die
andere Glaubensquelle, die Tradition und Viterlehre, zu Worte kime, um



214 Besprechungen

fiir eine eigentlich theologisch-dogmatische Untersuchung iiber das heilige
Opfer die notige Grundlage zu schaffen. Aber sowohl die patristische als
auch die streng dogmatische Darlegung iiber das heilige Opfer selbst fehlen.
Denn die sich an die biblischen Darlegungen anschlieBende dogmatische
Abhandlung befaf3t sich mit der mehr praktischen Frage der Concelebration.
Und ich muf3 gestehen, daB die theologische Begriindung der Concelebration
nicht iiberzeugt. Das soll keine negative Kritik sein, sondern eher anregen,
diesem Problem weiter und tiefer nachzugehen. Ziel und Zweck der Con-
celebration, wie jeder Teilnahme am heiligen Opfer, ist das « Hineingezogen-
werden der Menschen in die Machtigkeit des Opfers Christi» (S. 113), damit
die Opfernden im Opfer Christi Gott verherrlichen. Die formelle Verherr-
lichung Gottes durch die Menschen wird aber in ihrer GroBe allgemein
bestimmt durch den Grad der Devotio, von der auch das Maf} der empfan-
genen Opferfriichte abhingt. « Diese Devotio wird daher eine weitgehende
Bedeutung fiir die Bestimmung der Norm und Form der Teilnahme am
eucharistischen Opfer haben » (S. 113). Diese Gedanken sind iiberzeugend.
Nun aber ist Devotio etwas Personliches und wird von mannigfachen
personalen und sachlichen Faktoren bestimmt (S. 113 f.).

Gibt es aber ein allgemein giiltiges Mittel, um ein HoéchstmalB3 der
Devotio zu erreichen ? Sicher ist der aktiven Teilnahme am heiligen Opfer
immer der Vorzug zu geben. Ist nun auch die Concelebratio ein solch all-
gemein giiltiges Mittel ? Werden durch die Privatmesse die devotio, das
Hineingezogenwerden in das Opfer Christi und die Aufnahmefihigkeit fiir
die Opferfriichte fiir viele nicht ebenso geférdert, zumal das eucharistische
Opfer, wie Pius XII. sagt, immer und iiberall und zwar notwendig und
kraft seines Wesens einen 6ffentlichen und sozialen Charakter hat (Mediator
Dei 95). Weiter heit es in derselben Enzyklika : « Geist, Charakter und
Anlage der Menschen sind so verschieden und mannigfaltig, daB nicht alle
in gleicher Weise beeindruckt und geleitet werden konnen durch gemeinsam
verrichtete Gebete» (107). Die Argumentation von Dr. ErNI stiitzt sich
also zu sehr auf subjektive Grundlagen und kann deshalb nicht zu allge-
mein giiltigen Schliissen fiihren. Theologisch-spekulativ 1ilt sich m. E. die
Concelebratio sacramentalis kaum begriinden oder fordern, wohl aber als
moglich erweisen, denn die « ehrende Opferhingabe Christi an den Vater
erfihrt durch die einzelne sakramentale Feier keine Verstirkung oder Ver-
vielfialtigung » (S. 113), also auch nicht durch die Concelebration, so kénnte
man beifiigen. Wohl aber kénnten, das muf3 man zugeben, das Einbezogen-
werden in das Opfer Christi und die Verherrlichung Gottes durch die Con-
celebration, ex parte operantis ministri, unter gewissen Umstinden ver-
mehrt werden. Allgemein giiltige Normen aber hiefiir gibt es keine. Vielleicht
konnte Licht in diese Frage gebracht werden, wenn man den Griinden
nachginge, auf welche sich die Kirche stiitzt, um die Concelebration ab-
zulehnen. Wahrscheinlich liegen hiefiir auch nur praktische Griinde vor,
gegen welche man dann jene praktischen Griinde abwigen konnte, die heute
unter gewissen Umstinden die Concelebration wiinschenswert erscheinen
lassen. Die praktischen Griinde, die auf S.105 aufgefiihrt werden, sind
wirklich nicht zu unterschitzen. Der Schreiber denkt dabei auch an seine



Besprechungen 215

Eindriicke, die er im marianischen Jahr von Lourdes, besonders aus einer
Seitenkapelle, mitnahm.

Der Sammelband hétte an Geschlossenheit und Tiefe viel gewonnen,
wenn man von den prignanten und soliden Ausfiihrungen Dr. RG66sLI's
« Das Opfer eine Naturforderung », ausgegangen ware und sie zunichst ein-
mal in einer, m. E. in einem Werk mit diesem Titel unerldBlichen Dar-
legung iiber das Opfer Christi am Kreuze, auf dieses selbst angewandt hitte.
Dann wire auch das heilige MeBopfer in einer eigenen Darlegung als « reprae-
sentatio sacrificii Crucis » wirklich als das eine Opfer der Kirche erschienen
und schlieBlich wire klar ersichtlich geworden, worauf es wesentlich bei
der Teilnahme der Glaubigen am Opfer Christi ankommt, namlich nicht
sosehr auf die dufere Teilnahme, als auf das sacrificium internum, auf die
personliche Opfergesinnung und Hingabe. Diese ist Ziel der liturgischen
Erziehung. « Das Opfer ist zuerst und hauptsichlich ein inneres, worin der
Mensch sich selber Gott hingibt» (S. 140). In seiner formalsten und tra-
genden Wesensstruktur ist das Opfer ein inneres und das duBere (also auch
die aktive Teilnahme am MeBopfer) kann seinen Opfercharakter nur vom
inneren her erhalten (S. 142). Diese Grundsitze gelten fiir das Opfer Christi
am Kreuz, fiir das MeBopfer und fiir unsere Teilnahme am Opfer Christi.
Durch das sacrificium internum machte Christus das erlittene maleficium
zum sacrificium. Nur durch diesen einmaligen, ewig fortdauernden inneren
Akt der Hingabe an Gott ist die repraesentatio sacrificii Crucis auf unseren
Altiren wesenhaft ein Opfer und das gleiche wie das Kreuzesopfer. Und
wenn die Gliubigen wirklich mitopfern sollen, dann setzt die duBerlich zum
Ausdruck gebrachte aktive Form des Mitopferns ebenfalls das sacrificium
internum als formales Element voraus. « Der duBere Opferritus mu3 nim-
lich seiner Natur nach den inneren Kult zum Ausdruck bringen » (Mediator
Dei 92). Denn auch die in Form und Gestalt aktivste Teilnahme am heiligen
Opfer ist inhaltslos, wenn nicht als Seele und Form die innere Opferhingabe
hinzukommt.

Die Erziehung zu dieser inneren Opfergesinnung, sowohl bei der heiligen
Messe als auch im Leben, hitte im ausgezeichneten Artikel von Dr. A. GUGLER
besonders in der Zielsetzung (S. 221) stirker betont werden miissen, am
besten im Anschluf3 an Mediator Dei 97-103. Den Hemmnissen, die unsere
Jugend von der Kirche fernhalten — mit realistischem Blick auf S. 222 f,
aufgezahlt — wire wohl darum als Wurzel aller anderen Hemmnisse der
Mangel an Opfergesinnung und Opfergeist beizufiigen ; denn ohne sie wird
der Mensch nie das Begliickende und Erlésende des Mitopferns bei der
heiligen Messe erleben. (Vgl. hieriiber : Mediator Dei, bes. 80 und 97.)
Erfreulich ist, daB Dr. Giigler, nicht wie es leider oft geschieht, das Latei-
nische als Kultsprache in Bausch und Bogen verwirft. Zu S. 175 des Werkes
kénnte man auch die Worte eines anderen Cardinals anfiihren : « Wer weil,
vielleicht ergreift der lateinische Gesang die Glaubigen, die ihn nicht ver-
stehen, mehr als der Gesang in der Landessprache. Vielleicht wirkt das
Latein wie die Musik, die das UnterbewuBtsein ergreift und die Seele besser
als alle Worte erleuchtet. Man 16st allzu leichtfertig verwickelte und kom-
plexe Probleme » (Card. Saliége).



216 Besprechungen

Das Bemiihen, die Gliaubigen in das « Mysterium Christi» hineinzu-
fithren, wird schlieBlich, das kommt in diesem Band immer wieder zum
Ausdruck, Form und Gestalt des christlichen Kultes, des Betens und
Opferns, selbst den Kirchen- und Altarbau mitbestimmen miissen (vgl.
S. 178 1.). Es sei nun erlaubt, in diesem Zusammenhang — das Mysterium
den Menschen und diese dem Mysterium nahezubringen — noch einen grund-
siatzlichen Gedanken zu duBern. Bei diesem Ringen um neue Formen steigt
einem hie und da die Befiirchtung auf, als verberge sich darin ein rationali-
stischer Kern ; man will alles sehen, horen und beobachten. Kommt hiebei
nicht gelegentlich das Mysterium selber in Gefahr ? Die Mutter Kirche als
Hiiterin der heiligen Mysterien weill schon, warum sie ihre Geheimnisse
bisweilen verbirgt und sie nicht einfach ausbreitet (vgl. Ikonostase). Die
Kirche hilt hier auf Erden mehr vom Glauben als vom Schauen. Koénnte
man im heutigen Bemiihen um das Mysterium des heiligen Opfers nicht
ein Analogon erkennen zu den Vorgingen im 12. und 13. Jahrhundert, da
die Glaubigen das Verlangen hatten, die eucharistischen Gestalten zu
schauen, womit erst die Aufbewahrung, die Aussetzung und der Anbetungs-
kult der heiligen Eucharistie begannen ? Ob die Folgen dieser Vorginge, die
bis auf uns kamen, in allem gliicklich waren, bleibe dahingestellt. Auf jeden
Fall kann uns dieser Vorgang mahnen, im heutigen Bemiihen, nun auch
das Mysterium des heiligen Opfers, nicht bloB die reale Gegenwart Christi,
wieder ins Volk hineinzutragen, alles auch vom Theologischen und vom
Mysterium her zu sehen, nicht nur vom Praktischen und Liturgischen her.
Wir diirfen nicht um eines kurzfristigen Erfolges willen das Heiligste zu
sehr preisgeben. Damit das liturgische Bemiihen nicht zu einem aktivistischen
Leerlauf werde, mull vor allem eine Glaubensvertiefung und eine Erziechung
zur Innerlichkeit erstrebt werden.

Sicher wird der erste Band der « Luzerner theologischen Studien », wie
auch diese Besprechung erkennen liBt, Priestern und Seelsorgern, fiir die
er vor allem geschrieben ist, wertvolle Anregungen und sichere Grundlagen
fiir liturgische und theologische Diskussionen bieten. Ein Buch, das dies
erreicht, ist ein gutes Buch.

Mariastein. T. KreipErR O. S. B.

Pascher, Josef : Eucharistia. Gestalt und Vollzug. 2, Aufl. — Wewel,
Freiburg ; Aschendorff, Miinster 1953. 392 S.

Endlich wieder ein Buch iiber die heilige Messe, das wissenschaftlich
und praktisch weiter fiihrt. Wenn in Jungmanns « Missarum solemnia » die
historische Forschung zu einem gewissen AbschluB3 gelangt ist, so beginnt
mit diesem Werke Pascher die konstruktive wissenschaftliche Arbeit mit
der Erforschung der Sinngestalt der Messe, um aus der richtigen Erkenntnis
der Gestalt auch die richtige Gestaltung, den « Vollzug » der liturgischen
Feier abzuleiten. Nicht nur die « Rubrica » soll maigebend sein, sondern
auch und vor allem die « Nigrica », d. h. der eigentliche Text, die objektive
Gestalt, soll fiir den subjektiven Vollzug die entscheidende Regel sein. Die



Besprechungen 217

Erkenntnisse, zu denen P. dabei fiihrt, sind nicht nur fiir den Liturgiker
interessant, sondern ebenso sehr fiir den Priester und Seelsorger. Nur auf
diesem Wege kommen wir aus dem Widerstreit der personlichen Meinungen
iiber die Gestaltung der MefB3feier heraus. Bemerkenswert, wie die verschie-
denen subjektiven Wiinsche in einer so vollzogenen MeBfeier zu ihrem Recht
kommen : Stille und gesprochenes Wort, personliches und gemeinsames
Gebet, Chor- und Volksgesang, Laien- und Priestergebet. Uberhaupt er-
schlieBt sich aus Paschers Sinndeutung ein erstaunlicher Formenreichtum
der inneren Gestalt der Messe, der die praktische Gestaltung und damit
auch die Frommigkeit der Gldubigen so sehr beleben konnte. Die SchluB-
folgerungen decken sich im Wesentlichen mit den mehr aus der Praxis
herausgewachsenen Richtlinien der deutschen Bischéfe aus dem Jahre 1942.

Von theologischer Bedeutung sind vor allem die « Durchblicke » des
2. Teiles iiber Gemeinschaft und Einzelmensch, die verschiedenen Formen
des Kultes, die Sprache und die Tischgemeinschaft. Der Mahlbegriff und
das Mitopfern der Glaubigen wurden hier gegeniiber der 1. Auflage wesent-
lich geklart. Die These, das liturgische sakramentale Zeichen fiir das Mit-
opfern der Gldubigen sei « die Tischgemeinschaft in ihrer hierarchischen
Struktur, in der genau die Verbundenheit mit dem Priester in ihrer Zu-
und Unterordnung zum Ausdruck kommt », hat bereits zu wissenschaftlicher
Diskussion Anlaf3 gegeben. Es scheint jedoch, daB sich dieser Gedanke sehr
gut verbinden 146t mit der von Abt Bernhard Durst in « Das Wesen der
Eucharistiefeier und des christlichen Priestertums » (Studia Anselmiana, 32,
Neresheim 1953) vertretenen Auffassung, das Mitopfern werde sichtbar
durch die «im Auftrag der Glaubigen vorgenommene Doppelkonsekration »,
wobei er den Auftrag bereits erfiillt sieht in der Anwesenheit der Glaubigen.
Doch hat Pascher das Formale, Strukturelle der Meflgestalt besser heraus-
gearbeitet, wie denn gerade das Aufzeigen der hierarchischen Struktur und
des Mahlcharakters der Messe die Stirke dieses Buches ist. Uber den Mahl-
charakter vergleiche die zustimmenden Ausfiihrungen von J. A. Jungmann
in ZKT 1949, Heft IV.

Nifels. J. BAUR.

Moraltheologie

Reding, Marcel : Philosophische Grundlegung der katholischen Moral-
theologie. (Handbuch der Moraltheologie, Band I.) — Hueber, Miinchen
1953. xvI1-216 S.

In einer vorhergehenden Besprechung in dieser Zeitschrift [2 (1955) 242-
243] hatten wir bereits auf das neue Handbuch der Moraltheologie aufmerk-
sam gemacht, das Marcel Reding im Verein mit mehreren Mitarbeitern her-
ausgibt. Es handelt sich bei dem hier zu besprechenden Buche um den ersten
Band dieses neuen Handbuches. Die Arbeit umfat nach einem einleitenden
Kapitel, das sich mit den Fragen nach Ort, Gegenstand, Methode, Gewil3-
heit, Einteilung usf, der Moral abgibt, zwei Teile : der erste Teil gibt eine
logische Geschichte des Begriffs der Sittlichkeit. Er behandelt das Wesen



218 Besprechungen

des Sittlichen und dessen Ausstrahlungen in der Wirklichkeit. Der zweite
Teil zeigt die Eigenstandigkeit des Sittlichen gegeniiber den psychologischen,
sozialen, religiosen und erkenntnistheoretischen Kategorien, sowie die Gren-
zen eines rein natiirlich humanen Ethos.

Vielleicht wire es angebracht gewesen, im Einleitungskapitel auch die
Frage nach der Notwendigkeit einer philosophischen Grundlegung der Moral-
theologie aufzuwerfen. Wohl kommt im vorletzten Abschnitt des letzten
Kapitels (S. 204-207) das Verhiltnis von natiirlicher und iibernatiirlicher
Sittlichkeit, von Moralphilosophie und Moraltheologie zur Sprache. Doch ist
dies schon ein etwas anderes Problem. Da wir aber gerade dabei sind, mochten
wir folgendes dazu bemerken. S. 207 schreibt der Verf. : « Es ist auffillig,
daB es heute genug katholische Theologen gibt, die die Moraltheologie auf
die Offenbarung und Tradition einschranken mochten. Ethische Arbeit ist
nach ihrem Dafiirhalten keine moraltheologische Arbeit, weil sie nicht aus
der Bibel oder der Tradition, sondern bloB aus der Vernunft schopft. Diese
Auffassung ist offenbar von der evangelischen Theologie beeinfluBt ... ». Wir
glauben nicht, daB es auch nur einen einzigen katholischen Moraltheologen
gibt, der die Moraltheologie auf die Offenbarung und die Tradition ein-
schrinken mochte. Alle wissen und geben zu, daf8 auch die ratio eine theolo-
gische Quelle ist ; doch wird sie bekanntlich von M. Cano erst an achter
Stelle aufgezihlt. In diesem Sinne mufl den Moraltheologen der vorauf-
gegangenen Generation vorgeworfen werden, dal3 die ratio ihnen zur fast
ausschlieBlichen Fundgrube geworden war, wihrend sie Bibel und Tradition
in ganz ungebiihrlicher Weise unter den Tisch fallen gelassen haben. Diese
Verirrung mochten die vom Verf. gemalregelten katholischen Theologen
berichtigen, ohne dabei im geringsten von der evangelischen Theologie her
beeinfluBt sein zu miissen.

In demselben Zusammenhange schreibt R.: « Daraus ergibt sich, daf
die Moraltheologie sich nie von der Ethik l6sen kann. Die Ethik gehért zur
Moraltheologie als ein Teil derselben. Man kann Ethik ohne Moraltheologie,
aber nicht Moraltheologie ohne Ethik betreiben. Das erhellt sowohl aus der
Begrifisbestimmung als auch aus der Geschichte der Moraltheologien. Der
ganze erste Band der Moraltheologie des hl. Thomas befa3t sich beinahe nur
mit ethischen Problemen, wenn man die Lehre von den drei theologischen
Tugenden und der Gnade ausnimmt. Dieser Band ist dafiir nicht weniger
Theologie, denn zur Moraltheologie gehort ethische Prinzipienlehre. Genau
das gleiche ist von unseren heutigen Lehrbiichern der Moraltheologie zu
sagen » (S. 206). Natiirlich muB die Moraltheologie die Ethik in sich auf-
nehmen ; doch darf dabei, besonders fiir den Lehrbetrieb, nicht vergessen
werden, daB zur Zeit des hl. Thomas die Philosophie und die Theologie per
modum unius gelehrt wurden, und dies gilt nicht nur fiir das Gebiet der
Moral, sondern auch fiir die anderen philosophisch-theologischen Probleme.
Nachdem aber ein neuerer Lehrbetrieb sogar fiir die Ausbildung der Kleriker
Philosophie und Theologie sauber voneinander geschieden hat, ist es sinn-
los, daB der Professor fiir Moraltheologie alles wiederholt, was der Pro-
fessor fiir Moralphilosophie bereits doziert hat, wie es tatsichlich geschieht.
Sind nicht sogar einige Verfasser von Handbiichern der Philosophie so weit



Besprechungen 219

gegangen, daB sie die Ethik einfach gestrichen haben, mit der lacherlichen
Begriindung, die Studenten miiBten ja sowieso spiter noch Moraltheologie
studieren (cf. F.-X. Maquart, Elementa Philosophiae, T. I, p. 37) ; ohne zu
bedenken, daB3 sie dann auch die Theodizee hiatten streichen sollen, da ja
dieselben Studenten spiter einmal den theologischen Traktat de Deo Uno
studieren miissen.

Von einem Autor, der die umfassende Materie einer ethischen Prinzipien-
lehre auf 216 kleinen Seiten bewiltigen will, darf man natiirlich nicht ver-
langen, daB er iiber jedes Einzelproblem tiefschiirfende Untersuchungen an-
stellt. R. diirfte man vielleicht vorwerfen, da3 sein Exposé manchmal so
kurz und unvollstindig ist, daB es geradezu irrefiihrend wirkt. Ich greife
als Beispiel heraus, was er S. 7-8 iiber den GewiBheitsgrad der Moral sagt.
Wer diesen Passus liest, bekommt unfehlbar den Eindruck, daB die in der
Ethik aufgestellten und bewiesenen Wahrheiten, wie z. B. der Satz : Es ist
nicht erlaubt, einen Unschuldigen direkt zu toten, nur « moralisch » gewil3
seien, eine Ungeheuerlichkeit, die R. doch wohl nicht behaupten wollte.
Dieses heikle Problem des GewiBheitsgrades der Moralwissenschaft hiatte ent-
weder viel griindlicher oder gar nicht behandelt werden sollen. Auch iiber
andere Probleme ist der Verf. nur so hinweggehuscht.

Daraus, daB «der Ubergang zu einem Unwert im eigentlichen Sinne
Erleiden genannt wird », folgert R. S. 27, daB die Leidenschaften dem sitt-
lich Guten und Boésen nicht mehr gleichermaBen offenstehen, sondern ihnen
eine ausgesprochene Tendenz zum Schlechten eigne. Hier liegt eine Ver-
wechslung vor zwischen einer Realdefinition und einer Wortdefinition.

Um nicht den Eindruck zu erwecken, dal wir nur das Negative an der
Arbeit Redings gesehen haben, heben wir zum Schlusse noch die verdienst-
volle Anstrengung hervor, die der Verf. gemacht hat, um das Gedankengut
der scholastischen Philosophie in einer der Existenzial- und Wertphilosophie
verwandten Sprache auszudriicken. Obschon diese Bemiihung der Klarheit
nicht immer férderlich ist, ist sie doch fast unerliBlich, besonders in einem
Werke, das auch nichtklerikale Kreise zu erfassen wiinscht.

Rom, S. Anselmo. L. Tairy O. S. B.

Lottin, Odon, O. S. B. : Morale fondamentale. (Bibliotheque de théologie,
série 1I, vol. 1.) — Desclée, Tournai (Belg.) 1954. vii-546 p.

Seit fast einem halben Jahrhundert arbeitet Dom Odon Lottin uner-
miidlich im Dienste der wissenschaftlichen Theologie, und im besonderen
im Dienste der Moraltheologie des hl. Thomas von Aquin. Von Anfang an
war es seine Absicht, einen umfassenden historischen Kommentar zum moral-
theologischen Teil der Summa zu geben. Er war sich klar bewuBt, daB man
ohne genaue Kenntnis des historischen Milieus weder die GréBe noch die
Originalitit von Thomas richtig einzuschitzen und zu bewerten vermag.
Dieser Uberzeugung gab er schon Ausdruck in seinem bedeutenden Aufsatz :
Pour un commentaive historique de la movale de saint Thomas d’'Aquin, der
1939 in Recherches de Théologie ancienne et médiévale erschienen ist. (Vgl.
LotrTIn : Psychologie et Morale aux XII¢ et XIIIe siécles, t. I11/2, S. 580 ff.)



220 Besprechungen

Ein Beweis seiner fast unerschopflichen Arbeitskraft ist das groB3e sechs-
bindige Sammelwerk iiber Psychologie und Moral im 12. und 13. Jahrhundert,
in welchem ein riesiges Material von meistens bisher noch ungedruckten
Handschriften der theologisch interessierten Offentlichkeit zur Verfiigung
gestellt wird.

Dom Lottin beschiftigte sich im Lauf der Jahre nicht ausschlieflich
historisch oder positiv, sondern auch spekulativ mit den verschiedenen
Grundproblemen der Morallehre der Scholastiker, d. h. mit den psycho-
logischen und allgemein moralischen Grundlagen der christlichen Sittenlehre.
Nach diesen Vorarbeiten war es zu erwarten, daB3 er auch einmal eine
historisch-spekulative Synthese schaffen wiirde. Das hat er tatsichlich getan
in seinem zweibiandigen vor einigen Jahren (1947) erschienenen Werk :
Principes de Morale. Der vorliegende Band ist nun nichts anderes als die
erweiterte und vollstindig umgestaltete Neuausgabe des genannten Werkes.
Nach einer hochst interessanten Einleitungsstudie iiber das Wesen und die
Eigenmethode der Moralwissenschaft behandelt der Verfasser ausfiihrlich
die folgenden, schwierigen Zentralprobleme : die Psychologie des mensch-
lichen Handelns (S. 45-72) ; Imputabilitit und Moralitit (S. 73-103, 229-295) ;
die Normen der Sittlichkeit (S. 105-228) ; Gewissen und Gewissensbildung
(S. 142-150, 297-339). Am Schlufl des Werkes werden die Grundbegriffe der
Tugend (wobei speziell das Verhiltnis zwischen erworbener und eingegos-
sener Tugend auseinandergesetzt wird), der Gaben des Heiligen Geistes, der
Siinde und des Lasters genau erklirt,

Seiner historischen Methode folgend versucht der Verfasser zunichst
die eigentliche Lehre von Thomas — die germana mens S. Thomae — auf-
zuzeigen, erst dann wird die Frage nach der objektiven Wahrheit gestellt.
Die Antwort auf die beiden Fragen fillt meistens zusammen, was aber nicht
ohne weiteres vorausgesetzt werden kann oder darf! Eine solche Methode
ist nur zu begriiBen, und der spekulative Theologe, besonders auch der
thomistische Moraltheologe, kann sich mit ihr nur einverstanden erkliren.

Ich erlaube mir aber, auch ein paar kritische Uberlegungen vorzu-
bringen. Erstens ist man erstaunt, daf in einem Werk, das sowohl historisch
als auch spekulativ von den Grundproblemen der Moraltheologie handelt,
kein eigentliches Kapitel, ja kaum ein Wort iiber das Endziel des Menschen
zu finden ist. Das Endziel ist doch das erste Prinzip der ganzen Sitten-
ordnung. Diese Liicke in einer sonst wohl befriedigenden Synthese ist kein
Zufall, denn der Verfasser versetzt den ganzen Traktat iiber die Gliick-
seligkeit bewuft in die Dogmatik (S. 13) ! Man behauptet, dieser Traktat
hiitte fiir das menschliche Handeln kein besonderes Interesse. Meines Erach-
tens aber wird man ohne ein tiefes Verstindnis der Lehre von Thomas iiber
das Endziel des iibernatiirlichen Lebens vergebens nach Lésungen fiir die
weiter sich stellenden Sittlichkeitsprobleme suchen. Es geniigt iiberhaupt
nicht, einfach zu sagen, Gott sei das Endziel des Menschen und sein hichstes
Gut. Alles muB auf Ihn hingeordnet werden. Was auf Thn ausgerichtet wird,
mul} fiir moralisch gut erkliart werden, was von IThm abwendet, moralisch
schlecht. Aber was bedeutet das eigentlich ? Das Endziel des Menschen,
sein hochstes Gut, die volle Entfaltung seiner menschlichen Natur besteht,



Besprechungen 221

metaphysisch gesehen, in einem « esse perfectum », oder in einem « esse com-
pletum in bonitate », wie Thomas die Sache so genau ausdriickt (vgl. IV Sent.
dist. 49, q.1, a. 2, qla.5; De Verit. q. 22, a. 7). Dieses «esse perfectum »
des Menschen, dieses « esse completum in bonitate », zu dem der Mensch in
all seinen Handlungen heranwachsen muf}, wird von Thomas im Traktat
iiber die Gliickseligkeit ausfiihrlich untersucht. Die genaue Bestimmung der
héchsten, dem Menschen von Gott zubestimmten Vollkommenheit (nicht
nur in der moralischen, sondern auch und zuerst in der metaphysischen
Ordnung) ist von allergroBter Wichtigkeit und von hochstem Interesse fiir
die wissenschaftliche Darstellung der Sittenlehre. Aus den genauen Aus-
fiilhrungen von Thomas geht hervor, daB das héchste Gut des Menschen,
— um die Sache vollstindig, objektiv-subjektiv, auszudriicken — in der
Visio Deir und im Deus visus besteht. Das ganze moralische Leben heilit,
gerade weil es Leben ist, organisches Wachstum, organisches Sich-Entfalten.
Das Ziel dieses Sich-Entfaltens ist nichts anderes als die Visio Dei, die
hochste, nur mit der besonderen Hilfe der Gnade mogliche Titigkeit, —
letztlich Gott selber. Das muB zu allererst in jeder wissenschaftlichen Sitten-
lehre erklart und verstanden werden. Erst dann kann von den verschiedenen
Mitteln zu diesem hochgesetzten Ziel, d. h. von den menschlichen Hand-
lungen, und vom Gesetz Gottes, der die Menschennatur erschaffen und ihr
ein ihre eigenen Krifte iibersteigendes Ziel gesetzt hat, die Rede sein.
Aus einem zweifachen Grund lehnt der Verfasser sodann die Lehre von
Thomas (nicht nur die thomistische Lehre) iiber die eingegossenen Tugenden
ab (S.18-19 und 403 ff.). Als ersten Grund gibt er an, diese Doktrin sei
ganz und gar zeitbedingt. Thomas habe sich hier der augustinistischen Stro-
mung (vertreten von Hugo v. S. Viktor u. aa.) angeschlossen und in diesem
Punkte die sonst verteidigten aristotelischen Tugendprinzipien aufgegeben.
Der zweite Grund besteht darin, daB3 nach L. die eingegossenen Tugenden
im strengen Sinn iiberhaupt nicht notwendig sind, da die Supernaturali-
sierung der erworbenen Tugenden durch Glaube und Liebe vollauf geniigt.
Mit Recht schreibt Lottin, das kirchliche Lehramt habe sich zu dieser Frage
gar nicht geduBert, es habe lediglich bestimmt, da mit der heiligmachenden
Gnade die drei theologischen Tugenden verliechen werden. Ob auch zugleich
moralische, von den erworbenen spezifisch verschiedene Tugenden ein-
gegossen werden, ist der Diskussion der Theologen iiberlassen. Wenn also
L. die Meinung von Thomas ablehnt, so hat er dazu das volle Recht. Doch
sei gegen die Begriindung dieser Ablehnung kurz folgendes bemerkt. Erstens,
gerade weil Thomas aristotelisch dachte, vertrat er die absolute Notwendig-
keit der eingegossenen moralischen Tugenden. Er berief sich dafiir auf das
Prinzip der aristotelischen Philosophie : « Der Akt, der aus einem Vermogen
hervorgeht, insofern dieses von einem anderen Vermogen bewegt wird, kann
nur vollkommen sein, wenn beide Vermdogen auf die Titigkeit (d. h. auf
diese bestimmte Titigkeit) in entsprechender Weise ausgerichtet sind »
(I-I1, 56, 4). Nach der Auffassung von Thomas sind also die eingegossenen
moralischen Tugenden im Verhidltnis zur Entfaltung des iibernatiirlichen
Lebens der Gnade und der theologischen Tugenden ebenso notwendig wie
die erworbenen moralischen Tugenden in Bezug auf die Entfaltung des



222 Besprechungen

Lebens nach der rechten Vernunft. Zweitens mufl, um ein groBes Mil3-
verstindnis zu meiden, gesagt werden, daB die christliche Liebe (und
damit schliefe ich natiirlich auch den lebendigen Glauben ein) die erwor-
benen moralischen Tugenden iiberhaupt nicht informieren kann. Durch
ihren EinfluB (aktuell oder virtuell) auf das ganze christliche Leben werden
nicht die Tugenden, die vielleicht bereits vorhanden sind, sondern die Ver-
mogen selber unmittelbar umgewandelt und emporgehoben. Das hat bereits
Thomas ausdriicklich gesagt : « Non potest esse quod aliquis habitus exsistens
in aliqua potentia animae habeat rationem virtutis loquendo de virtutibus
meritoriis, de quibus hic loquimur, nisi secundum hoc quod in illa potentia
participatur aliquid de perfectione voluntatis quam caritas perficit» (I1I Sent.
dist. 27, q. 2, a. 4, qla. 3). Dieser Gedanke ist implizit (gerade weil so selbst-
verstindlich) auch in I-1I, 51, 4 ad 3 und Q. disp. de Virtutibus in communi,
a.10 ad 19 zu finden. Es gibt also keine «so-genannten eingegossenen
Tugenden » (vgl. S.19), die nichts anderes wiren als supernaturalisierte
erworbene Fertigkeiten. Das wire ein contradictio in adiecto.

Trotz dieser Meinungsverschiedenheiten mit dem verehrten Verfasser,
sei doch eindeutig betont, daB die vorliegende historisch-spekulative Moral-
synthese ein unentbehrliches Hilfsmittel fiir alle bedeutet, deren Aufgabe
es ist, die Sittenlehre in wissenschaftlicher Weise zu dozieren. Denn die
Probleme werden klar und objektiv aufgezeigt, und iiberdies regt die Lek-
tiire des Werkes dazu an, sich mit den eigentlichen Schwierigkeiten person-
lich auseinanderzusetzen.

Fribourg. C. WiLriams O. P.
Mystik

Mystische Theologie. (Jahrbuch fiir mystische Theologie, hrsg. v.
F. WesseLy, A. ComBEs, K. HORMANN, 1. Jahrgang, 1955. — Verlag Herold,
Wien 1955. 296 S.

Uber der modernen Literatur zur katholischen Mystik steht irgendwie
ein Unstern. Man betrachte doch nur einmal, was iiber Mystik und ver-
wandte Gebiete verdffentlicht wird : zu einem sehr groBlen Teil wird alles
nur noch vom Standpunkt der experimentellen Psychologie, der Psychiatrie
und der Psychoanalyse aus betrachtet. Neuestens ist uns sogar eine « Phino-
menologie der Mystik », im Sinne Husserl’s, geschenkt worden. Gewi3 hat
auch diese mehr psychologische Behandlung der Mystik und der Mystiker
ihre Bedeutung, aber doch nur eine subsidiire. Man frigt sich wirklich oft
beédngstigt : Wenn wir so weiter fahren, wo bleibt dann noch die mystische
Theologie und, bis zu einem gewissen Grade, die exakte historische Erfor-
schung der Mystik ? Darum empfand ich wirklich eine gewisse Erleichte-
rung, als mir das Jahrbuch fiir mystische Theologie in die Hand gespielt
wurde, in welchem wirklich der Ton auf Theologie liegt. Wir begliickwiinschen
die drei Herausgeber zu ihrer gliicklichen Idee und wiinschen nur, daB sie
der bisherigen Linie auch in der Folgezeit die Treue halten.

Der erste Band des Jahrbuches macht einen sehr gediegenen Eindruck.



Besprechungen 223

Er wird er6finet mit einem Artikel (Wiedergabe zweier in Wien gehaltener
Vortriage) von A. ComBEs, Die hl. Theresia von Lisieux und ihre Mission
(9-58). Zwar liBt uns der als Spezialist bekannte Verfasser der Einleitung
lange « in der Vorhalle stehen », die eine oder andere Ansicht ist allzu schema-
tisch vorgetragen, aber es finden sich hier ganz ausgezeichnete Bemerkungen
iiber die hl. Theresia und die Interpretation ihrer Lehre. — Die griGte
Abhandlung steuert K. HormMaANN, Das Ziel des Menschen (59-114), bei. Er
vertritt im allgemeinen die thomistischesAnsicht, freilich ohne sich ihr in
allen Dingen anzuschlieBen. Zu bedauern ist, daB ihm trotz seiner aus-
gebreiteten Literaturkenntnis zwei wichtige Arbeiten unbekannt geblieben
sind, die seine Darlegungen vom theologischen bzw. theologiegeschichtlichen
Standpunkt aus hitten erginzen kénnen : J. M. Ramirez O. P., De hominis
beatitudine (3 Binde. Madrid 1942-47), das grundlegende spekulative Werk
iiber die Frage, und N. Wicki, Die Lehre von der himmlischen Seligkeit
in der mittelalterlichen Scholastik von Petrus Lombardus bis Thomas von
Aquin. Freiburg (Schweiz) 1954. — Eine eindringliche Vergleichung der
Lehre der fiihrenden Mystiker der Karmeliterschule bietet F. WESSELY,
Das Ziel des Lebens nach Johannes vom Kreuz und Theresia von Avila
(115-177). — Bemerkenswert ist auch der Beitrag von H. WaacH, Johannes
vom Kreuz und Franz von Sales, Versuch einer Studie iiber strittige Punkte
ihrer Lehre (179-234), der den Nachweis erbringt, da8 beide Heilige im
Wesentlichen die gleichen Ansichten vertreten, obwohl sie von verschiedenen
Ausgangspunkten her argumentieren. — Uber eine vollig unbekannte
Mystikerin berichtet A. CoreTH, Die Mystik der Klarissin Giovanna Maria
della Croce, 1603-1673 (235-296). — Alle Arbeiten sind durch reiche Quellen-
und Literaturnachweise ergianzt, wobei zu bedauern ist, daf3 diese sich immer
am Schluf3 der Artikel und nicht am FuBe der Seiten befinden. Das erschwert
die Arbeit desjenigen, der nicht bloB den Text, sondern auch die Anmer-
kungen lesen mochte.

Nach diesem schonen Anfang hoffen wir auf eine gliickliche Fortsetzung
des Unternehmens.

Luzern. D. Pranzer O. P.

Von Balthasar, Hans Urs : Das betrachtende Gebet. (Adoratio, Buch-
reihe fiir das betrachtende Gebet, 1.) Johannes Verlag, Einsiedeln 1955.
275 S.

Dieses herrliche Buch ist in allem ungewdhnlich : im Inhalt, der eigent-
lich alles umspannt, was der betrachtende Geist erfassen kann ; aber auch
in der sprachlichen Fassung mit ihrem stets neu iiberraschenden Reichtum
an Bildern und Vergleichen, mit ihrem wahrhaft bezaubernden Wohlklang.

Unseres Erachtens ist es bis jetzt noch keinem Schriftsteller im selben
MaB gelungen, das « Beten im Kdmmerlein » in den hohen Dom der welt-
und volkerumspannenden Mater Ecclesia hineinzustellen, die Mystik aus
dem nicht ungefihrlichen Strombett platonisierender Geist-Verfliichtigung
in das Mysterium der Inkarnation hiniiberzuleiten. Balthasar sieht ganz
richtig auch das Gebet des Einzelchristen als eine ekklesiologische Funktion,



224 Besprechungen

eingebettet in die Fiille des Corpus Christi mysticum, getragen von den
Grundgeheimnissen der Menschwerdung und Verkldrung des Herrn, hinein-
genommen in die Not und Sehnsucht der pilgernden Kirche auf Erden.
So schlagt der Verfasser allenthalben eine Briicke zwischen objektiver und
subjektiver Frommigkeit. Er findet die vollendete Synthese bei Maria, die
horchend und gehorchend dem Worte dient und als einsame gottgeweihte
Jungfrau Mutter aller Gldubigen wird — im Bannkreis der allerheiligsten
Dreieinigkeit. *

In einer Zeit, da weltliche und kirchliche Betriebsamkeit die letzten
Inseln der Stille zu verschlingen droht, kommt diesem Buch mit seiner
starken Betonung der Kontemplation geradezu apostolische Bedeutung und
Sendung zu. Sicher werden sich nicht zuletzt Mitglieder monastischer Orden,
die ihr Ménchtum ernst nehmen, begeistert und begliickt zu ihm bekennen.

Mariastein. V. SteBLER O, S. B.

Theologie der Frith- und Hochscholastik

Wicki, Nikolaus : Die Lehre von der himmlischen Seligkeit in der mittel-
alterlichen Scholastik von Petrus Lombardus bis Thomas von Aquin. (Studia
Friburgensia, NF. 9.) — Universitdtsverlag, Freiburg (Schw.) 1954, xv1-334 S.

Gegenstand dieser These ist die wesentliche und akzidentelle subjektive
Seligkeit. Eine Gesamtdarstellung dieses Themas fehlte bis anhin. Die Lehre
des hl. Thomas wurde nicht mehr einbezogen ; mit ihr wird ein zweiter Band
beginnen, in dem der Autor die Untersuchung bis zur Constitutio « Bene-
dictus Deus » Benedikts XII. (1336) fortzusetzen plant.

Ein erster, 50 Seiten umfassender literargeschichtlicher Teil macht uns
mit den Quellen bekannt. Er zeugt nicht nur von ausgedehnter Kenntnis
der bisherigen Forschungsresultate, sondern vermag diese in einigen Punkten
noch zu bereichern.

Der zweite, problemgeschichtliche Teil behandelt simtliche den Gegen-
stand betreffenden Fragen. Es sind deren so viele, dal3 der Autor sich ent-
schliefen mufBite, die Entwicklung jeder einzelnen in einem besondern
Lingsschnitt zu bearbeiten. Die umfassende Heranziehung der Quellen
biirgt durchgehend fiir die Zuverldssigkeit der Darstellung. Die unver-
offentlichten Texte aus iiber 50 Werken bzw. Einzelquistionen konnten aus
materiellen Griinden nicht in extenso beigegeben werden, diirften aber hin-
reichend in den Anmerkungen erschlossen worden sein.

Das erste Kapitel erortert Terminologie, Wesensbestimmung und Sub-
jekt der Seligkeit (57-94). Schon um die Mitte des 12. Jahrhunderts wird
sachlich zwischen subjektiver und objektiver Seligkeit unterschieden. Der
begriffliche Ausdruck dafiir wird, abgesehen von einem verecinzelten Ansatz
bei Mag. Udo, erst unter dem Einflu der vollen Aristotelesrezeption ge-
schaffen. Sie fiihrt dazu, die Seligkeit nicht mehr « eudaimonistisch » als
Gottesgenul3, sondern als perfectio aufzufassen und dringt dazu, deren
Wesen kategorial zu bestimmen. In der augustinischen Tradition wurde die



Besprechungen 225

subjektive Seligkeit als ein Akt erblickt ; die Anwendung der aristotelischen
Habitus-Lehre auf die Realititen der Gnade und Tugenden zu Beginn des
13. Jahrhunderts legte aber nahe, auch bei der Seligkeit zwischen Akt und
habituellem Prinzip zu unterscheiden. Die habituellen Prinzipien werden
unter dem EinfluB der Mystik dofes genannt. Hauptbeteiligt an dieser
Erarbeitung sind die jiingere Franziskanerschule und Albert d. Gr. Parallel
damit verlduft die Bestimmung des Subjektes der Seligkeit.

Unter den Akten, welche die wesentliche subjektive Seligkeit aus-
machen, hat die visio am meisten Fragen aufgeworfen. Dariiber orientiert
das 2. Kap. (95-174). Die Natur der visio wird in der lombardischen Zeit
im AbschluB an 1. Kor. 13, 12 mit der Unmittelbarkeit charakterisiert.
Gegen Ende des 12. Jahrhunderts bedient man sich der augustinischen
Dreiteilung der visiones, um die Schau der Seligen als visio intellectualis
von der des Glaubens (aenigmatica) und derjenigen der Mystiker (mediastina)
abzuheben. Die Theologie der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts erarbeitet
mehr positiv die psychologische Struktur der visio beata. Die durch Scotus
Eriugena vermittelten Einfliisse griechischer Lehren, welche die Schau als
Theophanie auffassen und so die unmittelbare Gegenwart Gottes im Geiste
der Seligen bestreiten, finden schon die Gegnerschaft der spatern Porretaner.
Um 1215-1240 verschaffen sie sich neuerdings Gehor, was schlieBlich zur
Verurteilung von 1241 fiihrt. Albert d. Gr. war es vorbehalten, die Theo-
phanie genial zu einer subjektiven Ausstattung des Verstandes, zum lumen
gloriae umzudeuten. AbschlieBend bringt dieses Kapitel einen Uberblick
iiber die im AnschluB an die Paulus- und Moses-Vision viel debattierte Frage
nach der Moglichkeit einer Schau Gottes im Erdenleben.

Nach einem weitern Kapitel iiber die seligen Akte des Willens (175-194)
bietet der Verf. eine Vorgeschichte des Problems des constitutivum formale
beatitudinis (195-201). Das 5. Kap. (202-207) gibt nicht nur sehr wertvolle
geschichtliche Aufschliisse iiber Entstehung und Voraussetzungen der Dotes-
Lehre, sondern stellt auch inhaltlich einen sehr interessanten Fall fiir die
Eingliederung eines Themas der Brautmystik in die wissenschaftliche Theo-
logie dar. Der Wert dieser Darlegungen erhellt iibrigens aus der schon ein-
gangs erwihnten Bedeutung der dotes als habituelle Prinzipien der Seligkeit.

Uber die zwischen den Individuen herrschende Ungleichheit der Selig-
keit, die unter den Proprietiten der formalen Gliickseligkeit das Haupt-
augenmerk der damaligen Theologie beanspruchte, handelt das 6. Kap.
(256-279). Die klassischen Schriftstellen iiber die Vielzahl der Wohnungen
und den verschiedenen Glanz der Sterne werden leicht mit der Verschieden-
heit des Verdienstes und letztlich der caritas erklirt. Besondere Ausein-
andersetzungen verursacht eine Sentenz Prospers, die allen Seligen eine
gleiche Freude zuerkennt.

Die drei letzten Kapitel sind der akzidentellen Seligkeit gewidmet.
Das 7. Kap. hat die Frage nach dem Wegfall bzw. Fortbestand der Tugenden
und Gaben sowie des natiirlichen Wissens zum Gegenstand (256-279). Das
8. Kap. dreht sich um die Vermehrung der Seligkeit durch die Auferstehung
des Leibes und den Eintritt der himmlischen Seligkeit (280-297). Das 9. Kap.
gilt der Lehre von den aureolae (298-318). — Ein Namen-, Sach- und Hand-

16



226 Besprechungen

schriftenregister lassen eine gelegentlich gewiinschte Auskunft leicht auf-
finden.

Die knappe Inhaltsangabe mag immerhin bezeugen, daf3 der Autor ein
enormes Material zu bewiltigen hatte. Die Monographie stellt einen zuver-
lassigen historischen Kommentar zu den Traktaten de beatitudine und teil-
weise zu de novissimis dar, den man bald durch den 2. Band erginzt sehen
mochte.

Luzern. P. KonzLe O. P.

Robert de Melun : Oeuvres III : Sententie. 2 vol, Texte inédit. Edité
par Raymond M. MARTIN O, P. et R. M. GALLET O. P. (Spicilegium sacrum
Lovaniense, fasc. 21 et 25.) — (Spicilegium sacrum Lovaniense, Louvain
1947-1952, xx1-347, 425 p.

Im ersten Band der Sentenzen Roberts stellte P. Martin, der sich jahr-
zehntelang um die Erforschung des Scholastikers von Melun und um die
Herausgabe seiner Werke verdient machte, eine groBangelegte Einleitung
in Aussicht. Der Tod hat ihm verwehrt, diesen Plan auszufiihren. Die vor-
laufige Einleitung wiirdigt kurz dieses Werk nach der formalen Seite. Die
Stoffanordnung 1Bt die wiinschenswerte Klarheit vermissen. Gewisse Lehr-
stiicke erhalten nicht den geeigneten Platz oder werden, jedesmal unter
verschiedenem Gesichtspunkt, mehrmals an anderen Stellen wieder auf-
gegriffen, obschon sie in umfassender Behandlung an einem und demselben
Ort hitten untergebracht werden konnen. Doch wirkt sich hierin nur die
Kehrseite eines groBen Vorzugs Roberts, seiner Vollstindigkeit aus. Auch
orientiert Robert bisweilen eingehender als irgend ein Zeitgenosse iiber die
Positionen der Gegner und vermittelt so dem Problemgeschichtler wertvolle
Aufschliisse. In methodischer Hinsicht stellen seine Sentenzen eine wunder-
voll abgewogene Verbindung zwischen positiver und spekulativer Theologie
dar. Ihr Verfasser verfiigt iiber eine griindliche Schrift- und Viterkenntnis.
Bei aller Anerkennung des Primates der Autoritit in der Theologie begniigt
er sich nie mit einer bloBen Sammlung von Sentenzen, sondern ergriindet
selbstindig ihren Sinn und Zusammenhang und denkt die Probleme weiter.
Robert 146t sich in keine der damaligen Schulen einordnen, und sein Werk,
das zu ausfithrlich war, um ein Schulbuch abzugeben, fiihrte auch nicht
zur Bildung einer Schule.

Fiigen wir hinzu, daB der Magister von Melun sehr polemisch, ja
geradezu ausfillig werden kann, so besonders, wenn neue Ansichten ver-
treten werden, die sich in Widerspruch zu Augustinus oder auch nur ver-
meintlichem Lehrgut des Kirchenvaters stellen. In diesem Zusammenhang
soll besonders festgehalten werden, daB Robert anldBlich der Polemik gegen
die bereits erstarkende Richtung, die unter dem EinfluB3 der aristotelischen
Kategorien die Identitdt zwischen der Seele und ihren Vermoégen ablehnt,
Augustinus als oberste Autoritit auch auf philosophischem Gebiet feiert :
« ... qui omnium doctrinarum artium liberalium perceptione perfecte in-
structus fuit» (III 2, 364). Spricht diese Tatsache nicht fiir die Existenz
eines Augustinismus auch auf philosophischem Gebiet schon vor 1160 ?



Besprechungen 227

Selbstverstandlich handelt es sich nicht darum, den Augustinismus des
13. Jahrhunderts um ein saeculum vorzuverlegen | Doch will scheinen, die
gemachte Feststellung mahne zur Vorsicht gegeniiber der von F. Van Steen-
berghen vertretenen Auffassung, von einem philosophischen Augustinismus
konne erst in der Zeit nach Bonaventura die Rede sein. Auch ist durchaus
denkbar, daBl eine genauere Untersuchung noch weitere solche Fakten her-
ausstellen wird.

Der 1. Band bringt die fiir die Kulturgeschichte und Methodenlehre
hochbedeutsame Vorrede. AnschlieBend folgen die Kapiteliiberschriften des
gesamten Werkes. Fiir diesen hervorragenden Dienst werden dem Heraus-
geber vor allem jene hohes Lob spenden, die sich mit problemgeschichtlichen
Arbeiten befassen, bieten doch so viele Studien iiber scholastische Werke
zwar eine Fiille literarhistorischer Détails, versiumen es aber, der von Ehrle
und Grabmann erhobenen Forderung nach einer Inhaltsangabe nachzu-
kommen. Der Text entfillt auf Pars I-II des ersten Hauptteiles von Buch I.
Einleitenden Fragen iiber die Heilige Schrift folgt der Traktat iiber das
Sechstagewerk. Die Abhandlung iiber die Erstursache, die nicht nur den
Willen, sondern auch die Attribute der Macht und Weisheit in sich schlieBt,
fiilhrt zum Trinitdtstraktat liber, der sich iiber die im 2. Band vertffent-
lichten Partes I1I-VI erstreckt und so dem Traktat De Deo uno vorausgeht.

Die Edition basiert auf Cod. London, Brit. Mus., Royal Library 8 G. IX.
Danebst stellt sie hauptsdchlich auf Cod. 191 der Stadtbibliothek von Briigge
ab. Sie entspricht den hochsten Erwartungen. Staunen erweckt die seltene
Kenntnis der zeitgendssischen Literatur, die es dem Herausgeber erméglicht,
anonym erwidhnte Autorititen und Gegner, ja selbst stillschweigend be-
niitzte Vorlagen zu identifizieren. Als unbedeutender Nachtrag hiezu sei
vermerkt, dafl der als unauffindbar gemeldete Ternar « mens, sapientia,
gaudium » (IIT 2, 108, Anm. zu Z. 9-12) bei Hugo von St. Victor, De sacram.
I 3,27 (PL 176, 229) entwickelt worden ist. Jedem Band sind nicht nur ein
Verzeichnis der zitierten Hss und Hilfswerke, ein Sach- und Namenregister
und schlieBlich ein Fundstellenregister der Zitate angefiigt, sondern diese
letztern werden auch noch alphabetisch nach Initia zusammengestellt.

Allein das erste Buch nimmt 204 Folien ein, wovon diesen beiden
Binden Fol. 1-47va entsprechen. Auch wenn es zutreffen sollte, daBl P. Martin
den Text beider Biicher kollationiert hat, harrt dennoch seinem Nachfolger
eine grofle Aufgabe, zu der wir ihm Gliick wiinschen.

Luzern. P, KionzLeE O. P.

Summa de sacramentis « Totus Homo », edidit Humbertus BetTI O. F. M.
(Spicilegium Pontif. Athenaei Antoniani, 7.) — Pontif. Athen. Antonianum ;
Romae 1955. Lxxx11-199 p.

Diese anonyme, bisher fast gidnzlich unbekannte Summe aus dem 12. Jh.
handelt iiber die Sakramente der Taufe, Eucharistie, BuBe und Ehe. Bis
jetzt sind neun (franzdsische) Mss. bekannt, die mehr oder weniger voll-
stindig und zudem in ungleicher Anordnung den Text dieses Werkes iiber-
liefern. Drei Mss. schreiben die Summe je einem verschiedenen Autor zu,



228 Besprechungen

doch sind alle diese Angaben pseudepigraphisch (xrii-L1v). Das Werk selber
mul} ebenfalls nur geringe Beachtung gefunden haben, kann doch der Her-
ausgeber einen nachhaltigen Einfluf3 lediglich auf den unbedeutenden Petrus
v. Roissy feststellen (Lv-Lxvir). Auch die moderne Forschung nahm bis
heute so gut wie keine Notiz von ihr, und so wird ihr méglicherweise diese
Edition dazu verhelfen, als Quelle weiterer Werke erkannt zu werden. Ver-
faBt um die Zeit von 1170-1190 (LxXI1X), verrit sie auBer dem EinfluB eines
gewissen Magisters G. besonders den des LLombarden, der Summa Senten-
tiarum und Gilberts Porreta. Mit weniger Sicherheit sind Anleihen bei der
Schule von Laon, Magister Simon und Roland Bandinelli nachzuweisen.
Der Autor ist aber in vielfacher Hinsicht selbstindig. Obwohl seine Summe
den Typus eines Schulbuches aufweist, kann er nicht einem besondern Kreis
zugeordnet werden (LXXIV-LXXVI).

Der Apparat enthilt simtliche Varianten. AuBer den Fundstellen der
Zitate gibt er auch die einschligigen Stellen der damals maBgebenden Werke
(Petrus Lombardus, Gratian usf.) an.

Ob diese Summe als reprisentative Zusammenfassung der Sakramenten-
lehre jener Zeit zu gelten hat oder gar einen eigenen Beitrag zum theologischen
Fortschritte leistete, wird die vergleichende Problemgeschichte festzustellen
haben. Jedenfalls nimmt man die exakte Arbeit des Herausgebers dankbar
entgegen. Der Druckerei aber wire eine bessere Beachtung der Regeln der
Silbentrennung zu empfehlen.

Luzern. P. KinzLe O, P.

Robson, C. A. : Maurice of Sully and the Medieval Vernacular Homily.
With the Text of Maurice’s French Homilies from a Sens cathedral Chapter
Ms. — Basil Blackwell, Oxford 1952. x11-219 p.

11 est difficile de dire tous les mérites de cette édition des soixante-sept
sermons et homélies prononcés par 1'évéque de Paris, Maurice de Sully,
entre 1168 et 1175. Jadis propriété du chapitre de la Cathédrale de Sens,
aujourd’hui 4 la Bibliothéque Nationale, ces sermons constituent le plus
ancien document que nous possédions de la langue frangaise. Aussi bien,
est-ce d’abord aux spécialistes de 1'histoire de la littérature que R. destine
son édition critique, enrichie d’un trés précieux glossaire de ce vieux frangais
et de notes fort érudites signalant les sources ou les rapports du texte avec
Augustin, Grégoire, Pierre Comestor, Richard de Saint-Victor, etc. Maurice,
en effet, est un Victorin, et 'on retrouve en lui ce golit pour le sens
littéral de I’Ecriture, caractéristique de cette école progressiste d’exégese,
dont André sera le plus illustre champion. On ne s’étonnera donc pas que
les homélies de Maurice, se libérant de la gangue des Allégories, annonce
déja le sermon de 1’Age scolastique. C’est un trés précieux jalon de 1'évo-
lution du prone liturgique qui est ainsi fixé ; et cette contribution a I’his-
toire de la prédication médiévale n’est pas le moindre apport de cet ouvrage.
Enfin, une comparaison soigneuse entre le texte latin et la version frangaise
— celle-ci contenant des passages théologiques inconnus de celui-lA — a
convaincu R. que le frangais n’est pas une imitation plus ou moins large



Besprechungen 229

de l'original par quelque auteur postérieur, mais une authentique et ori-
ginale version, composée par I’Evéque lui-méme comme un manuel pour
son clergé diocésain. On voit que R. n’a reculé devant aucun de ces pro-
blémes multiples et ardus qui s’'imposent a tout éditeur de textes anciens.
11 les résoud avec maitrise et s’assure la gratitude de tous les médiévistes.

Fribourg. C. Sricg O. P.

Fries, Albert, C. Ss. R. : Die unter dem Namen des Albertus Magnus
iiberlieferten mariologischen Schriften. Literarkritische Untersuchung. (Bei-
trige zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, Bd. 37,
Heft 4.) — Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Miinster Westf. 1954.
1v-138 S.

Im Hinblick auf die neue Kolner Ausgabe der Werke Alberts des Grof3en
galt es, die Echtheit einiger mariologischer Schriften abzukliren, die Albert
bisher mehr oder weniger sicher zugeschrieben wurden. P. A. Fries hat
diese Arbeit in der vorliegenden Untersuchung mit einer Sorgfalt und
Gewissenhaftigkeit geleistet, die der Tragweite der Ergebnisse durchaus an-
gemessen ist. Denn tatsichlich kommt er fiir alle fraglichen Schriften zu
einem negativen Resultat: keine kann Albert zum Verfasser haben. Am
meisten iiberrascht das fiir die bedeutendste unter ihnen, De laudibus beatae
virginis, das sog. Mavriale, an deren Echtheit mit einer einzigen Ausnahme
nie gezweifelt wurde. Aber schon duBere Kriterien sprechen gegen die Ver-
fasserschaft Alberts ; in den Katalogen wird das Werk erst seit dem Anfang
des 15. Jahrhunderts Albert zugeschrieben und gerade in den dltesten Hand-
schriften fehlt die urspriingliche Bezeugung. Fries deckt dann vier Quellen
auf, aus denen der unbekannte Verfasser geschopft hat : De laudibus beatae
Mariae virginis des Richard von Saint-Laurent, das noch ungedruckte Werk
De incarnatione Alberts des Groen, Marienpredigten Bonaventuras und die
Schrift De gratiis et virtutibus beatae Mariae virginis des Abtes Engelbert
von Admont, die beiden letzteren allerdings mit einiger Unsicherheit hin-
sichtlich der Prioritit. Fiir die Bestimmung einer allfilligen Verfasserschaft
Alberts ist natiirlich das Verhdltnis des Mariale zu De incarnatione von
ausschlaggebender Bedeutung. Fries hat nun im Mariale neben Stellen, die
von einer Benutzung von De incarnatione zeugen, auch eine Reihe von
Lehrunterschieden zu Albert nachgewiesen. Mit Recht legt er einem von
ihnen entscheidende Bedeutung bei. Albert hat durch sein ganzes Schrifttum
hindurch nur das Blut Mariens als Materie der Empfiangnis Christi ange-
nommen, das Mariale dagegen huldigt der Ansicht, daB Blut und Fleisch
der Gottesmutter die Materie der Empfingnis abgaben und zwar vertritt
es diese Meinung mit deutlicher Polemik gegen Albert, dessen gegenteilige
Argumente aus De incarnatione es anfiihrt. Der Verfasser des Mariale muf
darum von Albert verschieden sein. Fiir die Datierung des Mariale wire
als terminus post quem die spiteste Quellenschrift, eben das erwihnte
mariologische Werk des Engelbert von Admont, maBgebend, wenn sich
diese Richtung der Abhingigkeit bestitigen sollte. In diesem Falle kénnte
das Mariale friihestens im letzten Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts entstanden



230 Besprechungen

sein. Im Verfasser mochte Fries aus verschiedenen Indizien einen Oster-
reichischen Benediktiner sehen.

In der Ablehnung der Verfasserschaft Alberts am Mariale trifft sich
mit Fries die unabhingig von ihm gefiihrte und sein Ergebnis darum auf
das Schonste bestitigende Studie von B. Korofak O.F.M., Mariologia
S. Alberti Magni eiusque coaequalium (Bibliotheca Mariana Medii Aevi, 8.
Romae 1954). Dagegen 1at KoroSak das Mariale gestiitzt auf die benutzten
Quellen — er kennt weder Bonaventura noch Engelbert, weist aber neben
Richard von Saint-Laurent und Albert noch die Summe Philipps des
Kanzlers, den anonymen Traktat De potentiis animae et obiectis und eine
Summula De peccatis et eorum remediis nach — um die Mitte des 13. Jahr-
hunderts entstanden sein. Der Verfasser ist nach ihm ein Dominikaner.
F. Pelster pflichtet in seiner Orientierung und Weiterfiihrung der beiden
Arbeiten von Fries und Koro$ak (Zwei Untersuchungen iiber die literarischen
Grundlagen fiir die Darstellung einer Mariologie des hl. Albert des Grol3en,
Scholastik 30 [1955] 388-401) letzterem bei. Die der Datierung um die Mitte
des 13. Jahrhunderts nach Fries entgegenstehende Schwierigkeit, die Ab-
hingigkeit nimlich von Albert und Engelbert, 16st Pelster iiberzeugend mit
der Umkehrung des Abhingigkeitsverhiltnisses, der man nach der Un-
sicherheit von Fries selber um so leichter zustimmt.

Auch alle anderen umstrittenen Schriften werden Albert abgesprochen :
die von der neueren Forschung bereits als unecht angesehene Biblia Mariana,
deren Unechtheit Fries erstmals ausfiihrlich begriindet — sie hingt u. a.
vom Mariale ab und teilt dessen Ansicht von der Materie der Empfingnis
Christi —, das Compendium super Ave Maria, von dem Fries einen aus-
fiihrlichen Quellennachweis gibt, das Commentum super salutatione angelica,
die 14 Marienpredigten unter den Albert zugeschriebenen gedruckten Ser-
mones, die schone Trierer Homilie zu Luk. 17, 27 und endlich verschiedene
Mariologica, die unter Alberts Namen gingen oder mit ihm in Zusammen-
hang gebracht wurden.

Die Problemgeschichte kann also fortan diese Schriften nicht mehr als
AuBerungen Alberts hinnehmen, wenn sie auch ihren Wert als Ausdruck
der Lehre und besonders der Frémmigkeit behalten. Die echten Quellen
der Mariologie Alberts, deren Inventar Fries abschlieBend zusammenstellt,
weisen ihn aber noch immer als « einen der Theologen aus, die im Mittel-
alter am meisten iiber Maria geschrieben haben. » Dabei zeigen die Aussagen
dieses « echten » Albert ihn auch in der Mariologie nicht mehr im Wider-
spruch mit der in seiner ganzen theologischen Arbeit befolgten Weisung :
« Sobrie et pie ».

Fribourg. N. Wickr.



Besprechungen 231

Doctoris Subtilis et Mariani Ioannis Duns Scoti, O. F. M. Opera omnia,
iussu et auctoritate Rmi. P. Augustini Sépinski totius O. F. M. Ministri
Generalis, studio et cura Commissionis Scotisticae ad fidem codicum edita,
Praeside P. Carolo Bavri¢, III : Ordinatio, Liber Primus, Distinctio tertia. —
Typis polyglottis Vaticanis, Civitas Vaticana 1954. X1v-428 p.

Wie es sich wohl schickte, brachte uns das marianische Jahr 1954 einen
weiteren Band der kritischen Gesamtausgabe der Werke des Doctor Marianus.
Es ist der dritte Band der Opera omnia, der den Text der Ordinatio, des
Hauptwerkes des Joannes Duns Scotus, fortsetzt. Der Band prisentiert sich
in derselben vornehmen Aufmachung und ist nach derselben Methode aus-
gearbeitet wie die beiden vorhergehenden. Auf die Editionsmethode und
-technik braucht hier nicht von neuem eingegangen zu werden. Wie wir
in unserer Rez. der beiden ersten Binde mitteilten ’, fuBt der Text haupt-
sichlich auf der Hs. A (= Assisi 137), welche ab und zu durch das Zeugnis
der andern Hss. verbessert wird. Der textkritische Apparat bietet 1. die
Anderungen, die Scotus selbst an dem urspriinglichen Textentwurf durch
Streichung, Hinzufiigung usw. anbrachte, 2. die lingeren Interpolationen,
die von der Uberlieferung eingefiigt wurden, und 3., mit fast skrupuléser
Ausfiihrlichkeit, die Varianten von 20 Hss. (auBer A) und 7 Ausgaben,
welche allerdings mehr die Evolution, die der Text bei den verschiedenen
spateren Rezensenten durchmachte, als den Text selbst erlautern.

Der Band bietet den Kommentar des Scotus zur Distinctio 3 des ersten
Sentenzenbuches. Er gliedert sich in drei ungleich ausgedehnte Traktate :
De cognoscibilitate Dei (S. 1-172, vier Quistionen), De vestigio (S. 173-200,
eine Quistion), De imagine (S. 201-357, vier Quistionen).

Es sind das sicher gewichtige Probleme, die hier zur Frage stehen und
die Scotus in ihrer ganzen Breite und Tiefe behandelt, doch wird in dem
ganzen Band bloB eine einzige Distinctio erledigt. Da das erste Sentenzen-
buch 48 Distinctionen zihlt, wird mancher, wohl mit etwas Besorgnis, sich
die Frage stellen, wieviel Binde denn noch erfordert sind, um das erste
Buch zu Ende zu fiihren, ganz zu schweigen von der Zahl der Binde, die
diese Opera omnia umfassen werden. Die Herausgeber scheinen dieses Be-
denken geahnt zu haben ; denn sie erkliren im Vorwort, daf Scotus den
Prolog und die drei ersten Distinctionen, der Wichtigkeit der hier zur Frage
stehenden Probleme wegen, ganz besonders ausfiihrlich behandelt hat. Sie
geben sodann die beruhigende Zusicherung, daB Fortsetzung und Schluf3 des
ersten Buches der Ordinatio, also Dist. 4-48, in zwei weiteren Binden — apte
ornateque — untergebracht werden koénnen. Sie fiigen auBerdem hinzu, da
die Arbeit soweit fortgeschritten ist, daB3 das erste Buch der Ordinatio als
virtualiter vollendet bezeichnet werden darf.

Ein Einwand, der mancherseits den beiden ersten Binden gegeniiber
erhoben wurde, betrifft die ungewohnlich hohe Zahl von Textzeugen (23 Hss.
und 7 Ausgaben), die zur Herstellung des Textes herangezogen und aus-
fithrlich kollationiert wurden. Bei der Edition scholastischer Texte, deren

1 S. Divus Thomas (Fr.) 80 (1952) 115-119.



232 Besprechungen

Uberlieferung sich hochstens iiber zwei bis drei Jahrhunderte erstreckt, wird
die Zahl der Hss. gewohnlich, und mit Recht, weiter eingeschrinkt. Dazu
bemerken die Herausgeber im Vorwort des vorliegenden Bandes, da} die
hohe Zahl von Hss. fiir die Textgestaltung der ersten Distinctionen des
I. Buches ihren Grund habe, daB dieselbe aber im weiteren Verlauf der
Edition nicht mehr erfordert sei und daher allmihlich (sensim sine sensu,
S. x) vermindert werde. Schon bei dem vorliegenden 3.Band sind zwei
Hss., die in den ersten Bianden gelegentlich herangezogen wurden, ganz bei-
seite gelassen worden. Weitere Einschrinkungen werden fiir die beiden nach-
sten Binde, die das erste Buch abschlieen werden, und fiir die nachfolgen-
den Biicher angekiindigt. Andere Werke des Scotus, wie die verschiedenen
Reportationen, sind iiberhaupt nur in wenigen Hss. iiberliefert. Jedoch be-
tonen die Herausgeber wiederum ihre Absicht, einen moglichst vollstindigen
Variantenapparat herzustellen. Sie halten an ihrem Grundsatz, melius esse
abundare quam deficere, fest und nehmen bewuBt die Gefahr in den Kauf,
einige iiberfliissige Lesungen aufgenommen zu haben, um nur nicht den
leisesten Verdacht aufkommen zu lassen, eine einzige niitzliche Variante
iibergangen zu haben.

Zur Frage des praktischen Wertes der neuen Ausgabe fiir das Scotus-
Studium verweist das Vorwort auf einen Artikel von P. Bari¢, Circa posi-
tiones fundamentales I. Duns Scoti, in Antonianum 28 (1953) 261-306. Nach
der Verdffentlichung der beiden ersten Binde stellte mancher mit einer
gewissen Enttiuschung fest, daB der Text der neuen Ausgabe sich ja kaum
von dem der Waddingschen Ausgabe unterscheide. Als ob der Zweck der
Textkritik darin bestehe, einen Text wesentlich « anders » zu gestalten. Es
ware freilich, wie P. Bali¢ mehrmal bemerkte, ein groBer Irrtum zu er-
warten, daf3 der Zweck dieser neuen Edition sei, Scotus in Thomas oder
den Scotismus in Thomismus zu verwandeln. Wenn ein nach kritischer
Methode herausgegebener Text nicht wesentlich verschieden ist von der
Form, in der er bisher iiberliefert war, so ist das ein Beweis dafiir, daB die
Uberlieferung den Text wesentlich rein erhalten hat, aber kein Argument
gegen die kritische Methode. Der Wert einer kritischen Ausgabe besteht
darin, daB sie uns einen gepriiften, echten, und daher absolut zuverlissigen
Text bietet. Es wire u. E. ein miiiges Unternehmen, die neue Ausgabe
neben eine der alten zu stellen und beide Zeile fiir Zeile zu vergleichen,
um auf diese Weise zahlenmiBig festzustellen, was die kritische Ausgabe
an Neuem bringt. Neu an dieser Scotus-Ausgabe ist, daBl wir auf den ersten
Blick mit Sicherheit den echten Text der Ordinatio des Duns Scotus erfassen
koénnen, und daB wir bei den Zutaten, die friiher hochstens als additio
gekennzeichnet wurden, unterscheiden konnen, ob es sich um eine Stelle
handelt, die Scotus eigenhindig hinzugefiigt, oder um eine solche, die er
getilgt hat, oder schlieBlich um eine Interpolation von fremder Hand. So-
dann wird uns der duBerst schwierige Text des Scotus durch alle nur er-
denklichen Mittel erleichtert: durch rationelle Gliederung, denn Scotus
befolgt nur selten das traditionelle Schema der scholastischen Quistion ;
durch wohliiberlegte Interpunktion; durch Angabe der sehr zahlreichen
Stellen in seinem eigenen Text, auf die Scotus stindig verweist ; durch



Besprechungen 233

sorgfaltige und zuverlissige Angabe der Autoren, die Scotus ausdriicklich
zitiert, oder auf die er sich implicite beruft. Das ist das Neue an dieser
Scotus-Ausgabe, das P. Bali¢ und seine Mitarbeiter in jahrelanger miihe-
voller und selbstentsagender Arbeit bereitgestellt haben. Wer wird ihren
erfolgreichen Bemiihungen den wohlverdienten Dank versagen ?

Rom, S. Anselmo. J. P. MUGLLER O. S. B.

Bali¢, Carolus, O.F. M. : Ioannes Duns Scotus Doctor Immaculatae
Conceptionis, 1 : Textus auctoris. (Bibliotheca Immaculatae Conceptionis,
Textus et disquisitiones, 5.) — Academia Mariana Internationalis, Romae
1954. x11-108 Pp.

Im Jahre 1933 verdffentlichte P. Bali¢ unter dem Titel : Toannis Duns
Scoti Theologiae marianae elementa (Sibenici 1933) ausgewihlte Texte des
Scotus, um an Hand derselben einen Weg zur Textkritik, im Hinblick auf
die kritische Gesamtausgabe, ausfindig zu machen. Mit dem Aufschwung
der Mariologie in den letzten zwanzig Jahren fand der Band auch sachliches
Interesse und war daher bald vergriffen. Da immer wieder danach gefragt
wurde, dieses Werk aber, wohl wegen des provisorischen Charakters der
Editionsmethode, nicht ohne weiteres neugedruckt werden konnte, ent-
schloB sich B., wenigstens die Fragen, die Scotus der Unbefleckten Emp-
fangnis Maria in seinen Werken widmet, neu aufzulegen. In dem vorliegenden
Bindchen bietet er an erster Stelle die Qudstion der Ordinatio, 111, dist. 3,
deren Apparat dem der inzwischen erschienenen Biande der definitiven Aus-
gabe angepaf3t wurde. Es folgen sodann die Parallelstellen aus vier Repor-
tationen : aus der Reportatio Parisiensis (in den Prolegomena zur Gesamt-
ausgabe, S. 148*, heiB3t diese Rep. II1 A), aus den nach den Hss. benannten
Reportationen Trecensis (= Rep. III D), Barcinonensis (= Rep. III B) und
Valentinensis (= Rep. 111 C), sowie aus der Lectura completa. Geht die kurze
Einleitung auch nicht auf die textgeschichtlichen Probleme ein, so wird
doch, und das ist das wesentliche, dem Theologen Gelegenheit geboten, diese
wichtigen Texte, in Erwartung der kritischen Gesamtausgabe, einzusehen
und zu verwerten.

Rom, S. Anselmo. J. P. MULLER O. S, B.

Pastoralmedizin

1. Niedermeyer, Albert : Compendium der Pastoralmedizin. — Herder,
Wien 1953. xx1v-489 S.

2. — Compendium der Pastoralhygiene. — Herder, Wien 1956. x11-393 S.

3. — Philosophische Propadeutik der Medizin. Einfiihrung in die allgemei-
nen geistigen Grundlagen (Geschichte, Philosophie, Biologie, Psychologie).
(Allgemeine Pastoralmedizin, I. Band.) — Herder, Wien 1955, x1-547 S.

4. — Arztliche Ethik (Deontologie). Grundlagen und System der arzt-
lichen Berufsethik. (Allgemeine Pastoralmedizin, II. Band.) — Herder, Wien
1954, x1-358 S,

1. Der bekannte Autor des sechsbandigen « Handbuchs der speziellen



234 Besprechungen

Pastoralmedizin » verwirklicht mit diesem Kompendium einen iiberaus gliick-
lichen Gedanken. Fehlt es doch nicht wenigen — vor allem den « Prakti-
kern» — an Zeit oder Geld oder Vorbildung, um an die Anschaffung des
sechsbindigen Werkes zu denken. Dieses Kompendium bietet nicht nur eine
gedringte Darstellung der medizinischen Fragen, sondern betrachtet die
Probleme, wie das Hauptwerk, auch unter den Gesichtspunkten des Rechts,
der Philosophie und der Theologie. Der eilig suchende Kompendiumsleser
wiirde gegen eine noch entschiedenere Beschrinkung auf die streng zum
Thema des Buches gehorenden Gebiete allerdings wohl nichts einwenden.
Die Abschnitte « Todesstrafe », « Der gerechte Krieg’ », « Blutrache » haben,
wie der Verf. sie darstellt, mit Heilkunde auch nichts zu tun. Desgleichen
diirften manche Punkte im I. Teil (« Grundlagen einer universalistischen
Anthropologie ») von Medizin ziemlich weit abliegen. Philosophisch-theolo-
gische Formulierungen und Gedankenginge — bisweilen in einer fiir den
Nichtfachmann kaum richtig verstehbaren Kiirze dargeboten — befriedigen
nicht immer. Dies gilt z. B. fiir die Beweisfiihrung des Abschnittes « Copula
dimidiata, actus imperfecti ». Wie kann eine Handlung « in se nicht ganz
unerlaubt » sein, deren « innere Struktur sehr bedenklich » ist ? Oder warum
sollte die Siihneidee nicht auch als « rein diesseitiges » Argument fiir die
Todesstrafe gelten konnen ? Beim Satz : « Das Notwehrrecht begriindet einen
Rechtfertigungsgrund fiir die objektiv unerlaubte Tat », fragt man sich, wie
es fiir eine « objektiv» unerlaubte Tat je einen « Rechtfertigungsgrund »
geben kann (malum «ex objecto» numquam fieri potest bonum). Streng
genommen « erlaubt » daher die Moral die Tétung in Notwehr auch nicht,
sondern nur die Verteidigung des eigenen Lebens, selbst wenn der unge-
rechte Angreifer dabei (per accidens, i. e. praeter intentionem) sein Leben
verliert. — Derlei Bedenken sollen keineswegs Ausdruck des dann und wann
geiuBerten Vorwurfs sein, N. hitte sich am besten auf nichtmedizinische
Gedanken gar nicht eingelassen. Wer hétte dann iiberhaupt eine literarisch
geschlossene Pastoralmedizin mit einer medizinischen Kompetenz wie N. ver-
fassen sollen ? ! Im iibrigen wird man die Erudition des Verf. auch in nicht-
medizinischen Fragen nicht gerade abstreiten kénnen, wobei besonders noch
die Klugheit hervorgehoben sei, mit der er sich in philosophischen und
theologischen Darstellungen auf bewiahrte Autoren stiitzt. Dazu kommt das
bedeutsame Moment, daB N. nicht nur fiir Theologen schreibt und tatsiach-
lich in Kreisen Anerkennung findet, die mit katholischer Weltanschauung
an sich wenig in Zusammenhang stehen (vgl. z. B. den Beitrag des Autors
und Hinweise auf seine Werke in « Die Sexualitit des Menschen », hrsg. von
H. Giese, Enke Verlag, Stuttgart).

2. Der Verf. breitet in diesem Werk eine Unsumme von Dingen aus,
die dem Leser zum staunenden Bewuftsein bringen, an wieviel Punkten
sich Seelsorge und Medizin beriihren. Mit Riicksicht auf einen gréBeren
Interessentenkreis wird vieles erwédhnt, auf das der Theologe gern ver-
zichten wiirde. Anderseits hitte N. bei einer eingehenderen Erforschung
der konkreten Verhidltnisse noch zu mancher Erscheinung ein Woértchen
als Arzt sagen konnen. So z. B. iiber die Hygiene der « offiziellen » schwarzen



Besprechungen 235

Bekleidung der Weltpriester und besonders iiber deren Halspartie (friihere
Zeiten scheinen hygienischer gewesen zu sein, und heute wird da und dort
etwas anderes versucht: « Fuldaer Kragen», « Amerikanisches Kollar »,
kurzer Rock in Zivilschnitt, graue Stoffe, weiler Strohhut). Sollte man dem
schweiBtriefend von der Kanzel herabsteigenden Prediger nicht empfehlen,
in der Sakristei unbedingt das Hemd zu wechseln ? Manche schwere Erkil-
tung wiirde so vermieden. Was ist vom gesundheitlichen Standpunkt aus
zum Nachtchor zu sagen ? Die Erfahrungen der neueren Zeit legen hier
eine Uberlegung nahe. Wie stellt sich der Arzt zu den verschiedenen liturgi-
schen und sonstigen zeremoniellen Oscula ? Was ist vom gemeinsamen
Gebrauch von MefBkelchen und Corporalia zu halten ? Ist das Austeilen
des Johannisweines hygienisch empfehlenswert ? Konnte die kirchliche
Fastenordnung vom Standpunkt der Hygiene nicht auch eine andere sein,
vor allem in den kalten Lindern ? Warum soll man — entgegen der Ansicht
des Verf. S.141 — im Kloster nicht gestatten, Sport, Spiel u. dgl. zu
treiben ? Die Tatsachen sind inzwischen bzw. schon lange iiber die Bedenken
N.’s hinweggegangen, ohne der Frommigkeit zu schaden, im Gegenteil | —
Bei der Fiille des Stoffes sto3t man natiirlich auch auf manches, was nicht
ganz genau stimmt. So ist das « Turiner Leichentuch » nicht «seit dem
10. Jahrhundert » bekannt, sondern wird erst 1389 vom Bischof von Troyes
zum ersten Mal erwdhnt. Dall die Kartduser in ihren Sirgen schlafen, ist
ein Médrchen. Ein echter Schauspieler wird sich bedanken, von N. mit
einem Prediger, der « zum Schauspieler wird », in Reih und Glied gestellt
zu werden. Die iibervielen unnétigen Fremdworter machen die Lektiire
nicht verstindlicher oder gar angenehmer. — All dies soll das mit umfas-
sendem Wissen geschriebene Werk in seinem Wert nicht abschwichen. Es
wird fiir die einschlidgigen Fragen ein fachmannischer Weiser sein und jeden-
falls niemanden zum Laxismus verfiihren.

3. Der Theologe nimmt gern und mit Interesse entgegen, was der Autor
in diesem Buch iiber Entwicklungslehre, Erblehre und medizinische Psycho-
logie darlegt und fiihlt sich bei der Feststellung des offenkundigen Fach-
wissens Niedermeyers durchaus auf dem richtigen Weg der Erkenntnis. Un-
gemiitlicher wird es ihm jedoch bei der Lektiire philosophischer und theolo-
gischer Kapitel, ja manchem mag es wohl etwas zuviel des Guten werden,
wenn er auf wenig Seiten durch die verschiedenartigsten Gedanken und
Fragestellungen mitgenommen wird und mit einer Unzahl von Termini tech-
nici, Autoren und Begriffen Bekanntschaft machen muB. Bisweilen mochte
man schon einhalten und fragen : « Cui bono ? » Wird durch eine solche ver-
wirrende Fiille in die Grundlagen der Medizin wirklich eingefiihrt ? Die
gute Absicht des Verfassers, der dem Theologen mit seiner sechsbandigen
speziellen Pastoralmedizin einen so groBen Dienst erwiesen hat, soll nicht im
entferntesten in Zweifel gezogen werden, doch diirfte eine themagemiBere
Beschrankung des rein philosophischen und theologischen Materials, die da-
durch gewonnene Moglichkeit, wesentliche Punkte verstehbarer auszufiihren,
eine sorgfaltigere Nachpriifung der IFormulierungen und der Verzicht auf
Erwagungen, die mehr einer gewissen Apologetik und der Betrachtungs-



236 Besprechungen

literatur angehoren, eher dazu beitragen, den philosophischen und theolo-
gischen Appetit der Leser (auch der theologischen) anzuregen und zu steigern.

4. N.macht in diesem Band mit den zahlreichen Gegebenheiten bekannt,
in denen sich das arztliche Tun vollziehen kann bzw. soll. Wie nicht anders
zu erwarten, stellt der Autor wiederum durch die Menge der gebotenen Tat-
sachen und Gedanken in Erstaunen. Der Theologe wird dies vor allem im
vorliegenden Band begriiBen, der ihn in eine Welt einfiihrt, die normaler-
weise nicht am Weg seiner Fachausbildung liegt. Und hier schreibt N. auch
weithin als ausgesprochener Fachmann und Arzt vielseitiger Erfahrung.
Philosophische und theologische Erorterungen werden den Theologen auch
in diesem Werk weniger befriedigen. Was den Gesamtaufbau betrifft, so ist
nicht ersichtlich, warum die elf Punkte des ersten Teils (Begriffliches, Histo-
risches, Neuere Literatur, Entartete drztliche Ethik, Die Ausbildung des
Arztes, Die arztliche Ethik im akademischen Unterricht, Der Arzt, Der
Kranke und die Krankheit, Das metaphysische Krankheitsgeschehen, Die
allgemeinen Grundlagen des sittlichen Handelns, Die rechtlichen Grundlagen
des drztlichen Handelns) die « Grundlagen der édrztlichen Ethik » darstellen
und die zwo6lf Punkte des zweiten Teils (Der franzisische « Code de déonto-
logie médicale », Individuelle und soziale Medizin, Der Arzt in der Sozial-
versicherung, Das drztliche Honorar, Die Facharztfrage, Die Frage der Kur-
pfuscherei, Das drztliche Berufsgeheimnis, Die Wahrheitspflicht des Arztes,
Fragen der Berufsethik in arztlichen Spezialfichern, Fragen der Berufsethik
in der Allgemeinpraxis, Verschiedenes, Zur besonderen Pflichtenlehre des
christlichen Arztes) ein « System der drztlichen Ethik » bilden sollen. Moral-
theologisch hilt es N. mit Noldin. Freilich wiirde Noldin mit der Auslegung
und Anwendung seiner Moral durch N. nicht immer einverstanden sein. Ein
paar Beispiele zur Illustration. Wenn der Autor «actus eliciti » mit « frei
gesetzte Handlungen » und « actus imperati » mit « Handlungen auf Befehl »
iibersetzt, so ist ihm der Sinn dieser scholastischen Unterscheidung offenbar
nicht klar. « Actus imperati » werden genau so frei gesetzt wie die « actus
eliciti », — Wie soll man die beiden Aussagen zusammenreimen, dafl « actus
humani » « eventuell ‘indifferent’ », anderseits (einen Satz spater) aber nicht
« jenseits von Gut und Bose » liegen koénnen ? (S. 134 f.) — Das « Moral-
theologische » zum Kapitel « Die Wahrheitspflicht des Arztes » wird einem
Moraltheologen wenig bieten, — einem Arzt etwa mehr ? Wie soll dieser von
den moraltheologischen Andeutungen auf S. 265/266 zu einer ethischen
Lésung der schweren Konfliktsfille kommen, die N. S. 253 ff. schildert ?

Nach Durchsicht der vier vorliegenden Biinde kann man sich dem Ein-
druck der ungeheueren Arbeitsleistung nicht entziehen, die N. im Dienst
eines hohen Ideals aufgewandt hat. Trotzdem sei die Frage erlaubt, ob die
Darstellung der ethischen und theologischen Seiten der Probleme in loyaler
Arbeitsteilung nicht besser von einem Fachtheologen iibernommen oder
wenigstens iiberpriift worden wire.

Fribourg. J. F. GronERr O. P.



	Besprechungen

