
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Eine Begegnung zwischen Martin Heidegger und thomistischer
Philosophie?

Autor: Engelhardt, Paulus M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Begegnung zwischen Martin Heidegger und

thomistischer Philosophie

Von Paulus M. Engelhardt O.P.

Eine « Begegnung zwischen Martin Heidegger und thomistischer
Philosophie » herbeizuführen, ist eine der entscheidenden Aufgaben heutigen
Philosophierens. Johannes M. Hollenbach ist unseres Wissens der erste, der
in seinem Buche « Sein und Gewissen » das Ergebnis eines umfassenden
Versuchs der Begegnung vorlegt1. Das Thema bedeutet keine Einengung.
« 'Sein und Gewissen' als Fragestellung soll bereits im Titel ein Hinweis
sein auf den metaphysischen Ursprung der Gewissensregung» (11). Acht
weit ausholende ontologische bzw. fundamentalontologische Kapitel bereiten
das letzte Kapitel « Sinnerfüllung von Sein und Gewissen » (307-347) vor.
Im Rahmen dieses Beitrages kann der Inhaltsreichtum des Werkes nicht
wiedergegeben werden. Wir wollen uns darum auf folgende Punkte
beschränken : 1. Bemerkungen zur Methode ; 2. der durchgehende Gedankenzug

; 3. Kritik des interpretatorischen Nachweises der Grundgedanken bei
Thomas ; 4. Würdigung des thomistischen Gesamtanliegens H.s ; 5.

Bemerkungen zur Heidegger-Interpretation H.s ; 6. Wünsche für weitere
Begegnungsversuche.

1 Johannes Michael Hollenbach S. J., Sein und Gewissen. Über den

Ursprung der Gewissensregung. Eine Begegnung zwischen Martin Heidegger und
thomistischer Philosophie. Bruno Grimm-Verlag für Kunst und Wissenschaft, Baden-
Baden 1954. 375 S. — Im selben Verlag erschien vorher ein Werk, dessen Titel
eine andere Fragestellung anzeigt : Joseph Möller, Existenzialphilosophie und
katholische Theologie (Baden-Baden 1952). M. spricht im Hinblick auf die bisher
vorliegende Literatur des deutschen Sprachraums von dem « philosophischen
Bemühen, die thomistische Philosophie im Lichte der Problematik der neueren
Philosophie zu bedenken » (193, A. 9) und nennt J. B. Lötz, G. Siewerth. K. Rahner,
M. Müller, H. U. v. Balthasar, B. Welte. Von den Genannten hat B. Welte Karl
Jaspers und thomistische Philosophie konfrontiert (Symposion II [Freiburg Br. 1949]
1-190) und Max Müller den zentralen Punkt der Begegnung zwischen
Heidegger und Thomas anvisiert : den Vergleich des thomistischen esse (actus essendi)
als Prinzip mit dem Heideggerschen « Sein ». Leider wird Hollenbach in seiner
Auseinandersetzung mit M. Müller (60 ff.) diesem fruchtbaren Gedanken nicht
gerecht. Er berücksichtigt den entscheidenden I. Exkurs in « Existenzphilosophie
im geistigen Leben der Gegenwart» (Heidelberg 1949) 87 ff., und die entscheidenden

Abschnitte in «Sein und Geist» (Tübingen 1940) überhaupt nicht.



188 Eine Begegnung zwischen Martin Heidegger

1. Bemerkungen zur Methode

Das Vorgehen H.s ist von einem bohrenden philosophischen Fragen,
weniger aber von didaktischen Gesichtspunkten geleitet. Die Einleitung
erweist die Berechtigung, « zunächst die metaphysischen Voraussetzungen
Heideggers mit denen der aristotelisch-thomistischen Tradition zu
vergleichen » (12). Lange Abschnitte sind der Darstellung der « metaphysischen
Voraussetzungen Heideggers » gewidmet. Aber statt Heideggers Gedanken
einem Leser, dem Heideggers Sprache ungewohnt ist, nahezubringen —
wieweit das möglich ist, kann hier nicht entschieden werden —, werden lange
zusammenhängende Abschnitte aus verschiedenen Schriften in mehr oder
weniger ausführlichen Auszügen zitiert. Der Leser bekommt also die Sprache
Heideggers vorgelegt, nicht aber die Strenge des Gedankens, der keine
derartigen Auszüge verträgt. Die Zwischenbemerkungen des Verfassers, in denen
sich Inhaltsangabe und Kritik mischen, vermögen diesen Nachteil nicht
wettzumachen. Er läßt sich durch dieses Nachverfolgen Heideggerscher
Abschnitte zuweilen auch zu weit von seinem eigenen Gedankenzug abführen
und hebt nicht deutlich genug heraus, wo dieser wieder aufgenommen wird.
Die eigenen Grundgedanken, von denen die ganze Auseinandersetzung
bestimmt ist, kommen überhaupt zu kurz und werden weder systematisch
noch interpretatorisch (von Thomas her) zureichend begründet. Wir
versuchen nun, diese Grundgedanken herauszuheben.

2. Der durchgehende Gedankenzug 1

Hollenbach ist mit Heidegger darin einig, daß eine « immanent
psychologische Deutung» des Gewissensphänomens (17) zu kurz trägt, daß dieses
vielmehr eine « ontologische » Deutung fordert. Die Frage ist, ob Heidegger
dem Rufcharakter, genauer : dem fordernden Charakter des Gewissensrufes
und der « Fremdheit » der rufenden Macht, gerecht wird, oder ob er nicht
bei einer « immanent anthropologischen » Deutung stehen bleibt (16 f.). Die
Antwort ist bereits thesenhaft in der Einleitung ausgesprochen : « Schließlich

deutet die Eigenart des Gewissensphänomens — sein unerbittlich
fordernder Charakter, wodurch die Personmitte aufgewühlt und bedrängt wird
— auf einen Ursprung dieser Regung, der mit dem Handelnden kaum
identisch sein kann und dennoch eine personale Macht sein muß. Gerade
dieser entscheidende Grundcharakter des Gewissensphänomens bleibt in
allen Gewissensdeutungen ungeklärt, die von vornherein darauf verzichten,
sich mit der Möglichkeit einer natürlichen Erkenntnis des Daseins Gottes
auseinanderzusetzen » (12). Daß und warum Heidegger unter dieses Urteil
fällt, soll der Verlauf der Arbeit klären.

Aber auch die « Tradition », als deren Vertreter Thomas von Aquin
herangezogen wird, könnte dem Gewissensphänomen nicht gerecht werden,
wenn Heideggers Vorwurf zu Recht bestünde, sie würde ihren Seinsbegriff

2 Eine gute Zusammenfassung bietet die Selbstbesprechung H.s in den
«Stimmen der Zeit»., 81. Jg., 157. Bd. (1955/56) 70-72.



und thomistischer Philosophie 189

am Vorhandenen orientieren und Schuld « als Nichtvorhandensein eines
Gesollten » auslegen (18). Gegenüber diesem Vorwurf soll das lange zweite
Kapitel (44-159) zeigen, daß « Sein und Person in 'traditioneller' Sicht »,

genauer : im ursprünglichen, erst durch die neuzeitliche Fragestellung voll
ans Licht zu bringenden (165) Denken des hl. Thomas, gerade nicht am
Vorhandenen orientiert sind.

« Erst die wesenhafte Dynamik des geistigen Seins, das sich aus
Einsicht und Selbstbejahung konstituiert, gibt die Voraussetzung ab für das
Wirken des Gewissens » (100). Nach Hollenbach legt Thomas dieses
dynamische geistige Sein nicht von der dinglich verstandenen Substanz her aus,
sondern umgekehrt die Substanzialität vom dynamischen In-sich-selbst-sein
des Geistes (48). « Im Sich-wissen und Sich-bejahen wird das In-sich-selbst-
sein der endlichen Geistsubstanz konstituiert » (51). Der Mensch ist aber
nicht nur in-sich-selbst-seiender Geist, sondern vermittels des ihm
zugehörigen Stoffes, bzw. vermittels des vom Geist als Seele aus dem Stoff
gefügten Leibes (76) auf die stoffliche Umwelt bezogen. « Die Stoffgebundenheit

vermittelt einen dreifachen Bereich verschiedener Stoffgefüge : das
Sinngefüge 3 des wahrnehmenden Leibes in bezug auf die wahrnehmbare
Umwelt, das Lebensgefüge des organischen Leibes in bezug auf die
lebenvermittelnde Umwelt, das Zeuggefüge des werkzeuglichen Leibes in bezug
auf verfügbare und fügbare Umwelt» (77). Diese beiden Wesensmomente
des Menschen sind ontologisch gestaffelt. Wie der Menschengeist nicht zeitlich,

aber ontologisch « vor » dem Leib ist, so ist die Selbsterfahrung zwar
nicht psychologisch-genetisch, aber ontologisch «vor» der Welterfahrung
(vgl. 245 u.a.). «Einem möglichen In-der-Welt-sein geht ontologisch
ein tätiges In-sich-selbst-sein als Grundverfassung des Menschen voraus.
Erst dieses tätige In-sich-selbst-sein begründet die Identitätsbeziehung des
'denkenden' Subjektes mit sich selbst als erstem und unmittelbarem
'Objekt'. Erst diese im Wissen um eigenes Sein vollzogene Identität zwischen
Subjekt und Objekt, worin sich die ursprüngliche Wahrheit für den
Menschen findet, begründet die Möglichkeit objektivierender Seinsaussagen.
Nicht weil das Subjekt von einem 'leeren' Innen auf ein objektives Außen
stößt, kann es Sein als solches erkennen und aussagen, sondern weil das

sog. 'denkende' Subjekt primär 'Sein'-denkendes Subjekt, d.h. ein das
Eigensein als 'Objekt' erfassendes Subjekt ist, ein ontologisches Subjekt »

(93). Diesen Sachverhalt kennzeichnet H. als « über-weltliches In-der-Welt-
sein » (Titel des 5. Kap. ; vgl. 233, 245 u. a.). Das « Überweltliche» daran,
das einsehende und bejahende « Bezogensein des Geistwesens zu sich selbst »,

begründet vor aller Weltbeziehung das « Beziehung-sein des geschaffenen
Geistwesens zum Schöpfer» (105). Genauer: «Aus der sich vollziehenden
Einsicht und Grundneigung » auf das eigene Sein hin geht das Selbstsein
als Person hervor (112). « Erst dieses einzelne Selbst ist der 'Träger' jener
Beziehung, in der sich das Geschöpf an den Urheber des Seins zurückgibt »

(105). Worin ist diese « Rückgabe » begründet « Die Grundneigung der
Geistnatur zum Gutsein im allgemeinen ist ausgerichtet auf den Zustand

3 Hervorhebungen in den Zitaten von H.



190 Eine Begegnung zwischen Martin Heidegger

ontologischer Freiheit Das Glücksverlangen des Geschöpfes ist das
Verlangen nach Teilnahme an» der «seligen Freiheit des Schöpfers» (112).
Dieses Verlangen erfüllt sich dadurch, « daß die aus Seins-Einsicht erzeugte
Grundneigung zum eigenen Sein zur sich hingebenden Antwort frei wird,
weil sich das Geschöpf aus sich selbst als Knecht des Schöpfers versteht.
Als wesenhafter Knecht kann die geschaffene Person weder über ihr eigenes
Sein noch über ihr eigenes Tun verfügen, wie sie will. Der wesenhafte Knecht
ist frei zum Dienst vor dem Herrn. Uber das Sein des Knechtes verfügt der
Herr allein. Über das Tun des Knechtes verfügt zwar der Knecht, aber
nicht in Verantwortung vor sich, sondern in Verantwortung vor dem Herrn »

(117). Durch dieses freie Tun wird die menschliche Person das, wozu sie

ursprünglich in ihrem « Sein schlechthin vorentworfen ist » : Ganzheit. « Auf
die Wahrung dieser Ganzheit weist das Gewissen hin. Was das Seiende sein
soll, das schuldet es als Knecht dem Herrn. Darauf beruht die ursprüngliche
'Schuldigkeit' des Knechtes. Erfüllt er diese nicht, dann macht er sich
schuldig, d. h. er bleibt hinter der geforderten Ganzheit zurück Schuld
ist nur dort, wo eine Person freiwilliges Handeln auf ein Ziel schuldet.
Sie macht sich dadurch schuldig, daß sie die ursprünglich geschuldete
Tätigkeit hinterzieht, nicht leistet (I 48, 5 : per subtractionem debitae
operationis) » (125). Hier zeigt sich die formale Entsprechung und der
inhaltliche Unterschied der so ausgelegten thomistischen Lehre gegenüber
Heiddeggers ontologischer Schuldinterpretation. Formale Entsprechung,
insofern bei Thomas und Heidegger ein ontologisches Schuldigsein existentiale
Bedingung der Möglichkeit moralischer Schuld ist ; inhaltliche Verschiedenheit,

insofern bei Heidegger der Mensch sich selbst als « Dasein » gegenüber

ursprünglich schuldig ist, bei Thomas der Mensch Gott als dem
Schöpfer seines Seins gegenüber (vgl. 125 f.). Diese Hinordnung des von
Gott verfügten geschöpflichen Eigenseins auf ihn als den verfügenden
Schöpfer setzt nach Hollenbach voraus, daß der Mensch aus seinem Eigensein

das Dasein Gottes erkennen kann. Das aber ist nach H. auf Grund
des oben gekennzeichneten « überweltlichen In-der-Welt-seins » möglich.
Diese Zusammenhänge versucht er vor allem in einer ausführlichen
Auseinandersetzung mit Heideggers Kant-Interpretation zu erweisen (3. bis
5. Kap.).

Von seinem Ansatz aus versucht Hollenbach im 7. und 8. Kap. Wege
natürlicher Gotteserkenntnis aufzuzeigen. « Die 'Wirkung', aus der wir
grundlegend Gott als daseiend begreifen, ist das Wissen um das eigene
verfügte Wirklichsein » (265 ; vgl. 266, 277 ff. u. a.). So glaubt H. im letzten §

des 8. Kap. und im abschließenden 9. Kap. zeigen zu können : In der Ur-
neigung zu sich selbst liegt — da dieses Selbst sich als verfügtes zeigt —
eine unabweisbare « 'Vorliebe' für das Anerkanntsein durch Gott ». Diese «

Vorliebe für Gott ermöglicht die Regung des Gewissens » (306). Das verfügte
Selbstsein zeigt sich (in der Auseinandersetzung mit Kants Freiheitslehre)
als verfügtes Freisein. Der Mensch erfährt, « daß ein Anderer da sein muß,
dem er sich fügen soll. Nur im Sich-fügen unter die absolute Verfügungsmacht

dieses Anderen weiß sich der Mensch als Ganzes, d. h. glücklich.
Im-Einklang-sein mit diesem Anderen ist das Ziel des geschöpflichen Stre-



und thomistischer Philosophie 191

bens » (311). «In der Gewissensregung bekundet sich der Widerspruch mit sich
selbst, aber so, daß sie ein Zeichen ist für den drohenden oder vollzogenen Widerspruch

zu Gott » (328). Nächster Möglichkeitsgrund dieser Gewissensregung ist
der Akt der (als « die durch die natürliche Gotteserkenntnis » im
gekennzeichneten Sinne « aufgerufene und ausgerichtete Grundneigung und Ur-
leidenschaft des Willens » ausgelegten) Synteresis (334). Dieser Akt ist
« Widerstreit gegen das Böse durch Neigung zum Guten » (336 u. a.). Er
wird « 'ausgelöst' im Vollzug der Freiheit durch die Erkenntnis des
Daseins Gottes oder entsprechender Ersatzinstanzen » (336). Der Grundakt des
Gewissens ist demnach zugleich unser Akt und ein durch die anerkennende
Hinbeziehung unseres Daseins auf Gottes Dasein von Gott her empfangener
Spruch (346). « So kommt der Gewissensruf tatsächlich 'aus mir und doch
über mich' (SZ 275) ; aber aus mir und zugleich von einem Anderen » (347).

3. Kritik des interpretatorischen Nachweises der Grundgedanken
bei Thomas von Aquin (Beispiele)

In immer wiederholten Ansätzen versucht H., Thomas als Kronzeugen
für seine Ausgangsthese heranzuziehen : das eigentlich Seiende, die
Substanz, müsse vom dynamischen In-sich-selbst-sein des Geistes her verstanden
werden. Wie kämen wir sonst dazu, in positiver Weise (d. h. nicht nur
negativ als Abgrenzung vom In-einem-anderen-sein) vom In-sich-sein zu
reden « St. Thomas gibt darauf Antwort : Selbstbewußtsein ist dasselbe
wie In-sich-sein. Der Aquinate kennt also auch eine positive Umschreibung
des Substanzbegriffs. Gewiß hat er das Selbstbewußtsein nicht systematisch
in diesen Zusammenhang gebracht. Das nur nebenher genannte, aber klar
gesehene Wissen um die eigene Existenz hat er nicht in die Problematik
des Seinsbegriffes und folgerichtig auch des Substanzbegriffes hineingenommen.

Aber dieses übersinnliche Wissen um Eigendasein ist ja eine
unmittelbare Bekundung des Nicht-in-einem-andern-sein. Das heißt aber :

dem Begreifen des 'Nicht-in-einem-andern-sein' geht voraus das positive

Erfassen des In-sich-seins durch die Selbstgegenwärtigkeit der Geistseele.

Der 'Substanz'-begriff ist formalisiertes Ichbewußtsein. Und die
Übertragung des ursprünglich erfaßten In-sich-seins auf die Stoffwelt wird
dann zu einer Versubstantialisierung der Stoffweltdinge Ist aber geklärt,
daß In-sich-sein (wenigstens anlagemäßiges) Seinsbewußtsein, also Geistsein

ist, dann gibt es überhaupt keine 'eigentlichen' Stoffsubstanzen,
sondern nur substanzähnliche Stoffgefüge. Und diese Stoffgefüge rücken so in
die Ebene der Substanzergäwzwwgm (accidentia) der ersten Substanz. Das
heißt : die Dinge der Stoffwelt sind Ergänzungen der Person des Menschen,
der als stoffgebundenes Geistwesen auf 'Zubehör' wesentlich angewiesen
ist » (280 f.).

Dankbar sind wir für die Bemerkung, daß Thomas diesen Zusammenhang

nicht systematisch hergestellt hat. Allerdings wird dieser Zusammenhang

von H. im Verlauf des ganzen Buches als thomistisch dargestellt. Stets
und auch hier werden Thomastexte zum Beleg zitiert, werden in Anmerkungen

Fundort und lateinischer Text angegeben. So an unserer Stelle zum



192 Eine Begegnung zwischen Martin Heidegger

Beleg für « St. Thomas gibt darauf Antwort : Selbstbewußtsein ist dasselbe
wie In-sich-sein » : « I 14, 2 ad 1 — redire ad essentiam suam nihil aliud est

quam rem ('rem' an dieser Stelle versehentlich ausgelassen) subsistere in
seipsa ». Dieser von H. oft angeführte Text (vgl. 93, 121, 276 f.), der
durch ein Zitat des neuplatonischen Liber de causis (prop. XV) verursacht
ist, besagt : Der neuplatonische bildhafte Ausdruck « Zurückkehren zur
eigenen Wesenheit » bedeutet sachlich « Selbständig-in-sich-sein (vgl. De
ver. 2, 2 ad 2) und meint dieses « In-sich-sein » auf den Stufen geistiger
Selbstbewußtheit ; denn dort findet sich « reditio compléta » (vgl. De ver.
1, 9). Es ist also gesagt, daß « Selbstbewußtsein » (wenn man diesen
neuzeitlichen Ausdruck für einen thomistischen Gedanken anwenden will) eine
hohe Verwirklichungsweise von Substanz anzeigt, nicht aber, daß geistige
Substantialität mit Selbstbewußtsein identisch ist, noch weniger, daß
Selbstbewußtsein allein eigentliche Substantialität sei.

Der Grund dieser Gleichsetzung von Substantialität und Selbstbewußtsein

liegt darin, daß H. die Selbsterfassung, die von Thomas als Tätigkeit
verstanden wird und beim Menschen im Gegenwärtigsein der Seele für den
Geist begründet ist (vgl. De ver. 10, 8), als « Selbstbewußtsein » mit dem Sein
im thomistischen Sinne (esse) gleichsetzt. Mit dem Prinzip « esse rei
proportionate eius operationi » (De spir. creat. 2 c) begründet H. seine These :

« Im Sich-wissen und Sich-bejahen wird das In-sich-selbst-sein der
endlichen Geistsubstanz konstituiert » (51). Aus der Bemerkung, daß die reinen
Geistwesen Träger von Akzidentien nur im Bereich des Verstandes und
Willens sein können (De spir. creat. 1 ad 1), scheint H. herauszulesen, daß
die Potentialität zum Verstehen und Wollen identisch sei mit der Potentiali-
tät zum Sein (50). Er setzt zwar Sein nicht mit Tätigsein gleich, bezeichnet
das Sein aber — unter Verkennung der ontologischen Bedeutung von
« actualitas » — als « eine Art Tätigsein der Wesenheit » (actualitas quaedam
essentiae, De spir. creat. 11 c) (53).

Schließlich läßt er noch Thomas selbst sagen, die Einsicht, in der der
Verstand sein eigenes Wesen erfaßt, könne als das Wesen der Seele selbst
verstanden werden. Es handelt sich da um grobe Mißverständnisse bei der
Auslegung von De spir. creat. 11 ad 7. Zunächst wird die prima et secunda

operatio intellectus « als Einsicht » ins eigene Wesen « und Gegenstandserkenntnis

» mißverstanden. Dann wird ein Satz über diese prima operatio
(« Einsicht ») falsch übersetzt. Der Satz lautet : « Sic igitur potest intelligi
prima operatione intellectus essentia animae, ut scilicet intelligatur quod
quid est absque potentiis ». Das wird im Text wiedergegeben (ohne daß diese
Wiedergabe sich als unmittelbare Übersetzung gibt) mit : « In diesem Sinne
kann das Tätigsein so verstanden werden, daß die Einsicht das Wesen der
Seele selbst ist, so daß sie verstanden wird als das, was sie ohne Fähigkeiten
ist » (53). Dahinter dürfte etwa folgende Übersetzung stehen : « So kann also
unter der ersten Tätigkeit die Einsicht (intellectus als Nominativ) als Wesen
der Seele verstanden werden, sodaß sie (die Seele) verstanden wird als das,
was sie ohne Fähigkeiten ist ». Der Text bedeutet aber nach dem Zusammenhang

und entsprechend der Terminologie des hl. Thomas : « So kann also
vermittels der ersten Tätigkeit des Verstandes (intellectus als Genitiv —



und thomistischer Philosophie 193

gemeint ist die Wesenserfassung im Gegensatz zum urteilenden Erkennen)
das Wesen der Seele so erfaßt werden, daß ihr Wassein ohne die Fähigkeiten
(d. h. von ihnen absehend) erfaßt wird ». Auf diesen mißverstandenen Text
baut H. einen Grundgedanken seines Buches auf. Vgl. etwa : « das Wort
des hl. Thomas daß die Tätigkeit des Intellektes, insofern er sich selbst
erfaßt, als Wesen der Seele selbst verstanden werden könne » (73, mit
Berufung auf denselben Text, wobei versehentlich, statt 11 ad 7, 9 ad 7

angegeben wird. Vgl. 86, 93, 95 u. a.). Es ist schwer verständlich, wie H. diese
Auffassung dem Denker zuschreiben kann, der im selben Artikel (De spir.
creat. 11 ad 1) sagt : «... nullus unquam opinatur, nisi insanus, quod
habitus et actus animae sint ipsa eius essentia ».

Wenn dann aus Thomas (De pot. 7, 2) herausgelesen wird, daß « die
eigene Existenz, das eigene Dasein von jedem geschaffenen Seienden
als einer Zweitursache hervorgebracht » wird « in Kraft der ersten Ursache »

(59 ; von der Hervorbringung der eigenen Existenz spricht Thomas bei der
Betrachtung der causae secundae überhaupt nicht ; für ihn ist der Begriff
der « causa sui » ein Widerspruch in sich), ist die Auffassung nur konsequent,
der intellectus agens sei « identisch mit der aktuierten Wesenheit der Geistseele

» und bringe ihr eigenes Sein hervor (73 ; vgl. 75). Nur hat das mit
Thomas nichts mehr zu tun, wenn H. auch einen Text beibringt (in De an.
I 1. 2 n. 20), in welchem er das « per se » im Sinne einer aktiven Selbst-
hervorbringung auszulegen scheint.

Daß nur « die seinsbewußte Grundgestalt (H.s Übersetzung von
« substantia prima » 4) 'Sein' im eigentlichen Sinne » ist (95), liest H. aus
einem Text heraus, in dem ganz allgemein von den substantiae die Rede ist
(in Met. IV 1. 1 nn. 539-543). « Substanz » wird also bereits selbstverständlich

als seinsbewußte, d. h. bei H. : selbstbewußte, Substanz ausgelegt.
« Selbstbewußtsein » sei « metaphysisch gemeint », liest H. aus einer von
Thomas wohlwollend erwogenen Möglichkeit der Augustinusinterpretation
(De ver. 10, 1 ad 1) heraus (171). Eine ausführliche Auslegung von De ver.
10, 8 soll die Auffassung des hl. Thomas vom menschlichen « Selbstbewußtsein

» darlegen. Was Thomas dort von der ontologischen Grundlage der
Erkenntnis des Daseins der eigenen Seele sagt, beansprucht H. irrtümlich
teilweise für die wurzelhafte, « anlagemäßige » (habitualis) Wesewserkenntnis der
eigenen Seele, nämlich die Selbstgegenwart der Seele (ebd.). Der ontologische
Primat der « Selbstschau » vor der Gegenstandserkenntnis (172) widerspricht
der Intention des Artikels und dem Denken des hl. Thomas überhaupt. Nach
Thomas eröffnet der intellectus agens den Seinshorizont vermittels der prima
principia, die er bei der ersten Begegnung mit der sinnfälligen Wirklichkeit
liefert (vgl. De ver. 10, 6 c ; CG II 78 ; in Met. IV 1. 6 nn. 599, 605 u. a.).
Nach H. « 'schafft' » der intellectus agens « das Wissen um das eigene
Dasein und so den Seinsbegriff des 'ens per communitatem', der alles irgendwie

'zusammenfaßt', insofern erst vom Wissen um das eigene Dasein Seiendes

überhaupt als solches erkannt werden kann» (243). «Einsicht in das

4 Die Übersetzungen der thomistischen Termini sind eigenwillig, aber
teilweise recht glücklich, so etwa « Fügbarkeit » für « potentia » (non operativa).

13



194 Eine Begegnung zwischen Martin Heidegger

Wirklichsein ist grundlegend und ursprünglich immer nur Einsicht in das
eigene Wirklichsein » (279).

Es hat nichts mehr mit Thomas-Interpretation zu tun, wenn H. schließlich

behauptet, sein Gottesbeweis vom Eigensein her (vgl. oben unter 2.)
stehe hinter den quinque viae des hl. Thomas : « Die fünf Wege der
Gotteserkenntnis, wie sie St. Thomas in der Summa Theologiae skizziert hat, sind
letztlich eine Explizierung dessen, wie der Mensch an Hand der zu ihm
gehörenden 'Umwelt' sich selbst im Vollzug seiner 'Wirkungen' hervorrufenden

Freiheit zugleich als Wirkung, als verfügtes Eigensein, erfährt und
begreift » (265). Wie « der 'Substanz'- Begriff formalisiertes Ichbewußtsein

» ist (281), so sind die Wege der Gotteserkenntnis, insofern sie sich als
« theoretische Schlußfolgerung aus einer objektiven Betrachtung der Welt »

darstellen, nur « nachträgliche Formalisierungen einer Erkenntnis, die aus
der lebendigen Se/fcs/erfahrung im freien Umgang mit der Welt aufsteigt »

(326 ; vgl. 327). Der Hinweis auf I 93, 6 ad 1 als Beleg für « die natürliche
Gotteserkenntnis auf Grund der Selbsterkenntnis» (291) ist verfehlt. Ebenso

der Hinweis auf De ver. 16, 1 ad 4 (333) als Beleg für den voluntativen
Charakter der Synteresis (334).

Die hier herausgegriffenen Beispiele unglücklicher bzw. unmöglicher
Thomasinterpretation zur Begründung der Grundgedanken H.s sollen nicht
den Eindruck erwecken, als ob dem Buch aller Wert für das Thomasverständnis

abgehe. Wir finden recht glückliche Ansätze zu seiner Förderung,
besonders zu einem vertieften Verständnis der Gewissens- (vgl. 101 f., 124 f.,
328 ff.) und Freiheitslehre (vgl. 109 ff., 298 f.).

4. Zur Würdigung des thomistischen Gesamtanliegens bei Hollenbach

In diesen Ansätzen sehen wir einen verdienstvollen Vorstoß H.s. Denn
bisher ist die Gewissens- und Freiheitslehre des hl. Thomas kaum noch dazu

ausgewertet worden, seine ursprüngliche Anthropologie aufzudecken 5. Es
ist ein Verdienst H.s, das grundsätzlich schon öfters behandelte Verhältnis
von esse und agere im Hinblick auf eine Auslegung des Menschen von ihm
selbst her zum Thema gemacht zu haben — wenn auch die Quasi-Identi-
fizierung von esse und agere abzulehnen ist. Es ist ein Verdienst, das
Verhältnis des Menschen zu der sinnlichen Welt, in der er leibhaftig steht,
untersucht zu haben — wenn auch die Abwertung der untermenschlichen
Bereiche zum Quasi-Akzidenz des Menschen unthomistisch und sinnwidrig
ist. Es ist ein Verdienst, die nicht - theoretische Seite des menschlichen In-
der-Welt-seins (Verfügen, Gebrauchen usw.) dem thomistischen Denken
nahegebracht zu haben — wenn auch das hierfür ergiebigste Lehrstück des

hl. Thomas, die Lehre von den menschlichen Leidenschaften 8, überhaupt

5 Eine rühmliche Ausnahme hinsichtlich der Freiheitslehre bildet die
Einleitung Gustav Siewerths zu den von P. Placidus Wehbrink O. P. übersetzten
Texten des Thomas von Aquin über die menschliche Willensfreiheit (Düsseldorf
1954).

6 Vgl. Band 10 der Deutschen Thomasausgabe (Heidelberg-Graz 1955).



und thomistischer Philosophie 195

nicht berücksichtigt wurde. Es ist ein Verdienst, nach der Bedeutung des

personalen Gottesverhältnisses im philosophischen Denken des hl. Thomas
gefragt zu haben, — wenn es auch dessen Grundanliegen widerspricht, dieses
Verhältnis durch eine Unterbewertung der Welt als unmittelbarer darstellen
zu wollen.

So ist trotz aller Kritik das entschiedene Bemühen um ein ursprüngliches

ontologisches Verstehen des Menschen anzuerkennen.

5. Bemerkungen zu Hollenbachs Heidegger-Interpretation

Durch die Unterbewertung der Welt ist eine wesentliche Begegnungsmöglichkeit

zwischen Thomas und Heidegger verbaut worden. Wenn auch
manche Abschnitte aus « Sein und Zeit » den Eindruck erwecken können,
Heidegger lege die « Welt » nur als Ganzheit des dem Menschen « zuhan-
denen Zeugs » aus, so eröffnet bereits diese Ganzheit als Verweisungsganzheit

(vgl. SZ §§ 16-18) einen unbegrenzten Horizont. Aber hier handelt es
sich nur um den unmittelbaren Zugang zur « Welt » (SZ S. 66 ff.). « Welt »

als « Charakter des Daseins selbst » (ebd. S. 64) ist so weit, wie der Mensch
geöffnet ist (vgl. ebd. S. 65). Das « In-der-Welt-sein » ist trotz aller
methodischen und in « Sein und Zeit » vielleicht mehr als nur methodischen
Beschränkung 7 nicht in dem Sinne « horizontal », wie Hollenbach das immer
wieder betont, die « Transzendenz » nicht so nach oben abgeriegelt, wie er
es Heidegger vorwirft (passim, vgl. etwa 299 ; vgl. dagegen die eigenen
Klarstellungen Heideggers : bereits 1929 in « Vom Wesen des Grundes », in
der 3. Aufl. 1949, S. 36 Anm. ; im « Humanismusbrief » [Bern 1947] 101 ff.).
Der Grund des Mißverständnisses liegt darin, daß Hollenbach annimmt, es

gehe in der Frage nach dem « Sinn von Sein » (allein) um « dieses Sein, zu
dem sich das Dasein (Mensch) immer irgendwie verhält » Existenz (20),
und dieses eigene Sein werde im « Verstehen » nur « als : daß ich bin » gelichtet

(269). Heidegger hatte aber in den programmatischen ersten Seiten von
« Sein und Zeit » klargestellt, daß er nach dem « Sinn von Sein » schlechthin
fragt (SZ 1 ff.), und daß die Analytik des « Daseins » (des Menschen) nur
im Dienst dieser Frage steht (SZ 5 ff. ; vgl. 436 ff. ; Einleitung zu « Was ist
Metaphysik » 5. Aufl. 1949, 14 ff.). Er hatte ebenfalls klargestellt, daß für
ihn Sein Sein von Seiendem besagt (SZ 6), daß er sich also grundsätzlich
im Bereich der Endlichkeit aufhält ; aber auch, daß sein Denken sich für

7 Gerade bei der Gewissensanalyse in SZ hat man das Gefühl einer mehr als
« methodischen » Ausschließung Gottes, obgleich die im Zusammenhang mit dem
Schuldphänomen gemachte Bemerkung über die Trennung von existentialer Analyse

und theologischer Auslegung (SZ 306, Anm. 1) sicher auch hier gelten soll.
Wir stimmen Hollenbach zu, daß nur Gott als personaler « Rufer » das Gewissensphänomen

befriedigend erklären kann (s.o.unter 2.). Andererseits «bemüht»
gerade Thomas Gott nicht voreilig, wie H. selbst in seinen Darlegungen über die
Synteresis (330 ff.) zeigt. H. s. von uns (am Schluß von 2.) zitierter Schlußsatz
zeigt prägnant, daß eine echte Begegnung zwischen Heidegger und Thomas auch
an der Gewissensanalyse nicht zu scheitern braucht.



196 Eine Begegnung zwischen Martin Heidegger

« die Möglichkeit der Erschließung eines noch ursprünglicheren universaleren
Horizontes » offenhält (SZ 26). In späteren Veröffentlichungen deutet sich
immer mehr an, wohin diese Offenheit sich öffnen kann (vgl. etwa Humanismusbrief

a. a. O. 102 f. ; « Der Feldweg », Wort und Wahrheit V/1 (1950)
269 ; den Vortrag von 1951 : «... dichterisch wohnet der Mensch »

in : Vorträge und Aufsätze, 1954, 187 ff.), nämlich fragend zu Gott hin.
Und das « Nichts » in der Vorlesung « Was ist Metaphysik » steht (jedenfalls

in der Selbstinterpretation: Nachwort von 1943/49) dem «Nichts»
der « negativen Theologie » näher als der Behauptung Hollenbachs, es könne
« nichts anderes sein als die eigene Nichtigkeit und Endlichkeit » (102 ;

vgl. 301 ; dazu Heidegger, «Was ist Metaphysik » a. a. O. 36, 41). Die
radikale Frage nach der Endlichkeit im « Kantbuch », auf das sich Hollenbach

immer wieder beruft, ist nicht als Übernahme der Kantschen «

Grenzziehung » zu deuten, wie Hollenbach es tut (12 und passim).
Der subjektivistische Ansatz H.s verbaut ihm den Zugang zum « In-

der-Welt-sein » Heideggers (vgl. 222, 230 ff., 237, 245, 249) wie zur
Seinsoffenheit des Menschen bei Thomas.

6. Wünsche für weitere Begegnungsversuche

Somit kann von Hollenbachs Ansatz aus eine dringlich gewordene
Aufgabe der Begegnung nicht in Angriff genommen werden, nämlich : die durch
Heidegger sich anbahnende Überwindung des neuzeitlichen Subjektivismus
vom Denken des hl. Thomas her in ihre eigentliche Dimension zu bringen.
Diese Dimension ist von Hollenbach nicht erreicht, weil er trotz mancher,
z. T. etwas unglücklicher 8, Annäherungsversuche die beiden Denker dadurch
voneinander absetzt, daß er Thomas in einem vielleicht von Formulierungen
Heideggers sowie von einem pädagogisch-seelsorglichen Anliegen 9 angeregten
Sinne umdeutet.

Begegnung zwischen zwei so verschiedenen Denkern, die auf verschiedene

Weise versuchen, dem Seienden « auf den Grund zu gehen », indem sie

nach dem Sein fragen, kann nur dadurch geschehen, daß wir von beiden
Seiten her soweit vorstoßen, daß die gemeinsame Grundfrage in den Blick
kommt und die Grundantworten auf ihre Gemeinsamkeit und Verschiedenheit

hin konfrontiert werden können. Das hat Hollenbach zweifellos gewollt
und versucht, aber wohl nicht erreicht. Wir sind überzeugt, daß sein Buch
sowohl durch seine wertvollen Fragestellungen und Ansätze als auch durch
seine Mängel das Gespräch zwischen Martin Heidegger und Thomas von
Aquin fördern kann.

8 Vgl. etwa 101. Die potentia pura des hl. Thomas und das «Nichts»
Heideggers haben doch wohl nichts miteinander zu tun

9 Vgl. die Selbstbesprechung H.s, a. a. O. 72.


	Eine Begegnung zwischen Martin Heidegger und thomistischer Philosophie?

