
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart

Autor: Morard, Meinrad Stéphane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart
Von Meinrad Stéphane Morard O. P.

Die ungemein inhaltsreiche Untersuchung B. Schmoldts \ der wir
die Anregung zur gegenwärtigen Arbeit verdanken, geht von der
Voraussetzung aus, daß bei Eckhart « der deutsche Ausdruck erst
verständlich wird, wenn er vom lateinischen Wortschatz her interpretiert
wird» (13). Ähnliches hatte schon Denifle betont. Es sind aber eher
die Gedanken der Scholastik als deren sprachliche Formung, die für
Eckharts ziemlich eigenwillige und mehrdeutige Wortgestaltung
maßgebend sind. Zudem soll nicht übersehen werden, daß Eckhart die
übernommenen Gedanken nicht weniger eigenwillig, oft in extremster
Überbietung ihres genuinen Gehalts, um- und weiterbildet, mit dem steten
Ziel, seine mystische Grundanschauung anzubringen und zu begründen.
In seinen deutschen Werken kreist ja so gut wie alles um die
unterschiedslose Einung der Seele mit Gott, « als er ein lûter pür klär ein ist,
gesundert von aller zweiheite », in welchem einen wir « êwiglîche
entsinken » sollen « von niht zuo niht » (Pfeiffer 99, 320, 29 ff.)2. Das klingt
höchst verwegen. Man kann indes annehmen, daß in ihrer paradoxen
Zuspitzung derartige Sprüche, wie es deren bei ihm so viele gibt — wir
werden es bald feststellen können — die Grenzen seines eigentlichen
Gedankens wesentlich überschreiten. Das hätte aber einem Lesemeister,
der als Lebemeister auftritt, nicht passieren dürfen.

1 Benno Schmoi.dt : Die deutsche Begriffssprache Meister Eckharts. — Quelle
& Meyer, Heidelberg 1954. 119 S.

2 In seiner Übersetzung der deutschen Predigten und Traktate Eckharts
(Meister Eckehart, München 1955 Eck) 42, 355, 20 f. liest Quint mit Büttner
« von iht zuo niht » statt dem überlieferten « von niht zuo niht ». Wir möchten
lieber die handschriftliche Lesart behalten. Sie entspricht besser der überspannten
Denkweise des Meisters, in dem sie Anfang und Ende des innersten Lebens
zusammenfaßt, nämlich vom Nichts der Seele, als sie noch in ihrer Ursache stand
bevor sie von Gott ausfloß zum Nichts der Seele, als sie im Einen entsunken wieder
in Gott zurückgeflossen sein wird.



170 Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart

Jedenfalls ergibt sich aus diesen Umständen die Notwendigkeit, die
deutsche Begriffssprache Eckharts weit mehr aus dem Textzusammenhang

seiner Schriften zu deuten, als aus den scholastischen Parallelen,
sofern solche vorliegen, was nicht immer der Fall ist, wie z. B. der
Ausdruck 'Seelengrund' beweist. Schmoldt hat es auch meist nicht anders
machen können.

Eigentlich haben wir es hier mit einer Art Vorarbeit zum Wortindex

zu tun, mit dem die Herausgeber des Eckhartschen Werkes ihr
gewaltiges Unternehmen zu beschließen gedenken. Erst die systematische
Einteilung der verschiedenen Verwendungen jedes einzelnen Ausdrucks,
wie sie bei einem solchen Index stattzufinden hat, würde dann inskünftig

der Interpretation Eckharts ihre bleibende Grundlage sichern. Wir
dürften aber wohl noch lange Jahre auf diesen Index warten müssen.

Unterdessen wird man die Ergebnisse der vorliegenden
Untersuchung meist zustimmend buchen und recht gut brauchen können. Sie

sind im allgemeinen sorgfältig und umsichtig unterbaut. Hin und wieder
sind zwar die Textverweise unrichtig. Bei deren ungemein großer
Anzahl war dies wohl nicht ganz zu vermeiden.

I

Nun wollen wir uns anschließend mit den drei im Titel genannten
Ausdrücken näher befassen. Es handelt sich dabei wahrscheinlich um
von Eckhart selbst eingeführte Neuerungen. Sie kommen übrigens ziemlich

selten in seinen Werken vor. Die zugehörigen Fundstellen hat Quint
(Predigten Eckharts 197, 3 Anm. 1) angegeben. Denifle hatte bereits im
Archiv für Lit. und K.-G. des Mittelalters (Bd. II 439 Anm. 4) deren

sieben verzeichnet. Schmoldt 65/66 hat ebenfalls auf sieben davon
verwiesen. Keiner der genannten Forscher hat auf die Stellen mit 'ist' als

Substantiv aufmerksam gemacht, obwohl erst sie uns den Schlüssel zum
Ganzen in die Hand geben.

Wir bringen sie in folgender Tabelle numeriert vor.

Für istikeit (göttliche) haben wir :

1°) Pfeiffer 6, 37, 35 Quint 1, 19, 1 (Quint, Schmoldt 1° loco),
2°) Pf. 65, 204, 21 Quint 6, 106, 3 zweimal (Quint, Schmoldt 1° loco),
3°) Pf. 96, 310, 40 Quint 12, 197, 4 mit 'istic' (Quint, Schmoldt 1° loco,

Denifle),
4°) Pf. 49, 162, 38 (Quint, Schmoldt 2° loco, Denifle),
5°) Pf. 49, 163, 2 mit 'ist' (Quint, Schmoldt 2° loco, Denifle),



Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart 171

6°) Pf. 99, 319, 21 (Quint, Schmoldt 2° loco, Denifle),
7°) Pf. 580, 17 (Quint),
8°) Pf. 583, 14 (Quint),

und von Quint 1. c. nicht angegeben :

9°) Quint 12, 205, 60 mit 'istic' (in einem Nebentext zu Pr. 12),
10°) Pf. 99, 320, 11 mit 'ist'.

Für istikeit (geschöpfliche) :

11°) Pf. 67, 214, 29 (Quint, Denifle),
12°) Pf. 588, 18 (Quint, Denifle),
13°) Pf. 589, 8 (Quint),

und von Quint 1. c. nicht angegeben :

14°) Pf. 588, 30.

Für istic haben wir :

15°) Pf. 96, 310, 38 Quint 12, 197, 3 mit 'istikeit' vgl. 3° (Quint, Schmoldt
1° loco, Denifle),

16°) Quint 97, Fragment zu Pr. 6 dreimal (Quint, Anm. zu 106, 3),
17°) Pf. 58, 188, 29 Pf. 619, 35 (Quint, Schmoldt 1° loco, Denifle),
18°) Pf. 103, 336, 30 (Quint),
19°) Pf. 579, 35 (Quint)

und von Quint 1. c. nicht angegeben :

20°) Quint 12, 205, 59 mit 'istikeit' vgl. 9°,
21°) Quint 13, 221, 1.

Für ist als Substantiv haben wir :

22°) Pf. 49, 163, 3 mit 'istikeit' vgl. 5°,
23°) Pf. 99, 320, 10 mit 'istikeit' vgl. 10°,
24°) Pf. 508, 1 zweimal.

Die Vollständigkeit unserer Angaben können wir natürlich nicht
garantieren.

Mit gewohnter Entschiedenheit deutet Denifle 1. c. die istikeit vom
esse existentiae im Gegensatz zum esse essentiae. Er beruft sich auf
den Traktat von der Minne, wo « wesen der istikeit » und « wesen der
weslichkeit » dafür stehen. Zudem verweist er in seinem Text 439 auf
den Exoduskommentar Eckharts (in der jetzigen Gesamtausgabe n. 15

u. 16), wo die Identität von esse 'istikeit') und essentia 'weslichkeit')

bei Gott zur Erklärimg vom biblischen « ego sum qui sum »

herangezogen wird. Diese Identität ist es, erklärt er weiter in der Anm. 4 1. c.,
die in Pf. 310, 40 (vgl. 3° und 15°) ausgesprochen wird.

Schmoldt 65 glaubt in der scholastischen 'subsistentia' die lateini-



172 Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart

sehe Entsprechung zur 'istikeit' zu finden und möchte letzteren
Ausdruck 66 mit 'instân' in Verbindung bringen : « ein lûter instan in im
selber » (Quint 56, 7). Demnach bedeute 'istikeit' in den vier ersten von
ihm angeführten Stellen (vgl. oben 1°, 2°, 3° 15°, 17°) das « In-sich-
selbst-Sein Gottes ». Aus den drei anderen Stellen (vgl. oben 4°, 5°, 6°)
schließt er hingegen, « daß 'istikeit' die Eigentlichkeit und Ursprünglichkeit

Gottes meint ».

Denifle hatte in seiner Anmerkung 1. c. daran erinnert, daß er
bereits in seiner Suso-Ausgabe «istige vernünftigkeit» (Pf. 188, 29 vgl.
oben 17°) durch « subsistierende Vernünftigkeit » wiedergegeben habe.
Dies mag vielleicht Schmoldt auf den Gedanken gebracht haben, 'istikeit'

mit 'subsistentia' gleichzusetzen, wofür er aber keinen Beleg
anführt. Jedenfalls bedeutet « istige vernünftigkeit », wie wir sehen werden,
eher « seinshafte, aus sich seiende (Büttner 2108 schlechthin seiende)

Vernünftigkeit ».

Um in einer solchen Frage Klarheit zu gewinnen, ist es unerläßlich,
den engeren und weiteren Textzusammenhang aufmerksam zu beachten.
Das hat Schmoldt in diesem Fall nicht einmal versucht.

II
Wir gehen von der Predigt Pf. 99 aus, ein Meisterwerk Eckhartscher

Beredsamkeit und Seltsamkeit, deren äußerst kennzeichnender Inhalt
für unsere Frage ausschlaggebend sein dürfte.

Da heißt es 319, 18-22 (Eck 42, 353, 35 ff.) : « Du solt (um dein

Verständnis Gottes der göttlichen Überragenheit anzupassen) alzemäle

entsinken dîner dînesheit und solt zerfliezen in sîne sînesheit und sol

dîn dîn in sînem mîn ein mîn werden aise genzlich, daz dû mit ime

verstandest êwiglîche sîne ungewordene istikeit und sîne ungenannte
nihtheit » (vgl. oben 6°).

Wir werden uns später an diese bedeutsamen Denk- und Wortspiele

mit dîn, sîn, mîn zu erinnern haben. Hier aber handelt es sich

vorerst um den Sinn der zwei letzten abstrakten Ausdrücke. Um ihn zu
erfassen, müssen wir auf das Vorhergehende zurückgreifen. Da wird uns
von der unio mystica gesagt, daß in diesem Zustand die Seele « schauwet
daz einic ein daz blôze formelôse wesen gôtlîcher einekeit, daz da
ist ein überwesende wesen » (318, 3-5). Dann heißt weiter : « Spreche
ich ouch : got ist ein wesen, ez ist niht wâr : er ist ein überwesende

wesen und ein überwesende nihtheit » (319, 3-5) vgl. Eck ib. 352, 19/21

und 353, 19/20.



Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart 173

Die Istigkeit bezeichnet also das ungewordene überseiende, bestim-
mungslose reine Sein, das esse purum per se subsistens des heiligen
Thomas, das Gott (kraft der Identität seines Seins mit seinem Wesen)
unendlich über alles sonstige Sein hinaus erhebt als ein Einziges, das

deshalb eher ein Nichts als ein Sein heißen soll : das göttliche Überwesen

in seiner einzigsten Seinsweise.

Gegen Ende der Predigt wird in steigender Verstiegenheit noch

weiter ausgeführt : « Sol ich aber alsô got bekennen âne mittel, so muoz
vil bî ich er werden und er ich werden. Mê spriche ich : got muoz vi!
bi ich werden und ich vil bî got werden aise gar ein, daz diz er und
diz ich ein ist werdent und sint, und in der istikeit êwiclîche ein were
wirkent » (320, 8-11) 3. « Solange diz er und diz ich, daz ist got und diu
sêle » nicht sind « ein einic hie oder ein einic nü, so mohte diz ich mit
dem er niemer gewirken und ein werden » (ib. 12-14, vgl. oben 10° und
23° ; Eck 42, 354, 30 ff.) Daraus können wir erst das Schlußwort der

Predigt, das wir bereits am Anfang unseres Aufsatzes gebracht haben,
in der ganzen Wucht seines verwegenen Sinnes verstehen.

Was nun die Istigkeit anbelangt, hier wird sie ausdrücklich auf 'ist'
zurückgeführt, und so wird uns bestätigt, daß Istigkeit das einzige,
ewige, ungewordene 'ist' meint, das von Gott allein, ob der Wesenhaftig-
keit seines Seins, ausgesagt werden darf.

Il est Mais nul cri d'homme ou d'ange, nul effroi,
Nul amour, nulle bouche, humble, tendre ou superbe
Ne peut balbutier distinctement ce verbe :

Il est il est il est il est éperdument.
(Victor Hugo)

Ganz entsprechend lesen wir in der Abhandlung (oder Predigt) über
die « Übervart Gotes » vom Zustand der inneren Vollendung : « Und min
natüre wart weselôs : daz ist, daz mîner natûre ir wesen entsinket alsô,

daz dâ niht enblîbet dan ein einic ist. Diss istes wesen ist diu einikeit,
diu irs selbes wesen ist und aller dinge » (Pf. 507, 39 - 508, 2 vgl. oben 24°).

3 Quint übersetzt hier : « Gott muß schlechthin ich werden und ich schlechthin

Gott, so völlig eins, daß dieses 'Er' und dieses 'Ich' Eins ist, werden und sind
und in dieser Seinsheit ewig ein Werk wirken » (Eck 42, 354, 32/34). Er hat offenbar
den substantivischen Gebrauch von ist übersehen. Statt « Eins ist, werden und
sind » kann es nur heißen : « ein einziges Ist werden und sind » wie sie in dieser
einzigen Istheit « ewig ein einziges Werk wirken ».

Die zwei folgenden Stellen aus Eckhart bestätigen uns zum Überfluß diesen
substantivischen Gebrauch von ist.



174 Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart

Ähnlich heißt es in der Predigt über « ich sende meinen Engel »

(Pf. 49) : « Daz diu Schrift sagt 'ich' meint gotes istikeit, daz got alleine
ist. Alliu dinc sint in gote und von gote, wände ûzwendic ime und âne

in ist niht. Alle crêatûren sint snoede und ein blôz niht gegen got. Waz
sie sint in wârheit, daz sint sie in got, und darumb ist got alleine in der
wârheit unde also meinet das wort 'ich' die istikeit gütlicher natûre
(corrigiert für wârheit), wand ez ist ein bewisunge eines istes. Darumbe
beweiset er, daz er allein ist» (Pf. 49, 162,37-163,3 vgl. oben 4°,
50 22°).

Istigkeit stammt also von 'ist' ab und bedeutet, sit venia verbo,
die Istheit, die Gottes Washeit ausmacht, so daß er einzig und allein
ein 'ist' im eigentlichen Sinn, « in der wârheit », genannt werden darf.

Denifle und Schmoldt 1. c. verweisen bezüglich des letzten Textes
auf den Exoduskommentar n. 15. « Li 'sum', schreibt dort Eckhart, est

praedicatum propositionis purum esse et nudum esse significat in
subjecto et de subjecto et ipsum esse subjectum i. e. essentiam sub-

jecti, idem sc. essentiam et esse quod soli deo convenit, cujus quiditas
Washeit von der Frage 'quid sit') est anitas Istheit, von der

Frage 'an sit'), ut dicit Avicenna, nec habet quiditatem praeter ani-
tatem quam esse significat. » Man kann dazu den deutschen Text
Pf. 619, 5 ff. heranziehen, wo die Rede ist « von einem wesen daz selber

wesen ist » und anschließend bemerkt wird : « NÛ ist en kein dinc,
daz von im selber wesen si, denne got », indem in recht eckhartscher
Weise mit dem Doppelsinn von wesen' (bald 'esse', bald 'essentia')

gespielt wird.
Was in der Predigt also vom 'ich' gesagt wurde, wird im

Exoduskommentar, und zwar richtiger, von 'bin' behauptet. In demselben

Kommentar n. 14 heißt es hingegen von 'ich' : « Discretivum pronomen
meram substantiam significat (Ii 'ego') substantiam sine hoc aut
illo. Haec autem soli deo congruunt. »

In der Predigt aber über Laudate coeli (Pf. 91) kommt das 'bin'
gegen das 'ich' wieder zu seinem Recht : « Daz er spricht 'ich bin', da

rüeret er daz wesen. Die meister sprechent : alle crêatûren mögent wol
sprechen 'ich' und daz wort ist gemeine. Alleine daz wort 'sum, bin',
daz mag nieman eigentlich sprechen, wan got alleine. 'Sum' ist als vil
gesprochen als ein dinc, daz allez guot inne treit und daz ist allen
crêatûren verseit » (Pf. 300, 7-11 vgl. Eck 41, 350, 2/7)

Da haben wir ein schlagendes Beispiel für die auffällige Freiheit,
mit der Eckhart seine Schrifttexte behandelt. Gegebenenfalls zwingt er



Ist, istic, istikeit bei Meister Ekchart 175

sie, wohl oder übel, in den Kreis seines jeweiligen Anliegens hinein, um
an sie mit seinen eigenen Gedanken anzuknüpfen. Nicht weniger frei
und eigenwillig geht er unter Umständen mit den eigenen Ausdrücken
um und nützt manchmal ihre angeborene Mehrdeutigkeit aus, bis an
die Grenzen des Möglichen. Daran werden wir uns vielleicht im weiteren
Verlauf unseres Versuches erinnern müssen.

Nach all den zitierten Stellen aus Eckhart dürfen wir füglich
schließen : istikeit ist von ist abgeleitet und kommt im vollen Sinn nur
allein dem einzigen ist zu, das Gott allein ist, indem Gott allein, als

wesenhaftes Sein, aus dem Eigenen Sein hat, ja eigentlich Sein ist. Der
Ausdruck meint also geradhin das Sein Gottes als Aus-sich-selbst-Sein,

zugleich aber und deswegen die Wesenhaftigkeit, Reinheit, Fülle und

Einzigkeit des göttlichen Seins. Darin ist also die subsistentia des

göttlichen Seins natürlich auch mitgemeint. Es ist ja das einzige esse exi-
stentiae, das als mit dem esse essentiae identisch an und für sich
subsistent ist. Dies nach der Lehre über esse und essentia in Gott, die Eckhart

vom heiligen Thomas übernommen hat. Denifle hat ganz richtig
gesehen, als er im oben angeführten Exoduskommentar n. 15 die

Erklärung für den ureigentlichen Sinn der Istigkeit suchte.
Hieher gehören noch folgende Stellen :

1°) Pf. 6, 37, 33/35 Quint 1, 18, 10/19, 2 « mit derselben wisheit
bekennet sî (die Seele) die weselîche istikeit (Gottes) nach einvaltiger
einikeit âne einigen unterscheit» (vgl. oben 1°). Die «weselîche istikeit»
ist eben das wesenhafte Sein, das mit Gottes Wesen identisch ist. (Eck 1,

158, 15/18).

2°) Pf. 580, 17 « ûz göttlicher istikeit » (vgl. oben 7°), es handelt sich
um die Geburt des Wortes im Schöße der Gottheit.

3°) Pf. 583, 14 «das ungeschaffen wesen namelôser istikeit » (vgl. oben 8°).

Zum letzten Ausdruck möchten wir nebenbei bemerken, daß auch
Ruysbroek ihn verwendet, als er Gott « onghenaemde istegkeit, aire crea-
turen overwesen » nennt (Van den VII Trappen, Ausgabe Müller, Brüssel
1911, 145). Die beigedruckte lateinische Übersetzung von Geert Groot
schreibt dafür « quedam innominabilis quidditas, quedam omnium crea-
turarum superessentialitas » (ib. 146). Daß Ruysbroek mit den Predigten
Eckharts sich befaßt hat, kann nicht bezweifelt werden. Ganz besonders
hat er gegen die Predigt über die « pauperes spiritu » Pf. 87 Stellung
genommen.

Die Stelle Pf. 65, 204, 21 Quint 6, 103, 6 (vgl. oben 2°) wäre auch
hier einzureihen. Wir werden sie aber wegen ihrer sonstigen Schwierigkeiten
erst in einem anderen Zusammenhang besprechen.



176 Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart

III
Wir haben es bisher mit unserem Deutungsversuch eigentlich leicht

gehabt. Die Texte fügen sich reibungslos zusammen und bringen den
Sinn von 'ist' und von 'istikeit' ganz « lûter, pûr, klär » heraus. Jetzt
aber wenden wir uns ziemlich schwierigen Texten zu, in welchen mit
'istig', das uns bisher noch nicht begegnete, unverkennbar eine gewisse

Sinnerweiterung oder -Verschiebung stattfindet, die auch zum Teil auf
'istikeit' zurückwirken dürfte. Schon an und für sich gehören die
betreffenden Stücke zu den dunkelsten und sonderlichsten Sprüchen des

Meisters.

Wir beginnen mit Quint 12, 196 f. Pf. 96, 310 f. (vgl. oben 3°

15°) und bringen zunächst den Text vor, den wir in einigen unwesentlichen

Einzelheiten nach RS II art. 17 (zitiert Quint 197 Anm.), behufs

größerer Glätte, leicht modifizieren (vgl. Eck 13, 214, 27-215, 7).

Als Sankt Paulus schrieb « daz er von got geschieden wolte sin »

um der Brüder willen, da « stuont er in ganzer volkommenheit ». Und
da « liez sant Paulus got durch got : er liez allez, daz er von gote emp-
fähen mohte und liez alles, daz im got geben mohte. Do er daz liez, dô

liez er got durch got und dô bleip im got, dâ got istic ist sin selbes, niht
nach einer empfâhunge sin selbes noch nach einer gegebung sin selbes,

mêr : denne in einer istikeit, daz got in im selber ist. Hie gegab im got
nie niht [die Lesart bei Quint « er gap gote nie niht » dürfte dem Kontext

kaum entsprechen], noch empfienc er nie niht von gote ; ez ist ein

ein und ein lûter einung » (Quint 196, 7 - 197, 6).
RS II art. 17 (vgl. RS § II 4 art. 12) « quod Paulus dicit : opta-

bam anathema esse, etc., hoc dixit ex perfectione Paulus reliquit
deum propter deum, reliquit omne quod a deo recipere posset et quod
deus ei dare posset, et tunc remansit ei deus non secundum receptionem
nec secundum dationem, sed secundum quod deus est in seipso. »

Die Zensoren haben offensichtlich den Text gekürzt und vereinfacht,

dadurch wohl in etwa abgeschwächt. Was uns aber am meisten
auffällt und einigermaßen in Verlegenheit bringt, es haben die Zensoren

gerade die fraglichen Ausdrücke 'istic' und 'istikeit' ohne weiteres

übergangen. Vielleicht konnten sie mit diesen Wortneuerungen nichts Rechtes

anfangen. Möglicherweise hat sie Eckhart erst in seinen späteren
Jahren eingeführt.

Zunächst fragen wir uns, was mit 'istic' gemeint sei. Darüber gibt
uns ein Fragment Aufschluß, das zwar nicht von Eckhart selbst ver-



Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart 177

faßt wurde, das aber wohl aus seinem engeren Schülerkreis stammen
wird. Quint hat es S. 97 abgedruckt und verweist darauf S. 106, 3 Anm.

Es geht um einen Spruch Eckharts, mit dem wir bald zu tun haben
werden : « göttlich wesen ist min wesen und min wesen ist göttlich
wesen. » Das konnten die Studenten nicht verstehen. Da fragte Meister
Eckhart selber « wo got istig wäre » und gab selber darauf zur Antwort :

« Do ist got istig sin selbes do die sele wurt gefüret in ein
wüstenie do sich got bekennet einen ursprune alles wesendes und
schauwet sine blozze nature, do sin nature uzz fliessende ist vernunft-
ecklich in alle creature und gibet allen creaturen wesen. Ist denne göttliche

nature min nature so ist göttlich wesen min wesen. Do ist got
istiger allen creaturen denne die creature ir selber ist. »

Danach bedeutet hier 'istic', daß ebenfalls von 'ist' augenscheinlich
abzuleiten wäre, so viel als gegenwärtig, anwesend, innewohnend mit der
sichtlichen Nebenbedeutung einer Innigkeit, die an Identität grenzt, ja
zur Identität wird, wie die im Fragment ausgesprochene Folgerung
zeigt, daß « denne göttliche nature min nature » ist. Deshalb ist Gott
seinen Geschöpfen istiger inniger als sie es sich selber sind.

Letzter Gedanke kehrt bei Eckhart sehr oft wieder. Einige Beispiele
genügen. Pf. 2, 11, 1 : « got ist den dingen mêr inne denne diu dinc in ir
selber sint ». Pf. 42, 144, 5 : « got wont allewent in dem aller innegsten. »

Pf. 49, 163, 5 : « got ist in (nämlich allen Dingen) inneger als sie in selber

sint » (vgl. Eck 58, 425, 10 ; 40, 347, 7. Pf. 49 hat Quint nicht übersetzt).
In dem Zusammenhang unseres Textes Quint 196/7 bedeutet

danach 'istikeit', dem eruierten Sinne von 'istic' gemäß, die innige Gegenwart

Gottes in seinem schlechthin aus sich seienden Wesen, eine Gegenwart

(istikeit), die Gott selber in sich selber ausmacht. Im Paralleltext
zu Pr. 12 lesen wir wohl ganz im selben Sinne : da nehme ich Gott als
« er istig ist in seiner istikeit ». Quint 205, 60 (vgl. oben 9° 20°).

Die Deutung Denifle 1. c. 439 Anm. 4 : eine «istikeit » ein esse

existentiae, « daz got in im selber ist » welches das Wesen, das esse

essentiae Gottes selber ausmacht, trifft also den ganz genauen Sinn unserer
Stelle nicht, wie sehr es sonst nach Eckhart richtig ist, daß Gottes 'Ist-
heit' mit seiner 'Washeit' real identisch ist und selbe konstituiert.

Aus der ganzen Stelle Quint 196/197 — wenn wir es wagen dürfen,
einen so dunklen Spruch zu verdeutlichen — ergibt sich sodann ungefähr

folgender Gedanke : Paulus, der um Gottes willen Gott verlassen

hätte bis zur ewigen Scheidung von Gott (195, 14/16), würde nichts
destoweniger in seinem Innigsten die Gegenwart von Gottes eigenem

12



178 Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart

Selbst besitzen. Das hat er nicht von Gott empfangen, das hat ihm
Gott nicht gegeben, das hat er aus seinem Eigenen, ja das ist er in seinem

Eigenen : « ez ist ein ein und ein lûter einung » (197, 6).
Die hier betonte Ausschließung von Empfang und Gabe kommt noch

anderswo sonst bei Eckhart zum Ausdruck. Pf. 66, 209, 23/27 : « lege
abe allez daz din ist und eigen dich gote, so wirt got din eigen als er
sin selbes eigen ist, und er ist dir got, als er im selber got ist und niht
minner. Waz min ist daz hän ich von nieman. Hän ich ez aber von ein
andern, so enist ez niht min » (vgl. Eck 43, 359, 31 ff.). Pf. 590, 1 f. :

« alsô ist got des menschen eigen, und die eigenschaft wirt von im niht
empfangen. » Und noch einmal in aller Kürze Quint 10, 165, 14 f. : « in
den menschen enkumet got niht, er ist da wesenlich » (vgl. Eck 11, 203, 29 f. :

beim entsprechenden Pf. 83 fehlt dieser Abschnitt).
Man wird sich allerdings fragen, wie es kommt, daß was nach der

Erklärung des Fragment Quint 97 als eine seinsmäßige, « istige »

Gegebenheit anzusehen wäre (Gottes innigste Gegenwärtigkeit in seinen

Geschöpfen), andererseits nach dem soeben zitierten Stück Pf. 209, 23/27
und dem früher schon zitierten Pf. 320, 8 ff. wie nach vielen anderen

Stellen, ja selbst nach dem Fragment Quint 97, als Endziel und
Endergebnis der restlosen Abgeschiedenheit erst auf der Gipfelhöhe der

mystischen Einung erreicht wird. Verstiegenheit und Ausgeglichenheit

vertragen eben einander nicht gut.
Eckhart würde uns wohl und mit Recht zur Antwort geben : die

Gipfelhöhe der Einung mit Gott liegt nicht gerade an dieser istigen
Gegebenheit selbst, sondern an der Bewußtheit derselben « im leuchtenden
Dunkel des höheren Nichtwissens » (Areopagistische Redeweise), wenn
« die Seele in die Wüste des namenlosen, weiselosen, überwesenden, einigen

göttlichen Eins hineinlugt » (Eckhartsche Redeweise), zu welcher
Bewußtheit eben erst die Abgeschiedenheit der gänzlich Selbstlosen

hinführt.
Diese Bewußtheit wird aber doch als eine von Gott empfangene

Gabe gelten müssen, was dann wieder mit den obigen Ausführungen
über den Paulusspruch nicht mehr recht übereinstimmt. Dies um so

weniger als ja das Erfahren oder Erleben der Istigkeit Gottes nach
seinem eigenen Selbst im innigsten der Seele jene gnadenhafte
Ausstattung der Seele voraussetzt, die eine von Gott empfangene Gabe zu
allermeist und zu allerhöchst darstellt, nämlich die heiligmachende Gnade.

Es sei denn, daß im Fall von Sankt Paulus die mystische Bewußtheit

nicht mehr in Betracht kommt, weil dann nämlich Paulus, der um



Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart 179

Gottes willen « von gote geschieden wolte sin », eben auf all diese
göttlichen Gaben Verzicht zu leisten gesonnen wäre. Da melden sich aber

gleich andere Schwierigkeiten. Denn so gleiten wir bereits ins quietistische
Fahrwasser hinein, worauf es ja die Kölner Zensoren wohl abgesehen
haben dürften. Und so wollen wir lieber diese Erörterung hier abbrechen.

IV

Die bis zur Identität gesteigerte Istigkeit Gottes in der Seele hat
uns bereits in den Gedankenkreis des letzten wichtigen Textes geführt,
den wir noch eingehend zu besprechen gedenken.

Er lautet : « Waz ist leben Gotes wesen ist min leben. Ist min
leben gotes wesen, so muoz daz gotes sin min sin unt gotes isticheit
min isticheit, noch minner noch mêr » (Quint 6, 106, 1/3 Pf. 65, 204,

19/21 Eck 7, 184, 22/25 ; vgl. oben 2°).
Die Kölner Zensoren haben diesen Text in folgender Fassung

wiedergegeben : « Vivere meum est esse dei vel vita mea est essentia dei, quid-
ditas dei quidditas mea » (RS II art. 36 bei Quint 1. c. Anm. 2).

Auch diesmal haben sie den Text gekürzt. Das schwierige « so muoz
daz gotes sin min sin », haben sie fallen gelassen. Hingegen haben sie

für « leben » und « wesen » je zwei Ausdrücke, nämlich : vivere und vita,
esse und essentia gesetzt, entsprechend dem durchgängigen Doppelsinn
in dem Eckhart diese Termini gebraucht. « isticheit » haben sie durch

quidditas übersetzt. Den Ausdruck konnten sie nicht gut wie bei 197, 5

übergehen. Dessen Sinn scheinen sie eher geraten zu haben, und zwar
nicht ganz richtig. Es war ein ungewöhnlicher Ausdruck, der ihnen sonst

kaum bekannt war. Wir wissen bereits, daß er bei Eckhart für esse

existentiae steht, sofern der Kontext nicht eine andere mehr oder

weniger abgewandelte Bedeutung nahelegt, und das ist hier nicht der Fall.
Wir könnten damit schließen, oder höchstens nur noch diesen

eindeutigsten Identitätsspruch durch andere ähnliche weiter belegen. So

heißt es Quint 5 b, 90, 8 f. Pf. 13, 66, 2 f. Eck 6, 180, 5 f. : « Hie
ist gotes grünt min grünt und min grünt gotes grünt. Hie lebe ich uzer
meinem eigen als got lebet uzer seinem eigen ». Vgl. Quint 2, 31 Anm. 4 ;

15, 253, 5 f. und Pf. 467, 15 f. : « gotes grünt und der sêle grunt sint
ein grünt », an letzter Stelle : « ein wesen », d. h. wohl ein und dieselbe

Istigkeit. Denn wesen ist hier so viel als esse Istigkeit.
An das letzte Wort anschließend, möchten wir noch auf die

metaphysische Zentralthese des Meisters hingewiesen haben. Da stellt er dem



180 Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart

einwandfreien « Deus est esse » des Aquinaten, wo esse (Prädikat) ali-
quod esse, sc. esse absolutum, sein verfängliches « esse est Deus »

entgegen, wo esse (Subjekt) omne esse sc. esse commune (Prologus n. 12,

S. 156). Und daß er in diesem Sinn verstanden wurde, beweist der Text
Pf. 613,14/17 : « So sprichet meister Eckehart, daz uns diz (nämlich « daz

got sî in allen creaturen ») offenbar mac sin, obe wir nemen für daz wort
got daz wort wesen. Nû sehen wir und brüeven wir aber wol, daz wesen
ist in allen dingen. Wen nû got ist daz rehte wesen (der Schreiber dieses

Nachberichtes hat hier die Eckhartsche Formel ahnungslos umgekehrt),
hier umbe so muoz daz von not sin, daz got si in allen dingen » : nach
Pf. 508, 2 als « dieses istes wesen », das da « diu einikeit » ist, « diu irs
selbes wesen ist und aller dinge ».

Daß Eckhart damit eine andere eigene These vergißt, die These

von der überwesenden Nichtheit Gottes, darf uns bei der spielerischen
Freiheit seines in Extremen kreisenden Denkens, nicht sonderlich wunder

nehmen. Dies umso weniger, als darin kein eigentlicher Widerspruch
liegt.

Wir wollen noch, zum Überfluß, zwei höchst kennzeichnende
Identitätssprüche Eckharts vorlegen. Sie stehen in der bereits erwähnten Predigt
49. Da lesen wir zunächst Pf. 162, 31/36 : « Daz dritte (was 'ich' meinet,
ist), daz got und diu sêle so gar ein ist, daz got kein eigenschaft dâ hân

mac, mit der er gescheiden si von der sêle, oder ein anderz sî dan diu
sêle. Wan seit er 'ich', so meinet er ein anderz von der sêle. Dar umbe

geswêget man des namen 'ich', wand er und diu sêle sô gar ein ist, daz

er âne diu sêle kein eigenschaft hân mac oder anderheit wizzen mag. »

Dann heißt es weiter unten Pf. 163, 34/39 : Gott « hât dich im alze-

mâle glich gemäht und ein bilde sîn selbes gemäht. Aber ime glich wiset
ein frömde und ein verre. Nû ist zwischen gote unt der sêle weder

frömde noch ferre ; dar umbe ist diu sêle gote niht glich, mêr : sie ist
mit ime alzemâle ein (hier hat Pf. 'glich' irrtümlich gesetzt) und daz

selbe daz er ist. Ich en weiz noch en kan niht mê : dâ mite si dirre rede

ein ende ». Zum Gegensatz zwischen 'gleich' und 'ein' vgl. noch Quint
13 a, 216, 7 und 222, 3 Eck 14, 220, 4 und 221, 15. Diese Predigt
fehlt bei Pfeiffer.

Sonst, wie gesagt, könnten wir damit gleich schließen. Aber das

rätselhafte « so muoz daz gotes sin min sin » reizt uns zu weiterer
Forschung. Rätselhaft Jedenfalls nicht auf den ersten Blick. Da sieht es

ganz unproblematisch aus : wie Gottes Leben mein Wesen ist, so ist
auch Gottes Sein mein Sein und Gottes Istigkeit meine Istigkeit. Aber



Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart 181

schauen wir uns den Satz näher an. Das zweimalige 'sin' ist es, das hier
in Frage steht.

Schmoldt 165 f. bemerkt, daß 'sin' als Substantiv das Sein nur
zweimal sonst, eigentlich dreimal, bei Eckhart vorkommt. Zuerst Pf. 87,

281, 22 : (Dô ich stuont in miner ersten Ursache « ich was ein ledic
sin » vgl. Eck 32, 304, 36. Dann in Reden der Unterweisung 8, 29 ff.

Pf. 546, 23. 26 : « man sol heilikeit setzen auf ein sin » (« niht auf
ein tun ») « als ferre als wir sin und wesen hân, als ferre heiligen
wir alliu unsriu were » vgl. Eck 57, 18. 21. Hier wäre aber noch Pf. 49,

162,14 « diz sin oder daz wesen » nachzutragen. Also im ganzen viermal
Somit könnten wir ganz gut dies zweimalige 'sin' ebenfalls als

Substantiv das Sein verstehen. Das ergäbe zwar dem Sinne nach in
Verbindung mit dem folgenden zweimaligen 'isticheit' eine müßige Wiecjer-
holung. Derartige Wiederholungen sind aber bei Eckhart keineswegs
ausgeschlossen. Man denke z. B. an das oben angeführte « ein lûter pûr klär
ein » (Pf. 320, 29).

Lasson (nach Quint 106 Anm. 2) hat für « daz gotes sin » die
Konjektur « daz gotes ist » eingesetzt. Quint kann natürlich diese

Textänderung angesichts der einmütigen Überlieferung nur ablehnen. Darin
hat er wohl recht. Der Text ist nicht zu ändern, da zudem der
reimartige Gleichklang der Ausdrücke als gewollt erscheint.

Für Quint ist nun « daz gotes sin » « das Sein Gottes ». Und das

kommt einem zunächst ganz einleuchtend vor.
Indes glauben wir doch, daß, auch ohne die Konjektur Lassons,

« daz gotes sin » des Textes ganz dasselbe bedeutet als « daz gotes ist ».

Lasson hat den eigentlichen Sinn unserer Stelle richtig erfaßt.
« So muoz das gotes sin min sin » können wir sinngemäß in den

gleichwertigen Satz umformen : « so folgt notwendig daraus, daß was
Gottes sein mein ist. » Mit anderen Worten ist das zweite 'sin' unseres
Textes ein Infinitiv und nicht ein Substantiv. Und das scheint auf alle
Fälle festzustehen. Es hieße « enfoncer une porte ouverte », wenn man's
noch weiter begründen wollte. Büttner2 124, übersetzt denn auch : «so
muß, was Gott ist, mein sein ». Auch Eckhart nimmt es als Infinitiv.

Das erste 'sin' des Textes aber, und das ist der entscheidende Punkt,
ist gleich wie 'min' als Possessivfürwort zu fassen. Sollte hier das Sein

Gottes mit meinem Sein gleichgesetzt werden, so müßte der Satz lauten :

« so muoz gotes sin min sin sin ». « Daz gotes sin » bedeutet nicht « das

Sein Gottes », sondern « was Gottes sein (ist) » « was Gottes ist ». Das
Sein Gottes würde einfach « gotes sin » heißen. Man möge zudem be-



182 Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart

achten, daß unsere Predigt (Pf. 65 Quint 6) von den Gerechten

handelt, die « got gebent, daz sîn ist » (Quint 99, 7 ; 100, 7) « daz

gotes sîn ».

Bewiesen haben wir unsere Auffassung vielleicht noch nicht. Wir
wollen jetzt versuchen, sie aus anderweitigen Belegen plausibler zu
machen. Einmal, indem wir aus anderen Eckhartschen Texten zeigen, daß

ihm die Gegenüberstellung von 'sîn' und 'mîn' oder 'dîn' als Possessiva

in Bezug auf Gott und Seele recht geläufig ist. Sodann, und das wird
wohl noch wirksamer sein, indem wir Stellen heranziehen, wo der unserer
Deutung entsprechende Sinn mit aller Deutlichkeit, in parallelen
Wendungen ausgesprochen ist.

Wir könnten uns da mit einer Häufung von Textverweisen begnügen.

Das würde aber unsere Leser nicht befriedigen. Wir müssen die
Texte selbst hieher setzen. Sie sind übrigens schon an und für sich, wie
alles, was Eckhart schreibt oder sagt, von einzigartigem Reiz und

Wirkung.
Wir erinnern zuerst an drei bereits angeführte Stellen Pf. 99, 319,

18 ff. und 320, 8 ff. sowie Pf. 66, 209, 23 ff., die schon allein ausreichen

dürften (oben S. 172f. 178). Da haben wir dann Pf. 86, 278,14 ff. : «Denne
ist unser herre dîn got, als wârlich und als gewaltiglich er dîn als sîn
selbes ist : gedenke joch, swie du wilt, so ist er dîn. Wie wirt er also

dîn Daz du alzemale sîn siest. Sol got mîn sîn, so sol ich sîn sîn als

mîn. » Und dann Pf. 14, 69, 31 f. Quint 16 b, 271, 2 f. : «Du solt
sîn sîn und solt im sîn und ensolt dîn niht sîn und ensolt dir niht sîn

und ensolt niemannes sîn » (Eck 16, 226, 19 f.).
Weiter Pf. 575, 23 ff. RdU 42, 5 ff. (zitiert bei Quint 236 Anm.

ganz unten) : da « sol got mit allem, das er ist und geleisten mag, alzu

mal min eigen sin, reht min, als sin, niht minder noch mer nie ward

nihtz so eigen, als got der min sol sin mit allem dem, das er vermag
und das er ist » (Eck 96, 24 ff.).

Dies für den geläufigen Gebrauch der Possessiva 'sîn' und 'mîn'
('dîn') in Bezug auf Gott und Seele.

Für parallele Wendungen mit dem gleichen Sinn zitieren wir : Pf. 90,

298, 24 ff. Quint 11, 187, 5 ff. : « got gibet im (dem selbstlosen

Menschen) allez, daz er verborgen hât in sînem gütlichen herzen, daz

ez im als eigen wirt, als es gotes eigen ist, weder minner noch mêr »

(Eck 12, 211, 25 ff.).
Pf. 96, 310, 6.8/9 Quint 12,194, 6.8 : « da eilet got zuo, daz ez

unser eigen sî also als ez sîn eigen ist » (wo « ez » « die Füllede sînes



Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart 183

wesens und sîner nature ») « dirre mensch enwirt kein anderez
dan daz got selber ist » (Eck 13, 214, 2. 4/5). Quint 14, 240, 1 f. : « voltu,
daz got din eigen sî, so solstu sin eigen sin. »

Quint 15, 246, 8 (vom demütigen Menschen) : « wan allez, daz gotes

eigen ist, das ist sin eigen » (die ganze Stelle 246, 5 - 247, 2 mit dem

zweimaligen Satz : Gott und dieser Mensch « sint ein und nit zwei » ist
höchst bedeutsam).

Daraus ergibt sich, daß « daz gotes sin » « daz gotes sin eigen »

und daß « so muoz daz gotes sin min sin » « so muoz daz gotes sin

eigen min eigen sin ».

Daß damit die Frage erledigt wäre, wollen wir nicht gerade behaupten.

Es handelt sich, ganz besonders hier, um einen bloßen Deutungsversuch.

V

Jetzt sind wir glücklich über den Berg gekommen. Was an ein ¬

schlägigen Textstücken noch übrig bleibt, dürfte keine große Schwierigkeit

bieten und hat zudem für unsere gegenwärtige Aufgabe nicht mehr
dieselbe Bedeutung.

Zunächst kommen einige Istigstellen in Betracht. Pf. 58, 188, 29 ff.
Pf. 619, 35 ff. Eck 27, 279, 8 f. : « der herre ist ein lebende, wesende,

istige vernünftigkeit, die sich verstet, und ist und lebet in im selber

und ist daz selbe » (vgl. oben 17°).
Hier bedeutet istige Vernünftigkeit seinshafte, aus sich seiende (nicht

« subsistierende » Denifle 1. c.) Vernünftigkeit. Subsistierende Vernünftigkeit

wäre eher die Übersetzung für wesende wesenhafte Vernünftigkeit.

Wir haben die Stelle schon früher berührt.
Quint 13 a, 222, 1 : « Disiu kraft (das höchste Seelenvermögen, oder

eher das tiefste Seelenwesen Vernünftigkeit) nimet got blôz zemâle in
seinem istigen wesen » (vgl. oben 20°) « In seinem istigen wesen » in
seinem seinshaften aus sich seienden Wesen und zugleich in seiner
tiefsten ursprünglichsten Eigenheit, da bei Gott allein die 'Washeit' mit der
Istheit identisch ist, so daß er allein in Wahrheit ein ist zu nennen ist
(Eck 14, 221, 14).

Zwei andere Stellen weisen eine etwas abgewandelte Bedeutung von
istig auf.

Pf. 103, 336, 30 ff. : « Disu vierte frage ist : ob das were (die ewige
Zeugung des Wortes) istic sî oder ob der Vater ein tun oder ein läzen



184 Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart

dar an habe Ich spreche : nein Lieze er ez einen ougenblick, so lou-
gente er sin selbes » (vgl. oben 18°).

Hier bedeutet istig seinsmäßig in Gegensatz zur freiwilligen
Hervorbringung der Geschöpfe. Ein istic were ist ein Werk, das mit dem Sein

Gottes ohne weiteres mitgegeben ist.
Danach ist Pf. 579, 35 zu interpretieren : « Diz wort (das ewige Wort

Gottes) ist in dem istigen werke des göttlichen wesens » (vgl. oben 19°).
Nun kommen noch die vier Stellen zur Sprache, wo Istigkeit in

Bezug auf die Geschöpfe verwendet wird. Wie es sich zeigen dürfte, ist
die hier gemeinte Istigkeit im Grund keine andere als die göttliche
Istigkeit selbst.

Pf. 588,16 ff. : « Alsô daz ir üch hant gesatzt ze schouwenne und
zu schmeckenne die grundlösen istikeit iuwer sêle » (vgl. oben 12°). Da
ist diese « geschöpfliche » Istigkeit offenbar jene aller innerste Istigkeit,
wo Gottesgrund und Seelengrund ein Grund und ein Wesen sind. Die

Belege dafür haben wir schon im Vorhergehenden beigebracht. Erst die

göttliche Istigkeit macht die grundlose Istigkeit der Seele recht eigentlich

aus. Zum Ausdruck 'grundlos' vgl. Quint 7, 123, 3 Pf. 72, 228, 5,

wo vom Meer der göttlichen « gruntlösigkeit » die Rede ist. Dort selbst
124, 1 heißt es dann : « alliu menschlîchiu kunst nie mer enkumet dar
in, waz diu sêle in irm gründe si » und 124, 4 f. « waz diu sêle in irm
gründe si, dâ en weiz nieman von» (Eck 8, 190, 13. 25. 29 f.).

Pf. 588, 30 : « Er (Petrus) was verzucket in ein geistlich liht in
sin selbes istikeit » (vgl. oben 14°). Auch hier ist der Seelengrund
gemeint, wo Gott istig ist in einer Istigkeit, die er selber ist.

Pf. 589, 6 ff. : « Dö diu weit ungeschaffen wesentlich in dem vater

was, dö was daz lieht blickende auf die weltlichen istikeit, do diu
weit in dem vater stuont in einer ganzen ungeschaffenen einvaltigkeit
âne alle bilde » (vgl. oben 13°).

Auch hier ist jene weltliche Istigkeit der Dinge im Vater, noch bevor

sozusagen der Vater das göttliche Wort erzeugt hat, in welchem er sich

und die Welt innerlich anschaut und ausspricht, eins mit der göttlichen.
Im Wort selbst sind auch alle Dinge gleich und eins. Das ist für

Eckhart ein wichtiger Punkt. Quint 12, 199, 1 ff. Pf. 96, 311, 13 ff. :

« Alse sie (die Dinge) von got vliezzent, also sint sie glich Der nü
diu dinc naeme in irm ersten uzvluzze, der naeme alliu dinc glich
Nü sint alliu dinc glich in gote und sint got selber » (Eck 13, 215, 19 ff.).

Nach Eckharts Auffassung sind die ewigen Urbilder der Dinge in
Gott ein einziges einfältiges Bild, das göttliche Wort selbst. Darin folgt



Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart 185

er, nicht ohne eine gewisse Verschärfung, der Lehre des heiligen Thomas,
wonach die göttlichen Ideen mit dem göttlichen Wesen real identisch
sind. Sie sind das göttliche Wesen in seiner Mitteilbarkeit nach außen

(vgl. Sum. Theol. I 15, 2 oder De Ver. 8, 16 : « esse rei quod habet in
Verbo non est aliud ab esse Verbi »).

Hieraus ergäbe sich, um dies bei dieser Gelegenheit zu bemerken,
der wesentliche Unterschied der Eckhartschen Urbild-Mystik von
derjenigen Ruysbroeks. Bei Eckhart ist die Rückkehr und der Aufstieg der
Seele in das, « daz si was als sî niht was », nichts anderes als ihr Zurückfließen

in das ewige Wort, von dem sie ausgeflossen ist : dies vollzieht
sich durch die vielberufene Sohnesgeburt in der Seele. Für Ruysbrock
handelt es sich eher, wenigstens nach der pia interpretatio seiner
französischen Übersetzer 4, um die Angleichung der Seele an die Reinheit und
Vollkommenheit ihres Wesens, wie es von Got und in Got ewig erdacht
wurde. So spielen denn die ideae exemplares als solche keine besondere

Rolle in den mystischen Anschauungen von Meister Eckhart. Die
berühmte Predigt 87 über die Armut im Geiste (Pf. 280 ff. Eck 32,
303 ff.), dunkel bis zur Unbegreiflichkeit wie sie ist, dürfte kaum als

ein rechtes Beispiel von Urbildmystik angesprochen werden, wie sie

etwa im Dichterwort vom ersten Weibe bei der Erschaffung zum
Ausdruck kommt: «ein unentweihter Gottgedanke» (C. F. Meyer). Die

ganze Frage bedarf wohl noch der Klärung.
Eckhart spekuliert lieber mit den 'perfectiones générales' — die

'perfect: ones simplices' der späteren Scholastik —, die nur in Gott
allein wirklichen Bestand haben und zu denen die Geschöpfe derart in
Beziehung treten, daß sie diese Vollkommenheiten « habent totaliter ab

extra aliquo, ad quod analogantur, deus scilicet ». Hierauf beruhen
insbesondere die singulären Ausführungen des Meisters im ersten Teil seines

Buch der göttlichen Tröstungen. Quint unterrichtetet darüber in der kleinen

Ausgabe S. 83 ff. (Berlin, Gruyter, 1952) und noch ausgiebiger in der

großen Ausgabe S. 62 ff. (Stuttgart, Kohlhammer, 1954) der betreffenden

Schrift, wo man alle diesbezüglichen Texte und Textverweise in
reichster Fülle finden wird (vgl. Eck 102 ff. und 465).

Für Eckhart, um noch dies zu bemerken, erfolgt die mystische
Einung in zwei Stufen : im Aufstieg zum Sohne und im weiteren
Aufstieg vom Sohne zum wüsten namenlosen Grund der Gottheit. So lesen

wir Quint 18, 302, 4 ff. Pf. 36, 124, 35 ff. : « Nü nimet der heilige Geist

4 Oeuvres de Ruysboock T. I, 3céd., Bruxelles 1921. S. 29.



186 Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart

die sêle in dem lutersten und in dem höchsten und treit si ûf in
sînen ursprune, daz ist der sun (erste Stufe), und der sun treit si vürbaz
in sînen ursprune, daz ist der vater (zweite Stufe), in den grünt, in daz

erste, da der sun wesen inne hat, aldâ gliche wieder ruowet diu êwige
wîsheit in dem innigsten » (Eck 18, 234, 23 ff.). Die zweite Stufe
erscheint hier, wegen des verwendeten trinitärischen Schemas, etwas

abgewandelt : der Grundgedanke ist aber derselbe.

Es bleibt uns noch eine letzte Stelle zu deuten. Pf. 67, 214, 26 ff. :

« In dem werke der vernunftigkeit ist ein bewegunge ûzerre dinge zuo
der sêle und von der bewegunge wirt der selben dinge bilde in die sêle

gedrücket und gebildet, also daz ez ist ein begin einer bewegunge der
sêle in die istekeit der sêle » (vgl. oben 11°).

Was ist nun mit dieser Istigkeit der Seele gemeint Lesen wir nur
im Text weiter « ein begin einer bewegunge der sêle in die istekeit
der sêle und des wesennes der wdrheit der dinge, diu in den bilden liechten ».

« Istekeit der sêle und des wesennes der dinge » Und aus den
folgenden Zeilen (214, 31-215, 2) ersehen wir, daß es sich um den Aufstieg
der Seele zur Erkenntnis Gottes handelt als « er ist ein beweger und ein

beginner und ein brunne der kraft » für die sichtbaren Dinge, und « ein
beweger » der Freiheit « zuo im und zu allen guoten werken und ist ein
brunne der gnâde, diu von sînem gütlichen herzen vliuzet in die sêle ».

Also ist hier auch diese Istigkeit der Seele und der Dinge jene
Gegenwärtigkeit Gottes, die ihnen zu Grunde liegt. Also auch hier die göttliche
Istigkeit Der Text ist zwar äußerst unbeholfen und dürfte wohl fehlerhaft

sein. Aber der Gedanke kommt noch deutlich genug heraus.
So rundet sich also der Kreis um ist, istic und istikeit. Alles hängt

schlußendlich an dem einen einzigen wahren eigentlichen ist, das Gott
allein ist in seinem eigenen selbst und das in seiner Istigkeit allen Dingen
istig ist.


	Ist, istic, istikeit bei Meister Eckhart

