
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars des hl.
Thomas von Aquin?

Autor: Gunten, François von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gibt es eine zweite Redaktion des

Sentenzenkommentars des hl. Thomas von Aquin?
Von François von Gunten O. P.1

In einer bedeutsamen Monographie über die Trinitätstheologie des

hl. Thomas kommt P. Vanter S. J. mit neuen Gründen auf die Hypothese

einer zweiten Redaktion und einer zweiten Ausgabe des
Sentenzenkommentars des Aquinaten zu sprechen2. Dieser Frage war schon

A. Hayen S. J. nachgegangen. Seine Forschungen beschränkten sich

jedoch auf die Bücher I und III, die allein positive Anhaltspunkte für
den Gedanken an eine Korrektur bieten. Glücklicherweise besitzen wir
das Autograph von Buch III. Beim Vergleich mit der gewöhnlichen
Handschriftenüberlieferung konnte Hayen darin bedeutende
Überarbeitungen feststellen 3. Buch I bietet größere Schwierigkeiten, weil
davon kein Autograph mehr vorhanden ist. Doch der Zeitgenosse des

hl. Thomas, Ptolomäus von Lucca, Vermittelt uns überaus wertvolle
Hinweise. Er teilt mit, daß der hl. Thomas während seines römischen
Aufenthaltes einen Kommentar zum I. Buch der Sentenzen schrieb und
daß er dieses Werk in Lucca gesehen habe. Seitdem aber sei es

verschwunden i. Es handelt sich ohne Zweifel um eine zweite Bearbeitung
des Kommentars, die von der ersten, in Paris abgefaßten verschieden

1 Der folgende Beitrag wurde der Schriftleitung in französischer Sprache
eingereicht. Für die deutsche Bearbeitung zeichnet J. F. Groner O. P.

2 Paul Vanier S. J. : Théologie trinitaire chez Saint Thomas d'Aquin. Evolution

du concept d'action notionnelle. — Université de Montréal, Publications de
l'Institut d'Etudes médiévales, Montréal-Paris 1953. 156 p.

3 A. Hayen S. J. : Saint Thomas a-t-il édité deux fois son Commentaire
sur le livre des Sentences RTAM 9 (1937) 219-236.

4
« Scripsit etiam [frater Thomas] eo tempore quo fuit Romae, de quo supra

dictum est, iam magister existens, Primum super Sententias, quern ego vidi Lucae ;

sed inde subtractum nusquam ulterius vidi. » Hist. Eccles. L. XXIII c. 115.
Ed. Muratori. Rerum Ital. Script., t. XI, col. 1172-1173. Diese Bemerkung wiederholt

Bernhard Gui in seiner Thomasbiographie. Vgl. Hayen, a. a. O. 219.



138 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

ist. Dies geht aus dem Zeugnis des Ptolemäus hervor. Dessen genaue
Angaben lassen sich zwar nicht anfechten, doch gehen die Meinungen
der modernen Historiker über ihre Deutung auseinander.

Nach P. Mandonnet « machte sich der hl. Thomas an die Bearbeitung

eines neuen Kommentars zu den Sentenzen. Das erste Buch wurde
abgeschlossen, und einige Exemplare kamen in Umlauf. So erklärt sich,
daß Ptolomäus in Lucca das neue Werk Thomas von Aquins sehen

konnte. Oftmals mußte der Meister während seiner Arbeit auf Schwierigkeiten

stoßen, wenn er seine Gedanken in den altmodischen und
unzulänglichen Rahmen hineinzupressen suchte, den Petrus Lombardus
hundert Jahre zuvor entworfen hatte. Da legte er seinen Plan beiseite
und machte sich auf eigene Faust an einen methodischen Aufriß der

Theologie, der ihm völlige Bewegungsfreiheit ließ. Dies war die Geburtsstunde

der Summa theologica. Der neue Kommentar zum ersten Buch
der Sentenzen wurde überflüssig. Thomas zog die wenigen Exemplare,
die im Orden bereits in Umlauf waren, zurück. Auf diese Weise
verschwand aller Wahrscheinlichkeit nach auch das Exemplar, das Ptolomäus

in Lucca gesehen hatte. Das Material dieses ersten von Thomas
ausgearbeiteten Buches mußte, wenn auch nicht ganz, so doch zu großen
Teilen in der Theologischen Summe untergebracht worden sein. Sonst
könnte man sich weder die Tatsache der Abfassung dieses dem Ptolomäus

von Lucca bekannten Kommentars und sein Verschwinden, noch
das Schweigen aller Kataloge über ein so bedeutsames Werk erklären
In Anbetracht dieser Sachlage dürfte wohl kein Exemplar des zweiten
Kommentars zum I. Buch der Sentenzen mehr vorhanden sein »5.

Im Gegensatz dazu meint Hayen, « der Text jener Originalhandschrift

sei nicht verloren gegangen, sondern stehe in den meisten,
vielleicht sogar in allen auf uns gekommenen Handschriften des Kommentars

und in allen seinen gedruckten Ausgaben »6. Das Exemplar, das

Ptolomäus erwähnt, war demnach das Original des Kommentars, der

von Thomas selbst verfaßte Text.
Diese Erklärung wurde von A. Dondaine 0. P. besprochen, dessen

Schlußfolgerungen von A. Hayen stark abweichen. « Wir besitzen von
der ersten angeblich verloren gegangenen Ausgabe des ersten Kommentars

des hl. Thomas zu den Sentenzen keine Spur mehr. Unter diesen
Umständen dürfte der Text der allgemeinen Handschriftentradition wie

6 P. Mandonnet O. P. : Des Ecrits authentiques de S. Thomas d'Aquin,
Fribourg 19102, 146.

• A. Hayen, a. a. O. 221.



des hl. Thomas von Aquin 139

auch unserer Ausgaben wohl mit der ältesten Abfassung
übereinstimmen, die Thomas während seiner ersten Lehrperiode in Paris

vorgenommen hatte. Wurde dieser Text in der Folgezeit überarbeitet,
wurde er verbessert Dies ist möglich, sogar wahrscheinlich, doch ist
uns völlig unbekannt, welche Erweiterungen zum ursprünglichen Text
hinzukamen. Wir konnten höchstens im Text, der bereits im Umlauf

war, die Einleitung zur 3. Quästion der 2. Distinktion (Quästion über
die göttlichen Attribute) entdecken, und M. D. Chenu 0. P. machte auf
einen Abschnitt der Quästion zum Prolog (a. 3, solutio 2) aufmerksam,
der im Text der Parmensis und im Cod. lat. 15762 der Pariser
Nationalbibliothek ausgelassen ist, einen Abschnitt, den die innere Kritik als

Einschub betrachten möchte »7.

Seinerseits kommt nun Vanier zu einer Lösung der Frage, die den

Gedanken Hayens in schärfer gefaßter Weise wieder aufnimmt. Seine

Untersuchung beschränkt sich auf die Trinitätslehre und die von Thomas

angebrachten Verbesserungen in einigen Abschnitten über Fragen, die

mit den notionalen Akten zusammenhängen. « Der hl. Thomas hatte bei
der Abfassung der Summa oft durch Randbemerkungen, bisweilen
durch Überarbeitung ganzer Quästionen die spekulativen Teile des

Kommentars korrigiert, wenn er bei der Ausübung seiner Lehrtätigkeit
mit seinem alten Text nicht mehr zurecht kam. Die mehr dogmatischen

Darlegungen, die früher in dionysischer Schauweise geboten wurden,
blieben beiseite. Der hl. Thomas nahm sie in die Einheit seiner

Schlußsynthese nicht mehr auf. Trotzdem hielt er sie nicht für irrig. Außerhalb

einer streng synthetischen Trinitätstheologie bewahrten jene
dionysischen Gedanken den Wert einer nützlichen Ausbeute der

Grundgegebenheiten des Trinitätsdogmas »8.

Sollte diese Lösung richtig sein, so wäre ihre Bedeutung sogleich
offensichtlich. Sie brächte nicht nur klaren Sinn in das zweideutige
Zeugnis des Ptolomäus von Lucca, sondern würfe auch auf die
Gedankenentwicklung des hl. Thomas helles Licht. Wir besäßen einen vom Aqui-
naten selbst verbesserten Text. Die schon quantitativ bedeutenden

Überarbeitungen besitzen dann wegen ihres qualitativen Wertes noch höheres

7 A. Dondaine O. P. in : Bull. thom. 6 (1940-42) 107. Zur Frage über die
göttlichen Attribute vgl. A. Dondaine O. P. : Saint Thomas a-t-il disputé à Rome
la question des «Attributs divins » Bull, thom., Notes et communications 1 (1931-33)
171-182. M. D. Chenu O. P. untersucht den Text des Prologs in seiner Studie
« La théologie comme science au XIIIe siècle », Paris 19432 (pro manuscripto), 82.

8 Vanier 124.



140 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

Gewicht, denn sie bilden eine neue Lehrsynthese, die den Gedanken des

Aquinaten in der Zeit seiner Reife widerspiegelt. Gut zehn Jahre waren
zwischen den beiden Bearbeitungen verflossen. Ließ Thomas gewisse,

von seiner späteren Lehre abweichende Darlegungen stehen, so kann

man daraus schließen, daß er diesen neuen Anschauungen weniger
Bedeutung beimaß. Der korrigierte Text kennzeichnete nicht nur die
Lehrentwicklung des hl. Thomas, sondern bewiese überdies den Wert, den

er in den Augen des Autors selbst hatte. Außerdem könnte man mit
Recht annehmen, daß sich die Korrekturen auch auf andere Lehrstücke
erstrecken, die in diesem ersten Buch des Kommentars behandelt werden.
Auf jeden Fall sähe man sich bei der Auslegung des Thomastextes zu
noch größerer Umsicht veranlaßt : man darf dieses Werk nicht allein
ins Auge fassen, will man die ursprüngliche Konzeption des Aquinaten
mit voller Sicherheit eruieren.

Das Interesse an diesen Schlußfolgerungen veranlaßt uns, die von
Vanier vorgebrachten Beweise, mit denen er seine Hypothese begründen
will, zu untersuchen und sie mit einigen kritischen Bemerkungen zu
versehen.

*

Die erste Beweisreihe befaßt sich mit inneren Kriterien : der
Denkentwicklung des Aquinaten bezüglich gewisser Punkte, die um eine

zentrale Frage kreisen, nämlich die des notionalen Aktes. Auf Grund einer

genauen Untersuchung glaubte der Autor « eine bemerkenswerte

Vertiefung der Trinitätstheologie der Summa im Vergleich zu De Potentia »9

zu entdecken. Doch — wohlgemerkt — « der Sentenzenkommentar des

hl. Thomas enthält selbst bezüglich der trinitätstheologischen
Probleme, wo eine Harmonisierung der De Potentia- und Summa-Texte

Schwierigkeiten bereitet, die gleichen oder beinahe die gleichen
Anschauungen wie die Summa »10.

Dies ist « der hervorstechendste Punkt in der Schlußetappe »11

dieser Entwicklung : in der Summa hat der hl. Thomas die Aufmerksamkeit

noch entschiedener auf den Vorrang der Relatio gelenkt. Er
schreibt die Subsistenz der Person selbst in ihrem Relatio-Sein der
Relatio zu, — « infra latitudinem relationis et conditionem eius », sagte
Cajetan. Nach De Potentia verdankt die Person ihre Subsistenz der
göttlichen Wesenheit. « Nun finden wir », bemerkt Vanier, « im Kommentar

» A. a. O. 9. 10 A. a. O. 11 A. a. O. 112.



des hl. Thomas von Aquin 141

nicht nur die Anschauung der Summa wieder, sondern der Nachdruck,
mit dem der hl. Thomas sie betont, hat etwas wie eine Verteidigung
an sich »12. « Ipsamet relatio est res subsistens »13. « Relatio constituit
personam et est ipsa persona constituta »14. « Relatio in divinis non
tantum habet quod sit relatio, sed etiam quod sit personalis, i. e. constituons

personam, et ex hoc habet quasi actum differentiae constitutivae
et formae propriae ipsius personae »15. Nach Anführung weiterer Texte
bemerkt Vanier : « Die Klarheit dieser Aussagen macht einen
Kommentar überflüssig »16.

Um zu einem richtigen Urteil über die Datierung dieser Texte zu

gelangen, muß man die Quellen beachten, die das Denken des Aquinaten
beeinflußt haben konnten. Bekanntlich war Thomas Schüler Alberts
d. Gr., als dieser den Traktat « De divinis nominibus » des Ps.-Dionysius
erklärte. Mehrere Handschriften dieses Kommentars sind auf uns
gekommen 17. Manche Geschichtsforscher meinen sogar, daß die in Neapel
aufbewahrte Handschrift das Autograph des Aquinaten sei18. Tatsächlich

finden sich in diesem Werk ähnliche Anschauungen wie im
Thomaskommentar 1B. Besonders wäre auf die verblüffende Ähnlichkeit zwischen

dem 4. Responsum auf die Frage des hl. Albert : « Utrum possint esse

aliqua discreta quae uniantur in divinis » und die Stelle in I Sent. d. 13,

q. 1, a. 2, ad 4 von Thomas hinzuweisen 20. Der Gedanke, daß der Bacca-

laureus Sententiarum, Thomas v. Aquin, hier in der Gefolgschaft seines

Meisters steht, ergibt sich ganz von selbst21.

Vanier beschäftigt sich alsdann mit dem Vergleich von Parallelstellen

zu Problemen, die mit der Rolle der Relationen verwandt sind,

um « aufs Neue die Gleichheit der Anschauungen von Kommentar und

12 A. a. O. 112.
13 I Sent. d. 26, q. 1, a. 2.
11 I Sent. d. 27, q. 1, a. 2, ad 3.
16 I Sent. d. 13, q. 1, a. 2, ad 4.
16 Vanier 113.
17 P. Glorieux : Répertoire des Maîtres en théologie de Paris au XIIIe siècle.

Paris 1933, Bd. I, 64(i).
18 Vgl. Glorieux a. a. O. G. Théry O. P. : L'autographe de S. Thomas

conservé à la biblioteca nazionale de Naples. AFP 1 (1932) 15 ff.
19 Auszüge dieses Kommentars wurden neuestens veröffentlicht von Francis

Ruello : Une source probable de la théologie trinitaire de Saint Thomas. Rech, de
Sc. Relig. 43 (1955) 104-128.

20 Vgl. Ruello, a. a. O. 117, n. 47.
21 Ruello kommt am Schluß seiner auf breiterer Basis angelegten Studie zum

gleichen Ergebnis.



142 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

Summa und ihrer gemeinsamen Abweichung von De Potentia aufzuzeigen

»22.

Jenen, die eine Unterscheidung zwischen Person und Hypostase
des gleichen Wesens anerkannten und der Ansicht huldigten, daß die

Hervorgänge die göttlichen Personen konstituieren und der Relatio die
Rolle zufalle, sie in Erscheinung treten zu lassen, stellt Thomas die

Frage : « Was bleibt von der göttlichen Person übrig, wenn man gedanklich

von der Relatio personalis absieht »23

« Nach De Potentia löscht man die Substanz, die den absoluten

Aspekt der göttlichen Person darstellt, nicht aus, falls man in Gott
von der personhaften Eigenschaft abstrahiert, obgleich diese Substanz

dann nicht mehr 'persönlich' genannt werden kann »24. « Abstrahiert
man hingegen nach der Summa gedanklich von der Relatio personalis,
dann verschwindet von der göttlichen Person alles, selbst der absolute

Aspekt »25. Das gleiche Responsum finden wir im Kommentar und im
Compendium theologiae.

Steht die Lehre von De Potentia tatsächlich « im Gegensatz » zu
den übrigen Werken Die Textdeutung, die Vanier zur Bejahung dieser

Frage veranlaßt, scheint uns nicht genau zu sein.
Sowohl in der Summa als auch im Compendium unterscheidet Thomas

ausdrücklich zwei Arten von Abstraktion. Bei der einen abstrahiert man
das Allgemeine vom Besonderen (« Sinnenwesen » von «Mensch»), Bei
der anderen abstrahiert man die Form von der Materie (so betrachtet
der Geist die Form des Kreises, indem er von jeder sinnlichen Materie

absieht)26.

22 Vanier 113.
23 I Sent. d. 26, q. 1, a. 2 ; De Pot. q. 8, a. 4 ; Summa I, 40, 3.
24 Vanier 114. Die kommentierte Stelle lautet : « Cum ergo dicitur : Persona

est hypostasis proprietate distincta ad dignitatem pertinente, non ponitur hypostasis

in definitione personae ut subiectum, sed ut genus. Unde remota proprietate
ad dignitatem pertinente, non remanet hypostasis eadem, scilicet numéro et specie,
sed solum secundum genus, prout salvatur in substantiis non rationalibus. » De
Pot. q. 8, a. 4, ad 5.

26 Vanier 115. Der Text des hl. Thomas lautet : « Remota proprietate per-
sonali per intellectum, tollitur intellectus hypostasis. Non enim proprietates personales

sic intelliguntur advenire hypostasibus, sicut forma subjecto praeexistenti ;

sed ferunt secum sua supposita, inquantum sunt ipsae personae subsistentes. »

I, 40, 3.
26 « Dicendum quod duplex fit abstractio per intellectum. Una quidem secundum

quod universale abstrahitur a particulari, ut animal ab homine. Alia vero
secundum quod forma abstrahitur a materia ; sicut forma circuli abstrahitur per
intellectum ab omni materia sensibili. » I, 40, 3. Vgl. Comp, theol. c. 62 ; In Boeth.
de Trin. q. 5, a. 3.



des hl. Thomas von Aquin 143

De Potentia spricht nicht so deutlich von diesen beiden
Abstraktionsweisen. Dennoch werden sie vorausgesetzt, denn Thomas gibt dafür
die Grundlage : die Substanz wird anders definiert als das Akzidens.
« Die Substanzen werden nicht durch etwas definiert, das außerhalb
ihres Wesens liegt. Daher ist bei der Definition der Substanz das Genus
das erste, was zu ihrer Wesensbestimmung ausgesagt wird. Das Akzidens

jedoch wird durch etwas definiert, das außerhalb seines Wesens liegt,
nämlich durch das Subjekt, von dem es existenzmäßig abhängt. Anstelle
des Genus wird also bei seiner Definition das Subjekt gesetzt Wie
also bei der Definition der Substanzen das Genus übrig bleibt, wenn
man die Differenzen wegdenkt, so bei der Definition der Akzidentien
das Subjekt, wenn man das Akzidens wegdenkt, das anstelle der Differenz
steht. In beiden Fällen besteht aber ein Unterschied. Nimmt man die
Differenz weg, so bleibt das Genus übrig, jedoch nicht das gleiche der
Zahl nach. Denkt man nämlich 'vernunftbegabt' weg, so ist das übrig
bleibende 'Sinnenwesen' der Zahl nach nicht das gleiche wie 'vernunftbegabtes

Sinnenwesen'. Denkt man hingegen das weg, was bei der
Definition der Akzidentien anstelle der Differenz steht, so bleibt das

Subjekt zahlenmäßig dasselbe »27.

Die erste Definitionsweise steht als Beispiel für die Abstraktion,
die das Allgemeine vom Besonderen abstrahiert, die zweite für die

Abstraktion, bei der man die Form von der Materie ablöst.
Es gilt nun zu untersuchen, ob bei den verglichenen Stellen von

ein und derselben Abstraktion die Rede ist. In dem von Vanier
angeführten Text aus De Potentia denkt Thomas an die abstractio totalis.

« Sagt man, Person ist so viel wie Hypostase, nur ausgezeichnet mit der

Eigentümlichkeit der Würde, so tritt Hypostase in der Definition der

Person nicht als Subjekt auf, sondern als Genus »28. Wir haben hier
den Fall von « Mensch » und « Sinnenwesen », bei dessen Betrachtung
Thomas, wie wir oben gesehen haben, zum Schluß gelangte : « Sieht man
von der Differenz ,geistbegabt' ab, so ist das übrigbleibende 'Sinnenwesen'

zahlenmäßig nicht mehr dasselbe wie vorher » (« geistbegabtes
Sinnenwesen »)29. In Anwendung dieser Abstraktionsweise auf den Fall
der Person fährt Thomas weiter : « Sieht man von der Eigentümlichkeit
der Würde ab, so ist der übrig bleibende Begriff 'Hypostase' weder

zahlenmäßig noch spezifisch derselbe wie vor der Abstraktion. Die Ähn-

27 De Pot. q. 8, a. 4, ad 5.
28 De Pot. q. 8, a. 4, ad 5.
29 I, 40, 3.



144 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

lichkeit ist nur generisch »30. In diesem Abschnitt, auf den sich Vanier
stützt, handelt es sich eindeutig um die Totalabstraktion.

Steht diese Schlußfolgerung tatsächlich in Gegensatz zur Lehre der
Summa Zur Beantwortung dieser Frage muß man die Texte
vergleichen, wo Thomas von der gleichen Abstraktion spricht. Beim Lesen
des Summaartikels, den Vanier anführt, stellt man fest, daß Thomas
nicht den gleichen Gesichtspunkt im Auge hat. Mehr noch : die Lehre
des Aquinaten über die Totalabstraktion ist in beiden Werken völlig
gleich. Außerdem ist zu bemerken, daß Thomas in der Summa die
Anwendung ausdrücklich auf die Trinität macht, während es in De Potentia

um Person und Hypostase im allgemeinen geht. « Sprechen wir von der

Abstraktion, bei der man das Allgemeine vom Besonderen abstrahiert

— [sofern man bei Gott überhaupt von « allgemein » und « besonders »

reden kann] — und die Eigentümlichkeiten außer Betracht läßt, so

steht vor dem überlegenden Geist nur noch eine allgemeine Wesenheit,
aber nicht mehr die Wesenheit des Vaters, die gleichsam als das

'Besondere' erscheint » 31.

Indessen legen die Summa wie auch De Potentia und der
Kommentar mehr Gewicht auf einen anderen Gesichtspunkt : die formelle
Abstraktion. Diese Betrachtungsweise geht unmittelbarer auf die Frage
ein, die von den Vorgängern des Aquinaten erhoben wurde. Nach deren

Ansicht unterschieden sich die göttlichen Hypostasen nach dem Ursprung
und nicht nach ihrer Beziehungsweise. Man dachte sich den Vater als

unterschieden durch die bloße Tatsache, daß er aus keiner anderen

Person hervorging, den Sohn, daß er aus einem anderen durch Zeugung
hervorging. Die Relatio käme dann zu den bereits unterschiedenen

Subjekten hinzu nach Art einer auszeichnenden Eigentümlichkeit. Denkt

man sich dann diese Relationen weg, so blieben Hypostasen, aber keine

Personen mehr übrig.
Nach Thomas ist die konstitutive und distinktive Eigentümlichkeit

der Hypostase und der Person dieselbe. Daher kommt die Relatio
zum bereits unterschiedenen Subjekt nicht hinzu, sondern sie ist das

Subjekt selbst, wie sie auch Person ist. « Paternitas est Pater. » Die
drei Werke stimmen in diesem Punkt überein. Allerdings kann man

30 De Pot. q. 8, a. 4, ad 5.
31 « Si igitur loquamur de abstractione quae fit secundum universale et parti-

culare, remotis proprietatibus, remanet in intellectu essentia communis, non autem
hypostasis Patris, quae est quasi particulare. » I, 40, 3. — Die gleiche Lehre im
Compendium am Schluß von c. 62.



des hl. Thomas von Aquin 145

die Relatio unter einem doppelten Gesichtspunkt betrachten : als Relatio
und als etwas Subsistentes. Die Schwierigkeit der Textauslegung besteht
in der Frage, ob die Relatio durch die göttliche Wesenheit subsistent
ist oder aber kraft ihres eigenen Wesens, ihres « esse ad », « infra latitu-
dinem et conditionem eius ». Die De Potentia-Texte drücken sich klar
aus : « Relationes in divinis etsi constituant hypostases, et sic faciant
eas esse subsistentes, hoc tarnen faciunt inquantum sunt essentia
divina »32.

Den Summa-lext33 kann man im Sinne von Cajetan und Vanier
verstehen. Doch sind damit die Erklärungsmöglichkeiten nicht erschöpft.
Er steht mit der Lehre von De Potentia nicht in Widerspruch. Für sich

betrachtet kann dieser Text die Frage weder im einen noch im anderen
Sinne entscheiden. Nach De Potentia ist Vaterschaft gleich Vater, sie

konstituiert und distinguiert die Person wie sie auch die Hypostase
konstituiert und distinguiert, wenn wir sie unter ihren zwei Gesichtspunkten

des Konstituierens und Distinguierens betrachten. Man darf
sie also nicht als etwas zur Hypostase Hinzukommendes verstehen nach

Art einer Form, die sich mit einem schon bestehenden Subjekt
verbindet. Sie schließt vielmehr das Subjekt in sich, sie ist die subsistierende
Person selbst.

Wenn man demnach die so verstandene Relatio im Geiste
wegdenkt, so bleibt von der Person nichts mehr übrig, weder der absolute
noch der relative Aspekt. Im übrigen stimmt diese Interpretation von
De Potentia mit den Parallelstellen genau überein. Im Artikel, wo Thomas
die Frage stellt, die uns beschäftigt, macht er bezüglich der Abstractio
formalis keine Anspielung auf die Unterscheidung der beiden Aspekte
der Relatio. In der Summa ist auch keine Rede davon. Thomas will
aufzeigen, daß die Relatio nicht als eine Form zu verstehen ist, die ein

präexistentes Subjekt näher bestimmt. Sie stellt dieses Subjekt selbst
dar : « Sed quia iam supra ostensum est quod relationes praedictae
et hypostases constituunt et distinguunt »34. Dieses Prinzip genügt, um
den Schluß zu ziehen : « ideo dicendum est, quod remotis per intellectum
huiusmodi relationibus, sicut non remanent personae, ita non remanent

32 De Pot. q. 8, a. 3, ad 7.
33 « Remota proprietate personali per intellectum, tollitur intellectus

hypostasis. Non enim proprietates personales sie intelliguntur advenire hypostasibus,
sicut forma subiecto praeexistenti : sed secum ferunt sua supposita, inquantum
sunt ipsae personae subsistentes. » I, 40, 3.

34 De Pot. q. 8, a. 4. Thomas verweist auf Artikel 3 der gleichen Quästion.
10



146 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

hypostases. Remoto enim eo quod est constitutivum alicuius, non potest
remanere id quod per ipsum constituitur »35.

Im übrigen bemerkt Thomas, er sei nicht der erste, der diese

Meinung vertrete : « ideo secundum alios dicendum est »36. « Et ideo

concedimus, cum aliis, quod, remota relatione, non manet hypostasis
in divinis ; tum quia non manet distinctio, tum quia non manet sub-
sistens relationi »37. Soll man darin nicht einen Hinweis auf Albertus
Magnus erblicken Tatsächlich liest man in dessen Sentenzenkommentar:
« Sine praeiudicio loquendo dico quod non potest abstrahi proprietas
personalis, ita quod aliquid remaneat ; nec natura enim manet, nec

hypostasis »38. « Proprietates in divinis non habent ante se subiectum
vel suppositum, sed potius sunt ipsum suppositum, ut paternitas est

Pater Oportet quod remota proprietate, nihil remaneat de hypo-
stasi »39. Der Kommentar zu De Divinis Nominibus enthält die gleiche
Lehre. Man findet dort außerdem die Erklärung für jene Formulierung
im Sentenzenkommentar : « Abstracta relatione, proprie loquendo nihil
manet, neque absolutum, neque relatum »40. Es liegt also kein Grund
für die Annahme vor, die Stelle bei Thomas, welche diesen Ausdruck
enthält, sei auf eine spätere Korrektur zurückzuführen.

Vanier gibt anderseits die Antwort wieder, welche die drei Werke

— Summa, De Potentia, Sentenzenkommentar — zum gleichen
Einwand vorbringen : « Die Relatio kann in Gott keine Personunterschiede

bewirken, denn die Relatio kommt zu einem bereits unterschiedenen

Suppositum hinzu »41.

Der Text von De Potentia lautet : « Relatio praesupponit distinc-
tionem aliorum generum, utpote substantiae et quantitatis sed

distinctionem quae est secundum ad aliquid, relatio non supponit, sed

facit ; sicut relatio dupli praesupponit diversitatem magni et parvi ; hanc

autem differentiam quae est secundum duplum et dimidium, non
praesupponit, sed facit. In divinis autem non est alia distinctio nisi secundum
relationem »42.

35 De Pot. q. 8, a. 4.
36 Ebd.
37 I Sent. d. 26, q. 1, a. 2.
38 I Sent. d. 26, a. 5. ed. Borgnet t. 26, S. 9.
38 Ebd.
40 I Sent. d. 26, q. 2, a. 2. Der Albertustext wird von Francis Ruello, a. a. O.

S. 116, n. 44 zitiert.
41 Vanier 113.
42 De Pot. q. 8, a. 3, ad 12.



des hl. Thomas von Aquin 147

Der Summa-Text lautet : « Relatio praesupponit distinctionem sup-
positorum, quando est accidens. Sed si relatio sit subsistens, non
praesupponit, sed secum fert distinctionem. Cum enim dicitur, quod relativi
esse est ad aliud se habere, per ly .aliud' intelligitur correlativum, quod
non est prius, sed simul natura »43.

Dazu schreibt Vanier folgende Erklärung : « Le De Potentia, pour
qui quod absolute dicitur \in qualibet hypostasi divina] cum sit commune
ad hypostasum distinctionem non pertinet accepte donc l'universalité du
principe objecté, mais il nie qu'il fasse difficulté pour la Trinité puisque
la distinction n'atteint pas en Dieu la subsistance, mais existe seulement
secundum ad aliquid. La Somme, au contraire, nie l'universalité du

principe à cause même de la Trinité, où les relations, subsistant dans

leur être même, constituent les suppôts. On perçoit l'approfondissement
du problème »44.

Diese Erklärung steht im Zusammenhang mit einer anderen These
des Autors: «De Potentia schreibt die Subsistenz der göttlichen Person
der personhaften Beziehung nicht formell zu »45. In diesem Werk
behauptet Thomas, daß die personhafte Beziehung in Gott subsistiere,
aber er fügt hinzu, daß sie diese Subsistenz von ihrer Identität mit der
Wesenheit erhält46. In der Summa « lehrt Thomas, daß die Relatio
gerade als Relatio die göttliche Person konstituiere, ihr ihre
Subsistenz verschaffe »47. Infolgedessen kommen der Relatio zwei
Funktionen zu. Einmal muß sie die Person konstituieren und sie subsistent
machen, sodann muß sie sie von den anderen Hypostasen unterscheiden.
Nach der Summa übt die Relatio als Relatio, durch ihr « esse ad », diese

beiden Funktionen aus, sodaß man drei relative Subsistenzen annehmen

muß, die als drei Subsistenzprinzipien aufzufassen sind.

Dagegen konstituiert die Relatio nach der Lehre von De Potentia

aufgrund ihrer Identität mit der göttlichen Wesenheit die Person. Die

Aufgabe, eine Person von der anderen zu unterscheiden, kommt ihr
kraft ihrer Eigenart, ihres « esse ad » zu. Es folgt daraus, daß die
Subsistenz oder das Subsistenzprinzip gemeinsam und darum ein einziges
ist. « Die Unterschiedenheit geht in Gott nicht bis zur Subsistenz,
sondern besteht nur secundum ad aliquid »48.

Parallel zu dieser Vertiefung stellt man einen Fortschritt in der
Antwort auf die eben erwähnte Schwierigkeit fest. Die Summa verneint die

43 I. 40, 2, ad 4. 44 Vanier 114.
45 Vanier 90. 44 Vanier 67.
47 Vanier 68. 48 Vanier 114.



148 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

Allgemeinheit des behaupteten Prinzips : « Die Relatio kommt zu einem
bereits unterschiedenen Suppositum hinzu »49, indem sie es durch eine

neue schärfere Formulierung ablöst : Dieser Grundsatz ist richtig bei

inhärenten Relationen, die subsistierende Relatio dagegen konstituiert
das Suppositum.

Die Lösung des Kommentars stimmt nun mit der Summa überein :

« Quando autem est relatio secundum esse naturale, requiritur
distinctio suppositorum ut aequalis aequali aequalis. Sed ubi ipsa
relatio non tantum est realiter, sed etiam est ipsa substantia relati, ibi
non tantum requirit, sed facit etiam suppositorum distinctionem »50.

Stellt nun die Antwort der Summa einen Fortschritt dar, der genügt,
um eine Gedankenentwicklung bei Thomas sichtbar zu machen In
De Potentia ist von der in die Summa eingeführten Unterscheidung
tatsächlich keine Rede. Es scheint uns jedoch nicht richtig zu sein, daraus

auf eine Vertiefung der Doktrin der Summa und folglich auch des

Kommentars zu schließen. Tatsächlich liest man die fragliche
Unterscheidung in einem anderen Text von De Potentia : « In rebus in quibus
relationes sunt accidentia, oportet quod relatio praesupponat distinctionem

; indivinis autem relationes constituunt très personasdistinctas»51.
Diese Schwierigkeit ist Vanier nicht entgangen. Er bemerkt, daß

Thomas an dieser Stelle auf den Einwand « die gleiche Antwort wie in
der Summa »52 gibt, was der Annahme einer Lehrentwicklung den

Boden zu entziehen scheint. Dennoch findet Vanier darin eine Bestätigung

: « De Potentia stellt eine Sammlung von Disputationen dar, die
sich auf einen Zeitraum von vier bis fünf Jahren erstreckt. Dieser Wandel
in den Auffassungen des hl. Thomas bekräftigt also unsere Ansicht von
einer Lehrentwicklung in seiner Trinitätstheologie »M.

Dieser Beweisgang hält indes der Kritik nicht stand. Zwischen den

beiden Stellen von De Potentia (q. 8, a. 3, ad 12 ; q. 10, a. 3, ad 4) soll
bei Thomas ein Gedankenfortschritt liegen im Sinne der Lehre der

Summa, die ja später datiert. Allein diese Entwicklung hat ihren Grund
in einer anderen, bedeutenderen Gedankenführung : in der Auffassung
von der Rolle der Relatio bezüglich der Konstitution der göttlichen
Personen. Folgerichtig würde man also einen parallelen Fortschritt bei
Thomas in diesem zuletzt genannten Punkt zwischen De Potentia q. 8,

19 Vanier 113.
50 I Sent. d. 26, q. 2, a. 2, ad 3.
61 De Pot. q. 10, a. 3, ad 4.
68 Vanier 77, 2. 63 Vanier ebd.



des hl. Thomas von Aquin 149

a. 3 und q. 10, a. 3 erwarten. Die Lehrentwicklung einer vom
Zentralproblem abhängenden Frage ist mit der Gedankenentfaltung des

Hauptproblems notwendigerweise verknüpft. Indessen drückt sich Thomas in
De Potentia q. 10, a. 3 unzweideutig aus. Vanier gibt zu, « daß wir dort
die charakteristischsten Auffassungen der früher aufgeworfenen Fragen
des Werkes wiederfinden »53a. Die zitierten Texte bestätigen es. « Relatio
enim quia est secundum rem ipsa natura divina, hypostasim divinam
constituere potest.» « Paternitas inquantum est divina essentia,
constituit hypostasim subsistentem in divina natura ; inquantum est

relatio distinguit. »

Darum kann sich Vanier nur mit der Erklärung retten : « Man darf
freilich die Entwicklung der Trinitätstheologie in dieser Q. 10 nicht
übertreiben » M. Entspräche es aber dem Textbefund nicht besser, wenn
man schlicht und einfach zugäbe, daß es bei Thomas in diesen zwei

Fragen keine Entwicklung gibt, und daß die vier Antworten auf
denselben Einwand sich inhaltlich nicht unterscheiden

*

Diese Erwägung erfaßt jedoch nur einen untergeordneten Gesichtspunkt

des Problems, das von zwei Gegebenheiten abhängt : von der

Bedeutung des Wortes « Person » in Gott und vom Begriff der prädika-
mentalen Relation.

Bezüglich der Bedeutung des Wortes « Person » kommt Vanier beim

Vergleich der Texte von De Potentia (q. 9, a. 4) und der Summa (I, 29, 4)

auf die Entdeckung eines grundlegenden Wandels56. « De Potentia, das

der göttlichen Wesenheit die Subsistenz der Person formell zuzuschreiben

scheint, vertritt die Lehre, daß das Wort 'Person' in Gott das bezeichnet,

was in der göttlichen Wesenheit subsistiert und was durch die Relatio
unterschieden wird. Infolgedessen : relatio significata includitur oblique
in significatione personae divinae. — In der Summa dagegen subsistiert
die Relatio in der göttlichen Wesenheit und konstituiert die Person.
Das Wort 'Person' bezeichnet in Gott 'relationem in recto et essen-

liam in obliquo : quia in definitione personae natura ponitur in obliqua' »56.

Zunächst eine methodologische Bemerkung. Mit Recht unterstreicht
Vanier die Bedeutung der historischen Exegese für das Verständnis der
Lehre eines Autors. Warum aber hat er selber diese treffliche Einsicht

6sa Vanier 77, n. 2. 64 Vanier ebd. 55 Vanier 69.

" Vanier 118. Die Texte sind in De Pot. q. 9, 8. 4 und Summa I, 29, 4.



150 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

nicht gründlicher in die Tat umgesetzt Seine Untersuchung bot dazu
die beste Gelegenheit. Eine traditionell durch einen Einwand bei Augustin

57 aufgeworfene Frage, ebenso die von mittelalterlichen Theologen
aufgewandte Mühe, in den Fußstapfen des Boethius die von den griechischen

und lateinischen Vätern überkommene Trinitätsterminologie
festzulegen, ferner der theologische Irrtum eines Gilbert v. Porrée und die

Reaktion des Präpositinus sowie eine schon weit vorangetriebene
Ausarbeitung der Logik boten Vanier eine Gelegenheit ersten Ranges, um
die schwebenden Fragen bei Thomas im Rahmen der Problemgeschichte

an den richtigen Platz zu setzen.

Leider interpretiert der Autor die Lehre des Aquinaten nur in neu-

platonischer und augustinischer Perspektive, wodurch sich eine

verhältnismäßig einfache Sinngebung der Thomastexte ergibt und ein bedeutsamer

Teil des in Wirklichkeit sehr verwickelten Problems unbeachtet
bleibt. Wenn Vanier in die Fragestellung mit der Bemerkung einführt
«seit Augustin habe man es als eine endgültige Errungenschaft betrachtet,
daß das Wort 'Person' in Gott ein relativer Name sei »5S, so ist dies

zu ungenau, um den Sinn zum Ausdruck zu bringen.
Die Diskussion über die Interpretation, die Vanier den Texten von

De Potentia und von der Summa gibt, steht jetzt nicht zur Erörterung.
Doch gilt es zu untersuchen, ob die Darlegung im Kommentar der

zweiten Redaktion zugehört, wie der Autor meint. Vanier setzt dabei

voraus, daß der Kommentar im fraglichen Punkt genau dieselbe Ansicht
vertritt wie die Summa und den gleichen Fortschritt aufweist gegenüber

von De Potentia, und daß anderseits der Kommentar eine nicht
korrigierte alte Stelle der ersten Redaktion enthält.

67 Bezeichnet der Name « Person » in Gott die Relatio oder die Wesenheit
Petrus Lombardus zitiert in seinen Sentenzen (L. I, d. 23, c. 1. Ed. Quaracchi 1916,

1.1, 147) den Text des hl. Augustin, der dieser Frage zu Grunde liegt : « In hac
Trinitate cum dicimus personam Patris, non aliud dicimus quam substantiam
Patris. Quocirca ut substantia Patris ipse Pater est, non quo Pater est, sed quo
est ; ita et persona Patris non aliud quam ipse Pater est ; ad se quippe dicitur
persona, non ad Filium vel Spiritum Sanctum, sicut ad se dicitur Deus et magnus
et bonus et iustus et huiusmodi. Et quemadmodum hoc illi est esse, quod Deum
esse, quod magnum, quod bonum esse, ita hoc est illi esse, quod personam esse. »

De Trinitate VII, c. 6, n. 11. PL 42, 943.
58 Vanjer 68. — Nach Anführung des Augustinus-Textes (vgl. Anmerkung 57)

fährt Petrus Lombardus fort : « Ecce expresse habes, quod persona secundum
substantiam dicitur : ut cum dicitur Pater est persona, hie sit sensus Pater est
divina essentia » (ibid.). Er bemerkt noch : « Quibusdam videtur, quod nomine
personae significetur essentia. » L. I, d. 25, c. 1. Ed. Quaracchi, t. I, p. 158, n. 217.
Cf. S. Thomas, Expositio textus zu d. 25.



des hl. Thomas von Aquin 151

Man kann die Annahme des Letzteren gewiß nicht in Zweifel ziehen.

Doch bliebe noch festzustellen, ob jener Text auf der Linie der Summa

liegt und mit den ursprünglichen Texten des Kommentars in Gegensatz
steht.

Die Stelle lautet : « Et secundum hoc (persona) significat quod est

distinctum existens in natura divina Et ideo dico quod .persona'
in divinis significat relationem -per modum substantiae. Ipsa enim relatio,

quae est distinguens, est distinctum, quia paternitas est Pater. Et quia
Persona significat quid distinctum, existens in natura aliqua, ideo

constat quod significat relationem, inquantum ipsa relatio est ipsum
relatum, et inquantum ipsum relatum est subsistens in tali natura. Et
ideo patet quod .persona' significat relationem per modum substantiae,

non quae est essentia, sed quae est suppositum habens essentiam »59.

Wie kam Thomas zu dieser Schlußfolgerung Der Terminus «Person»

bezeichnet gewöhnlich «geistige Einzelsubstanz », ohne die Natur dieser

Substanz noch auch die Individuationsweise näherhin zu bestimmen.
Auf Gott angewandt würde « Person » das bezeichnen, was in der
göttlichen Natur subsistiert und verschieden ist aufgrund des Unterschiedes,
der dieser Natur zukommt. Kurz gesagt : « Ein Unterschiedenes, das

in der göttlichen Natur existiert. »

Es geht nun darum, zu erhellen, was in Gott verschieden ist und
wie ihm das Personsein zukommt.

Nach dem Glauben muß man in Gott etwas Gemeinsames, eine

Einheit annehmen (die Göttliche Wesenheit) und etwas Besonderes, ein

Unterscheidungsprinzip, kraft dessen man von Mehrzahl reden kann.
Es ergeben sich so vier Bezeichnungen (Namen) : « Gottheit », « Gott »,

« Vater » und « Vaterschaft ». Diesen Termini entsprechen in Wirklichkeit

nicht vier verschiedene Dinge, sondern vier Verschiedene Schauweisen

derselben Sache. Gilbert v. Porré führte in Gott eine Real—

distinktion zwischen Gott und Gottheit, zwischen Vater und Vaterschaft
ein. So wenigstens haben ihn die mittelalterlichen Theologen verstanden,
die in dieser Lehre die Behauptung einer realen Zusammensetzung in
Gott sahen. Sie hielten ihm entgegen : Gott ist Gottheit, der Vater ist
Vaterschaft. Es gibt keine Realdistinktion.

Anderseits ist es nicht richtig, jede Unterscheidung von Gesichts-

69 I Sent. d. 23, q. 1, a. 3. Der Text der Edition Mandonnet : « relatio est
ad ipsum relatum », ist verdorben. « Ad » ist zu streichen. Dieses Wort findet
sich übrigens nicht im Cod. Vat. Borgh. 363 fol. 52vb.



152 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

punkten abzulehnen wie es Präpositinus in seiner übertriebenen Reaktion

tat. Für ihn sind die « notiones » nur Redeweisen, sprachliche Kunstgriffe,

« modi loquendi ».

Thomas kannte die beiden Ansichten, auf die er mehrere Male
anspielt 60. Natürlich lehnt er die Lösung Gilberts ab, doch vertritt er

gegen Präpositinus eine gedankliche Unterscheidung zwischen Gott und
Gottheit, zwischen Vater und Vaterschaft. Um die Eigenart der
Ausdrucksweisen zu wahren, genügt es nicht, die bezeichnete Realität im
Auge zu behalten, sondern man muß auch der Bezeichnungsweise Rechnung

tragen. « Gottheit » und « Vaterschaft » sind Bezeichnungen für
abstrakte Formen und nicht für Subjekte.

Nach Thomas bezeichnet der Name « Vater » gemäß seiner « ratio
significata » nicht in erster Linie den Menschen oder die Person, die das

Attribut « Vaterschaft » besitzt, sondern ein Akzidens, die Beziehung
der Vaterschaftai. Da nun Vaterschaft ein Akzidens ist — dies ist der

Fall beim Menschen —, bezeichnet sie also auch nicht die Substanz
oder die Person 62.

Von der Betrachtung über die « Bezeichnung » auf die «

Bezeichnungsweise » übergehend legt Thomas dar, daß ein Akzidens durch einen
konkreten oder durch einen abstrakten Terminus ausgedrückt werden
kann : « weiß », die « weiße Farbe » (albedo). Dabei macht er auf eine

doppelte Bezeichnungsweise aufmerksam. « Weiß » bezeichnet nach dem

Erkenntnisinhalt, der dem Wort entspricht, nur eine gewisse Qualität,
die « albedo » aber bezeichnet es nach der Art eines Akzidens, das seinem

Wesen nach in einem Subjekt ist. Infolgedessen wird auch das Substrat
indirekt berührt, denn das Akzidens als solches kann nur als einer
Substanz inhärierend begriffen werden. « Weiß » bezeichnet, qualifiziert ein

Subjekt. Die « weiße Farbe » (albedo) schließt das nämliche Akzidens,
den gleichen Erkenntnisinhalt stets ein, jedoch nach Art der Substanz,
die weder für ihre Existenz, noch für ihr Verständnis ein Substrat

benötigt. Grammatikalisch ist « albedo » ein abstraktes Substantiv nnd

unterliegt denselben Regeln wie jedes andere abstrakte Substantiv.
Wie «Gottheit» und « Vaterschaft » erfaßt es sein Objekt nach Art

80 Vgl. I Sent. d. 33, q. 1, a. 2 ; Summa I, 32, 2.
61 « Quaedam (nomina) sunt imposita ad significandum ipsas habitudines

relativas, ut dominus, servus, pater et filius.» I, 13, 7, ad 1. « Aliquod nomen
potest respectum importare dupliciter. Uno modo quod nomen imponatur ad
significandum ipsum respectum, sicut hoc nomen pater, vel filius, aut paternitas. »

De Ver. q. 21, a. 5.
82 Vgl. I, 33, 2, ad 1 ; In III Phys., lect. 5, n. 15.



des hl. Thomas von Aquin 153

einer von seinem Subjekt abstrahierten Form. Es bezeichnet seinen
Erkenntnisinhalt wie ein « quo » und nicht wie ein « quod ».

Selbstverständlich kann « Person » nicht auf ein Objekt angewandt
werden, das man nach Art einer Form erkennt, denn « Person » bezeichnet
etwas Subsistentes. So wären die abstrakten Termini « Gottheit » und
« Vaterschaft » ausgeschieden. « Vater » bezeichnet zwar wohl ein
Subjekt, aber nur indirekt. Es erfaßt es als Substrat eines Akzidens, das
dieses Subjekt auf einen von sich verschiedenen Terminus bezieht. Doch
die Schwierigkeit besteht im Verständnis der Bemerkung, die Thomas

beifügt : « non significatur (pater) ut subsistens in natura aliqua » ;

denn wenn der Mensch als Subjekt der Beziehung bezeichnet wird, so

wird er dies doch nach Art einer Substanz. Hier nun hängt der Gedanke

von Thomas aufs engste mit dem von Boethius zusammen. Man muß
sich in den ersten Artikel der gleichen Quästion zurückversetzen, wo
der Sinn der vier Termini « substantia », « subsistentia », « essentia »

und « persona » erklärt wird.
Der Unterschied der Ausdrücke « essentia », « subsistentia » und

« substantia » wird klar, wenn man ihre entsprechenden Akte ins Auge
faßt : « esse », « subsistere », « substare ». « Esse » ist allen Genera gemeinsam,

während « subsistere » und « substare » eine bestimmte, auf das

erste Prädikament beschränkte Seins-Weise bezeichnen, die durch
folgendes charakterisiert wird : sie ist unabhängig, sie genügt sich selbst
und kann durch sich selbst ohne eine besondere Existenzgrundlage
bestehen. Die Weise des Absolutseins nennt Thomas « subsistere », das

er der Existenzweise des Akzidens gegenüberstellt, welches zu seiner

« Unterstützung » immer ein Subjekt braucht. Diese Aufgabe des «

Unterstützens » fällt der Substanz zu. Der Akt der Substanz besteht unter
seinem absoluten Aspekt betrachtet im « subsistere », unter seinem

relativen Aspect im « substare ».

Dem Gedankengang des Boethius folgend stößt Thomas bei dessen

Erklärung auf folgende Schwierigkeit : « Nur die Genera und die Species
subsistieren ». Der Aristotelismus des Aquinaten wird mit dieser

neuplatonischen Aussage schlecht fertig. Thomas windet sich aus der Sache,
ohne Boethius zu verleugnen, indem er auf die Unterscheidung zwischen
« substantia prima » und « substantia secunda » zurückgreift. Nur dem
Individuum kommt das reale Sein zu. Doch die Bestimmung der Seinsweise

hängt von seiner Natur oder von der Wesenheit des Genus oder
der Spezies ab. Wenngleich nur das Individuum subsistiert, so existiert
es auf diese Weise kraft seiner Natur oder seines Wesens, wodurch es



154 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

einem bestimmten Genus und einer bestimmten Spezies zugehört.
Sokrates oder Piaton kommt es zu, zu subsistieren. Aber warum nicht
dieser Tugend oder dieser individuellen Farbe Aufgrund ihrer Wesenheit

sind Sokrates und Piaton Substanzen, wogegen Tugend und Farbe
Akzidentien sind. In der Definition der Person als « distinctum existens

in natura intellectuali » bedeutet die Partikel « in » nicht nur in, sondern
auch durch63.

Diese zweifache Betrachtung der Substanz, einmal bezüglich ihres

Wesens, die sie als Substanz determiniert, und dann bezüglich ihrer
Akzidentien, die sie trägt und die sie ihrerseits bestimmen, wirft einiges
Licht auf die Darstellung des Artikels, wo Thomas die traditionelle
Frage aufgreift : Bezeichnet « Person » in Gott die Substanz oder die

Relation Den Termini « Gottheit », « Gott », « Vater », « Vaterschaft »

entspricht dieselbe Realität, doch unter verschiedenen Gesichtspunkten
und gemäß verschiedenen Bezeichnungsweisen. Wenngleich die Vaterschaft

und die Gottheit subsistent sind, so werden sie doch nicht auf
diese Weise erfaßt und bezeichnet. Die Person andererseits ist ein
individuelles, unmitteilbares, von anderen unterschiedenes Wesen. Damit wird
ein neuer Grund sichtbar, « Person » in Gott als Bezeichnung der Gottheit

abzulehnen.

Der Name « Vater » bezeichnet entsprechend seinem Erkenntnisinhalt

ein Akzidens, jedoch in konkreter Weise. Er erfaßt also die
Substanz wie das Subjekt eines Akzidens, das dieses Subjekt determiniert
nach Art einer Eigentümlichkeit. In Gott wird er also zur Bezeichnung
des Subjekts, das mit der Eigentümlichkeit « Vaterschaft » ausgestattet
ist. Ihr kommt die Aufgabe des Unterscheidens zu, denn die Relation
allein zieht in Gott Unterscheidungen nach sich. « Vater » weist also

auf das Subjekt als auf ein Unterschiedenes hin. Infolgedessen setzt
sich der Erkenntnisinhalt des Namens « Vater » — dieser Name als das

genommen, was damit bezeichnet wird, und als Bezeichnungsweise —
zu einem Teil aus dem Begriff Person, aus dem, was unterschieden ist,
zusammen. « Person » bezeichnet die Relation als ein « quod » und nicht
als ein « quo ». Es ist dies eine erlaubte Umstellung, denn das Subjekt

83 « Quamvis enim genera et species non subsistant nisi in individuis, quorum
est esse, tamen determinatio essendi fit ex natura vel quiddidate superiori. » I Sent,
d. 23, q. 1, a. 1. « Subsistere duo dicit, scilicet esse et determinatum modum
essendi ; et esse simpliciter non est nisi individuorum ; sed determinatio essendi
est ex natura vel quidditate generis vel speciei ; et ideo quamvis genera et species
non subsistant nisi in individuis, tamen eorum proprie subsistere est, et subsisten-
tiae dicuntur. » Ibid, ad 2.



des hl. Thomas von Aquin 155

ist die Eigentümlichkeit, « pater est ipsa paternitas ». Doch so erfassen

wir die Substanz nur unter einem Gesichtspunkt, dem nämlich, der dem
« substare » entspricht.

Die Subsistenz muß von der Natur her gesehen werden, wie Thomas
oben bemerkt. Die Person bezeichnet den Vater unter Miteinbegriff der

göttlichen Natur, also als Gott. « Sic Pater inquantum est Pater Deus,
habet ut sit persona. » Die Person bezeichnet die Relation wie eine

Substanz, und zwar unter zwei Gesichtspunkten : einmal insofern die

Eigentümlichkeit das Subjekt ist, und dann insofern dieses subsistent
ist. Die Relation ist zugleich das Bezogene, wie auch das Subsistente.

Genau das gleiche lehrt der Kommentar auch an anderen Stellen,
welche die hier vorgelegte Doktrin ergänzen. Vanier zitiert diese Texte,
um eine ältere Fassung mancher Teile dieses Werkes zu beweisen64.

« Dicendum quod relationes signantur (significantur) per modum forma-
rum vel qualitatum in divinis » 65.

« Dicendum quod proprietas significatur per modum formae, et formae
est distinguere ; et ideo proprietates personas distinguunt : et hoc quantum
ad modum significandi, qui fundatur in vera ratione proprietatis » 66.

« Oportet quod omnino idem sint re essentia et persona, etiam si pone-
retur quod proprietas non esset essentia : quia personae non habent quod
sint personae ex hoc quod subsunt proprietatibus, sed ex hoc quod subsunt
essentiae ; quia persona dicit individuum subsistens in genere substantiae » 67.

« In divinis invenimus aliquid commune secundum rem et aliquid
proprium. Sic ergo ratio personae duo includit in divinis : nomine enim personae
significatur Deus ut subsistens et ut proprium, sed nomine essentiae significatur

ut simplex, non autem ut subsistens, et significatur ut commune ; sed

nomine paternitatis non significatur ut subsistens, sed ut proprium, non
quidem ut distinctum, sed ut distinguens. Et sie patet quod persona re ab
essentia et proprietate non differt, sed secundum rationem tantum, per quam
utrumque significatur ut formale respectu personae, quantum ad duo quae
sunt de intellectu personae : quia essentia significatur ut forma eius, inquantum

est subsistens, et proprietas ut forma eius inquantum est proprium et

incommunicabile » 68.

Man kann so die Genauigkeit der folgenden Bemerkung
nachprüfen : « Et voilà donc une autre position, — connexe au rôle de la
relation divine — où le Commentaire contient une position caractéristique
de l'achèvement de la théologie trinitaire thomiste »69.

64 Vanier 110.
66 Ibid. ad 4.
68 Ibid.

66 I Sent. d. 33, q. 1, a. 2 ad 2.
97 I Sent. d. 34, q. 1, a. 1.
69 Vanier 118.



156 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

Vanier lenkt die Aufmerksamkeit noch auf einen anderen Punkt :

auf die kategoriale Beziehung (relatio praedicamentalis) und dann auf
die Rolle der Relatio divina.

Auch hier stellt die Lehre der Summa eine Entwicklung im
Vergleich zu De Potentia dar dank einer ausgebreiteteren Lehre über die
Akzidentien. Da Kommentar und Summa die gleiche Lehre behandeln,
ist es berechtigt, hier einen Beweis für eine Korrektur am Text des

Kommentars durch Thomas zu erblicken.

« Dans la Somme», bemerkt Vanier, «nous trouvons une dialectique des

accidents plus développée et plus aristotélicienne [que dans le De Potentia].
Elle distingue entre l'être des accidents, qui, dans les créatures, est leur inesse,

et l'essence propre à chacun d'eux, en laquelle réside leur signification. Quant
à la relation, son être sera dans la créature l'inesse commun aux autres
accidents et son essence consistera dans un rapport extérieur » 70. « La Somme se

garde de confondre l'inhérence propre aux accidents et le rapport à la
substance que dit leur formalité sauf celle de la relation » 71. « La signification
d'aucun accident ne dit l'inesse, qui vient de leur être de créature » 72.

« La dialectique des accidents était moins précise dans le De Potentia.
Saint Thomas n'y distinguait pas entre l'être et l'essence des accidents. Ne
considérant que leur essence ou leur signification, il disait, que, de soi, la
relation ne signifie pas inhérence, mais simple rapport extérieur, quoique,
en fait, la relation inhère dans la créature » 73. « Le De Potentia affirme à

plusieurs reprises que la relation ne signifie pas Vinesse, qu'elle possède

cependant comme accident » 74. « Le De Potentia prétend que certains
accidents incluent cet inesse [c.-à-d. l'être de l'accident] dans leur signification,
d'autres, non ...» 75 Es folgt daraus : « [que] saint Thomas semblerait laisser
entendre que toute la réalité de la relation se restreint à sa formalité » 78.

Der Haupttext von De Potentia, der dieser Interpretation zugrunde

liegt, lautet : « Inter novem genera quae continentur sub accidente,

quaedam significantur secundum rationem accidentis ; ratio autem acci-

dentis est inesse ; 'Ad aliquid' vero non significatur secundum
rationem accidentis ; dicendum est, quod nihil prohibet aliquid esse

inhaerens, quod tarnen non significatur ut inhaerens ; sicut etiam actio

non significatur ut in agente, sed ut ab agente ; et tarnen constat actionem

esse in agente. Et similiter licet 'ad aliquid' non significetur ut
inhaerens, tarnen oportet quod sit inhaerens »77.

70 Vanier 72. 71 Vanier 116. 72 Vanier 74.
73 Vanier 72. 71 Vanier 74. 75 Vanier 76, n. 1.
76 Vanier 73.
77 De Pot. q. 8, a. 2 ; zitiert S. 72.



des hl. Thomas von Aquin 157

Die Lehre über die Aktio in den verschiedenen Werken des Aqui-
naten bereitet eine Schwierigkeit, die mit unserer Frage nichts zu tun
hat. Wir können sie darum übergehen wie auch ihre Anwendungen auf
die Relationes divinae.

Die angeführte Stelle zwingt aber keineswegs zur Auffassung des

Autors, der die Bezeichnung « inhaerentia » mit « modus inhaerendi »

verwechselt. Wenn Thomas sagt, daß gewisse Akzidentien per modum
inhaerendi et accidentis bezeichnet werden — was er von der Relatio
verneint —, so handelt es sich nicht um die inhaerentia und das In-Sein,
das den Akzidentien als Akzidentien zukommt. Hier hat Thomas nicht
das Sein des Akzidens im Auge, sondern sein Wesen oder seine « ratio ».

Jedes reale Akzidens gründet in einer Substanz, oder vielmehr, es

ist ein Wesen, dem das In-Sein in einem Subjekt zukommt. Dies bedeutet
das Wort Akzidens : « ratio accidentis est inesse ». Das gilt auch für die
Relatio als reales Akzidens : « Oportet ut sit inhaerens. Et hoc quando
relatio est res aliqua »78. « In quantum est accidens, habet quod sit in
subiecto »79.

Doch muß man bei jedem Akzidens noch etwas anderes beachten :

seine eigene Ratio formalis, kraft deren es ein besonderes Genus
darstellt und sich von den anderen — quantitas, qualitas, relatio usw. —
unterscheidet. Bei dieser Überlegung verweilt Thomas an der oben

zitierten Stelle aus De Potentia. Einige Akzidentien haben die Aufgabe,
die Substanz, der sie inhärieren, zu modifizieren : « Dicitur quantitas
ex eo quod est mensura substantiae, et qualitas secundum quod est

dispositio substantiae »80. Sie schließen also eine doppelte Beziehung
ihrem Subjekt gegenüber ein : jene, die sie als Akzidentien, und jene,
die sie aufgrund ihres eigenen Wesens haben. Durch diesen neuen Bezug
besteht eine Ähnlichkeit zwischen der Ratio formalis dieser Akzidentien
und dem Seinsmodus des Akzidens als solchen. Deshalb kann Thomas
auch behaupten, sie würden per modum inhaerentiae bezeichnet, was er

von der Relatio verneint. Diese besagt Hinordnung nach außen und
nicht Bezug zu ihrem Subjekt. Deshalb wird sie auch nicht nach der
Art und Weise eines Akzidens bezeichnet, sodaß der mit dem Wort
« relatio » ausgedrückte Erkenntnisinhalt auch für die relatio rationis gilt.

Im übrigen unterscheidet Thomas in De Potentia klar das Sein und
das Wesen der Relation : « Ipsa relatio quae nihil aliud est quam ordo

78 De Pot. q. 8, a. 2.
79 De Pot. q. 7, a. 9, ad 7. Vgl. q. 8, a. 2, ad 12.
80 De ente et essentia, c. 7.



158 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

unius creaturae ad aliam, aliud habet inquantum est accidens, et aliud
inquantum est relatio vel ordo. Inquantum enim accidens est, habet quod
sit in subjecto, non autem inquantum est relatio vel ordo ; sed solum

quod ad aliud sit quasi in aliud transiens, et quodammodo rei relatae
assistens. Et ita relatio est aliquid inhaerens, licet non ex hoc ipso quod
est relatio »81. « Cum relatio sit accidens in creaturis, esse suum est
inesse ; unde suum esse non est ad aliud se habere ; sed esse essentia)
huius secundum quod ad aliquid, est ad aliud se habere »82.

Aus diesen Stellen, die wir beliebig vermehren könnten, ergibt sich,
daß der Beweis, der auf den inneren Kriterien aufbaut, nicht den Wert
besitzt, den die Schlußfolgerungen Vanier's auf den ersten Blick bieten.
Die Behauptung, die Fragen, die mit den notionalen Akten zusammenhängen,

seien in der Summa in einer neuen Synthese enthalten, scheint

uns nicht berechtigt. Desgleichen vermögen die angeführten Gründe für
eine irreversible Gedankenentwicklung bei Thomas entsprechend der

chronologischen Ordnung — abgesehen vom Kommentar — keineswegs

zu überzeugen. Die Exegese Vanier's scheint uns eigentlich viel mehr

vom Bestreben bestimmt zu sein, in den Texten einen Einfluß der

griechischen und lateinischen Gesichtspunkte festzustellen, wobei der

griechische im Laufe der Entwicklung immer mehr zurückgetreten sein

soll. Andere Gedankengänge bei Thomas wären geeignet, ein abgewogeneres

Interpretationskriterium zu liefern. Doch davon weiter unten.

*

Wenn nun innere Kriterien allein nur ungenügende Hinweise für eine

Entscheidung der Frage bieten, so kann sich die Hypothese einer Revision
des Kommentartextes durch Thomas nach Vanier auf einen anderen Beweis
ersten Ranges stützen. Er findet sich im Sentenzenkommentar des Kardinals
Hannibald de Hannibaldis, eines Freundes und Schülers des Aquinaten. Die
Abfassung dieses Werkes ist um 1261 anzusetzen, jedenfalls — und das ist
hier von Bedeutung — nach dem Kommentar von Thomas und vor dessen
Summa.

Wie Ptolomäus von Lucca bemerkt, stellt er nichts anderes dar, als
eine Zusammenfassung des ersten Kommentars des Aquinaten 83. « Ce résumé
nous permet donc de connaître, au moins partiellement, par une source
nouvelle, les caractéristiques de la théologie trinitaire du premier ouvrage
de saint Thomas : il peut donc nous être très précieux, tant pour confirmer
le sens attribué par nous au développement de la théologie trinitaire thomiste,

81 De Pot. q. 7, a. 9, ad 7.
82 De Pot. q. 8, a. 2, ad 12 ; vgl. q. 2, a. 5 ; q. 3, a. 3, ad 3.
83 MURATORI, Script, rerum italic, t. XI, col. 1153.



des hl. Thomas von Aquin 159

que pour juger de la valeur de notre hypothèse d'une retouche » 84. Aus
diesem Grund hat Vanier die Trinitätstheologie dieser beiden Kommentare
verglichen. Seine Bemühungen führten ihn zu folgendem Resultat : « Bien
que le texte [du Commentaire d'Hannibald] semble s'inspirer aussi de
Pierre de Tarentaise, nous y avons cependant découvert, fidèlement
résumées, les positions plus traditionnelles et plus dionysiennes que contient
le texte actuel du Commentaire de saint Thomas. Par contre, nous n'avons
pas retrouvé les positions que nous avions jugées caractéristiques de l'achèvement

de la théologie trinitaire thomiste. A leur place, nous en trouvons
toujours d'autres plus archaïques » 85.

Um seine Schlußfolgerungen zu stützen, zieht der Autor die
beweiskräftigsten Texte heran 86. Zunächst hebt er das gemeinsame neuplatonische
Gedankengut beider Werke hervor. Indessen fehlen viele Sätze des Meisters
an den entsprechenden Stellen der Schülernachschrift. Dies sind nun aber
gerade die Sätze, von denen die Vervollkommnung der thomasischen
Trinitätstheologie abhängt. Bei anderen Vergleichsstellen sind die Texte in ihrem
Gesamtinhalt voneinander verschieden. Es ist also oft ganz leicht,
festzustellen, daß die Gedanken des Aquinaten ausgereifter und vollkommener
sind als die des Schülers, der als treuer Nachschreiber gilt. Noch mehr
Sogar die Struktur der verglichenen Parallelstellen ist verschieden. Der
Vergleich des Aufbaus der Distinktionen 5, 26 und 27 ist kennzeichnend.
Endlich erlaubte die Gegenüberstellung von zwei Parallelartikeln 87 mit noch
größerer Sicherheit den Schluß, daß der Text, den Hannibald benutzte,
nicht der der heutigen Thomasausgaben ist.

Die von Vanier angewandte Methode ist zweifellos richtig. Kann sie

jedoch « zu einem äußeren Kriterium ersten Ranges » führen 88 Wir glauben
nicht Sein Beweisgang kommt auf folgendes hinaus : « Puisque rien ne s'y
trouve [dans le résumé d'Hannibald] des positions qui nous étonnent par
leur achèvement dans le texte actuel du Commentaire du Docteur angélique,
c'est que le texte qu'il s'efforce de résumer n'en contient rien. Comment,
en effet, aurait-il réussi à laisser partout échapper une pensée parfaitement
achevée pour lui en substituer une autre moins évoluée » 89

Die erste, etwas zu kategorische Behauptung stimmt mit dem, was der
Autor weiter oben bemerkte, nicht überein. Bei der Erklärung einer Stelle

aus dem Werk Hannibalds sagte Vanier : « La dialectique des prédicaments
semblerait même dépasser' le De Pot » 90. Doch liest man auch : « Han. In I

84 Vanier 127. 85 Vanier ebd. 86 Vanier 127-143.
87 Thomas, In I Sent. d. 27, q. 1, a. 2. Hannibald, In I Sent. d. 27, q. 1, a. 3.
88 Vanier 125 89 Vanier 143-144.
90 Vanier 142, n. 1. In Wirklichkeit bietet diese Stelle keine Schwierigkeit.

Sie enthält die Lehre des thomasischen Paralleltextes. Aus Versehen schreibt
Vanier : « Le commentaire de saint Thomas au lieu parallèle omet, en plus, de
considérer les natures spécifiques dans la dialectique des prédicaments. In I Sent.,
d. 8, q. 4, a. 3 » (S. 142, n. 1). Dies erwähnt jedoch die fragliche Stelle der
Zusammenfassung. Tatsächlich fehlt diese Überlegung nicht im Thomas-Text. « In
unoquoque novem praedicamentorum duo invenio : scilicet rationem accidentis
et rationem propriam illius generis, sicut quantitatis vel qualitatis. Ratio autem



160 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

Sent. d. xxv, q. 1, a. 3 résumant un lieu exactement parallèle de son maître,
emploie l'expression : .persona significat communem rationem distincti sub-
sistentis in tali natura*. Cette position semble bien devancer celle du De
Potentia et se rapprocher des expressions de la Somme Sur ce point
le résumé à'Hannibald ne confirme donc pas les conjectures de notre critique
interne. » 91

Das Fehlen von Sätzen, welche für die Vervollkommnung des thomasischen

Gedankens bezeichnend wären, darf uns nicht übermäßig in Erstaunen
setzen. Es geht hier um eine Frage des Gesichtswinkels. Im Kommentar
des Aquinaten fand Vanier einen vollständig entwickelten Gedanken, den
Ausdruck einer neuen Synthese. Angenommen, Hannibald hätte den heutigen
Text vor sich gehabt, hätte er ihn dann auf die gleiche Weise verstanden
Nichts beweist dies. Man kann es sogar bezweifeln, wenn man die Kommentare

der ersten Thomasschüler liest. Soviel wir wissen, ist Vanier sogar der
erste, der die Aufmerksamkeit auf die neue Synthese gelenkt hat, die das
Gesamt der um die notionellen Akte kreisenden Probleme darstellen soll.
Die Zusammenfassung eines Werkes kann dessen Texte nicht allesamt
enthalten, nicht einmal alle Lehrpunkte. Mag ein Autor auch treu sein, so
notiert er doch nur, was ihm notwendig zu sein scheint. Das stimmt auch
von Hannibälds Zusammenfassung, die in ihrem Umfang bedeutend geringer
ist als der Kommentar des Aquinaten, Wollte man den Beweis ex silentio
ins Feld führen, so könnte man im Text, der Hannibald vorlag, auch das
Vorhandensein ursprünglicher Stellen verneinen, die in der Zusammenfassung

ausgelassen sind 92.

*

Wir glauben anderseits, daß es einen gewichtigen Grund gegen eine

so weittragende Überarbeitungsthese gibt, wie sie Vanier nahelegt. Nach
dessen Erklärung hätte Thomas seine eigene Niederschrift oder eine

Abschrift davon im Hinblick auf eine zweite Ausgabe, die einzige heute

bekannte, korrigiert. Die Überarbeitung berührt jedoch nur einen Teil
des Buches. Daher stößt man auch auf einen Grundstock neuplatonischer
Prägung, auf dem sich eine weiter entwickelte Lehre aufbaut, die

zugleich aristotelisch und augustinisch beeinflußt ist. Doch in diesem Fall
erhebt sich unmittelbar die Frage : warum hat Thomas bei seiner Über-

accidentis imperfectionem importât Si autem consideremus propriam rationem
cuiuslibet generis Si autem autem consideremus species ipsarum. »

01 Vanier 143, n. 1.
92 Aus der dist. 34 zitiert Vanier (S. 110 f.) zwei Texte (vgl. oben An. 67

u. 68), von denen er sagt : « Inutile de souligner combien ces textes et ces
positions du Commentaire contrastent avec l'achèvement de la théologie trinitaire
thomiste dans la Somme ». Hannibald, der den Artikel, aus dem diese Texte
entnommen sind, zusammenfaßt, macht nicht einmal eine Anspielung. (Han., In
I Sent. d. 34, q. 1, a. 1).



des hl. Thomas von Aquin 161

arbeitung nicht alle Stellen überholt, die seinen späteren Ansichten
nicht mehr entsprachen Vanier bemerkt, daß man im Kommentar
bedeutende Gedankenentwicklungen eingestreut findet, und zwar einmal

solche, die zum eisernen Bestand der dionysischen Trinitätstheologie
gehören, und dann solche, die den Gipfelpunkt der thomasischen
Trinitätstheologie darstellen 9S. Diese Schwierigkeit ist ihm denn auch nicht
entgangen. Zur Erklärung schlägt er folgendes vor : « Saint Thomas
aurait corrigé à l'époque de la rédaction de la Somme les positions
spéculatives du Commentaire où son enseignement actuel était devenu

en désaccord avec son texte ancien. Les développements plus dogmatiques

enveloppés autrefois d'une perspective dionysienne auraient été
laissés intacts. Saint Thomas n'utilisait plus ces développements dans

l'unité de sa synthèse finale ; il ne les jugeait pas pour cela erronés.

Hors d'une théologie rigoureusement synthétique de la Trinité, ces

développements dionysiens demeuraient une exploitation utile des

données foncières du dogme trinitaire »94.

Diese Lösung scheint uns auf schwachen Füßen zu stehen. Wie reimt
sich das in der Tat mit dem zusammen, was der Autor einige Seiten vorher

sagte « Nous retrouvons encore la perspective dionysienne
traditionnelle dans des discussions spéculatives du Commentaire sur le rôle des

propriétés divines. La propriété, selon la manière de concevoir de l'esprit
humain, est franchement aperçue comme advenant à l'essence qu'elle
détermine. Ces affirmations sont d'autant plus intéressantes que des

positions de ce même ouvrage identiques à celles de la Somme contredisent

ces énoncés traditionnels »95. Wohlgemerkt, es handelt sich hier

um spekulative Aussagen, die im Gegensatz stehen zu denen, « die zur
vollkommenen Ausgestaltung der thomasischen Trinitätstheologie
gehören » °6. In der Tat besteht nach Vanier « der charakteristischste Punkt
in der Schlußphase dieser Theologie » darin, « daß die Subsistenz der

göttlichen Person der Relatio als Relatio zugeteilt wird »97.

Wollte man einerseits in der Summa und im Kommentar die neue

theologische Synthese sehen, die Vanier vorlegt, und anderseits die

Hypothese einer teilweisen Überarbeitung des Kommentars durch Thomas

93 Vanier 107 94 Vanier 124.
96 Vanier 110. Der Autor zitiert I Sent. d. 33, q. 1, a. 2, ad 2 ; ad 4 (vgl.

oben Anm. 65 u. 66) und die Stellen, die eine ähnliche Lehre enthalten ; I Sent,
d. 34, q. 1, a. 1 (vgl. oben Anm. 67 u. 68).

96 Vanier 112.
9' Vanier ebd. : «... l'attribution de la subsistance de la personne divine

à la relation dans son être même de relation ...»
Il



162 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

selbst, wäre man dann nicht zur Annahme gezwungen, Thomas habe
ein Werk veröffentlicht, worin sich verschiedene Stellen widersprechen
Ein Werk überarbeiten und dabei in spekulativen Fragen Ungereimtheiten,

ja Stellen belassen, die zur Neufassung in Widerspruch stehen,
wäre dies eines Thomas würdig, der sich stets bemühte, seine Gedanken
in bestmöglicher Genauigkeit und Präzision auszudrücken

Wie soll man im übrigen einen Trennungsstrich ziehen zwischen
den « spekulativen Sätzen » und « den mehr dogmatischen Entwicklungslinien

» Auf jeden Fall kann man nicht leugnen, daß der Text der
Dist. 27, q. 2, a. 2, sol. 1 ein Problem enthält, das für die theologische
Synthese des Aquinaten im Augenblick, wo er seinen Kommentar überholt

haben sollte, von Bedeutung war. Diese Stelle wurde von Thomas
damals sicher nicht korrigiert. Das Vorhandensein dieses ursprünglichen
Textes ist für uns ein Beweis, daß der heutige Text des Kommentars
mit der zweiten Überarbeitung, von der Ptolomäus von Lucca sprach,
nichts zu tun hat.

Dennoch macht Vanier mit dieser Dist. 27 großes Aufheben. Ihre
Struktur ist jedoch bei Meister und Schüler verschieden. Die Erörterungen

bei Thomas beziehen sich mehr auf ein wirkliches Problem der
Trinitätstheologie, während sie beim Schüler mehr mit Logik zu tun
haben. Der Vergleich von nur zwei Parallelartikeln dieser Distinktion
erlaubt « mit noch größerer Evidenz die Vermutung, daß der von Hanni-
bald zusammengefaßte Text nicht der uns heute vorliegende ist » °8.

Thomas wie auch sein Schüler stellen in dieser Distinktion die Frage,
ob der Terminus « Wort » (verbum) in Gott sich auf das Wesen oder

die Person beziehe. Die Antwort des Aquinaten ist nicht ganz klar,
sie löst die Frage nicht eindeutig.

Die Summa löst die Frage ohne Zögern : « Wenn das Wort 'Verbum'
im eigentlichen Sinn genommen wird, steht es für die Person und nie
für das Wesen » ". Die Entwicklung wird eindeutig sichtbarlon. Man
kann das Fortschreiten der Theologie des « Wortes » im Denken des

98 Vanier 135.
99 I, 34, l.

100 Dieser Fortschritt ist schon angedeutet in den « Articuli in quibus frater
Thomas melius in Summa quam in Scriptis ». Man liest da : « Item, d. 27, q. 4 in
pede, quod Verbum dicitur essentialiter et personaliter. In prima parte, q. 34 a. 1

in pede, quod proprie personaliter tantum et non essentialiter. » R.-A. Gauthier
O. P. : RTAM 19 (1952) 303. Nach Gauthier liegt das Erscheinungsjahr der
ursprünglichen « articuli », denen unser Zitat entnommen ist, wohl um das Jahr 1280
(vgl. a. a. O. 27").



des hl. Thomas von Aquin 163

Aquinaten leicht verfolgen 101. Die Lelire in De Potentia stimmt mit der
der Summa überein : « 'Wort' kann in Gott nur für eine Person

ausgesagt werden, falls man es im eigentlichen Sinn nimmt »102. Ohne
Zweifel wäre Thomas bei der Veröffentlichung einer zweiten Redaktion
seines Kommentars, die wir nach der Abfassung von De Potentia
ansetzen, in der Entwicklung dieses Punktes schon so weit gewesen. Wie
könnte Thomas in diesem Fall unter seinem Namen eine Meinung in
Umlauf setzen, die mit seiner nunmehrigen Überzeugung so wenig mehr
übereinstimmte Man kann nicht behaupten, sie stelle in seiner

endgültigen Synthese ein fremdes Element dar. Eine historische
Untersuchung der Theologie des « Wortes » bei Thomas soll mit widersprechenden

Schlußfolgerungen enden In Wirklichkeit haben wir es mit einer

Anschauung zu tun, die mit den obersten Prinzipien der spekulativen
Struktur des Traktates zusammenhängt, ja mehr noch, sie ist aufs

innigste mit der theologischen Methode des Aquinaten verquickt.
Man weiß um den Widerspruch, den Thomas wegen der Übernahme

des philosophischen Erbes des Aristoteles in seine theologische Synthese
erfahren mußte. Nun war es gerade die von Thomas im Gegensatz zur
damals geläufigen Anschauung adoptierte Erkenntnistheorie des Aristoteles,

die es dem Aquinaten unmöglich machte, das augustinische
Gedankengut über das göttliche Wort zu vertreten. Erst nach mühsamer

Geistesarbeit, und nachdem er die Lehre des Philosophen vertieft hatte
und über sie hinausgekommen war, sah er im Erkenntniswort (verbum)
einen durch den Erkenntnisakt hervorgebrachten Terminus. Hieß die

« psychologische Analogie » Augustins mit Hilfe des Aristoteles wiederfinden

nicht, den Wert der von Thomas verkündigten theologischen
Methode rechtfertigen So nimmt denn der Begriff des « Wortes » einen

zentralen Ort in der Trinitätsspekulation ein. Wenn die Behauptung
auch übertrieben ist, die mittelalterliche Trinitätstheologie teile sich in
zwei Strömungen, von denen die eine in der ersten Processio einen modus

naturae, die andere einen modus intelligentiae sähe, so bleibt es doch

wahr, daß Thomas in seinem Kommentar mehr den modus naturae
unterstreicht oder wenigstens die beiden modi gleichstellt, während bei ihm
später der zweite den ersten erklärt. Dies ist in der Summa contra

gentiles schon klar herausgearbeitet103. In einer synthetischen Zusammen-

101 Vgl. H. Paissac O. P. : Théologie du Verbe. Saint Augustin et saint Thomas.
Paris 1951, 117 ff.

102 Q. 9, a. 9, ad 7 primae seriei.
103 IV C.G. c. 11.



164 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

schau führt Thomas die Elemente der Offenbarung über die zweite
Person auf das Grundprinzip zurück : Die zweite Person heißt « Sohn »,

« Abbild », usw., weil sie das Wort Gottes ist.

*

Hat Vanier dem Problem, das er untersuchte, nicht dadurch ein
übermäßiges Gewicht gegeben, daß er den Wert der Prinzipien, die er
für die Trinitätstheologie des Aquinaten für grundlegend hält, übertrieb

Ein konkretes Beispiel legt es nahe. Thomas stellt in De Potentia104

die Frage, ob in Gott eine Zeugungskraft vorhanden sei. Kraft ist das

Prinzip eines Tuns. Daß es dieses gibt, wissen wir durch die Offenbarung,
denn in Gott gibt es Mitteilungen der Natur. Welcher Art ist nun dieses

Tun Bei der Antwort auf die zu Anfang des Artikels gestellte Frage
wird gezeigt, daß dieses Tun eine Zeugung ist105. Der Weg, der dazu

führt, ist einfach : die Autorität106. Im übrigen, wenn die zweite Person
« Sohn » genannt wird, ergibt sich ohne weiteres, daß die Mitteilung,
deren Ziel sie darstellt, Zeugung ist. Indes begnügt sich Thomas nicht
mit dieser Überlegung. Er sucht in der « psychologischen Analogie » eine
tiefere Erklärung der Natur dieses Tuns 107. Vanier versteht die
Anwendung dieser Erläuterung folgendermaßen : « La perspective diony-
sienne qui recouvre l'augustinisme foncier de la théologie trinitaire du
De Potentia est si réelle que dans cet ouvrage l'analogie psychologique
appliquée à la Trinité, tend à manifester directement l'identité de nature
des personnes, et non leur distinction, comme devrait le chercher cette
analogie dans le schème augustinien et comme le fera la Somme. Dans

une perspective dionysienne la distinction des personnes n'a pas à être

prouvée là même où se réalise la suprême émanation ; dans le schème

augustinien, au contraire, c'est la distinction des personnes qui est à

manifester dans l'être divin unique »los. Dazu bemerkt der Autor :

10t Q. 2, a. 1.
105 «... generatione in Deo posita, quae per modum actionis significatur,

oportet ibi concedere potentiam generandi, vel potentiam generativam. » De Pot.
q. 2, a. 1, in fin. corp.

106 Im Kommentar bemerkte Thomas : « Respondeo, dicendum quod genera-
tionem esse in divinis auctoritate et fide tenetur ; unde simpliciter conceden-
dum est, generationem esse in divinis. » I Sent. d. 4, q. 1, a. 1.

107 « Huius autem communicationis exemplum in operatione intellectus con-
gruentissime invenitur. »

108 Vanier 47. — Ähnlicher Kommentar zu IV C. G. c. 11 : « Ainsi toute
l'argumentation s'achève en concluant à l'identité de nature du Père et de son



des hl. Thomas von Aquin 165

« L'argumentation se conclut en effet : 'Unde verbum eius unius essen-
tiae cum ipso est'. »

In Wirklichkeit denkt Thomas etwas anders. Sein Beweisgang will
direkt weder die Naturgleichheit der Personen, noch ihrer Unterschieden-
heit herausstellen, sondern die Natur der Mitteilung erklären, durch
welche die zweite Person hervorgeht. Doch wie kann man in unserem
intellektuellen Leben « Zeugung » finden Das Hervorbringen des Er-
kenntniswortes weist ähnliche Merkmale auf wie die erste Prozessio.

Indes kann die aktive Empfängnis unseres Erkenntniswortes nicht im
eigentlichen Sinn « Zeugung » genannt werden. Wegen der Unvoll-
kommenheit der menschlichen Natur unterscheidet sich unser Wort
real von unserem Intellekt und dieser wiederum von unserer Natur, so-

daß der Intellekt bei der Selbsterkenntnis nicht die menschliche Natur
hervorbringt. In Gott, dem actus purus, ist der Intellekt in der
Erkenntnisordnung durch sich selbst tätig ; es gibt da keine intelligiblen
Formen, die ihn aktuieren. Daher die Wesensgleichheit von Wort und
Intellekt. Weder das Wort noch der Intellekt determinieren die göttliche

Natur, sodaß das Hervorbringen des Wortes ein Akt der Natur
ist und das hervorgebrachte Wort göttliche Natur besitzt.

Die Analogie aus dem menschlichen Seelenleben ist unvollkommen,
denn das Aussprechen des Erkenntniswortes ist keine Zeugung.
Indessen besitzt dieser Vorgang genügend Ähnlichkeit, um die göttliche
Mitteilung klar zu machen. Man braucht sie nur zu reinigen und der

göttlichen Natur anzupassen, in der der modus intelligendi identisch
ist mit dem modus naturae. Thomas konnte auf keine andere Weise

vorgehen. Wenn er bei seinem Gedankengang nicht zur Gleichheit zwi-

Verbe. Cet ouvrage, en effet, n'a pas à signaler dans sa conclusion la distinction
des personnes, puisqu'elle est acquise dès le départ dans le présupposé que l'émanation

— qui pose donc nécessairement un terme distinct — est un attribut de l'être. »

Vanier 102. Der glossierte Text hat aber noch nicht die Gleichheit der Natur des
Vaters und des Sohnes im Auge. Er enthält nur eine absolute Betrachtung über
Gott, so wie sie in De Deo Uno vorgenommen wird. Erst später spricht Thomas
davon und das Beispiel vom Erkenntnishervorgang führt dann zum Schluß sowohl
zur Gleichheit der Natur als auch zur Unterscheidung der Personen : « Cum igitur
in Deo intelligens, intelligere, et intentio intellecta, sive Verbum, sint per essen-
tiam unum, et per hoc necesse sit quod quodlibet horum sit Deus : remanet tarnen
sola distinctio relationis, prout Verbum refertur ad concipientem ut a quo est ...»

Der Rahmen der ersten Kapitel dieses vierten Buches legte Thomas nahe,
auch auf die Unterscheidung der Personen zu schließen. Er will in der Tat die
Gegner des katholischen Glaubens zurückweisen, welche die Wesensgleichheit des
Vaters und des Sohnes (Arianer) und ihre wirkliche Verschiedenheit (Sabellianer)
leugneten. Diese kann man nicht von vornherein annehmen.



166 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

sehen Wort, Intellekt und göttlicher Natur gekommen wäre, so hätte
er nicht einsichtig machen können, daß die Mitteilung per modum

intelligentiae eine wirkliche Zeugung ist. Der Unterschied zwischen der

griechischen und der lateinischen Schauweise spielt beim Gebrauch der

psychologischen Analyse, so wie sie hier geboten wird, keine Rolle.

*

Bis jetzt haben wir also noch keine sicheren Beweise, aufgrund
derer wir behaupten könnten, der Kommentar des Aquinaten — wir
sprechen vom ersten Buch — stelle die zweite Bearbeitung dar, von
der Ptolomäus von Lucca berichtet. Die Untersuchung Vanier's, so
verdienstvoll sie im übrigen ist, hat nicht das Ergebnis gezeitigt, das sich
der Autor wünschte. Die Gründe, die auf inneren Kriterien beruhen,
sind nicht stichhaltig. Die gewiß tiefschürfende und subtile Textanalyse
vermochte das Vorhandensein einer neuen trinitarischen Lehrsynthese
in der theologischen Summe nicht aufzuzeigen und infolgedessen auch
nicht eine Entwicklung des thomasischen Gedankens. Deshalb ist es

auch unmöglich, im Kommentar einen korrigierten Teil zu sehen, der
der Lehre der Summa entspräche, und einen in der alten Fassung stehen

gebliebenen Teil, der das Gedankengut von De Potentia widerspiegeln
würde. Wir sehen hier mit Vanier einen Entwicklungsweg, der das

Gesamt der Probleme umfaßt, die um die notionellen Akte kreisen.
Während die Trinitätstheologie von De Potentia bereits unter Augustins
Einfluß stand, bewahrte sie dennoch deutlich einen dionysischen Zug,
der sich in der Summa nicht mehr findet. Hier ist jede neuplatonische

Spur ausgelöscht und der augustinische Rahmen kommt ungeéchmâlert

zur Geltung.
Richtig ist, daß sich der Trinitätstraktat der Summa nicht genau

mit den Quästionen von De Potentia deckt. Die Anordnung ist
verschieden, gewisse Formulierungen sind anders. Doch kann man von
einem Gedanken — so treu er sich stets bleiben mag — nicht verlangen,
daß er sich bis ins einzelne ohne Variation wiederholt. Dies hieße die
Tatsache vergessen, daß selbst technisch genaue Worte einen Gedanken
niemals adäquat zu umschreiben vermögen. Nicht selten legt Thomas
in Parallelartikeln bald auf diesen bald auf jenen Aspekt mehr
Nachdruck. Im übrigen muß man bedenken, daß Thomas in den Quaestiones
Disputatae seine Ideen viel mehr entfalten konnte als in der theologischen

Summe, wo er sich auf das Notwendigste beschränken wollte. Es darf



des hl. Thomas von Aquin 167

darum nicht überraschen, daß in De Potentia neuplatonische Elemente
vorkommen, die man in der Summa nicht mehr findet. Man hüte sich

jedoch vor Übertreibungen Aus der Tatsache, daß Thomas jene
Elemente mit einbezogen hat, kann man nicht mit Vanier zum Schluß
kommen : « Ce reste d'influence dionysienne surprend d'autant plus qu'il
ne se trouve dans l'augustinisme et l'aristotélisme fonciers de cette
théologie (du De Potentia) aucune exigence où se greffer »109. Es läge
so eine Trinitätstheologie aus ungleichartigen und schlecht zusammengefügten

Stücken vor uns, die Thomas nicht miteinander hätte
verschmelzen können. In Wirklichkeit stellen diese neuplatonischen Züge
im Plan, den sich Thomas vorgezeichnet hat, kein so fremdes Element
dar. Aus diesen neuplatonischen Leihstücken darf man nicht schließen,
Thomas habe damit die sogenannte « griechische Perspektive »

übernommen. Im übrigen bilden die beiden Sichtweisen der Trinität, die

griechische und die lateinische, einen bequemen Rahmen, um die
Lehrverschiedenheiten der mittelalterlichen Theologen zu verstehen. Doch
dieser Rahmen bleibt zu ungenau und vermag den einzigartigen und
komplexen Gedanken des Aquinaten nicht zu fassen. Vanier wundert
sich darüber, daß ein moderner Autor in einem Kommentar zum Trini-
tätstraktat einen Anhang mit « Une émanation en Dieu »110

überschrieben hat. Dieses Wort « émanation » weckt bei ihm sogleich den

Gedanken an neuplatonische Perspektiven U1. Dennoch fehlt es nicht
in der Summa, wo Thomas doch jede Spur dionysischen Einflusses
ausgetilgt haben soll n~.

Die mittelalterliche-Theologie im Lichte der griechisch-lateinischen
Schemata zu beurteilen, ist ein Apriori, das den tatsächlichen historischen
Verhältnissen nicht gerecht wird. Thomas sah sich einer ganz
verwickelten Problematik gegenüber. Der dionysische Einfluß — weniger
eine dionysische Schauweise — stellt dabei nicht mehr als einen Aspekt
dar. Man kann diesen Punkt unmöglich außer Acht lassen, will man
den Sinn der von Thomas untersuchten Fragen erfassen. In Wirklichkeit

ist das von Vanier aufgegriffene Problem mehr spekulativer als

historischer Art, obwohl es in den Texten des Aquinaten einer gewissen

Grundlage nicht entbehrt. Die Frage wäre eine Neubearbeitung wert,
wobei der historische Rahmen zu beachten wäre. Die Erläuterungen

109 Vanier 42. 110 VANIER 54. 111 VANIER 46. 97. 101. 108. 109.
112 «... accipenda est processio secundum emanationem intelligibilem »

(I, 27, 1). « Significat verbum quandam emanationem intellectus : persona autem
quae procedit in divinis secundem emanationem intellectus, dicitur Filius » (1, 32, 2).



168 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

Vaniers böten dazu kostbare Hilfe, vorausgesetzt allerdings, daß sie in
die rechten Grenzen gewiesen werden.

Die Gründe, die den äußeren Kriterien entnommen sind, stehen
auf schwachen Füßen, denn sie stützen sich auf das bloße Schweigen
in einer zusammenfassenden Nachschrift. Sie könnten höchstens das

Argument, das auf inneren Kriterien beruht, stützen. Nichts beweist,
daß man im Kommentar Hannibalds eine genaue Textparallele finden
muß, die in dem Werk, das er zusammenfaßte, eingearbeitet gewesen
wäre. Alles hängt vom Gesichtspunkt dieses Autors ab, von der Bedeutung,

die er diesen Stellen beimaß und vor allem von der Art und Weise,
wie er sie auffaßte.

Wollte man im übrigen annehmen, die zweite Ausgabe entspräche
dem heute bekannten Text, so könnte man nicht erklären, warum
Thomas in dieser zweiten Bearbeitung die bedeutsamen Theorien, die
seinen Ansichten vor der Neufassung seines Kommentars widersprachen,
unbeachtet ließ. Auf welche Zeit sollte übrigens diese zweite Abfassung
datiert werden Wenn die Abfassung der Quästionen 27-43 der Summa

nach der Niederschrift von De Potentia anzusetzen ist, so wäre der
zeitliche Abstand sehr kurz, zu kurz, um eine Korrektur des Kommentars

zu ermöglichen und eine so auffällige Entwicklung zwischen dem

Gedankengang von De Potentia und dem der zweiten Redaktion zu
erklären113.

Das einzige, was für die Lösung der Frage entscheidend sein könnte,
wäre die Nachforschung in der Handschriftentradition. Es wäre doch

sonderbar, wenn die Handschriften eines offiziellen Universitätswerkes,
das während zehn Jahren im Umlauf war, spurlos verschwunden sein

sollten.

113 Über die Datierung von De Potentia vgl. M. Grabmann, Die Werke des
hl. Thomas v. Aquin. Beitr. z. Gesch. d. Phil. u. Theol. d. M., XXII, 1/2, Münster
1949, 306 f.


	Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars des hl. Thomas von Aquin?

