Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars des hl.
Thomas von Aquin?

Autor: Gunten, Frangois von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzen-
kommentars des hl. Thomas von Aquin?

VoN Francois voN GUNTEN O. P.!

In einer bedeutsamen Monographie iiber die Trinitidtstheologie des
hl. Thomas kommt P. Vanier S. J. mit neuen Griinden auf die Hypo-
these einer zweiten Redaktion und einer zweiten Ausgabe des Sentenzen-
kommentars des Aquinaten zu sprechen . Dieser Frage war schon
A. Hayen S. J. nachgegangen. Seine Forschungen beschrinkten sich
jedoch auf die Biicher I und III, die allein positive Anhaltspunkte fiir
den Gedanken an eine Korrektur bieten. Gliicklicherweise besitzen wir
das Autograph von Buch III. Beim Vergleich mit der gewdhnlichen
Handschrifteniiberlieferung konnte Hayen darin bedeutende Uber-
arbeitungen feststellen ®*. Buch I bietet gréBere Schwierigkeiten, weil
davon kein Autograph mehr vorhanden ist. Doch der Zeitgenosse des
hl. Thomas, Ptolomdius von Lucca, vermittelt uns iiberaus wertvolle Hin-
weise. Er teilt mit, daB der hl. Thomas wihrend seines romischen Auf-
enthaltes einen Kommentar zum I. Buch der Sentenzen schrieb und
daB er dieses Werk in Lucca gesehen habe. Seitdem aber sei es ver-
schwunden %. Es handelt sich ohne Zweifel um eine zweite Bearbeitung
des Kommentars, die von der ersten, in Paris abgefaBten verschieden

1 Der folgende Beitrag wurde der Schriftleitung in franzosischer Sprache
eingereicht. Fiir die deutsche Bearbeitung zeichnet J. F. GRoNEr O. P,

2 Paul VANIER S. J.: Théologie trinitaive chez Saint Thomas d'Aquin. Evolu-
tion du concept d'action notionnelle. — Université de Montréal, Publications de
I'Institut d’Etudes médiévales, Montréal-Paris 1953. 156 p.

8 A. HAvEN S. J.: Saint Thomas a-t-il édité deux fois son Commentaire
sur le livre des Sentences ? RTAM 9 (1937) 219-236.

* « Scripsit etiam [frater Thomas] eo tempore quo fuit Romae, de quo supra
dictum est, iam magister existens, Primum super Sententias, quem ego vidi Lucae ;
sed inde subtractum nusquam ulterius vidi.» Hist. Eccles. L. XXIII c. 115.
Ed. Muratori. Rerum Ital. Script., t. XI, col. 1172-1173. Diese Bemerkung wieder-
holt Bernhard Gui in seiner Thomasbiographie. Vgl. HAvEN, a.a. O. 219.



138 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

ist. Dies geht aus dem Zeugnis des Ptolemius hervor. Dessen genaue
Angaben lassen sich zwar nicht anfechten, doch gehen die Meinungen
der modernen Historiker iiber ihre Deutung auseinander.

Nach P. Mandonnet « machte sich der hl. Thomas an die Bearbei-
tung eines neuen Kommentars zu den Sentenzen. Das erste Buch wurde
abgeschlossen, und einige Exemplare kamen in Umlauf. So erkliirt sich,
daB Ptolomidus in Lucca das neue Werk Thomas von Aquins sehen
konnte. Oftmals muBte der Meister wihrend seiner Arbeit auf Schwierig-
keiten stoBen, wenn er seine Gedanken in den altmodischen und unzu-
linglichen Rahmen hineinzupressen suchte, den Petrus Lombardus
hundert Jahre zuvor entworfen hatte. Da legte er seinen Plan beiseite
und machte sich auf eigene Faust an einen methodischen Aufri der
Theologie, der ihm vollige Bewegungsfreiheit lieB. Dies war die Geburts-
stunde der Summa theologica. Der neue Kommentar zum ersten Buch
der Sentenzen wurde iiberfliissig. Thomas zog die wenigen Exemplare,
die im Orden bereits in Umlauf waren, zuriick. Auf diese Weise ver-
schwand aller Wahrscheinlichkeit nach auch das Exemplar, das Ptolo-
mdus in Lucca gesehen hatte. Das Material dieses ersten von Thomas
ausgearbeiteten Buches mufBite, wenn auch nicht ganz, so doch zu groen
Teilen in der Theologischen Summe untergebracht worden sein. Sonst
konnte man sich weder die Tatsache der Abfassung dieses dem Ptolo-
mius von Lucca bekannten Kommentars und sein Verschwinden, noch
das Schweigen aller Kataloge iiber ein so bedeutsames Werk erkliren . . .
In Anbetracht dieser Sachlage diirfte wohl kein Exemplar des zweiten
Kommentars zum I. Buch der Semfenzen mehr vorhanden sein » .

Im Gegensatz dazu meint Hayen, «der Text jener Originalhand-
schrift sei nicht verloren gegangen, sondern stehe in den meisten, viel-
leicht sogar in allen auf uns gekommenen Handschriften des Kommen-
tars und in allen seinen gedruckten Ausgaben »® Das Exemplar, das
Ptolomius erwihnt, war demnach das Original des Kommentars, der
von Thomas selbst verfaBte Text.

Diese Erklirung wurde von A. Dondaine O. P. besprochen, dessen
SchluBfolgerungen von A. Hayen stark abweichen. « Wir besitzen von
der ersten angeblich verloren gegangenen Ausgabe des ersten Kommen-
tars des hl. Thomas zu den Sentenzen keine Spur mehr. Unter diesen
Umstédnden diirfte der Text der allgemeinen Handschriftentradition wie

8 P. MANDONNET O. P.: Des Ecrits authentiques de S. Thomas d’Aquin,
Fribourg 1910%, 146.
¢ A. HAYEN, a.a. 0, 221,



des hl. Thomas von Aquin ? 139

auch unserer Ausgaben wohl mit der dltesten Abfassung iiberein-
stimmen, die Thomas wihrend seiner ersten Lehrperiode in Paris vor-
genommen hatte. Wurde dieser Text in der Folgezeit iiberarbeitet,
wurde er verbessert ? Dies ist moglich, sogar wahrscheinlich, doch ist
uns vollig unbekannt, welche Erweiterungen zum urspriinglichen Text
hinzukamen. Wir konnten héchstens im Text, der bereits im Umlauf
war, die Einleitung zur 3. Quistion der 2. Distinktion (Qudstion iiber
die gottlichen Attribute) entdecken, und M. D. Chenu O. P. machte auf
einen Abschnitt der Quéstion zum Prolog (a. 3, solutio 2) aufmerksam,
der im Text der Parmensis und im Cod. lat. 15762 der Pariser National-
bibliothek ausgelassen ist, einen Abschnitt, den die innere Kritik als
Einschub betrachten mochte » 7.

Seinerseits kommt nun Vanter zu einer Losung der Frage, die den
Gedanken Hayens in schirfer gefalter Weise wieder aufnimmt. Seine
Untersuchung beschrankt sich auf die Trinitatslehre und die von Thomas
angebrachten Verbesserungen in einigen Abschnitten iiber Fragen, die
mit den notionalen Akten zusammenhingen. « Der hl. Thomas hatte bei
der Abfassung der Summa oft durch Randbemerkungen, bisweilen
durch Uberarbeitung ganzer Quistionen die spekulativen Teile des
Kommentars korrigiert, wenn er bei der Ausiibung seiner Lehrtétigkeit
mit seinem alten Text nicht mehr zurecht kam. Die mehr dogmatischen
Darlegungen, die frither in dionysischer Schauweise geboten wurden,
blieben beiseite. Der hl. Thomas nahm sie in die Einheit seiner SchluB-
synthese nicht mehr auf. Trotzdem hielt er sie nicht fiir irrig. AuBer-
halb einer streng synthetischen Trinitdtstheologie bewahrten jene diony-
sischen Gedanken den Wert einer niitzlichen Ausbeute der Grund-
gegebenheiten des Trinitdtsdogmas » 8.

Sollte diese Losung richtig sein, so wire ihre Bedeutung sogleich
offensichtlich. Sie brichte nicht nur klaren Sinn in das zweideutige
Zeugnis des Ptoloméus von Lucca, sondern wiirfe auch auf die Gedanken-
entwicklung des hl. Thomas helles Licht. Wir besiBen einen vom Aqui-
naten selbst verbesserten Text. Die schon quantitativ bedeutenden Uber-
arbeitungen besitzen dann wegen ihres qualitativen Wertes noch hoheres

7 A. DonpAINE O. P. in : Bull. thom. 6 (1940-42) 107. Zur Frage iiber die
gottlichen Attribute vgl. A. DoNDAINE O. P. : Saint Thomas a-t-il disputé & Rome
la question des « Attributs divins» ? Bull. thom., Notes et communications 1 (1931-383)
171-182. M. D. Cuenu O. P. untersucht den Text des Prologs in seiner Studie
« La théologie comme science au XIII¢ si¢cle », Paris 19432 (pro manuscripto), 82.

8 VANIER 124.



140 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

Gewicht, denn sie bilden eine neue Lehrsynthese, die den Gedanken des
Aquinaten in der Zeit seiner Reife widerspiegelt. Gut zehn Jahre waren
zwischen den beiden Bearbeitungen verflossen. LieB Thomas gewisse,
von seiner spidteren Lehre abweichende Darlegungen stehen, so kann
man daraus schlieBen, daB er diesen neuen Anschauungen weniger Be-
deutung beimaB. Der korrigierte Text kennzeichnete nicht nur die Lehr-
entwicklung des hl. Thomas, sondern bewiese iiberdies den Wert, den
er in den Augen des Autors selbst hatte. AuBerdem kénnte man mit
Recht annehmen, daB sich die Korrekturen auch auf andere Lehrstiicke
erstrecken, die in diesem ersten Buch des Kommentars behandelt werden.
Auf jeden Fall sihe man sich bei der Auslegung des Thomastextes zu
noch groBerer Umsicht veranlaBt : man darf dieses Werk nicht allein
ins Auge fassen, will man die urspriingliche Konzeption des Aquinaten
mit voller Sicherheit eruieren.

Das Interesse an diesen SchluBfolgerungen veranlat uns, die von
Vanier vorgebrachten Beweise, mit denen er seine Hypothese begriinden
will, zu untersuchen und sie mit einigen kritischen Bemerkungen zu

versehen.
*

Die erste Beweisreihe befaBt sich mit inneren Kriterien : der Denk-
entwicklung des Aquinaten beziiglich gewisser Punkte, die um eine
zentrale Frage kreisen, nimlich die des notionalen Aktes. Auf Grund einer
genauen Untersuchung glaubte der Autor «eine bemerkenswerte Ver-
tiefung der Trinitdtstheologie der Summa im Vergleich zu De Potentia » ®
zu entdecken. Doch — wohlgemerkt — «der Sentenzenkommentar des
hl. Thomas enthélt ..., selbst beziiglich der trinitdtstheologischen Pro-
bleme, wo eine Harmonisierung der De Potentia- und Summa-Texte
Schwierigkeiten bereitet, die gleichen oder beinahe die gleichen An-
schauungen wie die Summa » 1°.

Dies ist «der hervorstechendste Punkt in der SchluBetappe»!!
dieser Entwicklung : in der Summa hat der hl. Thomas die Aufmerk-
samkeit noch entschiedener auf den Vorrang der Relatio gelenkt. Er
schreibt die Subsistenz der Person selbst in ihrem Relatio-Sein der
Relatio zu, — «infra latitudinem relationis et conditionem eius », sagte
Cajetan. Nach De Potentia verdankt die Person ihre Subsistenz der gott-
lichen Wesenheit. « Nun finden wir », bemerkt Vanier, « im Kommentar

* A, a O. 9. 10 A, a 0. 11 A a. O, 112,



des hl. Thomas von Aquin ? 141

nicht nur die Anschauung der Summa wieder, sondern der Nachdruck,
mit dem der hl. Thomas sie betont, hat etwas wie eine Verteidigung
an sich » . « Ipsamet relatio est res subsistens » !*. « Relatio constituit
personam et est ipsa persona constituta »!*. « Relatio in divinis non
tantum habet quod sit relatio, sed etiam quod sit personalis, i. e. consti-
tuens personam, et ex hoc habet quasi actum differentiae constitutivae
et formae propriae ipsius personae » . Nach Anfithrung weiterer Texte
bemerkt Vanier : « Die Klarheit dieser Aussagen macht einen Kom-
mentar tiberfliissig » 6.

Um zu einem richtigen Urteil iiber die Datierung dieser Texte zu
gelangen, muB man die Quellen beachten, die das Denken des Aquinaten
beeinfluBt haben konnten. Bekanntlich war Thomas Schiiler Alberts
d. Gr., als dieser den Traktat « De divinis nominibus » des Ps.-Dionysius
erkliarte. Mehrere Handschriften dieses Kommentars sind auf uns ge-
kommen 7, Manche Geschichtsforscher meinen sogar, daB3 die in Neapel
aufbewahrte Handschrift das Autograph des Aquinaten sei !®. Tatsich-
lich finden sich in diesem Werk dhnliche Anschauungen wie im Thomas-
kommentar . Besonders wire auf die verbliiffende Ahnlichkeit zwischen
dem 4. Responsum auf die Frage des hl. Albert : « Utrum possint esse
aliqua discreta quae uniantur in divinis ? » und die Stelle in I Sent. d. 13,
q. 1, a. 2, ad 4 von Thomas hinzuweisen 2. Der Gedanke, daB der Bacca-
laureus Sententiarum, Thomas v. Aquin, hier in der Gefolgschaft seines
Meisters steht, ergibt sich ganz von selbst 2!

Vanier beschiftigt sich alsdann mit dem Vergleich von Parallel-
stellen zu Problemen, die mit der Rolle der Relationen verwandt sind,
um « aufs Neue die Gleichheit der Anschauungen von Kommentar und

12 A, a. O, 112,

13 T Sent. d. 26, q.1, a. 2.
14 1 Sent. d. 27, q. 1, a. 2, ad 3.
15 T Sent. d. 13, q. 1, a. 2, ad 4.

16 VANIER 113,

17 P, GLORIEUX : Répertoire des Maitres en théologie de Paris au XIII® siécle.
Paris 1933, Bd. I, 64(i).

18 Vgl. GLORIEUX a. a. O. G. THERY O. P. : L’autographe de S. Thomas con-
servé a la biblioteca nazionale de Naples. AFP 1 (1932) 15 fi.

1% Ausziige dieses Kommentars wurden neuestens veréffentlicht von Francis
RuELLO : Une source probable de la théologie trinitaire de Saint Thomas. Rech. de
Sc. Relig. 43 (1955) 104-128.

20 Vgl. RueLLo, a.a.O. 117, n. 47.

*! Ruello kommt am SchluB seiner auf breiterer Basis angelegten Studie zum
gleichen Ergebnis.



142 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

Summa und ihrer gemeinsamen Abweichung von De Potentia aufzu-
zeigen » 22,

Jenen, die eine Unterscheidung zwischen Person und Hypostase
des gleichen Wesens anerkannten und der Ansicht huldigten, daB die
Hervorginge die gottlichen Personen konstituieren und der Relatio die
Rolle zufalle, sie in Erscheinung treten zu lassen, stellt Thomas die
Frage : « Was bleibt von der gottlichen Person iibrig, wenn man gedank-
lich von der Relatio personalis absieht » * ?

«Nach De Potentia 16scht man die Substanz, die den absoluten
Aspekt der gottlichen Person darstellt, nicht aus, falls man in Gott
von der personhaften Eigenschaft abstrahiert, obgleich diese Substanz
dann nicht mehr ‘persénlich’ genannt werden kann » 2!, « Abstrahiert
man hingegen nach der Summa gedanklich von der Relatio personalis,
dann verschwindet von der gottlichen Person alles, selbst der absolute
Aspekt » *5, Das gleiche Responsum finden wir im Kommentar und im
Compendium theologiae.

Steht die Lehre von De Potentia tatsichlich «im Gegensatz» zu
den iibrigen Werken ? Die Textdeutung, die Vanier zur Bejahung dieser
Frage veranlaBt, scheint uns nicht genau zu sein.

Sowohl in der Summa als auch im Compendium unterscheidet Thomas
ausdriicklich zwei Arten von Abstraktion. Bei der einen abstrahiert man
das Allgemeine vom Besonderen (« Sinnenwesen » von « Mensch »). Bei
der anderen abstrahiert man die Form von der Materie (so betrachtet
der Geist die Form des Kreises, indem er von jeder sinnlichen Materie

absieht) *¢.

22 VANIER 113.

23 ] Sent. d. 26, q.1, a.2; De Pot. q. 8, a. 4; Summa I, 40, 3.

24 VANIER 114. Die kommentierte Stelle lautet : « Cum ergo dicitur : Persona
est hypostasis proprietate distincta ad dignitatem pertinente, non ponitur hypo-
stasis in definitione personae ut subiectum, sed ut genus. Unde remota proprietate
ad dignitatem pertinente, non remanet hypostasis eadem, scilicet numero et specie,
sed solum secundum genus, prout salvatur in substantiis non rationalibus. » De
Pot. q. 8, a. 4, ad 5.

2 VANIER 115, Der Text des hl. Thomas lautet : « Remota proprietate per-
sonali per intellectum, tollitur intellectus hypostasis. Non enim proprietates perso-
nales sic intelliguntur advenire hypostasibus, sicut forma subjecto praeexistenti ;
sed ferunt secum sua supposita, inquantum sunt ipsae personae subsistentes. »
I, 40, 3.

* « Dicendum quod duplex fit abstractio per intellectum. Una quidem secun-
dum quod universale abstrahitur a particulari, ut animal ab homine. Alia vero
secundum quod forma abstrahitur a materia ; sicut forma circuli abstrahitur per
intellectum ab omni materia sensibili. » I, 40, 3. Vgl. Comp. theol. ¢, 62 ; In Boeth.
de Trin. q. 5, a. 3.



des hl. Thomas von Aquin ? 143

De Potentia spricht nicht so deutlich von diesen beiden Abstrak-
tionsweisen. Dennoch werden sie vorausgesetzt, denn Thomas gibt dafiir
die Grundlage : die Substanz wird anders definiert als das Akzidens.
« Die Substanzen werden nicht durch etwas definiert, das auBerhalb
ihres Wesens liegt. Daher ist bei der Definition der Substanz das Genus
das erste, was zu ihrer Wesensbestimmung ausgesagt wird. Das Akzidens
jedoch wird durch etwas definiert, das auBlerhalb seines Wesens liegt,
namlich durch das Subjekt, von dem es existenzmiBig abhidngt. Anstelle
des Genus wird also bei seiner Definition das Subjekt gesetzt ... Wie
also bei der Definition der Substanzen das Genus iibrig bleibt, wenn
man die Differenzen wegdenkt, so bei der Definition der Akzidentien
das Subjekt, wenn man das Akzidens wegdenkt, das anstelle der Differenz
steht. In beiden Fillen besteht aber ein Unterschied. Nimmt man die
Differenz weg, so bleibt das Genus iibrig, jedoch nicht das gleiche der
Zahl nach. Denkt man nidmlich ‘vernunftbegabt’ weg, so ist das iibrig
bleibende ‘Sinnenwesen’ der Zahl nach nicht das gleiche wie ‘vernunft-
begabtes Sinnenwesen’. Denkt man hingegen das weg, was bei der
Definition der Akzidentien anstelle der Differenz steht, so bleibt das
Subjekt zahlenmiBig dasselbe » 7.

Die erste Definitionsweise steht als Beispiel fiir die Abstraktion,
die das Allgemeine vom Besonderen abstrahiert, die zweite fiir die
Abstraktion, bei der man die Form von der Materie ablost.

Es gilt nun zu untersuchen, ob bei den verglichenen Stellen von
ein und derselben Abstraktion die Rede ist. In dem von Vanier ange-
fithrten Text aus De Potentia denkt Thomas an die abstractio fotalis.
« Sagt man, Person ist so viel wie Hypostase, nur ausgezeichnet mit der
Eigentiimlichkeit der Wiirde, so tritt Hypostase in der Definition der
Person nicht als Subjekt auf, sondern als Genus»*%. Wir haben hier
den Fall von « Mensch » und « Sinnenwesen », bei dessen Betrachtung
Thomas, wie wir oben gesehen haben, zum Schluf} gelangte : « Sieht man
von der Differenz ,geistbegabt’ ab, so ist das iibrigbleibende ‘Sinnen-
wesen’ zahlenmiBig nicht mehr dasselbe wie vorher» (« geistbegabtes
Sinnenwesen ») *. In Anwendung dieser Abstraktionsweise auf den Fall
der Person fihrt Thomas weiter : « Sieht man von der Eigentiimlichkeit
der Wiirde ab, so ist der iibrig bleibende Begriff ‘Hypostase’ weder
zahlenmiBig noch spezifisch derselbe wie vor der Abstraktion. Die Ahn-

*? De Pot. q. 8,
2% De Pot, 'q. 8
* 1, 40, 3.

a. 4, ad 5.
, a. &, ad 5.



144 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

lichkeit ist nur generisch » 3%, In diesem Abschnitt, auf den sich Vanier
stiitzt, handelt es sich eindeutig um die Totalabstraktion.

Steht diese SchluBfolgerung tatséchlich in Gegensatz zur Lehre der
Summa ? Zur Beantwortung dieser Frage muB man die Texte ver-
gleichen, wo Thomas von der gleichen Abstraktion spricht. Beim Lesen
des Summaartikels, den Vanier anfiihrt, stellt man fest, daB Thomas
nicht den gleichen Gesichtspunkt im Auge hat. Mehr noch : die Lehre
des Aquinaten iiber die Totalabstraktion ist in beiden Werken vollig
gleich. AuBerdem ist zu bemerken, daB Thomas in der Summa die An-
wendung ausdriicklich auf die Trinitit macht, wihrend es in De Potentia
um Person und Hypostase im allgemeinen geht. « Sprechen wir von der
Abstraktion, bei der man das Allgemeine vom Besonderen abstrahiert
— [sofern man bei Gott iiberhaupt von «allgemein » und « besonders »
reden kann] — und die Eigentiimlichkeiten auBer Betracht 1iBt, so
steht vor dem iiberlegenden Geist nur noch eine allgemeine Wesenheit,
aber nicht mehr die Wesenheit des Vaters, die gleichsam als das
‘Besondere’ erscheint » *1,

Indessen legen die Summa wie auch De Potentia und der Kom-
mentar mehr Gewicht auf einen anderen Gesichtspunkt : die formelle
Abstraktion. Diese Betrachtungsweise geht unmittelbarer auf die Frage
ein, die von den Vorgingern des Aquinaten erhoben wurde. Nach deren
Ansicht unterschieden sich die gottlichen Hypostasen nach dem Ursprung
und nicht nach ihrer Beziehungsweise. Man dachte sich den Vater als
unterschieden durch die bloBe Tatsache, dall er aus keiner anderen
Person hervorging, den Sohn, daB er aus einem anderen durch Zeugung
hervorging. Die Relatio kime dann zu den bereits unterschiedenen Sub-
jekten hinzu nach Art einer auszeichnenden Eigentiimlichkeit. Denkt
man sich dann diese Relationen weg, so blieben Hypostasen, aber keine
Personen mehr iibrig.

Nach Thomas ist die konstitutive und distinktive Eigentiimlich-
keit der Hypostase und der Person dieselbe. Daher kommt die Relatio
zum bereits unterschiedenen Subjekt nicht hinzu, sondern sie ist das
Subjekt selbst, wie sie auch Person ist. « Paternitas est Pater.» Die
drei Werke stimmen in diesem Punkt iiberein. Allerdings kann man

1 De Pot. q. 8, a. 4, ad 5.

31 « Si igitur loquamur de abstractione quae fit secundum universale et parti-
culare, remotis proprietatibus, remanet in intellectu essentia communis, non autem
hypostasis Patris, quae est quasi particulare. » I, 40, 3. — Die gleiche Lehre im
Compendium am SchluB von c. 62.



des hl. Thomas von Aquin ? 145

die Relatio unter einem doppelten Gesichtspunkt betrachten : als Relatio
und als etwas Subsistentes. Die Schwierigkeit der Textauslegung besteht
in der Frage, ob die Relatio durch die gottliche Wesenheit subsistent
ist oder aber kraft ihres eigenen Wesens, ihres «esse ad », «infra latitu-
dinem et conditionem eius ». Die De Pofentia-Texte driicken sich klar
aus : « Relationes in divinis etsi constituant hypostases, et sic faciant
eas esse subsistentes, hoc tamen faciunt inquantum sunt essentia
divina » %2,

Den Summa-Text 3* kann man im Sinne von Cajetan und Vanier
verstehen. Doch sind damit die Erklirungsméglichkeiten nicht erschopft.
Er steht mit der Lehre von De Potentia nicht in Widerspruch. Fiir sich
betrachtet kann dieser Text die Frage weder im einen noch im anderen
Sinne entscheiden. Nach De Potentia ist Vaterschaft gleich Vater, sie
konstituiert und distinguiert die Person wie sie auch die Hypostase
konstituiert und distinguiert, wenn wir sie unter ihren zwei Gesichts-
punkten des Konstituierens und Distinguierens betrachten. Man darf
sie also nicht als etwas zur Hypostase Hinzukommendes verstehen nach
Art einer Form, die sich mit einem schon bestehenden Subjekt ver-
bindet. Sie schlieBt vielmehr das Subjekt in sich, sie ist die subsistierende
Person selbst.

Wenn man demnach die so verstandene Relatio im Geiste weg-
denkt, so bleibt von der Person nichts mehr iibrig, weder der absolute
noch der relative Aspekt. Im iibrigen stimmt diese Interpretation von
De Potentia mit den Parallelstellen genau iiberein. Im Artikel, wo Thomas
die Frage stellt, die uns beschiftigt, macht er beziiglich der Abstractio
formalis keine Anspielung auf die Unterscheidung der beiden Aspekte
der Relatio. In der Summa ist auch keine Rede davon. Thomas will
aufzeigen, daB die Relatio nicht als eine Form zu verstehen ist, die ein
priaexistentes Subjekt ndher bestimmt. Sie stellt dieses Subjekt selbst
dar : «Sed quia iam supra ... ostensum est quod relationes praedictae
et hypostases constituunt et distinguunt » *. Dieses Prinzip geniigt, um
den SchluB zu ziehen : «ideo dicendum est, quod remotis per intellectum
huiusmodi relationibus, sicut non remanent personae, ita non remanent

3 De Pot. q. 8, a. 3, ad 7.

¥ « Remota proprietate personali per intellectum, tollitur intellectus hypo-
stasis. Non enim proprietates personales sic intelliguntur advenire hypostasibus,
sicut forma subiecto praeexistenti: sed secum ferunt sua supposita, inquantum
sunt ipsae personae subsistentes.» I, 40, 3.

3 De Pot. q. 8, a. 4. Thomas verweist auf Artikel 3 der gleichen Quistion.

10



146 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

hypostases. Remoto enim eo quod est constitutivum alicuius, non potest
remanere id quod per ipsum constituitur » 35,

Im iibrigen bemerkt Thomas, er sei nicht der erste, der diese Mei-
nung vertrete : «ideo secundum alios dicendum est ... »3%. « Et ideo
concedimus, cum aliis, quod, remota relatione, non manet hypostasis
in divinis ; tum quia non manet distinctio, tum quia non manet sub-
sistens relationi » 37. Soll man darin nicht einen Hinweis auf Albertus
Magnus erblicken ? Tatsichlich liest man in dessen Sentenzenkommentar:
« Sine praeiudicio loquendo dico quod non potest abstrahi proprietas
personalis, ita quod aliquid remaneat ; nec natura enim manet, nec
hypostasis » *8. « Proprietates in divinis non habent ante se subiectum
vel suppositum, sed potius sunt ipsum suppositum, ut paternitas est
Pater ... Oportet quod remota proprietate, nihil remaneat de hypo-
stasi » 3. Der Kommentar zu De Divinis Nominibus enthilt die gleiche
Lehre. Man findet dort auerdem die Erklirung fiir jene Formulierung
im Sentenzenkommentar : « Abstracta relatione, proprie loquendo nihil
manet, neque absolutum, neque relatum » *°. Es liegt also kein Grund
fiir die Annahme vor, die Stelle bei Thomas, welche diesen Ausdruck
enthilt, sei auf eine spitere Korrektur zuriickzufiihren.

Vanier gibt anderseits die Antwort wieder, welche die drei Werke
— Summa, De Potentia, Sentenzenkommentar — zum gleichen Ein-
wand vorbringen : « Die Relatio kann in Gott keine Personunterschiede
bewirken, denn die Relatio kommt zu einem bereits unterschiedenen
Suppositum Ainzi » 41,

Der Text von De Potentia lautet : « Relatio praesupponit distinc-
tionem aliorum generum, utpote substantiae et quantitatis ..., sed
distinctionem quae est secandum ad aliquid, relatio non supponit, sed
facit ; sicut relatio dupli praesupponit diversitatem magni et parvi ; hanc
autem differentiam quae est secundum duplum et dimidium, non prae-
supponit, sed facit. In divinis autem non est alia distinctio nisi secundum
relationem » 42,

¥ De Pot. q. 8, a. 4.

# Ebd.

37 1 Sent. d. 26, q. 1, a. 2.

3 1 Sent. d. 26, a. 5. ed. Borgnet t. 26, S. 9.

3 Ebd.

40 T Sent. d. 26, q. 2, a. 2. Der Albertustext wird von Francis RUELLO, a. a. O.
S. 116, n. 44 zitiert.

41 VANIER 113.

42 De Pot. q. 8, a.3, ad 12.



des hl. Thomas von Aquin ? 147

Der Summa-Text lautet : « Relatio praesupponit distinctionem sup-
positorum, quando est accidens. Sed si relatio sit subsistens, non prae-
supponit, sed secum fert distinctionem. Cum enim dicitur, quod relativi
esse est ad aliud se habere, per ly ,aliud’ intelligitur correlativum, quod
non est prius, sed simul natura » %3,

Dazu schreibt Vanier folgende Erklirung: «Le De Potentia, pour
qui quod absolute dicitur [in qualibet hypostasi divina] cum sit commune
ad hypostasum distinctionem non pertinet accepte donc I'universalité du
principe objecté, mais il nie qu'il fasse difficulté pour la Trinité puisque
la distinction n’atteint pas en Dieu la subsistance, mais existe seulement
secundum ad aliquid. La Somme, au contraire, nie l'universalité du
principe 4 cause méme de la Trinité, ol les relations, subsistant dans
leur étre méme, constituent les suppdts. On percoit 'approfondissement
du probléme » 44,

Diese Erklirung steht im Zusammenhang mit einer anderen These
des Autors : «De Potentia . . . schreibt die Subsistenz der gottlichen Person
der personhaften Beziehung nicht formell zu»*5. In diesem Werk be-
hauptet Thomas, daB die personhafte Beziehung in Gott subsistiere,
aber er fiigt hinzu, daB sie diese Subsistenz von ihrer Identitit mit der
Wesenheit erhilt 4%, In der Swumma «lehrt Thomas, daB die Relatio
gerade als Relatio ... die gottliche Person konstituiere, ihr ihre Sub-
sistenz verschaffe » 47. Infolgedessen kommen der Relatio zwei Funk-
tionen zu. Einmal muB sie die Person konstituieren und sie subsistent
machen, sodann muB sie sie von den anderen Hypostasen unterscheiden.
Nach der Summa iibt die Relatio als Relatio, durch ihr «esse ad», diese
beiden Funktionen aus, sodaB3 man drei relative Subsistenzen annehmen
muB, die als drei Subsistenzprinzipien aufzufassen sind.

Dagegen konstituiert die Relatio nach der Lehre von De Potentia
aufgrund ihrer Identitdt mit der gottlichen Wesenheit die Person. Die
Aufgabe, eine Person von der anderen zu unterscheiden, kommt ihr
kraft ihrer Eigenart, ihres « esse ad » zu. Es folgt daraus, daB3 die Sub-
sistenz oder das Subsistenzprinzip gemeinsam und darum ein einziges
ist. « Die Unterschiedenheit geht in Gott nicht bis zur Subsistenz, son-
dern besteht nur secundum ad aliquid »*S.

Parallel zu dieser Vertiefung stellt man einen Fortschritt in der Ant-
wort auf die eben erwihnte Schwierigkeit fest. Die Summa verneint die

43 1, 40, 2, ad 4. 44 VANIER 114.
45 VANIER 90. 46 VANIER 67.
47 VANIER 68. 48 VANIER 114.



148 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

Allgemeinheit des behaupteten Prinzips: « Die Relatio kommt zu einem
bereits unterschiedenen Suppositum Ainzu » *°, indem sie es durch eine
neue schirfere Formulierung ablost : Dieser Grundsatz ist richtig bei
inhdrenten Relationen, die subsistierende Relatio dagegen konstituiert
das Suppositum.

Die Losung des Kommentars stimmt nun mit der Summa iiberein :
«Quando autem est ... relatio ... secundum esse naturale, requiritur
distinctio suppositorum ... ut aequalis aequali aequalis. Sed ubi ipsa
relatio non tantum est realiter, sed etiam est ipsa substantia relati, ibi
non tantum requirit, sed facit etiam suppositorum distinctionem » %

Stellt nun die Antwort der Summa einen Fortschritt dar, der geniigt,
um eine Gedankenentwicklung bei Thomas sichtbar zu machen ? In
De Potentia ist von der in die Summa eingefiihrten Unterscheidung tat-
sachlich keine Rede. Es scheint uns jedoch nicht richtig zu sein, daraus
auf eine Vertiefung der Doktrin der Summa und folglich auch des
Kommentars zu schlieBen. Tatsédchlich liest man die fragliche Unter-
scheidung in einem anderen Text von De Pofentia : « In rebus in quibus
relationes sunt accidentia, oportet quod relatio praesupponat distinc-
tionem ; indivinisautem relationes constituunt tres personas distinctas»®.

Diese Schwierigkeit ist Vanier nicht entgangen. Er bemerkt, da
Thomas an dieser Stelle auf den Einwand «die gleiche Antwort wie in
der Summa »®? gibt, was der Annahme einer Lehrentwicklung den
Boden zu entziehen scheint. Dennoch findet Vanier darin eine Bestiiti-
gung : « De Potentia stellt eine Sammlung von Disputationen dar, die
sich auf einen Zeitraum von vier bis fiinf Jahren erstreckt. Dieser Wandel
in den Auffassungen des hl. Thomas bekriftigt also unsere Ansicht von
einer Lehrentwicklung in seiner Trinitatstheologie » *.

Dieser Beweisgang hilt indes der Kritik nicht stand. Zwischen den
beiden Stellen von De Potentia (q. 8, a. 3, ad 12 ; q. 10, a. 3, ad 4) soll
bei Thomas ein Gedankenfortschritt liegen im Sinne der Lehre der
Summa, die ja spiter datiert. Allein diese Entwicklung hat ihren Grund
in einer anderen, bedeutenderen Gedankenfiihrung : in der Auffassung
von der Rolle der Relatio beziiglich der Konstitution der gottlichen
Personen. Folgerichtig wiirde man also einen parallelen Fortschritt bei
Thomas in diesem zuletzt genannten Punkt zwischen De Potentia q. 8,

49 VANIER 113.

5% T Sent. d. 26, q. 2, a. 2, ad 3.

51 De Pot. q. 10, a. 3, ad 4.

52 VANIER 77, 2. 52 VANIER ebd.



des hl. Thomas von Aquin ? 149

a. 3 und q. 10, a. 3 erwarten. Die Lehrentwicklung einer vom Zentral-
problem abhidngenden Frage ist mit der Gedankenentfaltung des Haupt-
problems notwendigerweise verkniipft. Indessen driickt sich Thomas in
De Potentia q. 10, a. 3 unzweideutig aus. Vanier gibt zu, « daB wir dort
die charakteristischsten Auffassungen der frither aufgeworfenen Fragen
des Werkes wiederfinden » **. Die zitierten Texte bestitigen es. « Relatio
enim quia est secundum rem ipsa natura divina, hypostasim divinam
constituere potest.» « Paternitas ..., inquantum est divina essentia,
constituit hypostasim subsistentem in divina natura ; inquantum est
relatio distinguit. »

Darum kann sich Vanier nur mit der Erklirung retten : « Man darf
freilich die Entwicklung der Trinitdtstheologie in dieser Q.10 nicht
iibertreiben » **. Entspriche es aber dem Textbefund nicht besser, wenn
man schlicht und einfach zugibe, daB es bei Thomas in diesen zwei
Fragen keine Entwicklung gibt, und daB die vier Antworten auf den-
selben Einwand sich inhaltlich nicht unterscheiden ?

Diese Erwigung erfafit jedoch nur einen untergeordneten Gesichts-
punkt des Problems, das von zwei Gegebenheiten abhidngt: von der
Bedeutung des Wortes « Person » in Gott und vom Begriff der pridika-
mentalen Relation.

Beziiglich der Bedeutung des Wortes « Person » kommt Vanier beim
Vergleich der Texte von De Potentia (q. 9, a. 4) und der Summa (1, 29, 4)
auf die Entdeckung eines grundlegenden Wandels ®. « De Potentia, das
der gottlichen Wesenheit die Subsistenz der Person formell zuzuschreiben
scheint, vertritt die Lehre, daB das Wort ‘Person’ in Gott das bezeichnet,
was in der gottlichen Wesenheit subsistiert und was durch die Relatio
unterschieden wird. Infolgedessen : relatio significata includitur oblique
in significatione personae divinae. — In der Summa dagegen subsistiert
die Relatio in der gottlichen Wesenheit und konstituiert die Person.
Das Wort ‘Person’ bezeichnet in Gott ‘velationem in recto et essen-
tiam in obliquo : quia in definitione personae natura ponitur in obliquo’ » .

Zunichst eine methodologische Bemerkung. Mit Recht unterstreicht
Vanier die Bedeutung der historischen Exegese fiir das Verstindnis der
Lehre eines Autors. Warum aber hat er selber diese treffliche Einsicht

53 VANIER 77, n. 2. 54 VANIER ebd. % VANIER 69.
% VANIER 118. Die Texte sind in De Pot. q. 9, 8. 4 und Summa I, 29, 4.



150 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

nicht griindlicher in die Tat umgesetzt ? Seine Untersuchung bot dazu
die beste Gelegenheit. Eine traditionell durch einen Einwand bei Augu-
stin 57 aufgeworfene Frage, ebenso die von mittelalterlichen Theologen
aufgewandte Miihe, in den FuBstapfen des Boethius die von den griechi-
schen und lateinischen Vitern iiberkommene Trinitdtsterminologie fest-
zulegen, ferner der theologische Irrtum eines Gilbert v. Porrée und die
Reaktion des Pripositinus sowie eine schon weit vorangetriebene Aus-
arbeitung der Logik boten Vanier eine Gelegenheit ersten Ranges, um
die schwebenden Fragen bei Thomas im Rahmen der Problemgeschichte
an den richtigen Platz zu setzen.

Leider interpretiert der Autor die Lehre des Aquinaten nur in neu-
platonischer und augustinischer Perspektive, wodurch sich eine verhilt-
nismiBig einfache Sinngebung der Thomastexte ergibt und ein bedeut-
samer Teil des in Wirklichkeit sehr verwickelten Problems unbeachtet
bleibt. Wenn Vanier in die Fragestellung mit der Bemerkung einfiihrt
«seit Augustin habe man es als eine endgiiltige Errungenschaft betrachtet,
daB das Wort ‘Person’ in Gott ein relativer Name sei» *%, so ist dies
zu ungenau, um den Sinn zum Ausdruck zu bringen.

Die Diskussion iiber die Interpretation, die Vanier den Texten von
De Potentia und von der Summa gibt, steht jetzt nicht zur Erorterung.
Doch gilt es zu untersuchen, ob die Darlegung im Kommentar der
zweiten Redaktion zugehort, wie der Autor meint. Vanier setzt dabei
voraus, daB3 der Kommentar im fraglichen Punkt genau dieselbe Ansicht
vertritt wie die Summa und den gleichen Fortschritt aufweist gegeniiber
von De Potentia, und daB anderseits der Kommentar eine nicht korri-
gierte alte Stelle der ersten Redaktion enthilt.

57 Bezeichnet der Name « Person » in Gott die Relatio oder die Wesenheit ?
Petrus Lombardus zitiert in seinen Sentenzen (L. I, d. 23, ¢. 1. Ed. Quaracchi 1916,
t. I, 147) den Text des hl. Augustin, der dieser Frage zu Grunde liegt: « In hac
Trinitate cum dicimus personam Patris, non aliud dicimus quam substantiam
Patris. Quocirca ut substantia Patris ipse Pater est, non quo Pater est, sed quo
est ; ita et persona Patris non aliud quam ipse Pater est; ad se quippe dicitur
persona, non ad Filium vel Spiritum Sanctum, sicut ad se dicitur Deus et magnus
et bonus et iustus et huiusmodi. Et quemadmodum hoc illi est esse, quod Deum
esse, quod magnum, quod bonum esse, ita hoc est illi esse, quod personam esse. »
De Trinitate VII, c. 6, n. 11. PL 42, 943.

5 VANIER 68. — Nach Anfiithrung des Augustinus-Textes (vgl. Anmerkung 57)
fahrt Petrus Lombardus fort: « Ecce expresse habes, quod persona secundum
substantiam dicitur : ut cum dicitur Pater est persona, hic sit sensus Pater est
divina essentia » (ibid.). Er bemerkt noch : « Quibusdam videtur, quod nomine
personae significetur essentia. » L. I, d. 25, c. 1. Ed. Quaracchi, t. I, p. 158, n. 217.
Cf. S. THomas, Expositio textus zu d. 25.



des hl. Thomas von Aquin ? 151

Man kann die Annahme des Letzteren gewiB nicht in Zweifel ziehen.
Doch bliebe noch festzustellen, ob jener Text auf der Linie der Summa
liegt und mit den urspriinglichen Texten des Kommentars in Gegensatz
steht.

Die Stelle lautet : « Et secundum hoc (persona) significat quod est
distinctum existens in natura divina ... Et ideo dico quod ,persona’
in divinis significat relationem per modum substantiae. Ipsa enim relatio,
quae est distinguens, est distinctum, quia paternitas est Pater. Et quia
Persona significat quid distinctum, existens in natura aliqua, ideo
constat quod significat relationem, inquantum ipsa relatio est ipsum
relatum, et inquantum #psum relatum est subsistens in tali natura. Et
ideo patet quod ,persona’ significat relationem per modum substantiae,
non quae est essentia, sed quae est suppositum habens essentiam » 59,

Wie kam Thomas zu dieser SchluBfolgerung ? Der Terminus « Person»
bezeichnet gewohnlich « geistige Einzelsubstanz », ohne die Natur dieser
Substanz noch auch die Individuationsweise ndherhin zu bestimmen.
Auf Gott angewandt wiirde « Person » das bezeichnen, was in der gott-
lichen Natur subsistiert und verschieden ist aufgrund des Unterschiedes,
der dieser Natur zukommt. Kurz gesagt: « Ein Unterschiedenes, das
in der gottlichen Natur existiert. »

Es geht nun darum, zu erhellen, was in Gott verschieden ist und
wie ihm das Personsein zukommt.

Nach dem Glauben muB man in Gott etwas Gemeinsames, eine
Einheit annehmen (die Gottliche Wesenheit) und etwas Besonderes, ein
Unterscheidungsprinzip, kraft dessen man von Mehrzahl reden kann.
Es ergeben sich so vier Bezeichnungen (Namen) : « Gottheit », « Gott »,
« Vater » und « Vaterschaft ». Diesen Termini entsprechen in Wirklich-
keit nicht vier verschiedene Dinge, sondern vier verschiedene Schau-
weisen derselben Sache. Gilbert v. Porré fithrte in Gott eine Real--
distinktion zwischen Gott und Gottheit, zwischen Vater und Vaterschaft
ein. So wenigstens haben ihn die mittelalterlichen Theologen verstanden,
die in dieser Lehre die Behauptung einer realen Zusammensetzung in
Gott sahen. Sie hielten ihm entgegen : Gott ist Gottheit, der Vater ist
Vaterschaft. Es gibt keine Realdistinktion.

Anderseits ist es nicht richtig, jede Unterscheidung von Gesichts-

8 T Sent. d. 23, q.1, a. 3. Der Text der Edition Mandonnet : « relatio est
ad ipsum relatum », ist verdorben. « Ad» ist zu streichen. Dieses Wort findet
sich iibrigens nicht im Cod. Vat. Borgh. 863 fol. 52vb.



152 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

punkten abzulehnen wie es Pripositinus in seiner iibertriebenen Reak-
tion tat. Fiir ihn sind die « notiones » nur Redeweisen, sprachliche Kunst-
griffe, «modi loquendi ».

Thomas kannte die beiden Ansichten, auf die er mehrere Male an-
spielt ®. Natiirlich lehnt er die Losung Gilberts ab, doch vertritt er
gegen Pripositinus eine gedankliche Unterscheidung zwischen Gott und
Gottheit, zwischen Vater und Vaterschaft. Um die Eigenart der Aus-
drucksweisen zu wahren, geniigt es nicht, die bezeichnete Realitit im
Auge zu behalten, sondern man mul auch der Bezeichnungsweise Rech-
nung tragen. « Gottheit » und « Vaterschaft » sind Bezeichnungen fiir
abstrakte Formen und nicht fiir Subjekte.

Nach Thomas bezeichnet der Name « Vater » gemidlB seiner «ratio
significata » nicht in erster Linie den Menschen oder die Person, die das
Attribut « Vaterschaft » besitzt, sondern ein Akzidens, die Beziehung
der Vaterschaft ®'. Da nun Vaterschaft ein Akzidens ist — dies ist der
Fall beim Menschen —, bezeichnet sie also auch nicht die Substanz
oder die Person 2,

Von der Betrachtung iiber die « Bezeichnung » auf die « Bezeich-
nungsweise » iibergehend legt Thomas dar, daB ein Akzidens durch einen
konkreten oder durch einen abstrakten Terminus ausgedriickt werden
kann : «weil3 », die « weiBe Farbe » (albedo). Dabei macht er auf eine
doppelte Bezeichnungsweise aufmerksam. « Weill » bezeichnet nach dem
Erkenntnisinhalt, der dem Wort entspricht, nur eine gewisse Qualitit,
die « albedo » aber bezeichnet es nach der Art eines Akzidens, das seinem
Wesen nach in einem Subjekt ist. Infolgedessen wird auch das Substrat
indirekt beriihrt, denn das Akzidens als solches kann nur als einer Sub-
stanz inhirierend begriffen werden. « Weil3 » bezeichnet, qualifiziert ein
Subjekt. Die « weile Farbe » (albedo) schlieBt das nimliche Akzidens,
den gleichen Erkenntnisinhalt stets ein, jedoch nach Art der Substanz,
die weder fiir ihre Existenz, noch fiir ihr Verstindnis ein Substrat
benétigt. Grammatikalisch ist «albedo » ein abstraktes Substantiv nnd
unterliegt denselben Regeln wie jedes andere abstrakte Substantiv.
Wie « Gottheit » und « Vaterschaft » erfaBt es sein Objekt nach Art

8 Vgl. T Sent. d. 33, q.1, a. 2; Summa I, 32, 2.

# « Quaedam (nomina) sunt imposita ad significandum ipsas habitudines
relativas, ut dominus, servus, pater et filius.» I, 13, 7, ad 1. « Aliquod nomen
potest respectum importare dupliciter. Uno modo quod nomen imponatur ad
significandum ipsum respectum, sicut hoc nomen pater, vel filius, aut paternitas. »
De Ver. q. 21, a. 5.

62 Vgl. I, 33, 2, ad 1; In III Phys., lect. 5, n. 15,



des hl. Thomas von Aquin ? 153

einer von seinem Subjekt abstrahierten Form. Es bezeichnet seinen
Erkenntnisinhalt wie ein « quo » und nicht wie ein « quod ».

Selbstverstdndlich kann « Person » nicht auf ein Objekt angewandt
werden, das man nach Art einer Form erkennt, denn « Person » bezeichnet
etwas Subsistentes. So wiren die abstrakten Termini « Gottheit » und
« Vaterschaft » ausgeschieden. « Vater » bezeichnet zwar wohl ein Sub-
jekt, aber nur indirekt. Es erfaBt es als Substrat eines Akzidens, das
dieses Subjekt aut einen von sich verschiedenen Terminus bezieht. Doch
die Schwierigkeit besteht im Verstindnis der Bemerkung, die Thomas
beifiigt : «non significatur (pater) ut subsistens in natura aliqua»;
denn wenn der Mensch als Subjekt der Beziehung bezeichnet wird, so
wird er dies doch nach Art einer Substanz. Hier nun hingt der Gedanke
von Thomas aufs engste mit dem von Boethius zusammen. Man muf3
sich in den ersten Artikel der gleichen Quistion zuriickversetzen, wo
der Sinn der vier Termini «substantia », «subsistentia », «essentia »
und « persona » erkldrt wird.

Der Unterschied der Ausdriicke «essentia», «subsistentia» und
«substantia » wird klar, wenn man ihre entsprechenden Akte ins Auge
taBt : «esse », « subsistere », « substare ». « Esse » ist allen Genera gemein-
sam, wihrend «subsistere» und «substare» eine bestimmte, auf das
erste Priadikament beschrinkte Seins-Weise bezeichnen, die durch
folgendes charakterisiert wird : sie ist unabhéngig, sie geniigt sich selbst
und kann durch sich selbst ohne eine besondere Existenzgrundlage
bestehen. Die Weise des Absolutseins nennt Thomas «subsistere », das
er der Existenzweise des Akzidens gegeniiberstellt, welches zu seiner
« Unterstiitzung » immer ein Subjekt braucht. Diese Aufgabe des « Unter-
stiitzens » fillt der Substanz zu. Der Akt der Substanz besteht unter
seinem absoluten Aspekt betrachtet im «subsistere », unter seinem
relativen Aspect im «substare ».

Dem Gedankengang des Boethius folgend st68t Thomas bei dessen
Erklirung auf folgende Schwierigkeit : « Nur die Genera und die Species
subsistieren ». Der Aristotelismus des Aquinaten wird mit dieser neu-
platonischen Aussage schlecht fertig. Thomas windet sich aus der Sache,
ohne Boethius zu verleugnen, indem er auf die Unterscheidung zwischen
«substantia prima » und «substantia secunda » zuriickgreift. Nur dem
Individuum kommt das reale Sein zu. Doch die Bestimmung der Seins-
weise hingt von seiner Natur oder von der Wesenheit des Genus oder
der Spezies ab. Wenngleich nur das Individuum subsistiert, so existiert
es auf diese Weise kraft seiner Natur oder seines Wesens, wodurch es



154 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

einem bestimmten Genus und einer bestimmten Spezies zugehort.
Sokrates oder Platon kommt es zu, zu subsistieren. Aber warum nicht
dieser Tugend oder dieser individuellen Farbe ? Aufgrund ihrer Wesen-
heit sind Sokrates und Platon Substanzen, wogegen Tugend und Farbe
Akzidentien sind. In der Definition der Person als « distinctum existens
in natura intellectuali » bedeutet die Partikel « in » nicht nur in, sondern
auch durch .

Diese zweifache Betrachtung der Substanz, einmal beziiglich ihres
Wesens, die sie als Substanz determiniert, und dann beziiglich ihrer
Akzidentien, die sie trigt und die sie ihrerseits bestimmen, wirft einiges
Licht auf die Darstellung des Artikels, wo Thomas die traditionelle
Frage aufgreift : Bezeichnet « Person» in Gott die Substanz oder die
Relation ? Den Termini « Gottheit », « Gott », « Vater », « Vaterschaft »
entspricht dieselbe Realitdt, doch unter verschiedenen Gesichtspunkten
und gemifl verschiedenen Bezeichnungsweisen. Wenngleich die Vater-
schaft und die Gottheit subsistent sind, so werden sie doch nicht auf
diese Weise erfaBBt und bezeichnet. Die Person andererseits ist ein indivi-
duelles, unmitteilbares, von anderen unterschiedenes Wesen. Damit wird
ein neuer Grund sichtbar, « Person » in Gott als Bezeichnung der Gott-
heit abzulehnen.

Der Name « Vater » bezeichnet entsprechend seinem Erkenntnis-
inhalt ein Akzidens, jedoch in konkreter Weise. Er erfaBt also die Sub-
stanz wie das Subjekt eines Akzidens, das dieses Subjekt determiniert
nach Art einer Eigentiimlichkeit. In Gott wird er also zur Bezeichnung
des Subjekts, das mit der Eigentiimlichkeit « Vaterschaft » ausgestattet
ist. Ihr kommt die Aufgabe des Unterscheidens zu, denn die Relation
allein zieht in Gott Unterscheidungen nach sich. « Vater » weist also
auf das Subjekt als auf ein Unterschiedenes hin. Infolgedessen setzt
sich der Erkenntnisinhalt des Namens « Vater » — dieser Name als das
genommen, was damit bezeichnet wird, und als Bezeichnungsweise —
zu einem Teil aus dem Begriff Person, aus dem, was unterschieden ist, zu-
sammen. « Person » bezeichnet die Relation als ein « quod » und nicht
als ein « quo ». Es ist dies eine erlaubte Umstellung, denn das Subjekt

¥ « Quamvis enim genera et species non subsistant nisi in individuis, quorum
est esse, tamen determinatio essendi fit ex natura vel quiddidate superiori. » I Sent.
d. 23, q.1, a.1. «Subsistere duo dicit, scilicet esse et determinatum modum
essendi ; et esse simpliciter non est nisi individuorum ; sed determinatio essendi
est ex natura vel quidditate generis vel speciei ; et ideo quamvis genera et species
non subsistant nisi in individuis, tamen eorum proprie subsistere est, et subsisten-
tiae dicuntur.» Ibid. ad 2.



des hl. Thomas von Aquin ? 155

ist die Eigentiimlichkeit, « pater est ipsa paternitas ». Doch-so erfassen
wir die Substanz nur unter einem Gesichtspunkt, dem namlich, der dem
«substare » entspricht.

Die Subsistenz muBl von der Natur her gesehen werden, wie Thomas
oben bemerkt. Die Person bezeichnet den Vater unter Miteinbegriff der
gottlichen Natur, also als Gott. « Sic Pater inquantum est Pater Deus,
habet ut sit persona.» Die Person bezeichnet die Relation wie eine
Substanz, und zwar unter zwei Gesichtspunkten : einmal insofern die
Eigentiimlichkeit das Subjekt ist, und dann insofern dieses subsistent
ist. Die Relation ist zugleich das Bezogene, wie auch das Subsistente.

Genau das gleiche lehrt der Kommentar auch an anderen Stellen,
welche die hier vorgelegte Doktrin erginzen. Vanier zitiert diese Texte,
um eine iltere Fassung mancher Teile dieses Werkes zu beweisen 8%,

« Dicendum quod relationes signantur (significantur) per modum forma-
rum vel qualitatum in divinis » .

« Dicendum quod proprietas significatur per modum formae, et formae
est distinguere ; et ideo proprietates personas distinguunt : et hoc quantum
ad modum significandi, qui fundatur in vera ratione proprietatis » .

« Oportet quod omnino idem sint re essentia et persona, etiam si pone-
retur quod proprietas non esset essentia : quia personae non habent quod
sint personae ex hoc quod subsunt proprietatibus, sed ex hoc quod subsunt
essentiae ; quia persona dicit individuum subsistens in genere substantiae » 57,

« In divinis invenimus aliquid commune secundum rem et aliquid pro-
prium. Sic ergo ratio personae duo includit in divinis : nomine enim personae
significatur Deus ut subsistens et ut proprium, sed nomine essentiae signifi-
catur ut simplex, non autem ut subsistens, et significatur ut commune ; sed
nomine paternitatis non significatur ut subsistens, sed ut proprium, non
quidem ut distinctum, sed ut distinguens. Et sic patet quod persona re ab
essentia et proprietate non differt, sed secundum rationem tantum, per quam
utrumque significatur ut formale respectu personae, quantum ad duo quae
sunt de intellectu personae : quia essentia significatur ut forma eius, inquan-
tum est subsistens, et proprietas ut forma eius inquantum est proprium et
incommunicabile » 8.

Man kann so die Genauigkeit der folgenden Bemerkung nach-
priifen : « Et voild donc une autre position, — connexe au role de la
relation divine — ot1 le Commentaire contient une position caractéristique
de l'achévement de la théologie trinitaire thomiste » .

*
84 VANIER 110. 6 T Sent. d. 33, q.1, a.2 ad 2.
% Tbid. ad 4. 87 1 Sent. d. 84, q.1, a. 1.

88 Ibid. 69 VANIER 118.



156 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

Vanier lenkt die Aufmerksamkeit noch auf einen anderen Punkt :
auf die kategoriale Beziehung (relatio praedicamentalis) und dann auf
die Rolle der Relatio divina.

Auch hier stellt die Lehre der Summa eine Entwicklung im Ver-
gleich zu De Potentia dar dank einer ausgebreiteteren Lehre iiber die
Akzidentien. Da Kommentar und Summa die gleiche Lehre behandeln,
ist es berechtigt, hier einen Beweis fiir eine Korrektur am Text des
Kommentars durch Thomas zu erblicken.

« Dans la Somme», bemerkt Vanier, «nous trouvons une dialectique des
accidents plus développée et plus aristotélicienne [que dans le De Potentia).
Elle distingue entre 1'étre des accidents, qui, dans les créatures, est leur inesse,
et I’essence propre a chacun d’eux, en laquelle réside leur signification. Quant
A la relation, son étre sera dans la créature 'inesse commun aux autres acci-
dents et son essence consistera dans un rapport extérieur » . « La Somme se
garde de confondre l'inhérence propre aux accidents et le rapport a la sub-
stance que dit leur formalité sauf celle de la relation » 7. « La signification
d’aucun accident ne dit I'inesse, qui vient de leur étre de créature » 7%,

« La dialectique des accidents était moins précise dans le De Potentia.
Saint Thomas n’y distinguait pas entre 1’étre et ’essence des accidents. Ne
considérant que leur essence ou leur signification, il disait, que, de soi, la
relation ne signifie pas inkérence, mais simple rapport extérieur, quoique,
en fait, la relation inhére dans la créature » 7. « Le De Potentia affirme a
plusieurs reprises que la relation ne signifie pas l'inesse, qu’elle posséde
cependant comme accident» "%, «Le De Potentia prétend . .. que certains acci-
dents incluent cet inesse [c.-a-d. ’étre de 'accident] dans leur signification,
d’autres, non ... » 7 Es folgt daraus : «[que] saint Thomas semblerait laisser
entendre que toute la réalité de la relation se restreint & sa formalité » 76,

Der Haupttext von De Potentia, der dieser Interpretation zugrunde
liegt, lautet: « Inter novem genera quae continentur sub accidente,
quaedam significantur secundum rationem accidentis ; ratio autem acci-
dentis est inesse; ... ‘Ad aliquid’ vero non significatur secundum
rationem accidentis ; ... dicendum est, quod nihil prohibet aliquid esse
inhaerens, quod tamen non significatur ut inhaerens ; sicut etiam actio
non significatur ut in agente, sed ut ab agente ; et tamen constat actio-
nem esse in agente. Et similiter licet ‘ad aliquid’ non significetur ut in-
haerens, tamen oportet quod sit inhaerens » 7,

70 VANIER 72. 1 VANIER 116. 72 VANIER 74.

73 VANIER 72. 74 VANIER 74. 75 VANIER 73, n. 1.
76 VANIER 73.

7 De Pot. q. 8, a. 2; zitiert S. 72.



des hl. Thomas von Aquin ? 157

Die Lehre iiber die Aktio in den verschiedenen Werken des Aqui-
naten bereitet eine Schwierigkeit, die mit unserer Frage nichts zu tun
hat. Wir kénnen sie darum iibergehen wie auch ihre Anwendungen auf
die Relationes divinae.

Die angefiihrte Stelle zwingt aber keineswegs zur Auffassung des
Autors, der die Bezeichnung « inhaerentia » mit « modus inhaerendi » ver-
wechselt. Wenn Thomas sagt, daB gewisse Akzidentien per modum in-
haerendi et accidentis bezeichnet werden — was er von der Relatio
verneint —, so handelt es sich nicht um die inhaerentia und das In-Sein,
das den Akzidentien als Akzidentien zukommt. Hier hat Thomas nicht
das Sein des Akzidens im Auge, sondern sein Wesen oder seine « ratio ».

Jedes reale Akzidens griindet in einer Substanz, oder vielmehr, es
ist ein Wesen, dem das In-Sein in einem Subjekt zukommt. Dies bedeutet
das Wort Akzidens : «ratio accidentis est inesse ». Das gilt auch fiir die
Relatio als reales Akzidens : « Oportet ut sit inhaerens. Et hoc quando
relatio est res aliqua » ®. « In quantum est accidens, habet quod sit in
subiecto » ™,

Doch muB3 man bei jedem Akzidens noch etwas anderes beachten :
seine eigene Ratio formalis, kraft deren es ein besonderes Genus dar-
stellt und sich von den anderen — quantitas, qualitas, relatio usw. —
unterscheidet. Bei dieser Uberlegung verweilt Thomas an der oben
zitierten Stelle aus De Potentia. Einige Akzidentien haben die Aufgabe,
die Substanz, der sie inhérieren, zu modifizieren : « Dicitur quantitas
ex eo quod est mensura substantiae, et qualitas secundum quod est
dispositio substantiae » 8. Sie schlieBen also eine doppelte Beziehung
ihrem Subjekt gegeniiber ein : jene, die sie als Akzidentien, und jene,
die sie aufgrund ihres eigenen Wesens haben. Durch diesen neuen Bezug
besteht eine Ahnlichkeit zwischen der Ratio formalis dieser Akzidentien
und dem Seinsmodus des Akzidens als solchen. Deshalb kann Thomas
auch behaupten, sie wiirden per modum inhaerentiae bezeichnet, was er
von der Relatio verneint. Diese besagt Hinordnung nach auBen und
nicht Bezug zu ihrem Subjekt. Deshalb wird sie auch nicht nach der
Art und Weise eines Akzidens bezeichnet, sodaBl der mit dem Wort
«relatio » ausgedriickte Erkenntnisinhalt auch fiir die relatio rationis gilt.

Im iibrigen unterscheidet Thomas in De Potentia klar das Sein und
das Wesen der Relation : « Ipsa relatio quae nihil aliud est quam ordo

" De Pot. q. 8, a. 2.
" De Pot. q. 7, a. 9, ad 7. Vgl. q. 8, a. 2, ad 12.
80 De ente et essentia, c. 7.



158 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

unius creaturae ad aliam, aliud habet inquantum est accidens, et aliud
inquantum est relatio vel ordo. Inquantum enim accidens est, habet quod
sit in subjecto, non autem inquantum est relatio vel ordo ; sed solum
quod ad aliud sit quasi in aliud transiens, et quodammodo rei relatae
assistens. Et ita relatio est aliquid inhaerens, licet non ex hoc ipso quod
est relatio » 81, « Cum relatio sit accidens in creaturis, esse suum est
inesse ; unde suum esse non est ad aliud se habere ; sed esse (= essentia)
huius secundum quod ad aliquid, est ad aliud se habere » %2. |

Aus diesen Stellen, die wir beliebig vermehren konnten, ergibt sich,
daB der Beweis, der auf den inneren Kriterien aufbaut, nicht den Wert
besitzt, den die SchluBfolgerungen Vanier’s auf den ersten Blick bieten.
Die Behauptung, die Fragen, die mit den notionalen Akten zusammen-
hingen, seien in der Summa in einer neuen Synthese enthalten, scheint
uns nicht berechtigt. Desgleichen vermogen die angefithrten Griinde fiir
eine irreversible Gedankenentwicklung bei Thomas entsprechend der
chronologischen Ordnung — abgesehen vom Kommentar — keineswegs
zu iiberzeugen. Die Exegese Vanier’s scheint uns eigentlich viel mehr
vom Bestreben bestimmt zu sein, in den Texten einen Einflul der
griechischen und lateinischen Gesichtspunkte festzustellen, wobei der
griechische im Laufe der Entwicklung immer mehr zuriickgetreten sein
soll. Andere Gedankenginge bei Thomas wiiren geeignet, ein abgewoge-
neres Interpretationskriterium zu liefern. Doch davon weiter unten.

*

Wenn nun innere Kriterien allein nur ungeniigende Hinweise fiir eine
Entscheidung der Frage bieten, so kann sich die Hypothese einer Revision
des Kommentartextes durch Thomas nach Vanier auf einen anderen Beweis
ersten Ranges stiitzen. Er findet sich im Senlenzenkommentar des Kardinals
Hannibald de Hannibaldis, eines Freundes und Schiilers des Aquinaten. Die
Abfassung dieses Werkes ist um 1261 anzusetzen, jedenfalls — und das ist
hier von Bedeutung — nach dem Kommentar von Thomas und vor dessen
Summa.

Wie Ptolomius von Lucca bemerkt, stellt er nichts anderes dar, als
eine Zusammenfassung des ersten Kommentars des Aquinaten %. « Ce résumé
nous permet donc de connaitre, au moins partiellement, par une source
nouvelle, les caractéristiques de la théologie trinitaire du premier ouvrage
de saint Thomas : il peut donc nous étre trés précieux, tant pour confirmer
le sens attribué par nous au développement de la théologie trinitaire thomiste,

81 De Pot. q. 7, a. 9, ad 7.
82 De Pot. q. 8, a. 2, ad 12; vgl. q. 2, a. 5, q. 3, a. 8, ad 3.
83 MURATORI, Script. rerum italic. t. XI, col. 1153,



des hl. Thomas von Aquin ? 159

que pour juger de la valeur de notre hypothése d'une retouche » 8% Aus
diesem Grund hat Vanier die Trinitdtstheologie dieser beiden Kommentare
verglichen. Seine Bemiihungen fiihrten ihn zu folgendem Resultat: « Bien
que le texte [du Commentaire d’'Hannibald] semble s’inspirer aussi de
Pierre de Tarentaise, nous y avons cependant découvert, fidélement résu-
mées, les positions plus traditionnelles et plus dionysiennes que contient
le texte actuel du Commentairve de saint Thomas. Par contre, nous n’avons
pas retrouvé les positions que nous avions jugées caractéristiques de ’acheve-
ment de la théologie trinitaire thomiste. A leur place, nous en trouvons
toujours d’autres plus archaiques » %%,

Um seine SchluBfolgerungen zu stiitzen, zieht der Autor die beweis-
kriftigsten Texte heran 8. Zunichst hebt er das gemeinsame neuplatonische
Gedankengut beider Werke hervor. Indessen fehlen viele Sdtze des Meisters
an den entsprechenden Stellen der Schiilernachschrift. Dies sind nun aber
gerade die Sitze, von denen die Vervollkommnung der thomasischen Trini-
tatstheologie abhdngt. Bei anderen Vergleichsstellen sind die Texte in ihrem
Gesamtinhalt voneinander verschieden. Es ist also oft ganz leicht, fest-
zustellen, da3 die Gedanken des Aquinaten ausgereifter und vollkommener
sind als die des Schiilers, der als treuer Nachschreiber gilt. Noch mehr !
Sogar die Struktur der verglichenen Parallelstellen ist verschieden. Der
Vergleich des Aufbaus der Distinktionen 5, 26 und 27 ist kennzeichnend.
Endlich erlaubte die Gegeniiberstellung von zwei Parallelartikeln 87 mit noch
groBerer Sicherheit den SchluB, daB der Text, den Hannibald benutzte,
nicht der der heutigen Thomasausgaben ist.

Die von Vanier angewandte Methode ist zweifellos richtig. Kann sie
jedoch « zu einem duBeren Kriterium ersten Ranges » fiihren 8 ? Wir glauben
nicht ! Sein Beweisgang kommt auf folgendes hinaus : « Puisque rien ne s’y
trouve [dans le résumé d’Hannibald] des positions qui nous étonnent par
leur achévement dans le texte actuel du Commentaire du Docteur angélique,
c’est que le texte qu’il s’efforce de résumer n’en contient rien. Comment,
en effet, aurait-il réussi A laisser partout échapper une pensée parfaitement
achevée pour lui en substituer une autre moins évoluée » 89 ?

Die erste, etwas zu kategorische Behauptung stimmt mit dem, was der
Autor weiter oben bemerkte, nicht iiberein. Bei der Erkliarung einer Stelle
aus dem Werk Hannibalds sagte Vanier : « La dialectique des prédicaments . . .
semblerait méme dépasser'le De Pot» %0, Doch liest man auch : « Han. In 1

88 VANIER 127. 85 VANIER ebd. 8¢ VANIER 127-143.
87 THomas, In I Sent. d. 27, q. 1, a. 2. HaNNi1BALD, In I Sent. d. 27, q. 1, a. 3.
88 VANIER 125. 89 VANIER 143-144.

9 VANIER 142, n. 1. In Wirklichkeit bietet diese Stelle keine Schwierigkeit.
Sie enthilt die Lehre des thomasischen Paralleltextes. Aus Versehen schreibt
Vanier : « Le commentaire de saint Thomas au lieu paralléle omet, en plus, de con-
sidérer les natures spécifiques dans la dialectique des prédicaments. In I Sent.,
d. 8, q. 4, a.3» (S. 142, n.1). Dies erwihnt jedoch die fragliche Stelle der Zu-
sammenfassung. Tatsiachlich fehlt diese Uberlegung nicht im Thomas-Text. « In
unoquoque novem praedicamentorum duo invenio : scilicet rationem accidentis
et rationem propriam illius generis, sicut quantitatis vel qualitatis. Ratio autem



160 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

Sent. d. xxv, q. 1, a. 3 résumant un lieu exactement parall¢le de son maitre,
emploie I'expression : ,persona significat communem rationem distincti sub-
sistentis in tali natura’. Cette position semble bien devancer celle du De
Potentia et se rapprocher des expressions de la Somme ... Sur ce point
le résumé d’Hannibald ne confirme donc pas les conjectures de notre critique
interne, » %'

Das Fehlen von Sitzen, welche fiir die Vervollkommnung des thomasi-
schen Gedankens bezeichnend wiren, darf uns nicht iibermafig in Erstaunen
setzen. Es geht hier um eine Frage des Gesichtswinkels, Im Kommentar
des Aquinaten fand Vanier einen vollstindig entwickelten Gedanken, den
Ausdruck einer neuen Synthese. Angenommen, Hannibald hitte den heutigen
Text vor sich gehabt, hitte er ihn dann auf die gleiche Weise verstanden ?
Nichts beweist dies. Man kann es sogar bezweifeln, wenn man die Kommen-
tare der ersten Thomasschiiler liest. Soviel wir wissen, ist Vanier sogar der
erste, der die Aufmerksamkeit auf die neue Synthese gelenkt hat, die das
Gesamt der um die notionellen Akte kreisenden Probleme darstellen soll.
Die Zusammenfassung eines Werkes kann dessen Texte nicht allesamt ent-
halten, nicht einmal alle Lehrpunkte. Mag ein Autor auch treu sein, so
notiert er doch nur, was ihm notwendig zu sein scheint. Das stimmt auch
von Hannibalds Zusammenfassung, die in ihrem Umfang bedeutend geringer
ist als der Kommentar des Aquinaten. Wollte man den Beweis ex silentio
ins Feld fiihren, so kénnte man im Text, der Hannibald vorlag, auch das
Vorhandensein urspriinglicher Stellen verneinen, die in der Zusammen-
fassung ausgelassen sind 9%,

Wir glauben anderseits, daB3 es einen gewichtigen Grund gegen eine
so weittragende Uberarbeitungsthese gibt, wie sie Vanier nahelegt. Nach
dessen Erklirung hidtte Thomas seine eigene Niederschrift oder eine
Abschrift davon im Hinblick auf eine zweite Ausgabe, die einzige heute
bekannte, korrigiert. Die Uberarbeitung beriihrt jedoch nur einen Teil
des Buches. Daher sto8t man auch auf einen Grundstock neuplatonischer
Prigung, auf dem sich eine weiter entwickelte Lehre aufbaut, die zu-
gleich aristotelisch und augustinisch beeinfluf3t ist. Doch in diesem Fall
erhebt sich unmittelbar die Frage : warum hat Thomas bei seiner Uber-

accidentis imperfectionem importat ... Si autem consideremus propriam rationem
cuiuslibet generis ... Si autem autem consideremus species ipsarum. »

91 VANIER 143, n. 1.

92 Aus der dist. 34 zitiert VANIER (S. 110 f.) zwei Texte (vgl. oben An. 67
u. 68), von denen er sagt: « Inutile de souligner combien ces textes et ces posi-
tions du Commentaire contrastent avec l'achévement de la théologie trinitaire
thomiste dans la Somme ». Hannibald, der den Artikel, aus dem diese Texte ent-
nommen sind, zusammenfaBt, macht nicht einmal eine Anspielung. (HaN., In
I Sent. d. 34, q.1, a.1).



des hl. Thomas von Aquin ? 161

arbeitung nicht alle Stellen iiberholt, die seinen spiteren Ansichten
nicht mehr entsprachen ? Vanier bemerkt, daB man im Kommentar
bedeutende Gedankenentwicklungen eingestreut findet, und zwar ein-
mal solche, die zum eisernen Bestand der dionysischen Trinitdtstheologie
gehoren, und dann solche, die den Gipfelpunkt der thomasischen Trini-
tatstheologie darstellen ?3. Diese Schwierigkeit ist ihm denn auch nicht
entgangen. Zur Erklarung schligt er folgendes vor : « Saint Thomas ...
aurait corrigé a 1'époque de la rédaction de la Somme les positions
spéculatives du Commentaire ou son enseignement actuel était devenu
en désaccord avec son texte ancien. Les développements plus dogma-
tiques enveloppés autrefois d'une perspective dionysienne auraient été
laissés intacts. Saint Thomas n’utilisait plus ces développements dans
I'unité de sa synthése finale ; il ne les jugeait pas pour cela erronés.
Hors d'une théologie rigoureusement synthétique de la Trinité, ces
développements dionysiens demeuraient une exploitation utile des
données fonciéres du dogme trinitaire » *.

Diese Losung scheint uns auf schwachen FiiBen zu stehen. Wie reimt
sich das in der Tat mit dem zusammen, was der Autor einige Seiten vor-
her sagte ? « Nous retrouvons encore la perspective dionysienne tradi-
tionnelle dans des discussions spéculatives du Commentaire sur le role des
propriétés divines. La propriété, selon la maniere de concevoir de I'esprit
humain, est franchement apercue comme advenant a 1'essence qu’elle
détermine. Ces affirmations sont d’autant plus intéressantes que des
positions de ce méme ouvrage identiques a celles de la Somme . .. contre-
disent ces énoncés traditionnels » %, Wohlgemerkt, es handelt sich hier
um spekulative Aussagen, die im Gegensatz stehen zu denen, «die zur
vollkommenen Ausgestaltung der thomasischen Trinititstheologie ge-
horen » %, In der Tat besteht nach Vanier « der charakteristischste Punkt
in der SchluBphase dieser Theologie » darin, «daB die Subsistenz der
gottlichen Person der Relatio als Relatio zugeteilt wird » %7,

Wollte man einerseits in der Summa und im Kommentar die neue
theologische Synthese sehen, die Vanier vorlegt, und anderseits die
Hypothese einer teilweisen Uberarbeitung des Kommentars durch Thomas

93 VANIER 107. 9 VANIER 124,

% VANIER 110. Der Autor zitiert I Sent. d. 33, q.1, a. 2, ad 2; ad 4 (vgl
oben Anm. 65 u. 66) und die Stellen, die eine dhnliche Lehre enthalten ; I Sent.
d. 34, q.1, a. 1 (vgl. oben Anm. 67 u. 68).

96 VANIER 112.

97 VANIER ebd.: « ... l'attribution de la subsistance de la personne divine
a la relation dans son étre méme de relation ... »

11



162 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

selbst, wire man dann nicht zur Annahme gezwungen, Thomas habe
ein Werk veroffentlicht, worin sich verschiedene Stellen widersprechen ?
Ein Werk iiberarbeiten und dabei in spekulativen Fragen Ungereimt-
heiten, ja Stellen belassen, die zur Neufassung in Widerspruch stehen,
wire dies eines Thomas wiirdig, der sich stets bemiihte, seine Gedanken
in bestmdoglicher Genauigkeit und Prézision auszudriicken ?

Wie soll man im iibrigen einen Trennungsstrich ziehen zwischen
den « spekulativen Satzen » und « den mehr dogmatischen Entwicklungs-
linien » ? Auf jeden Fall kann man nicht leugnen, da8 der Text der
Dist. 27, q. 2, a. 2, sol. 1 ein Problem enthilt, das fiir die theologische
Synthese des Aquinaten im Augenblick, wo er seinen Kommentar iiber-
holt haben sollte, von Bedeutung war. Diese Stelle wurde von Thomas
damals sicher nicht korrigiert. Das Vorhandensein dieses urspriinglichen
Textes ist fiir uns ein Beweis, dal der heutige Text des Kommentars
mit der zweiten Uberarbeitung, von der Ptolomius von Lucca sprach,
nichts zu tun hat.

Dennoch macht Vanier mit dieser Dist. 27 groBes Aufheben. Ihre
Struktur ist jedoch bei Meister und Schiiler verschieden. Die Erorte-
rungen bei Thomas beziehen sich mehr auf ein wirkliches Problem der
Trinitdtstheologie, wihrend sie beim Schiiler mehr mit Logik zu tun
haben. Der Vergleich von nur zwei Parallelartikeln dieser Distinktion
erlaubt « mit noch groBerer Evidenz die Vermutung, daB der von Hanni-
bald zusammengefaBte Text nicht der uns heute vorliegende ist » 8.

Thomas wie auch sein Schiiler stellen in dieser Distinktion die Frage,
ob der Terminus « Wort » (verbum) in Gott sich auf das Wesen oder
die Person beziehe. Die Antwort des Aquinaten ist nicht ganz Klar,
sie 16st die Frage nicht eindeutig.

Die Summa 16st die Frage ohne Zogern : « Wenn das Wort ‘Verbum’
im eigentlichen Sinn genommen wird, steht es fiir die Person und nie
fir das Wesen » . Die Entwicklung wird eindeutig sichtbar '°°, Man
kann das Fortschreiten der Theologie des « Wortes » im Denken des

98 VANIER 135.

"I, 34, 1.

100 Dieser Fortschritt ist schon angedeutet in den « Articuli in quibus frater
Thomas melius in Summa quam in Scriptis ». Man liest da : « Item, d. 27, q. 4 in
pede, quod Verbum dicitur essentialiter et personaliter. In prima parte, q. 34 a. 1
in pede, quod proprie personaliter tantum et non essentialiter. » R.-A. GAUTHIER
O. P.: RTAM 19 (1952) 303. Nach Gauthier liegt das Erscheinungsjahr der ur-
spriinglichen « articuli », denen unser Zitat entnommen ist, wohl um das Jahr 1280
(vgl. a.a. O. 277).



des hl. Thomas von Aquin ? 163

Aquinaten leicht verfolgen '°1. Die Lehre in De Potentia stimmt mit der
der Summa iiberein : « “‘Wort’ kann in Gott nur fiir eine Person aus-
gesagt werden, falls man es im eigentlichen Sinn nimmt » 12, Ohne
Zweifel wire Thomas bei der Veroffentlichung einer zweiten Redaktion
seines Kommentars, die wir nach der Abfassung von De Potentia an-
setzen, in der Entwicklung dieses Punktes schon so weit gewesen. Wie
konnte Thomas in diesem Fall unter seinem Namen eine Meinung in
Umlauf setzen, die mit seiner nunmehrigen Uberzeugung so wenig mehr
iibereinstimmte ? Man kann nicht behaupten, sie stelle in seiner end-
giiltigen Synthese ein fremdes Element dar. Eine historische Unter-
suchung der Theologie des « Wortes » bei Thomas soll mit widersprechen-
den SchluBfolgerungen enden ! In Wirklichkeit haben wir es mit einer
Anschauung zu tun, die mit den obersten Prinzipien der spekulativen
Struktur des Traktates zusammenhingt, ja mehr noch, sie ist aufs
innigste mit der theologischen Methode des Aquinaten verquickt.
Man weiBl um den Widerspruch, den Thomas wegen der Ubernahme
des philosophischen Erbes des Aristoteles in seine theologische Synthese
erfahren muBte. Nun war es gerade die von Thomas im Gegensatz zur
damals geldufigen Anschauung adoptierte Erkenntnistheorie des Aristo-
teles, die es dem Aquinaten unméglich machte, das augustinische
Gedankengut iiber das gottliche Wort zu vertreten. Erst nach mithsamer
Geistesarbeit, und nachdem er die Lehre des Philosophen vertieft hatte
und iiber sie hinausgekommen war, sah er im Erkenntniswort (verbum)
einen durch den Erkenntnisakt hervorgebrachten Terminus. Hie8 die
« psychologische Analogie » Augustins mit Hilfe des Aristoteles wieder-
finden nicht, den Wert der von Thomas verkiindigten theologischen
Methode rechtfertigen ? So nimmt denn der Begriff des « Wortes » einen
zentralen Ort in der Trinititsspekulation ein. Wenn die Behauptung
auch iibertrieben ist, die mittelalterliche Trinitdtstheologie teile sich in
zwei Strémungen, von denen die eine in der ersten Processio einen modus
naturae, die andere einen modus intelligentiae sihe, so bleibt es doch
wahr, daB Thomas in seinem Kommentar mehr den modus naturae unter-
streicht oder wenigstens die beiden modi gleichstellt, wihrend bei ihm
spater der zweite den ersten erklirt. Dies ist in der Summa contra
gentiles schon klar herausgearbeitet'%. In einer synthetischen Zusammen-

101 Vgl H. Paissac O. P. : Théologie du Verbe. Saint Augustin et saint Thomas.
Paris 1951, 117 ff.

102 (). 9, a. 9, ad 7 primae seriei.

8 IV €C.G: ¢ 11,



164 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

schau fithrt Thomas die Elemente der Offenbarung iiber die zweite
Person auf das Grundprinzip zuriick : Die zweite Person heit « Sohn »,
« Abbild », usw., weil sie das Wort Gottes ist.

Hat Vanier dem Problem, das er untersuchte, nicht dadurch ein
iberméBiges Gewicht gegeben, dalB er den Wert der Prinzipien, die er
fiir die Trinitdtstheologie des Aquinaten fiir grundlegend hilt, iiber-
trieb ? Ein konkretes Beispiel legt es nahe. Thomas stellt in De Potentia 1
die Frage, ob in Gott eine Zeugungskraft vorhanden sei. Kraft ist das
Prinzip eines Tuns. DaB es dieses gibt, wissen wir durch die Offenbarung,
denn in Gott gibt es Mitteilungen der Natur. Welcher Art ist nun dieses
Tun ? Bei der Antwort auf die zu Anfang des Artikels gestellte Frage
wird gezeigt, daB dieses Tun eine Zeugung ist '%. Der Weg, der dazu
fithrt, ist einfach : die Autoritit 9. Im iibrigen, wenn die zweite Person
« Sohn » genannt wird, ergibt sich ohne weiteres, daB die Mitteilung,
deren Ziel sie darstellt, Zeugung ist. Indes begniigt sich Thomas nicht
mit dieser Uberlegung. Er sucht in der « psychologischen Analogie » eine
tiefere Erklirung der Natur dieses Tuns '*7, Vanier versteht die An-
wendung dieser Erlduterung folgendermafen : « La perspective diony-
sienne qui recouvre l'augustinisme foncier de la théologie trinitaire du
De Potentia est si réelle que dans cet ouvrage I'analogie psychologique
appliquée a la Trinité, tend a manifester directement I'identité de nature
des personnes, et non leur distinction, comme devrait le chercher cette
analogie dans le schéme augustinien et comme le fera la Somme. Dans
une perspective dionysienne . . . la distinction des personnes n’a pas a étre
prouvée la méme o se réalise la supréme ¢émanation ; dans le schéme
augustinien, au contraire, c’'est la distinction des personnes qui est a
manifester dans I'étre divin unique » '%®, Dazu bemerkt der Autor :

104 0.2, a. 1.

19 « ... generatione in Deo posita, quae per modum actionis significatur,
oportet ibi concedere potentiam generandi, vel potentiam generativam. » De Pot,
q. 2, a. 1, in fin. corp.

196 Tm Kommentar bemerkte Thomas : « Respondeo, dicendum quod genera-
tionem esse in divinis ... auctoritate et fide tenetur : unde simpliciter conceden-
dum est, generationem esse in divinis. » I Sent. d. 4, q. 1, a. 1.

107 « Huius autem communicationis exemplum in operatione intellectus con-
gruentissime invenitur. »

108 VANIER 47. — Ahnlicher Kommentar zu IV C.G. c¢. 11 : « Ainsi toute
I’argumentation s’achéve en concluant a l'identité de nature du Pére et de son



des hl. Thomas von Aquin ? 165

« L’argumentation se conclut en effet : ‘Unde verbum eius unius essen-
tiae cum ipso est’. »

In Wirklichkeit denkt Thomas etwas anders. Sein Beweisgang will
direkt weder die Naturgleichheit der Personen, noch ihrer Unterschieden-
heit herausstellen, sondern die Natur der Mitteilung erkldren, durch
welche die zweite Person hervorgeht. Doch wie kann man in unserem
intellektuellen Leben « Zeugung » finden ? Das Hervorbringen des Er-
kenntniswortes weist dhnliche Merkmale auf wie die erste Prozessio.
Indes kann die aktive Empfingnis unseres Erkenntniswortes nicht im
eigentlichen Sinn «Zeugung» genannt werden. Wegen der Unvoll-
kommenheit der menschlichen Natur unterscheidet sich unser Wort
real von unserem Intellekt und dieser wiederum von unserer Natur, so-
daB der Intellekt bei der Selbsterkenntnis nicht die menschliche Natur
hervorbringt. In Gott, dem actus purus, ist der Intellekt in der Er-
kenntnisordnung durch sich selbst titig ; es gibt da keine intelligiblen
Formen, die ihn aktuieren. Daher die Wesensgleichheit von Wort und
Intellekt. Weder das Wort noch der Intellekt determinieren die gott-
liche Natur, sodaB das Hervorbringen des Wortes ein Akt der Natur
ist und das hervorgebrachte Wort gottliche Natur besitzt.

Die Analogie aus dem menschlichen Seelenleben ist unvollkommen,
denn das Aussprechen des Erkenntniswortes ist keine Zeugung. In-
dessen besitzt dieser Vorgang geniigend Ahnlichkeit, um die gottliche
Mitteilung klar zu machen. Man braucht sie nur zu reinigen und der
gottlichen Natur anzupassen, in der der modus intelligendi identisch
ist mit dem modus naturae. Thomas konnte auf keine andere Weise
vorgehen. Wenn er bei seinem Gedankengang nicht zur Gleichheit zwi-

Verbe. Cet ouvrage, en effet, n’a pas a signaler dans sa conclusion la distinction
des personnes, puisqu’elle est acquise dés le départ dans le présupposé que 1'émana-
tion — qui pose donc nécessairement un terme distinct — est un attribut de 1'étre. »
VANIER 102. Der glossierte Text hat aber noch nicht die Gleichheit der Natur des
Vaters und des Sohnes im Auge. Er enthidlt nur eine absolute Betrachtung iiber
Gott, so wie sie in De Deo Uno vorgenommen wird. Erst spiter spricht Thomas
davon und das Beispiel vom Erkenntnishervorgang fithrt dann zum Schlu8 sowohl
zur Gleichheit der Natur als auch zur Unterscheidung der Personen : « Cum igitur
in Deo intelligens, intelligere, et intentio intellecta, sive Verbum, sint per essen-
tiam unum, et per hoc necesse sit quod quodlibet horum sit Deus : remanet tamen
sola distinctio relationis, prout Verbum refertur ad concipientem ut a quo est ... »

Der Rahmen der ersten Kapitel dieses vierten Buches legte Thomas nahe,
auch auf die Unterscheidung der Personen zu schlieBen. Er will in der Tat die
Gegner des katholischen Glaubens zuriickweisen, welche die Wesensgleichheit des
Vaters und des Sohnes (Arianer) und ihre wirkliche Verschiedenheit (Sabellianer)
leugneten. Diese kann man nicht von vornherein annehmen.



166 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

schen Wort, Intellekt und gottlicher Natur gekommen wire, so hitte
er nicht einsichtig machen koénnen, daBl die Mitteilung per modum
intelligentiae eine wirkliche Zeugung ist. Der Unterschied zwischen der
griechischen und der lateinischen Schauweise spielt beim Gebrauch der
psychologischen Analyse, so wie sie hier geboten wird, keine Rolle.

*

Bis jetzt haben wir also noch keine sicheren Beweise, aufgrund
derer wir behaupten kénnten, der Kommentar des Aquinaten — wir
sprechen vom ersten Buch — stelle die zweite Bearbeitung dar, von
der Ptolomius von Lucca berichtet. Die Untersuchung Vanier’s, so ver-
dienstvoll sie im iibrigen ist, hat nicht das Ergebnis gezeitigt, das sich
der Autor wiinschte. Die Griinde, die auf inneren Kriterien beruhen,
sind nicht stichhaltig. Die gewil tiefschiirfende und subtile Textanalyse
vermochte das Vorhandensein einer neuen trinitarischen Lehrsynthese
in der theologischen Summe nicht aufzuzeigen und infolgedessen auch
nicht eine Entwicklung des thomasischen Gedankens. Deshalb ist es
auch unméglich, im Kommentar einen korrigierten Teil zu sehen, der
der Lehre der Summa entspriche, und einen in der alten Fassung stehen
gebliebenen Teil, der das Gedankengut von De Potentia widerspiegeln
wiirde. Wir sehen hier mit Vanier einen Entwicklungsweg, der das
Gesamt der Probleme umfaBt, die um die notionellen Akte kreisen.
Wiihrend die Trinitdtstheologie von De Potentia bereits unter Augustins
EinfluB stand, bewahrte sie dennoch deutlich einen dionysischen Zug,
der sich in der Summa nicht mehr findet. Hier ist jede neuplatonische
Spur ausgeldscht und der augustinische Rahmen kommt ungeschmilert
zur Geltung.

Richtig ist, daB sich der Trinititstraktat der Summa nicht genau
mit den Quistionen von De Potentia deckt. Die Anordnung ist ver-
schieden, gewisse Formulierungen sind anders. Doch kann man von
einem Gedanken — so treu er sich stets bleiben mag — nicht verlangen,
daB er sich bis ins einzelne ohne Variation wiederholt. Dies hieBe die
Tatsache vergessen, daB selbst technisch genaue Worte einen Gedanken
niemals adiquat zu umschreiben vermogen. Nicht selten legt Thomas
in Parallelartikeln bald auf diesen bald auf jenen Aspekt mehr Nach-
druck. Im iibrigen muB man bedenken, daB Thomas in den Quaestiones
Disputatae seine Ideen viel mehr entfalten konnte als in der theologischen
Summe, wo er sich auf das Notwendigste beschrinken wollte. Es darf



des hl. Thomas von Aquin ? 167

darum nicht iiberraschen, daB in De Potentia neuplatonische Elemente
vorkommen, die man in der Summa nicht mehr findet. Man hiite sich
jedoch vor Ubertreibungen ! Aus der Tatsache, daB Thomas jene Ele-
mente mit einbezogen hat, kann man nicht mit Vanier zum SchluB3
kommen : « Ce reste d'influence dionysienne surprend d’autant plus qu'’il
ne se trouve dans l'augustinisme et l'aristotélisme fonciers de cette
théologie (du De Potentia) aucune exigence ol se greffer » 1%°. Es lige
so eine Trinitdtstheologie aus ungleichartigen und schlecht zusammen-
gefiigten Stiicken vor uns, die Thomas nicht miteinander hitte ver-
schmelzen kénnen. In Wirklichkeit stellen diese neuplatonischen Ziige
im Plan, den sich Thomas vorgezeichnet hat, kein so fremdes Element
dar. Aus diesen neuplatonischen Leihstiicken darf man nicht schlieBen,
Thomas habe damit die sogenannte «griechische Perspektive » iiber-
nommen. Im {ibrigen bilden die beiden Sichtweisen der Trinitit, die
griechische und die lateinische, einen bequemen Rahmen, um die Lehr-
verschiedenheiten der mittelalterlichen Theologen zu verstehen. Doch
dieser Rahmen bleibt zu ungenau und vermag den einzigartigen und
komplexen Gedanken des Aquinaten nicht zu fassen. Vanier wundert
sich dariiber, dal3 ein moderner Autor in einem Kommentar zum Trini-
titstraktat einen Anhang mit « Une émanation en Dieu»? iiber-
schrieben hat. Dieses Wort « émanation » weckt bei ihm sogleich den
Gedanken an neuplatonische Perspektiven !''. Dennoch fehlt es nicht
in der Summa, wo Thomas doch jede Spur dionysischen Einflusses aus-
getilgt haben soll 2.

Die mittelalterliche- Theologie im Lichte der griechisch-lateinischen
Schemata zu beurteilen, ist ein Apriori, das den tatsichlichen historischen
Verhiltnissen nicht gerecht wird. Thomas sah sich einer ganz ver-
wickelten Problematik gegeniiber. Der dionysische Einflul — weniger
eine dionysische Schauweise — stellt dabei nicht mehr als einen Aspekt
dar. Man kann diesen Punkt unméglich auBer Acht lassen, will man
den Sinn der von Thomas untersuchten Fragen erfassen. In Wirklich-
keit ist das von Vanier aufgegriffene Problem mehr spekulativer als
historischer Art, obwohl es in den Texten des Aquinaten einer gewissen
Grundlage nicht entbehrt. Die Frage wire eine Neubearbeitung wert,
wobei der historische Rahmen zu beachten wire. Die Erliuterungen

109 VANIER 42. 10 VANIER 54&. 1 VANIER 46. 97. 101. 108. 109.

12 ... accipenda est processio ... secundum emanationem intelligibilem »
(I, 27, 1). « Significat verbum quandam emanationem intellectus : persona autem
quae procedit in divinis secundem emanationem intellectus, dicitur Filius » (1, 32, 2).



168 Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars

Vaniers boten dazu kostbare Hilfe, vorausgesetzt allerdings, da sie in
die rechten Grenzen gewiesen werden.

Die Griinde, die den duBeren Kriterien entnommen sind, stehen
auf schwachen Fiilen, denn sie stiitzen sich auf das bloBe Schweigen
in einer zusammenfassenden Nachschrift. Sie koénnten hochstens das
Argument, das auf inneren Kriterien beruht, stiitzen. Nichts beweist,
daB man im Kommentar Hannibalds eine genaue Textparallele finden
muB, die in dem Werk, das er zusammenfaBte, eingearbeitet gewesen
wire. Alles hingt vom Gesichtspunkt dieses Autors ab, von der Bedeu-
tung, die er diesen Stellen beimaB und vor allem von der Art und Weise,
wie er sie auffalte.

Wollte man im iibrigen annehmen, die zweite Ausgabe entspriiche
dem heute bekannten Text, so kénnte man nicht erkliren, warum
Thomas in dieser zweiten Bearbeitung die bedeutsamen Theorien, die
seinen Ansichten vor der Neufassung seines Kommentars widersprachen,
unbeachtet lieB. Auf welche Zeit sollte iibrigens diese zweite Abfassung
datiert werden ? Wenn die Abfassung der Quistionen 27-43 der Summa
nach der Niederschrift von De Potentia anzusetzen ist, so wire der zeit-
liche Abstand sehr kurz, zu kurz, um eine Korrektur des Kommentars
zu ermoglichen und eine so auffillige Entwicklung zwischen dem
Gedankengang von De Potentia und dem der zweiten Redaktion zu
erkldaren 13,

Das einzige, was fiir die Losung der Frage entscheidend sein konnte,
wire die Nachforschung in der Handschriftentradition. Es wire doch
sonderbar, wenn die Handschriften eines offiziellen Universitidtswerkes,
das wiihrend zehn Jahren im Umlauf war, spurlos verschwunden sein
sollten.

13 (Jber die Datierung von De Potentia vgl. M. GRABMANN, Die Werke des
hl. Thomas v. Aquin. Beitr. z. Gesch. d. Phil. u. Theol. d. M., XXII, 1/2, Miinster
1949, 306 f.



	Gibt es eine zweite Redaktion des Sentenzenkommentars des hl. Thomas von Aquin?

