Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Naturphilosophie — Psychologie

Van Laer, Henry : Philosophico-Scientific Problems. Translated by
Henry J. Koren C.S. Sp. (Duquesne Studies, Philosophical Series 3.) —
Duquesne University Press, Pittsburgh 1953. x1-168 p.

Die im vorliegenden Band zusammengefaBten Studien zeigen eine be-
stimmte Richtung der heutigen scholastischen Naturphilosophie in Ausein-
andersetzung mit der modernen Physik und gewissen aus ihren Theorien
oder ihrer Methodik hervorgegangenen Auffassungen. Eine besonders ein-
gehende Erorterung finden das Verifikationsprinzip der Neopositivisten, der
Begriff der Materie und seine notwendige Orientierung am Kriterium der
Ausgedehntheit, die Unmoglichkeit der actio in distans und das Verhiltnis
von Kausalitit, Determination und Voraussehbarkeit im Bereich des Anor-
ganischen. Die Untersuchungen zeugen fiir die Vertrautheit des Autors so-
wohl mit der neuscholastischen Naturphilosophie wie mit den Theorien und
Anschauungen der Physiker. Es gelingt ihnen auch oft, die iiblichen Posi-
tionen der ersteren mit treffenden Argumenten zu verteidigen und zu
stiitzen. Trotzdem aber erwecken einige dieser Studien im Leser den unab-
weisbaren Eindruck, daB die in ihnen vertretene Form von Naturphilosophie
zu sehr riickwirts gewandt ist, daB3 sie, um ihre Thesen aufrechtzuhalten
und einleuchtend zu machen, sich zu sehr an Auffassungen klammern mus,
die zwar vor einigen Jahrzehnten noch als selbstverstindlich gelten konnten,
von denen sich aber die Physik freimachen muBte. Der Autor scheint im
Namen der Philosophie die Physik zu Annahmen zuriickbringen zu wollen,
die nur fiir eine bestimmte, fiir den Physiker iiberholte Vorstellungsweise
notwendig und unumginglich sind. Die Energiequanten miissen nach ihm
notwendig ausgedehnt, die elementaren Partikeln notwendig in einen Ather
eingebettet sein, um durch den Kontakt mit ihm ihren Ort zu erhalten,
das elektro-magnetische und das Feld der Schwerkrifte sind notwendig als
Akzidentien eben dieses Athers zu denken. Zufolge einer urspriinglichen in-
tellektuellen Einsicht soll es evident sein, dal es eine Gleichzeitigkeit im
absoluten Sinne geben und daB jedes Elektron in jedem Moment seinen
bestimmten Ort haben muB. Man frigt sich, ob damit nicht Anschauungen
als philosophisch sicher und feststehend vorgetragen werden, die in Wahr-
heit nur notwendige Folgerungen und Forderungen eines Weltbildes dar-
stellen, das einer friitheren Stufe unserer Kenntnis der Naturerscheinungen



64 Besprechungen

entsprach. Der Verf. verrit mit nichts, dall er dem Unterschied zwischen
echter philosophischer Einsicht von grundsitzlicher Geltung und einer vor-
stellungsmiBigen « eidetischen » Notwendigkeit der anschaulichen Erfassung
und Vergegenwirtigung seine Aufmerksamkeit geschenkt und sich die Frage
gestellt hat, ob die naturwissenschaftlichen Entdeckungen nicht auch den
gewohnlichen Erfahrungen eine neue Bedeutung verleihen, auf denen seine
angeblich definitiven philosophischen Aufstellungen beruhen. Er scheint die
Herausforderung, die in manchen kiihnen Vermutungen und neu eréffneten
Denkmdoglichkeiten der Naturwissenschaften liegt, nicht nahe genug an sich
herankommen gelassen zu haben, um die Notwendigkeit zu fiihlen, seine
naturphilosophischen Begriffe und Thesen von Grund aus zu iiberpriifen und
in einer Weise zu sichern, die sie dem Einwand enthebt, sie brichten nur
weltbildliche Deutungen und Anschauungen zum Ausdruck, die durch die
Erweiterung und den Fortschritt unserer Erfahrungen und Kenntnisse iiber-
holt werden kénnen. Wie leicht es moglich ist, mit Berufung auf eine angeb-
liche intellektuelle Einsicht eine berechtigte und tiefer fithrende Frage von
sich fern zu halten, zeigt das Beispiel der Gleichzeitigkeit. Es bedarf nach
der Anschauung des Rezens. besonderer Uberlegungen iiber die Realzeit
und die Voraussetzungen eines alles erfassenden kausalen Weltkonnexes, um
dem Begriff der Gleichzeitigkeit einen philosophischen Inhalt zu geben, den
die Einsteinsche Kritik nicht beriihrt, und um die kosmologische Frage der
Universalzeit zu formulieren, die jenseits der Kompetenz der Naturwissen-
schaft steht. Bei manchen der Probleme, die den Autor beschiftigen, liegt
eine ganz dhnliche Situation vor, auch wie uns scheint, beziiglich der Frage
des Athers. Gewil bediirfen die Felder eines Subjekts und die Lokalisierung
einer realen Beziehung zwischen dem Georteten und seiner Umgebung. Steht
aber damit schon fest, dal das Substantielle, das in den Feldern erscheint,
gerade als Ather vorzustellen sei und die ortende Relation nichts als ein
Verhiltnis gegenseitigen Sich-Beriihrens sein konne ? Vermutlich liegt die
naturphilosophische Bedeutung des Ringens der Physiker um die theore-
tische Erfassung der Mikrorealititen gerade darin, daf3 es iiber diese beiden
Antworten hinausweist. Es zeichnet sich doch heute die Moglichkeit ab,
die Wellenfelder der Quantentheorie als den phdnomen- und struktur-
analytischen Ausgangspunkt fiir die Bildung eines neuen Begriffs von korper-
licher Wirklichkeit zu betrachten und damit eine Deutung der Gegeben-
heiten ins Auge zu fassen, die den grundsitzlichen Forderungen der Philo-
sophie entspricht, ohne auf die Atherhypothese zuriickgreifen zu miissen.
Insbesondere aber scheint es dem Rezens. heute nicht mehr angingig, in
der philosophischen Bestimmung der Natur der lokalisierenden Relationen
bei der Vorstellung des Sich-Beriihrens stehen zu bleiben, die einer zu unbe-
dingt anschauungsgebundenen Stufe der Erfahrungsdeutung entstammt,
und in der zudem die einfache Anschauungsgegebenheit noch gar nicht zu
einer wirklich intelligiblen Verarbeitung und Bestimmung gelangt ist. Die
ganze so ausfiihrlich vorgelegte Diskussion um die actio in distans kommt
im Grunde daher, daB8 man glaubte, die Natur der ortgebenden Beziehungen
aus dem Vorstellungsschema Raum allein ablesen zu kénnen, wobei man
dann natiirlich auf das Problem stieB, ihre Bedeutung fiir die Ermoglichung



Besprechungen 65

einer direkten Einwirkung philosophisch einsichtig zu machen. Nach dem
Stande unserer heutigen Kenntnisse ist doch eher anzunehmen, daB die
fundamentalen riumlichen Beziehungen in eben den Voraussetzungen einer
unmittelbaren EinfluBnahme bestehen, und dall der anschauliche Raum
nichts anderes ist als das allgemeine, in allen Verdnderungen sich erhaltende
Ordnungsschema der dynamischen Beziehungen. Das Prinzip der Nah-
wirkung scheint darum in der Naturphilosophie vielmehr als die Grundlage
fiir einen wirklich kosmologischen Begriff des Raums zu gelten zu haben,
denn als eine These, die unter Voraussetzung einer Theorie des Raums zu
beweisen ist.

Gewi3 handelt es sich in den vorgebrachten Einwendungen um Frage-
punkte, die noch einer griindlichen Diskussion bediirfen. Der vorliegende
Band ist auch aus diesem Grunde der Beachtung zu empfehlen, weil die in
ihm behandelten Themen geeignete konkrete Anhaltspunkte fiir die all-
gemeineren Probleme bieten, und auch weil die zuweilen geradezu aufreizend
wirkende Sicherheit, mit der gewisse Vorstellungsgewohnheiten als endgiiltige
philosophische Wahrheiten vorgelegt werden, auf diese Probleme hinfiihrt.

Rom-Salzburg. B. Tuum O. S. B.

Kane, William H. - John D. Corcoran - Benedict M. Ashley - Raymond
J. Nogar : Science in Synthesis. A Dialectical Approach to the Integration
of the Physical and Natural Sciences. Report of the Summer Session, July,
1952, of the Albertus Magnus Lyceum for Natural Science. — The Aquinas
Library, River Forest (Illinois) 1953. 289 p.

Trotz aller bestechenden Erfolge ist die naturwissenschaftliche For-
schung gegenwirtig in eine Reihe kritischer Schwierigkeiten geraten : Ge-
fahren, welche von auBen, von wirtschaftlichen und politischen Interessen
her der personlichen Freiheit des Forschers und der Freiheit des Forschens
drohen, Gefahren aber auch, welche von innen, von der Methode des spezia-
lisierten wissenschaftlichen Forschens her entstehen und den Bildungswert
der Naturwissenschaften in Frage stellen. Gibt es einen Weg, dieser kriti-
schen Schwierigkeiten Herr zu werden ? Um mit Fachleuten der ver-
schiedenen Forschungsgebiete in einer dauernden Arbeitsgemeinschaft iiber
dieses Problem beraten zu kénnen, griindeten einige Lektoren der nord-
amerikanischen Dominikanerprovinz St. Albert am Sitz ihres Ordensstu-
diums ein Albertus-Magnus-Lyceum for Natural Science.

Der vorliegende Bericht gibt eine Ubersicht iiber die Arbeit der ersten
Tagung im Sommer 1952. Eine Fiille von Fragen kam zur Sprache. Die
erste Woche brachte Probleme der Physik. NaturgemiB entziindete sich
die Diskussion zwischen Philosophen und Physikern besonders an der
aristotelisch-thomistischen Lehre vom Wesenswandel der Dinge. Die Dis-
kussion der zweiten Woche fiihrte in das Gebiet der Chemie. Die dritte
Woche brachte Probleme der Biologie, die vierte Probleme der Psychologie.
Die fiinfte und letzte Woche war dem Grundanliegen der Tagung gewidmet,
wenigstens in Umrissen eine Einheit der Wissenschaften aufzuweisen.

Der Bericht gibt die Referate und Diskussionen nur in den Grund-

5



66 Besprechungen

ziigen wieder. Dennoch bietet er einen lebendigen Einblick in den Verlauf
der Tagung. Er spiegelt aber auch deutlich die Schwierigkeit wider, auf die
eine so verschiedenartig zusammengesetzte Arbeitsgemeinschaft stéBt. Ob
z. B. dem Naturwissenschaftler, der mit der Kategorie der Naturgesetzlich-
keit zu arbeiten gewohnt ist, im Verlauf der Tagung klar wurde, was mit
der « natura » des Aristoteles gemeint ist ? Die Bestimmung des naturale
als das, was einheitlich und regelmiBig eintrifft (45, 119 f., 240 u. a.), wird
fiir eine Auseinandersetzung mit dem naturwissenschaftlichen Denken kaum
geniigen, weil sie auch auf die Vorstellung von einer « geltenden » Natur-
gesetzlichkeit paft.

Dem europiischen Leser bietet die reiche Literaturangabe einige wert-
volle Hinweise auf weniger bekannte Arbeiten. Ein reichhaltiger Index er-
leichtert die Information iiber Einzelfragen.

Walberberg (Koln). G. M. MEvER O. P.

Schéndorfer, Ulrich : Philosophie der Materie. (Philosophie in Einzel-
darstellungen, hrsg. v. Johann Fischl.) — Verlag Styria, Graz-Wien-Koln
1954. 227 S.

Im einleitenden Abrif der Geschichte des Materieproblems werden Materie
und Form des Aristoteles gedeutet als « Ergebnisse der Ubertragung logischer
Unterscheidungen ins Ontologische » (24). Die spitere Kritik habe mit Recht
das Widerspruchsvolle im Begriff der materia prima als einer reinen Mog-
lichkeit ohne Sein aufgewiesen. Das Formprinzip bedeute allerdings eine
Erkenntnis von bleibender Bedeutung (24). Seine These, Aristoteles sei Pan-
vitalist gewesen, stiitzt V. mit H. Driesch folgendermaBen : « Alles ist ihm
von Formen gestaltet und geprdgt, und wo Form ist, da ist fiir ihn auch
Leben » (25).

Die Philosophie der Natur, die ihr Eigenrecht neben den Naturwissen-
schaften erfolgreich behauptete, hat zwei Aufgabenbereiche. Sie ist Theorie
der Naturerkenntnis und ist Ontologie bzw. Metaphysik der Natur (9, 84).

Als Theorie der Naturerkenninis priift sie die Grundlagen, die Methoden
und die Grenzen naturwissenschaftlichen Erkennens und stellt somit ein
spezielles Gebiet der philosophischen Wissenschaftslehre dar. Weil sie dabei
auch die seinsbegrifflichen und seinsgesetzlichen Voraussetzungen natur-
wissenschaftlicher Erkenntnis zu untersuchen hat, wird sie notwendig zur
Ontologie der Natur (84 f.). Ontologie wird zur Metaphysik, wenn sie nach
Wesen, Ursprung und Sinn der Natur fragt (85), wenn sie versucht, das
Seiende an sich zu erreichen. Letzteres ist unmittelbar nur im schmalen
Sektor des eigenen BewuBtseinserlebens moglich. Fiir den weiten Bereich
des Transobjektiven bleibt nur ein mittelbarer und weitgehend hypothe-
tischer Zugang. Darum muf} jede Metaphysik sich dariiber klar sein, daB
ihre Schliisse nur Wahrscheinlichkeitsschliisse sein kdnnen (126 f.).

Die Ontologie und Metaphysik der materiellen Wirklichkeit, welche V. im
dritten Teil bringt, kommt unter diesen erkenntnistheoretischen Voraus-
setzungen kaum iiber eine, im iibrigen gut orientierende, Problemgeschichte
der Naturwissenschaften hinaus. Es hei3t dort: die gegenwirtige Physik



Besprechungen 67

hat zwar widerlegt, daB Raum und Zeit ein Absolutes im Sinne Newtons
sind. Sie hat Newton aber darin recht geben miissen, daB Raum und Zeit
eine Realitit ist, « die physikalische Wirkungen ausiiben kann » (150). Alles
weist auf einen « ontischen Zusammenhang zwischen Raum und Zeit mit
den iibrigen physikalischen Realititen » hin (152). Hier nun hétten wir eine
philosophische Analyse erwartet. Was bedeutet « ontischer Zusammenhang »
von Raum und Zeit mit den Realititen ? Geht es an, von « physikalischen
Wirkungen » des Raumes und der Zeit zu sprechen ? Welche Seins- und
Bestimmungsweise haben Raum und Zeit ? Man miiBte diese Fragen nach
den erkenntnistheoretischen Voraussetzungen wenigstens in der Metaphysik
erwarten, die einen wenigstens hypothetischen Zugang zum Seienden an sich
bieten soll. Hier bringt V. wohl eine Kritik an der psychistischen Meta-
physik von A. Wenzl (213 {.). Er kommt hier weiter zu dem Ergebnis, da8
ein nach dem neuzeitlichen Stand der Erkenntnis geliauterter Hylemorphis-
mus immer noch am besten die Eigenart des materiellen Seins erfa3t (216 £.).
Eine philosophische Analyse der Seins- und Bestimmungsweise von Materie,
Form, Raum, Zeit, Wirkung u. a. findet sich nicht.

Walberberg (Koln). G. M. MEYERr O. P.

Willwoll, Alexander, S. J. : Seele und Geist. Ein Aufbau der Psychologie.
2. Aufl. (Mensch, Welt, Gott. Ein Aufbau der Philosophie in Einzeldar-
stellungen, hrsg. vom Berchmans-Kolleg in Pullach, 4. Bd.) — Herder,
Freiburg i. Br. 1953. x-226 S.

Es ist sehr zu begriiBen, daB der 4. Band der bekannten Pullacher
Philosophie nach den Wirren der Kriegs- und Nachkriegsjahre in zweiter
Auflage erscheinen konnte ; denn wir kennen in der philosophischen Literatur
kein Werk, das in gleich sympathischer Weise in die christliche Philosophie
einfiihrt, wie diese Pullacher Reihe, die eine gesunde Mitte einhdlt zwischen
dem iiblichen Stil der Schulbiicher und eigentlichen Monographien. Es ist
Willwoll sehr gut gelungen, sich dem Zweck und der Eigenart der Serie an-
zupassen, eine kluge Stoffauswahl zu treffen, ohne Wesentliches zu iibergehen
oder Fragen zu behandeln, die schon in andern Banden des Gesamtwerkes
zur Sprache kommen. Diese Riicksichtnahme auf die Mitarbeiter sei lobend
hervorgehoben, denn sie ist leider, wie die Erfahrung lehrt, keine Selbst-
verstindlichkeit in einem Arbeitsteam.

Wer Schulbuch-miide ist und nicht Zeit hat, sich in Spezialfragen der
Psychologie einzuarbeiten, findet bei Willwoll das ideale Werk, sein Schul-
wissen zu repetieren und zu vertiefen. Die flieBende Sprache, die sich vom
trockenen Gelehrtenstil ebenso fernhilt wie vom oberflichlichen Plauder-
ton populirwissenschaftlicher Schriften, macht das Studium des Buches zum
GenuB. So kann nur schreiben, wer iiber eine souverine Stoffbeherrschung
verfiigt und die Gabe besitzt, andern mitzuteilen, was er selber sein eigen
nennt. Wer Lust hat, ein aufgeworfenes Problem oder einen kurzen Beweis
griindlicher zu studieren, ist der Miihe enthoben, lange nach einschligiger
Literatur zu suchen ; denn der Verfasser bietet ihm in den FuB3noten selbst
eine kluge Auswahl bester Autoren.



68 Besprechungen

Gewagt, aber im allgemeinen gut gelungen, ist die gleichzeitige Behand-
lung der philosophischen und experimentellen Psychologie. Ofters findet der
Leser zudem ausgezeichnete geschichtliche Uberblicke iiber gewisse Problem-
kreise (z. B. S. 6 ff., 19 ff., 25 ff., 68 ff. usw.).

Nach einleitenden Ausfiihrungen iiber die Bedeutung der Seelenlehre
und die beiden Methoden (experimentelle und philosophische Psychologie)
werden wir in drei Teilen in die Lehre vom Dasein, vom Wesen und vom
Sinn und Reifen der Seele eingefiihrt. — Es wire u. E. richtiger, die Sub-
stantialitit des Ich und die Unstofflichkeit der Seele im zweiten Teil (vom
Wesen der Seele) zu behandeln und nicht, wie der Verfasser es tut, im ersten
(vom Dasein der Seele).

Die Abhandlung iiber das Wesen der Seele beginnt mit Erdrterungen
iiber die Seelentitigkeiten (1. Abschnitt: Die Seele im Erkennen. 2, Ab-
schnitt : Vom Antwortgeben der Seele auf die Welt : Die Seele im Fiihlen
und Streben). Der 3. Abschnitt trigt die Uberschrift : « Geist, Seele und Leib,
die Einheit der menschlichen Person ». Diese Formulierung : « Geist, Seele
und Leib », stért uns ebenso wie der Titel des Buches : « Seele und Geist »,
denn er konnte zum mindestens die Vermutung aufkommen lassen, der Ver-
fasser vertrete eine Dichotomie resp. Trichotomie. Das Studium des Werkes
widerlegt allerdings diese Vermutung. Willwoll scheint vielmehr die Begriffe
« Menschenseele » und « Geist » als Synonyma zu behandeln oder sie im Ver-
hiltnis « totum — pars » zu gebrauchen, wie folgende Uberschriften es nahe-
legen : Die Seele als « Geist » (158) ; Der Geist als Lebensform des Leibes
(182) ; Die Bedeutung der Leib-Geist-Einheit (184). Da3 der Autor sich voll
zur thomistischen These der Einheit der Seele bekennt, beweist folgender
Passus : « Der Trichotomismus glaubte den Widerstreit im Erleben auf eine
Mehrheit von metaphysischen Prinzipien (Leib-Seele-Geist) zuriickfiihren zu
sollen. In Wirklichkeit beweist der Widerstreit gerade, daB ‘Geist’ und
‘Seele’ (Seele als Tragerin irrationalen Trieb- und Sinnenlebens gemeint)
nicht zwei sein konnen » (166 f£.).

In den Erérterungen iiber die Sinneserkenntnis vertritt Willwoll die
Ansicht, daB auch zur Sinneserkenntnis eine species als Mittler erfordert sei,
ohne damit einem Subjektivismus das Wort reden zu wollen. Wenn die
einen Autoren dieses Erkenntnisbild als « medium quo » auffassen, andere
hingegen als « medium in quo», so sieht Willwoll in dieser Meinungsver-
schiedenheit nur einen Kampf um den treffsicheren Ausdruck. Er schreibt :
« Die Unterschiede, die auch im wahren Erkennen zwischen Erkenntnis-
inhalt und Erkenntnisbild bestehen, auch die schwere Vollziehbarkeit des
Gedankens vom ‘medium quo’, lassen uns die Lehre vom ‘medium in quo’
bevorzugen » (43 £.).

Die thomistische Tradition kennt bekanntlich entsprechend dem sinn-
lichen und geistigen Erkennen auch ein sinnliches und geistiges Streben.
Das Gefiihl wird von ihr dem Strebevermodgen untergeordnet, Der Verfasser
weicht von dieser Tradition ab (ebenso an andern Stellen) und schlieBt sich
jener Richtung der neueren Psychologie an, die besonders seit Tetens eine
Dreiteilung von Erkennen, Streben und Fiihlen lehrt, Unter der Voraus-
setzung, da man den Begriffen « Streben » und « Erkennen » die notige



Besprechungen 69

Spannweite 148t und die Struktur der psychischen Akte nicht zu analytisch
sieht, halten wir diese Dreiteilung fiir {iberfliissig. Die Frage, ob es neben
den sinnlichen Gefiihlen auch geistige Gefiihle gebe, 148t der Verfasser offen.

Die Ausfiihrungen iiber das Wesen der Seele werden mit einem vierten
Abschnitt abgeschlossen, der die Seele in ihrer Beziehung zur Umwelt, zur
Gemeinschaft und zur Uberwelt betrachtet. — Das Werden der Seele, ihre
Aufgabe, ihr Reifungsrhythmus und ihre Unsterblichkeit kommen im dritten
Teil zur Sprache.

Man legt Willwolls Psychologie nicht aus der Hand ohne das Bewuf3t-
sein, von einem besten Kenner mit dem Reichtum und den Geheimnissen
der menschlichen Seele vertraut geworden zu sein. Beeindruckt von der
Gedankenfiille des Werkes und der meisterhaften Stoffdarbietung 148t man
das Buch sicher in Reichweite, um es noch oft zu Rate zu ziehen. Wir
zweifeln nicht daran, daB der Wunsch, mit dem der gelehrte Verfasser das
Buch der Offentlichkeit iibergab, lingst in Erfiillung gegangen ist : « ... daB
der und jener sich am Reichtum des Menschseins freue und dann tiefer in
das niemals ganz zu ergriindende und doch immer lockende Geheimnis der
Seele einzudringen suche » (V).

Stans. W. GrRempPER O. F. M. Cap.

Gindl, Irmgard : Die Grundakte des Geistes. Eine phinomenologische
Untersuchung. — Herder, Wien 1953. 80 S. — Seele und Geist. Versuch
einer Unterscheidung. — Deuticke, Wien 1955. 153 S.

Die psychologische Forschung der letzten hundert Jahre hat ein iiber-
aus reiches empirisches Material {iber den Menschen und seine Verhaltens-
weisen zutage gefordert. Dabei konnte es auf die Dauer nicht ausbleiben,
dafB sie auf Phianomene stiel3, die ihr die Frage nach dem eigentlich mensch-
lichen Sein und dessen Aktivitit stellten. Es ging zundchst darum, ob der
Mensch in seiner Weltbegegnung etwas eigentiimlich Menschliches aufweise.
Die weitere Frage schlof3 sich an, wie dieses Eigentiimliche aussihe, wie es
innerlich qualifiziert sei. Vielleicht hat G. damit recht, da3 die bisherigen
psychologischen Forschungsergebnisse noch nicht erschépfend unter diesem
Aspekt untersucht sind, eine Aufgabe, die von der Psychologie im empi-
rischen Sinne nicht geleistet werden kann (vgl. Die Grundakte des Geistes
[= GG] 9). Ihr Anliegen in den beiden Arbeiten ist es daher, mit Hilfe
der phianomenologischen Methode Husserls — ihrer Ansicht nach der einzig
mogliche Weg, zu einer philosophischen Erhellung der psychologischen In-
halte zu gelangen (vgl. ebd.) — einen Beitrag in der genannten Richtung
zu leisten. Was in der ersten Verdffentlichung unter Auswertung besonders
kinderpsychologischer Ergebnisse philosophisch zur Aufdeckung der Grund-
akte des Geistes gefiihrt hat, wird in der zweiten unter stirkerer Benutzung
tier-psychologischer Daten erweitert und zur Abgrenzung des Sinnlich-
Seelischen vom Sinnvoll-Geistigen verwertet. Dennoch setzt die letzte Ver-
offentlichung nicht notwendig die Kenntnis der « Grundakte des Geistes »
voraus, sondern stellt eine in sich gerundete Arbeit dar,

Das Problem kreist also um das Eigentiimliche menschlicher Welt- und



70 Besprechungen

damit menschlicher Selbsterfahrung. An welcher Stelle und in welcher Art
innerhalb des menschlichen Verhaltens weist es sich aus ? Die Verf. kniipft
an Einsichten an, die Max Scheler entwickelt hat, und fiihrt sie weiter.

Grundlegend fiir den Menschen ist bereits die Begegnung mit den
Dingen : das Tier steht nicht eigentlich in einer « gegenstindlichen » Bezie-
hung zu ihnen. Dinge sind nur in der Art und nur soweit fiir das Tier vor-
handen, als sie als Reizschemen setnem subjektiv bestimmten seelischem
Triebgefiige entsprechen und zur Befriedigung biologisch-animalischer Be-
diirfnisse dienen. AuBenweltliche Reize und angeborene innerliche Reiz-
Schemata verhalten sich wie der Schliissel zum SchloB (Lorenz), ohne daf
dabei der Reizgegenstand in seinem Eigensein erfal3t wiirde. Das Ding hebt
sich nicht in seinem « an sich » vom Hintergrund der Umwelt ab, sondern
wird lediglich in dem MaB aufgefaBt, als es zum Tier und seinen subjektiven
Vitalbediirfnissen gehort. Dieses subjektive Bediirfnis bestimmt das Aus-
maQ, in dem das Tier « Umwelt » hat. Dabei gilt das Ding nur als dulere
Wahrnehmungsgestalt ; dndert sich dieselbe, so ist es als ganzes fiir das
Tier nicht mehr da. — Wesentlich anders ist die Dingerfassung des Menschen,
die schon beim Kleinkind die Einengung durch das subjektive Triebbediirfnis
und die ihm zugeordneten Reiz-Schemata sprengt und zur objektiven Gegen-
standserfassung durchbricht : die duBlere Wahrnehmungsgestalt dient nur
dazu, das Ding in seinem « an sich » zu erkennen, durch die Wahrnehmungs-
gestalt hindurch die Wesensform in seinem objektiven Gehalt einzusehen
und zu benennen. Das Fragealter des Kindes, in dem der erwachende Geist
mit der Namengebung das vergegenstdandlichte Haben der Dinge im inten-
tionalen Akt der Erkenntnis abschlieBen will, ist unwiderlegbares Phinomen
fiir die geistbedingte Art menschlicher Weltbegegnung. Der Mensch ist nicht
auf Umwelt (Uexkiill) von subjektiv-angeborenen Reizschemen eingeengt,
sondern steht in einer unbegrenzten Offenheit dem Sein schlechthin gegen-
iiber, in dessen Licht oder auf dessen Hintergrund er die Dinge in ihrem
« an sich » zu erfassen trachtet. Das Sein ist gleichsam sein einziges « Schema »
auf das er festgelegt ist, aber dieses Schema durchbricht aufgrund seiner
Universalitit jede Begrenzung. Er sprengt die ausschnitthaften Schemata,
die dem Tier nur Umwelt vermitteln, und gelangt zum Besitz von Welt.

Der Vergleich wird fiir fiinf andere Grundakte des Geistes weitergefiihrt.
G. zdhlt dazu die Fihigkeit des Menschen, Sinn zu erkennen, sich zu sich
selbst verhalten und dadurch « Ich», zu seinem sozialen Partner « Du»
sagen zu kénnen, sowie die Fihigkeit des « Wertfiihlens » in der Einschédtzung
der Dinge und der Entscheidung in der Wahl der Einzelwerte. — Die Unter-
suchungen wachsen klar aus den empirischen Befunden der Kinder- und
Tierpsychologie heraus und diirften bei aller Knappheit eine wertvolle Er-
liuterung zum Verstindnis des typisch Menschlichen bieten. Mit der Be-
handlung der personalen Begegnung, die sich im « Du-sagen » ausdriickt,
hat die Verf. einen Bereich beriihrt, der noch wenig untersucht ist. Daher
sind die wenn auch kurzen Ausfithrungen um so wertvoller,

Weniger durchsichtig wird, in welcher Weise die aufgezihlten Grund-
akte zusammenhingen. So konnte die These zum Gegenstand einer Dis-
kussion werden — was freilich den hier gegebenen Rahmen sprengen wiirde —,



Besprechungen |

daB einige Grundakte als verschiedene Weisen des Sinn-Verstehens anzu-
sprechen sind. Danach hat der Mensch gegeniiber dem Tier « Gegenstinde »
in ihrem « an sich », hat das Wertgefiihl fiir sie, richtet seine innere Auf-
merksamkeit in der Begegnung mit dem Menschen auf dessen eigentlichen
Persongrund, weil er Sinn versteht (GG 51, 55, 57). Dagegen wire jedenfalls
im Sinne der traditionellen Ontologie zu sagen, daB3 -das Sein dasjenige ist,
was als letztes dem Wahren, dem Guten, dem Etwas zugrundeliegt. Auf
der Seite des Subjektes, das dem Sein in seiner Vielfalt begegnet, diirfte
demnach das Seinsverstindnis als letzter Grund fiir die Méglichkeit zur
sinnhaften Gegenstandserkenntnis, zur Werteinschitzung, zur Begegnung
mit einem Sinn-verstehenden und Sinn-setzenden subsistierenden Etwas
zu suchen sein. Das Sein ist in sich sinnvoll. Weil die Dinge seiend sind,
sind sie sinnvoll und daher in ihrem Sinn erkennbar. Die Fihigkeit zum
Seinsverstindnis muBl somit als Grundlage der weiteren Akte angesprochen
werden ; aus ihm erst erwichst das Sinnverstindnis. Fassen wir dariiber
hinaus den letzten Grund des « Ich» als ein « Sein beim Sein » (StraBer),
so diirfte sich leicht eine innere Ordnung der Grundakte auftun.

Auf direkten Widerspruch wird wohl weithin die Auffassung stoBen,
wonach die Entscheidungsfihigkeit das « Wesenskonstituens des Menschen
schlechthin » (GG 69) darstellt. So wertvoll die Darlegungen sind, die fiir
jeden geistigen Akt eine einschluBweise oder ausdriickliche Entscheidung
nachweisen, — mit der genannten Aussage sind wir bei der Scheler’schen
oder existenzialistischen Aktualititspsychologie, nach der sich die Person
nur in der Entscheidung setzt. Wird der Entscheidungsakt nicht durchaus
als ein Geschehen erfahren, das aus einem Wesensgrund heraus gesetzt wird,
aus einem Ursprungs-Ich (StraBer), das nicht mit diesem Akt identisch,
sondern vor demselben gegeben ist ? Entscheidungsmichtigkeit kann somit
nur als eine Wesenseigentiimlichkeit (das scholastische accidens proprium),
nicht aber als Wesenskonstituens angesprochen werden.

Etwas behutsamer sollte man vielleicht auch mit der Unterscheidung
von Seele und Geist umgehen, zumal wenn die Leib-Seele der Geist-Seele
im Menschen gegeniibergestellt wird (Seele u. Geist 8, 112 Anm, 12). Aus
der begrifflichen Abgrenzung geht nicht deutlich hervor, ob es sich im Sinne
der « pluralitas formarum » um zwei verschiedene Seelen im Menschen han-
delt. V. White macht mit Recht auf die akute Gefahr dieser Terminologie
fiir die Einheit der Person aufmerksam (vgl. Jahrbuch f. Psychologie und
Psychotherapie 3 [1955] 265). Hinter ihr verbirgt sich heute hiufig eine
dualistische oder — nimmt man den Leib als dritte Komponente hinzu —
eine trialistische Deutung.

Trotz der angedeuteten Fragwurdlgkelten stellen die beiden Veroffent-
lichungen zweifellos wertvolle Beitrdge zur phinomenologischen Erhellung
der menschlichen Geistseele dar. Ihr Wert besteht nicht zuletzt in der gut
informierenden Ubersicht der empirischen Forschungsergebnisse. Die philo-
sophische Behandlung diirfte zu weiterer phdnomenologischer Durchdringung
der gewonnenen psychologischen Erfahrungstatsachen anregen.

Walberberg (Kéln). S. PFURTNER O. P.



72 Besprechungen

Erkenntnistheorie

De Vries, Jos., S.J.: Critica. Editio altera penitus recognita. (Insti-
tutiones philosophiae scholasticae auctoribus pluribus philosophiae profes-
soribus in Collegio Pullacensi Societatis Jesu, pars I1.) — Herder, Friburgi
Br. 1954. x1-210 p.

Der Verfasser bietet hier die zweite Auflage seines Buches iiber die
Erkenntniskritik, das wohl in seiner klaren Gliederung und systematischen
Geschlossenheit mit zum Besten gehort, was iiber diesen Gegenstand ge-
schrieben worden ist. In der Vorrede kiindigt er eine Reihe erheblicher Neu-
fassungen an, die sich besonders auf die AuBenweltserkenntnis, das induk-
tive Verfahren und die metaphysische Erkenntnis beziehen. Bei der letzteren
hat er den Erkenntnis-Dynamismus seines Mitbruders P. Jos. Maréchal mit
einbezogen, den er einer maflvollen und gesunden Kritik unterwirft.

Aber trotz dieser griindlichen Neubearbeitung, die den Wert des Buches
um ein Vielfaches erhoht, hat sich an der Grundkonzeption des Autors
nichts geindert. Nach wie vor ist er der Verfechter eines nur mittelbaren
Realismus, der sich von den Gegebenheiten des BewuBtseins her auf Grund
eines Kausalschlusses zeigt. Jede unmittelbare Evidenz von den Dingen her
lehnt De V. ab.

In dieser rigorosen und exklusiven Form wird diese These doch kaum
zu vertreten sein, wofern man von den Dingen her nicht nur eine wirk-
ursdchliche, sondern gleichzeitig auch eine formalursdchliche Einwirkung an-
erkennt. Bei einer bloB wirkursichlichen Verbindung zwischen dem Bewuf3t-
sein und der AuBenwelt wird man wohl kaum in zwingender Weise einen
Realismus aufweisen konnen, wie er in der Scholastik und auch in diesem
Buche vertreten wird. Auch Kant wullte von einer wirkursichlichen Ein-
wirkung des Dinges an sich auf das Bewuftsein. Aber er kam dabei zu ganz
anderen Resultaten, eben weil er den formalursichlichen Zusammenhang
aubBer acht lieB3.

Nimmt man aber auf Grund des BewuBtseinszeugnisses eine formal-
ursdchliche Verbindung an, dann ist nicht einzusehen, warum die Qualititen
davon ausgeschlossen sein sollten. Die Physiker haben wohl darin nicht das
letzte Wort zu sprechen. Experimentell kénnen sie doch nur das MeBbare
der Wirklichkeit erfassen, was schon durch die mathematische Formulierung
zum Ausdruck kommt. Alles andere sind Folgerungen, die vom philoso-
phischen Standpunkt aus iiberpriift werden miissen. Jedenfalls berechtigt
die rein physikalische Betrachtungsweise nicht, dabei stehen zu bleiben und
nur eine quantitative Entsprechung zwischen AuBenwirklichkeit und Be-
wuBtsein anzunehmen. Doch wurde auch von physikalischer Seite her der
Versuch gemacht, ein qualitatives Mehr als nur die reine Wellenbewegung
zum Ausgangspunkt der entsprechenden Sinneserkenntnis werden zu lassen.
So in dem interessanten Artikel von Dr. Felix Budde in Divus Thomas (Fr.)
30 (1952) 299-320, 462-500.

Vielleicht lieBe sich in der Frage : mittelbarer oder unmittelbarer Realis-
mus, doch noch eine mittlere Linie herausfinden, wobei man sich methodisch



Besprechungen 73

zunichst eines Kausalschlusses bedient, der dann aber durch die besondere
Betonung der Formalursdchlichkeit die zundchst umgangene unmittelbare
Evidenz von den Dingen her offenkundig werden liBt. Jedenfalls darf sie
nicht von vornherein erkenntnistheoretisch ausgeschaltet werden. Dann
geht die Schliissigkeit des Kausalverfahrens fiir den Nachweis eines denk-
unabhdngigen Realismus verloren, wie der FFall Kant beweist. Nur muf sie
auf das rechte Maf3 zuriickgefiihrt werden. Und hier diirfte man wohl den
Erkliarungsversuchen von Geny und Gredt eine grolere Beachtung und all-
seitig gerechte Beurteilung schenken.

Fiir die Beziehung der Notwendigkeitsurteile hat der Verfasser auch
in dieser neuen Auflage die von Kant geprigte Ausdrucksweise « synthe-
tische Urteile a priori» beibehalten, wobei er das von Kant subjektiv ge-
meinte Apriori in einen objektiven Sinn umdeutet. Sachlich ist dagegen
nichts einzuwenden. Aber man fragt sich, ob es tunlich ist, einen Zentral-
begriff Kants, der gewissermalen die Achse seines ganzen Systems darstellt,
so ohne weiteres unter Umdeutung seines urspriinglichen Sinnes in unsere
Terminologie zu iibernehmen. Wenn man schon die moderne Einteilung in
analytische und synthetische Urteile beibehalten will, dann lassen sich die
Notwendigkeitsurteile wohl eher in das Gebiet der Analysis als in das der
Synthesis einweisen. Denn bei ihnen geht es doch um einen notwendigen
Begriffszusammenhang zwischen Subjekt und Priadikat, wobei dieser freilich
nicht durch eine unmittelbare Analyse aus dem Subjektsbegriff abzulesen
ist, wohl aber aus dem Vollinhalt des Priadikates in einer erweiterten Ana-
lyse, insofern nicht nur der Inhalt als solcher, sondern auch die darin ent-
haltene Notwendigkeitsbeziehung zum Begriffsinhalt des Subjektes in die
Begriffsdeutung des Pridikates hineingenommen wird. Dann haben wir ein
analytisches Urteil « zweiter Ordnung », weil nicht das Subjekt, sondern das
Priadikat einer Analyse in dem oben dargelegten Sinne unterworfen wird,
wie das ja auch bei der praktischen Anwendung in diesem Buche geschieht.

Ein solch analytisches Urteil « zweiter Ordnung » ist zweifelsohne ein
« Erweiterungsurteil » — auch im modernen Sinne, insofern im Pridikat
etwas Neues zum Ausdruck kommt, was im Subjekt unmittelbar nicht ent-
halten ist. Aber in einem gewissen Sinne kénnte man in jedem Urteil, wenn
es nicht tautologisch sein soll, dem Priddikat die Rolle der Erweiterung des
Subjektinhaltes zuweisen, weil es, wenn auch an und fiir sich — wie bei
den analytischen Urteilen « erster Ordnung » — im Subjekt enthalten, dessen
Inhalt fiir unser Denken erst deutlich macht und damit unsere Kenntnis
erweitert. Insofern ist die Einteilung der Urteile nach dem Gesichtspunkt
der Erweiterung und Nicht-Erweiterung doch noch sehr problematisch.

Durch diese Ausfiihrungen, die einer weiteren Kldrung dienen sollen,
wird der Wert des Buches in keiner Weise angetastet. Man kann den Ver-
fasser nur begliickwiinschen, daB er dieses schwierige Gebiet, das er von
Grund aus erst aufbauen mufte, so besonnen, klar und griindlich durch-
gearbeitet und in dieser zweiten Auflage auch duBerlich in einer sehr iiber-
sichtlichen und geschmackvollen Weise dargeboten hat. Es wird sicher wieder
viele Freunde und Abnehmer finden.

Geistingen (Sieg). J.ELL C. Ss. R.



74 Besprechungen

Cleve, Walter Theodor : Denken und Erkennen. Ein Weg in die Philo-
sophie nach Peter Wust. — Verlag Lechte, Emsdetten (Westf.) 1952.

X1v-246 S.

Als Einfiithrung in die Philosophie ein sehr wertvolles Buch, worin der
Verfasser mit groBem pidagogischen Geschick in einer klaren, tiefen, ein-
pragsamen und doch modern anmutenden Weise das Problem des Denkens
und Erkennens dem Anfinger anschaulich vor Augen fiihrt.

Den gr6Bten Raum nimmt der erste Teil, die « materiale Logik », ein,
worin der Verfasser das Erkenntnisproblem nach allen Seiten auseinander-
setzt und kritisch beleuchtet. Es ist eine Erkenntnislehre und Erkenntnis-
kritik in einem, die immer wieder zuriickgreift auf die geschichtliche Ent-
wicklung bis zur modernen Fragestellung. Der zweite Teil, die « formale
Logik », behandelt in einem verhidltnismaBig kurzen Abri3 die verschiedenen
Denkformen als « logische Elementarlehre » und « logische Methodenlehre ».

Bei dieser Einteilung wird der Begriff « Logik » in einem weiteren Sinne
genommen als es sonst iiblich ist. Wiirde man nicht doch besser im Interesse
einer klaren Gebietsscheidung diesen Begriff einschrinken auf die Lehre von
den Denkformen ? Denn die Lehre von der Wahrheitsbeziehung in den
Denkinhalten, die der Verfasser der « materialen Logik » zuweist, hat ein
ganz anderes Formalobjekt als die Lehre von den Denkformen, die der
Logik in ihrem eigentlichen Sinne zugeordnet sind. Diese hat es mit der
Ordnung der Begriffe zu tun, sowohl nach der rein formalen als auch nach
der materialen Seite hin, sodal man auch hier in diesem engeren Begriff
der Begriffsordnung von einer formalen und materialen Logik sprechen kann,
wie es ja auch tatsdchlich in Lehrbiichern geschieht. Rein sachlich gesehen
hat der Autor selber die beiden Gebiete des ersten und zweiten Teiles rein-
lich voneinander getrennt und einwandfrei ihren verschiedenen IFormal-
charakter herausgestellt. ’

Im allgemeinen wandelt der Verfasser in seiner sachlichen Darlegung
auf den Wegen der philosophia perennis, wenn auch mehr aus einer mo-
dernen und gegenwartsnahen Sicht heraus. Fiihrer ist ihm dabei sein von
ihm hochgeschitzter Lehrer Peter Wust, dessen Leben und Werken er in
der Einleitung mehrere Seiten gewidmet hat. lhm folgt er in Anlehnung
an das Kolleg, das Peter Wust alle zwei Semester in den Jahren 1930-39
iiber die « Logik » gehalten hat unter Zugrundelegung von Hagemann-Dyroff,
Logik und Noétik, Freiburg 1924 (12. Aufl.) nebst Ergéinzung durch A. Rade-
macher, Erkenntnistheoretische Propadeutik, Bonn 1931.

Von Wust iibernimmt er besonders den Begriff der securitas und inse-
curitas im Zusammenhang mit dem GewiBheitsproblem. Die Sekuritit oder
Gesichertheit des wissenschaftlichen Erkennens ist darnach keine notwen-
dige Begleiterscheinung der GewiBheit, auch nicht der rationalen, welche die
oberste Gewilheitsstufe darstellt. Denn diese zerfillt in eine mathematische
und philosophische GewiBheit, die sich artmifig dadurch unterscheiden,
daB3 die erstere mit einer Gesichertheit verbunden ist, die andere nicht.
Man wiirde den Artunterschied zwischen beiden GewiBheitsformen doch zu-
nichst wohl eher im Formalobjekt beider Wissensgebiete zu suchen haben,



Besprechungen 75

insofern die Mathematik es nur mit der quantitativen Wirklichkeitsordnung
zu tun hat, die eindeutig bestimmbar ist, wdhrend das philosophische
Wissen, das sich allen Seinsschichten bis in die letzten Urgriinde hinein zu-
wendet, mit Begriffen arbeiten muf3, die in ihrem Ursprung der untersten
Seinsschicht entnommen sind und darum in ihrer Anwendung auf héhere
Wirklichkeiten der Gefahr einer Mideutung ausgesetzt sind. Man kann dar-
um hier in einem gewissen Sinn von einer Ungesichertheit sprechen. Diese
ist aber dann eine Folgeerscheinung des begrifflichen Denkens iiberhaupt, wie
es in dieser unvollkommenen Form nun einmal beim Menschen gegeben ist.

GroBen Wert legt der Verfasser mit Recht auf die veritas ontologica,
auf das rationale Durchordnetsein der Wirklichkeit. Er selber aber verli3t
den Weg einer universalen Rationalitit alles Wirklichen, indem er fiir die
héchsten Prinzipien und die Erkenntnis Gottes eine unmittelbare gegen-
standliche Erleuchtung von seiten Gottes notwendig sein 148t im Anschluf3
an die Illuminationstheorie von Augustinus und Bonaventura. Er beruft
sich dabei auf den Satz, daB Unbedingtes nur vom Unbedingten erkannt
werden konne. ’

Das wire richtig, wenn es sich um eine addquate Erkenntnis des Unbe-
dingten handeln wiirde. Diese kénnte inhaltlich nur vom Unbedingten her
entnommen werden. In Wirklichkeit aber haben wir es in der Hohenlage
des Seins nur mit inaddquaten Erkenntnissen zu tun. Und es ist nicht ein-
zusehen, warum die von den Dingen ausstrahlende und urspriinglich von
Gott gegebene Rationalitit nicht eine derartige Erkenntnis vermitteln kénne.
Dal3 Gott dabei die von ihm stammende innere Lichtquelle in uns nicht
nur im Sein erhilt, sondern auch durch sein Mitwirken immer wieder zum
Leuchten bringt, wird kein Thomist in Abrede stellen. Nur wird er die
gottliche Mitwirkung der Leuchtkraft des menschlichen Geistes angemessen
sein lassen, wie sie nach gottlicher Anordnung nun einmal im Menschen
gegeben ist.

Bei einer unmittelbaren Erhellung der hichsten Seinsinhalte durch gott-
liche Einstrahlung miiten gerade auf diesem Gebiete alle jene Denkschwie-
rigkeiten schwinden, die uns eben aus dem abstrakten Charakter unserer
Begriffe erwachsen. Die Erfahrung lehrt uns das Gegenteil. Dasselbe ist zu
sagen von einer unmittelbar anschauenden Selbsterkenntnis, wie sie der Ver-
fasser anzunehmen scheint. Sie wiirde uns vieler Schwierigkeiten entheben,
die gerade dadurch entstehen, daf3 unser innerstes Sein uns nicht im Eigen-
lichte leuchtet, sondern nur im Widerschein der aus der Dingwelt gewonnenen
Begriffe und der damit verbundenen Tatigkeit unseres Geistes.

Das hier Gesagte will nur der Klirung dienen. Es soll in keiner Weise
den Wert des Buches herabmindern. Es ist vielmehr zu wiinschen, daB es
bei denen, die sich in der Philosophie umsehen wollen, recht viele Anhinger
gewinne. Es kann fiir den Beginn des Philosophiestudiums nur von aller-
groftem Nutzen sein.

Geistingen (Sieg). J. ELL C. Ss. R.



76 Besprechungen

Kurth, Rudolf : Von den Grenzen des Wissens. — Ernst Reinhardt
Verlag, Basel 1953. 84 S.

Seit Descartes nimmt das erkenntniskritische Problem im philosophi-
schen Denken eine beherrschende Stellung ein. Die Vielfalt der Lehrmei-
nungen hat das Vertrauen in die Zuverlissigkeit unseres Denkens zerstért.
Der durch Descartes eingeleitete Rationalismus schlug schon bei Kant in
die Antithese um, das Erkennen sei unfihig, das Ding-an-sich, d. h. die
eigentliche Wirklichkeit zu erfassen. Damit war das Tor fiir alle jene irra-
tionalen Strémungen ge6ffnet, die das moderne philosophische Denken weit-
gehend beherrschen, und dem auch unser Verfasser zu einem grofen Teil
seinen Tribut zollt. Er miite es nicht eigens sagen, daB3 er dem Denken
Kants und iiber ihn hinaus jenem Jaspers’ sich verpflichtet weil}, der Leser
wird bei der Durchsicht seiner Studie ihres Geistes mehr als nur « einen
Hauch » verspiiren. Darum miissen wir gegen Kurths Buch jene grundsitz-
lichen Bedenken ins Feld fiihren, die der gemiBigte Realismus gegen Kants
« Kritik der reinen Vernunft» und Jaspers’ « Der philosophische Glaube »
erhebt, die uns beide den rationalen Zugang zum Sein hoffnungslos
versperren,

Kein ernster Denker zweifelt daran, daB unserem Wissen Grenzen ge-
setzt sind; die Frage ist nur, wie diese Grenzen verlaufen. Keineswegs
koénnen wir uns mit dem Verfasser einverstanden erkliren, die Grenzen so
eng zu ziehen, daBl der Gegenstand der Metaphysik, das Sein, nicht mehr
gewuBt, sondern nur mehr geglaubt werden kann (76) : Wohl gibt es Sein,
das nicht Erscheinung ist, aber im « transzendentalen Denken » miissen wir
uns der « Erscheinungshaftigkeit des Wirklichen » bewuf3t werden (5). Heid-
egger sagt es so: Das Sein ist unumginglich, aber unzuginglich. Kurth
sieht im Philosophieren (selbst in jenem Kants) den inneren Widerspruch :
durch Denken zu kliren, was das Denken iiberschreitet (13).

Im 1. Kap. wird eine Charakteristik des Denkens gegeben. Denken ist
« eine Bewegung der Innerlichkeit des Menschen », ist auf Gegenstindliches
gerichtet, an die Sprache gebunden, unterliegt einer eigenen Gesetzlichkeit
und ist inneres Handeln. Voll unterstreichen mochten wir die Bedenken
die der Autor gegen die mathematische Logik erhebt (19 f.). — Das 2. Kap.
spricht vom Gegenstand des Denkens, von der Wirklichkeit. Wirklichkeit ist
nicht das Ding-an-sich, sie ist vielmehr schon in Anschauung und Erfahrung
durch das Denken mitbestimmt (33). « Je tiefer wir in die Wissenschaften
eindringen, umso intensiver kénnen wir die Bedingtheit und Begrenztheit
unseres Erkennens durch die Denkschemata spiiren, die wir unausweichlich
an die Sache heranbringen » (35). Das Ganze des Erscheinenden ist die Welt,
Die Welt ist nicht wirklich, sondern Idee, Weise des Seins (37). BewuBtsein
und Nicht-BewuBtsein, Geist und Nicht-Geist sind die zwei Bereiche der
Wirklichkeit. Auf dem Wirklichkeitsbereich der anorganischen Materie bauen
sich in einer Stufenfolge die von Leben, Seele und Geist auf (37). Substanz
und Kausalitit sind durch das Denken bestimmt und bedingt. — Das
3. Kap. gilt der Untersuchung der Wahrheit, die sich nicht auf die Gegen-
stinde bezieht, sondern auf das Denken iiber Gegenstinde, Wahrheit des



Besprechungen 77

Wissens und Wahrheit des Glaubens sind streng zu scheiden. Jene geht auf
das Wirkliche (Erscheinende), diese auf das UnwiBbare, das doch ist (59).
Wahrheit ist Idee. Streng nicht beweisbar mufl und darf sie geglaubt werden,
denn es gibt Hinweise in uns, die diesen Glauben berechtigen : die Evidenz
des in der Welt als wahr Erkannten, und die Evidenz der hohen Werte
iiber Zeiten und Vélker hin (61). — Das 4. Kap. spricht von der Wissenschaft.
Zur Sprache kommen der Begriff der Wissenschaft, ihre Voraussetzungen,
Grenzen, Einheit und ihr Wert. Wissenschaft befaBt sich mit der Er-
scheinung (Wirklichkeit) und ist subjektiv. Wissen erweckt Staunen, das in
der hochsten Helligkeit des Wissens in das BewuBtsein des Nichtwissens
umschliagt. Wissenschaft weist auf das absolute Sein hin, ohne von ihm
direkt zu sprechen, und wird so zum Gottesdienst (72). — Vom Denken des
Seins handelt das 5. Kap. Philosophie ist Entfaltung der Vernunft am Sein,
sie ist keine Wissenschaft, strebt aber wie diese nach Wahrheit. Das Denken
der Vernunft (Philosophie) transzendiert bis zu Gott. Aber genau genommen
sind die Gedanken iiber Gott falsch, denn Gott ist auBBerhalb der Denkformen
(78). Wenn es Freiheit gibt, so nur unbeweisbar, Erscheint der Mensch zwar
als unfrei, so braucht er es doch an sick nicht zu sein (78 f.). Mit andern
Worten : Gott und Freiheit sind nicht Gegenstinde des Wissens, sondern
des philosophischen Glaubens. — In einem SchluBkapitel wird dargelegt,
daB Nichtwissen fiir das Denken unvermeidlich ist, nicht aber der Irrtum.
Wir irren aber dennoch, denn Irren ist das metaphysische Zeichen unserer
Endlichkeit.

Das wenig umfangreiche Buch, das Kurth eine « Vorbereitung der Meta-
physik » nennt (5), verrit eine straffe Denkdisziplin. Wir geben dem Autor
recht : Das Kurzgesagte braucht nicht kurzgedacht zu sein (5), méchten ihn
aber fragen, ob er darin nicht einen Widerspruch sehe : mit so viel Intellekt
nachzuweisen, daf3 der Intellekt nicht erkennen kann !

Stans. W. GrRemPER O. F. M. Cap.

Hoenen, Petrus, S. J.: De noetica geometriae, origine theoriae cogni-
tionis. (Analecta Gregoriana, Vol. LXIII, Series Facultatis Philosophicae
Sectio A, n. 5.) — Universitas Gregoriana, Romae 1954. 293 p.

Die Absicht des Verf. in diesen eingehenden Studien iiber die Erkennt-
nistheorie der geometrischen Abstraktion und Prinzipienerfassung ist nicht
nur, ein viel vernachlissigtes, spezielles Thema der Gnoseologie griindlich
zu erliutern. Nach der Auffassung des Autors, die ja schon im Titel des
Werkes zum Ausdruck kommt, steht die Noetik der geometrischen Er-
kenntnis am Anfang der gesamten Erkenntnistheorie und die geometrischen
Prinzipien sind die Prototypen einsichtiger, in sich als a priori notwendig
erkennbarer Wahrheiten, von denen sowohl die Epistemologie wie die Meta-
physik ihren Ausgang zu nehmen haben. Erméglicht wird diese iiberraschende
These durch die entschieden realistische Konzeption von Geometrie, die der
Verf. vertritt. Ihr fundamentales Objekt ist die Ausdehnung der realen
Korper ; die Gegenstinde ihrer Sitze sind Bestimmtheiten der Ausdehnung,



78 Besprechungen

die wir uns trotz der Unvollkommenheit unserer Sinneswahrnehmung in
ihrem geometrisch-exakten Sinn als formale Folgen des Wesens der Aus-
dehnung und ihrer Proprien einsichtig machen kénnen. Der gnoseologische
Schritt von der sinnesmiBig aufgefaBten Ausdehnung zu den exakten Ge-
bilden der Geometrie wird durch den Akt einer Abstraktion vollzogen, die
formal ist, weil sie aus dem Gegebenen Bestimmtheiten heraushebt, die
formal und wesensmiBig in gewissen einsichtigen Beziehungen zueinander
stehen, und die intuitiv ist, weil die intellektive Erkenntnis sich im Phan-
tasma das Wesen der Ausdehnung und die in ihm begriindeten sekundiren
Wesenseigenschaften gleichsam sichtbar entgegentreten liBt. Die Wen-
dungen, deren sich Hoenen in diesem Teile seiner Erklirungen bedient,
zeigen, daB er seine Auffassung im AnschluB an die Cajetanische Theorie
der Abstraktion gebildet hat. Auf der Grundlage dieser Erklirung der mathe-
matischen Abstraktion sucht der Autor die alte Schwierigkeit zu 16sen, wie
die exakten geometrischen Gebilde abstraktiv aus der Vagheit und Unbe-
stimmtheit des sinnlich Gegebenen oder Vorgestellten entnommen werden
kénnen. Aus dem ersten intelligiblen Proprium der Ausdehnung, der Teil-
barkeit, folgt die Existenz und Produzierbarkeit unteilbarer Limites. Der
Ubergang von einem Teil zum anderen muB in indivisibili erfolgen, denn
er geht von Zugehorigkeit zu Nicht-Zugehorigkeit. Der Intellekt erkennt
im Phantasma, auf das intelligible Wesen der Ausdehnung blickend, die
notwendige Unteilbarkeit der Grenzen ; er wei8 mit Sicherheit, daB die
exakten Grenzgebilde : Fliche, Linie und Punkt, real sind. In Fortfiihrung
dieser Uberlegungen glaubt der Autor dann auch intuitive Einsichten vor-
weisen zu konnen, die die euklidische Struktur des Zusammenhangs der
Ausdehnungen sicher stellen und die klassische Geometrie damit als die
schlechthin grundlegende und maBgebende bestitigen. Die Anschauung
bietet uns die Gegebenheit der Richtung ; die verwesentlichende Betrachtung
des Geometers erkennt in ihr die Richtung als exakte Bestimmtheit, die
jedem Geraden- und Kurvenstiick in jedem seiner Punkte als Modus des
Durchgangs durch ihn zukommt. Ebenso unmittelbar einsichtig ist es nach
dem Verf., daB diese Weisen des Hindurchgehens miteinander verglichen
werden konnen, auch wenn die durchschrittenen Punkte verschieden sind.
Beim Vergleich verschiedener Linienstiicke erkennen wir unmittelbar, daf
sie dhnliche oder verschiedene Richtungen haben, woraus die verschirfende,
geometrisch-abstraktive Erfassung entnimmt, da es in jedem Punkte eine
und nur eine Richtung gibt, die einer beliebigen vorgegebenen gleich ist.
Damit ist aber der Raum als notwendig euklidisch erkannt. Streng genommen
gibt es nur eine euklidische Geometrie ; die nicht-euklidischen Theorien
koénnen ihre Verwirklichungen nur an Gebilden von niederer Dimensions-
zahl finden, die einer euklidischen Mannigfaltigkeit eingebettet sind und
nur fiir eine die geometrischen Begriffe in analoger Weise verwendende
Beschreibung.

Mit diesem Versuch hat Hoenen es auf sich genommen, seine Ideen
einem der strengsten und anspruchsvollsten Tests zu unterwerfen, die es
gibt : dem Vergleich mit der Schirfe und Begriffsgenauigkeit mathematischen
Denkens. Es scheint uns nicht, daB sie diese Priifung bestehen konnen.



Besprechungen _ 79

Zunichst schon ist fraglich, ob der Begriff der Richtung nicht den der
Geraden schon voraussetzt, und ob darum die Betrachtungen des Autors
tatsdchlich ein neues, bisher vernachlissigtes Element in die alte Diskussion
um die nicht-euklidischen Geometrien einfiihren. Vor allem aber 148t es sich
nicht dem Wesen der Ausdehnung entnehmen, auch nicht, wie Hoenen
denkt, ihrem Charakter als rein individuierendem, mit der Verschiedenheit
ihrer Teile keinerlei qualitative Differenz setzendem Medium, daB3 es nur
einen, fiir alle Punkte in gleicher Weise maBgebenden und die Gleichheit
oder Ungleichheit der Richtungen in ihnen festlegenden Horizont der Flucht-
punkte gebe. Die nicht-euklidischen Raumformen mit konstanter Kriim-
mung geben weder die Isotopie noch die Isotropie, d. h. die Gleichwertigkeit
aller Richtungen, die vom ndmlichen Punkt ausgehen, preis. Sie heben darum
auch die blofl individuierende Rolle der Raummannigfaltigkeit nicht auf.
Die Méglichkeit von Rdumen mit nicht-euklidischer Struktur beruht gerade
auf der Fraglichkeit dessen, was gleiche Richtung in verschiedenen Punkten
besagen soll, und auf der Verschiedenheit der méglichen Wege, diese Unbe-
stimmtheit durch entsprechende Festsetzungen zu beseitigen. Die Mathe-
matiker haben hier nicht eine Wesenseigentiimlichkeit der Ausdehnung ver-
kannt, sondern eine Offenheit und Unbestimmtheit in ihrem Begriff ent-
deckt, die den klassischen Geometern verborgen geblieben war.

Das Hauptstiick der Theorie Hoenens bildet indes seine Deutung der
geometrischen Abstraktion. Nach ihr erkennen wir die geometrischen Ge-
bilde in ihrer exakten Bestimmtheit, indem unser Intellekt das sinnlich
Vorgestellte auf das Wesen und Wesensmifige der Ausdehnung hin trans-
zendiert. Im Phantasma selbst sind diese Bestimmtheiten nicht nur zu-
nichst nicht gegeben ; die geometrischen Aussagen iiber exakte Gebilde
wiaren sogar unrichtig, wenn sie auf die von der Phantasie vorgestellten
Gestalten als solche bezogen wiirden. Sie verifizieren sich nur an der Aus-
dehnung an sich, « de ipsis extensis prout esse habent in se ». Kénnen wir
die alten Schwierigkeiten auf diesem Wege wirklich 16sen ? Wie soll fiir die
intellektuelle Erfassung ein Wesen mit einem Charakter der Exaktheit er-
kennbar werden, den das Phantasma iiberhaupt nicht anzeigt und zur sinn-
lichen Darstellung bringt ? Mit welchem Recht gehen wir iiber die Intel-
lektualisierung hinaus, wie sie etwa in einer Approximationsgeometrie er-
folgt, und bleiben nicht dabei, das Sein der Ausdehnung zu denken, indem
wir die genauen phdnomenologischen Daten analysieren, deuten und onto-
logisieren ? Wenn die Geometrie aullerdem auf einer Wesenserfassung der
Quantitit in ihrer physischen Natur, und sofern sie Akzidens des Korpers
ist, beruht, wie kann sie dann die Lehre von der Ausdehnung als solcher
sein ? MiiBte sie nicht viel mehr als die Wissenschaft von den Korpern
unter dem Aspekt der Ausdehnung verstanden und viel enger mit der
Physik verbunden werden, als die traditionelle Einteilung der Wissenschaften
es tut ? Der Mathematiker miite sein unbedenkliches Heranziehen des
Unendlichen dem Kosmologen gegeniiber rechtfertigen oder entschuldigen
und koénnte, ohne die Korpersubstanzen anzuerkennen und mitzudenken,
nicht behaupten, eine echte Einsicht der Prinzipien seiner Wissenschaft er-
reicht zu haben.



80 Besprechungen

Die aufgeworfenen Fragen scheinen nun aber auch die traditionellen
scholastischen Auffassungen, besonders die Lehre des hl. Thomas, in Zweifel
zu ziehen. Nach Thomas geht in die Definition eines jeden mathematischen
Begriffs die materia intelligibilis als notwendige Komponente mit ein. Diese
ist aber nach der im Anschlu8 an Summa I 85, 1 oder Phys. VIII lect. 3
heute meist gegebenen Erklirung eben die Substanz als das nur vom Intel-
lekt erkennbare Subjekt der Quantitdt. Der hl. Thomas gibt aber sehr oft
(Metaphys. VII lect. 10, N. 1494, 1496 ; lect. 11, N. 1508, 1533 ; VIII lect. 5,
N. 1761 ; De Verit. q. 2 a. 6 ; De Anima III lect. 8) eine andere Definition,
nach der die materia intelligibilis mit dem Kontinuum identisch ist : « Ma-
teria autem figurarum mathematicarum intelligibilis est continuum, ut
linea vel superficies » (Metaphys. VII lect. 11, N. 1508). Ihre Intelligibilitit
ist nicht die einer Kategorie der intellektiven Erkenntnis ; sie besteht ein-
fach darin, daB3 die Phantasie das Kontinuum unabhingig von den Ge-
gebenheiten der duBeren Sinne vorzustellen vermag. (Zur ganzen Frage
E. WINANCE : Note sur 'abstraction mathématique selon St. Thomas. RPL
53 [1955] 482-510.) Im AnschluB an diese dem tatsichlichen Charakter der
Geometrie viel besser entsprechende Erklirung wére also eher zu sagen,
daB die mathematische Exaktheit nicht durch ein Vordringen zum Wesen
der Ausdehnung gewonnen wird, sondern durch die Intellektualisierung der
vorgestellten Ausdehnung, die als Objekt der Phantasie von der unmittel-
baren Sinnesgegebenheit in einem gewissen Grade abgeldst ist und sich als
Medium und Bereich geometrischer Konstruktionen darbietet. Der eigent-
liche Gegenstand der Geometrie wire demnach gerade nicht die reale Aus-
dehnung, sondern, wie Maritain sagt, « un univers du préter-réel»; er
bestiinde im vorstellungsmiBig Konstruierbaren oder in der in der Imagi-
nation fiir sich genommenen und auf sich gestellten Quantitit.

Es ist zuzugeben, daB diese Auffassung Unklarheiten enthilt und daB
beim Vergleich mit Hoenens eindringenden Bemiihungen um das Problem
der mathematischen Exaktheit ihr summarischer, der vollen Durcharbeitung
ermangelnder Charakter sehr fiihlbar wird. Der Autor sté8t im Verlauf
seiner Untersuchungen aber selbst auf Beobachtungen, die Ansatzpunkte
zu einer weiteren Klirung des ganzen Problems bieten. Seine Bemerkungen
iiber die Rolle der konstruktiven Titigkeit, die fiir die Konstitution des
mathematischen Raumbegriffs wesentlich ist, weisen darauf hin, daB die
Begriffe von Phantasma und Vorstellung nicht etwa an die Gegenstands-
bilder und die Reproduktionen passiv aufgenommener Eindriicke der Auflen-
welt gebunden und festgelegt werden diirfen, sondern in einem so weiten
Sinne zu fassen sind, daB sie auch die Schemata der Orientierung und des
Handelns, die Vorentwiirfe, nach denen wir unser Tun und Verhalten lenken
und seine moglichen Ergebnisse iiberblicken, miteinbegreifen kénnen, Fiir
das Exaktheitsproblem ergeben sich aus einer solchen weiteren F assung
neue Losungsmoglichkeiten. Die Idee von unteilbaren Limites beruht sehr
wahrscheinlich gerade auf unseren Vorstellungen, sofern sie orientierend die
Teilungshandlung antizipieren und die Ausdehnung als ein der Handlung
selbst heterogenes und duBerliches Etwas reprisentieren, das die Teilung
zwar verdndern, aber in seinem extensiven Gesamtbestand nicht tangieren



Besprechungen : 81

kann. Die geometrischen Begrifte der Richtung und der Geraden erhalten
in den antizipierenden Schemata der Bewegungslenkung gleichfalls einen
Ausgangspunkt, in dem sie besser und ndher vorbereitet sind als in den
Gegebenheiten der Kérperwahrnehmung. Die Eigenschaft der Geraden etwa,
durch zwei Punkte eindeutig bestimmt zu sein, lieBe sich auf dieser Grund-
lage wohl leicht verstiandlich machen.

Nach dem Gesagten scheint es dem Rezens. nicht haltbar, in den Evi-
denzen und Einsichten der Geometrie den Urtyp apriorischer Prinzipien-
erfassung zu erblicken. Die geometrischen Einsichten stellen gerade einen
eigenartigen Sonderfall dar, der wohl zu unterscheiden ist von echten, intel-
lektuell wirklich durchkliarten Denknotwendigkeiten. Sie entstammen nicht
der Erfassung und Durchdringung eines intelligiblen Gehalts, sondern der
Erkenntnis der notwendigen Verbundenheit gewisser Bestimmungen in einem
sinnenhaften Gebilde oder einem Typus solcher Gebilde, in einem anschau-
lich sich darstellenden « Eidos » in dem Sinne, in dem HusserL den Aus-
druck verwendet. Sie verkniipfen nicht begriffliche Bestimmtheiten in eigent-
lich verstehender Weise, sondern indem sie sich auf die Bedingungen der
Vorstellbarkeit und der anschaulichen Erfiillung zuriickwenden. Die Aus-
driicke Hoenens vom « inspicere in phantasmate » und von der Intuition im
Vorstellungsbild haben ihre Berechtigung. Sie diirfen aber nicht im Sinne
einer intellektiven Intuition verstanden werden.

Rom-Salzburg. B. Taum O.S.B.

Metaphysik

Krings, Hermann : Fragen und Aufgaben der Ontologie. — Max Nie-
meyer Verlag, Tiibingen 1954. vii-256 S.

Die Bedeutung des « vorliegenden ontologischen Entwurfes » (48 Anm.)
liegt darin, daB3 der Versuch unternommen wird, eine echte ontologische
Fragestellung herauszuarbeiten. Damit geht der Verf. iiber die « speziellen
Wirklichkeitsontologien » (4) hinaus, wie sie etwa von H. Conrad-Martius
und N. Hartmann vorgelegt wurden, und fragt ausdriicklich nach den
« Griinden des Seienden », also nicht nur nach den Prinzipien von « einzelnen
Dingen, Weltbereichen oder Geschehnissen, sondern dem Seienden iiber-
haupt, sei es Ding oder Geschehnis, sei es ein ausgezeichnetes Seiendes oder
nicht » (1). Die Arbeit hat starke Anregungen von der zeitgendssischen Exi-
stenzphilosophie erhalten (vgl. bes. Kap. 4 « Die Freiheit »). Zu den lesens-
wertesten Partien gehort das, was im Kap. 5 (116 ff.) iiber die « Seinsart der
Griinde » gesagt wird. Die Griinde des Seienden — Existenz und Wesen —
werden betont in ihrem gegenseitigen Bezogensein gesehen. Eine Schichten-
lehre, wie sie bei Hartmann eine erhebliche Rolle spielt, wird abgewiesen (119).

Leider zieht sich durch das gesamte Buch hin ein folgenschweres MiB-
verstidndnis dessen, was « Abstraktion » ist. « Abstraktion » in der empirischen
Forschung, wenn z, B. « Menschen etwa blo3 nach ihrer KérpergroBe oder
nach ihren intellektuellen Anlagen bestimmt, abgeschitzt und eingeordnet
werden » (46) und « Abstraktion » im philosophischen Sinne sind toto caelo

6



82 . Besprechungen

verschieden. In der sog. « abstractio formalis » den « Grund » (Prinzip) eines
Seienden « abstrakt » betrachten, heit (wenigstens nach thomistischer Lehre)
nicht, diesen « Grund » vollig isolieren oder gar als Einziges setzen, um dann
wie aus « primiren Bestandteilen » nachtréiglich « sekundir » das konkrete
Ding « zusammenzusetzen » (46, 55).

Wenn ein endliches Seiendes philosophisch aus der Vielzahl seiner
Griinde begriffen werden soll, so miissen zwar die einzelnen Griinde oder
Prinzipien (« quo ») des Ganzen (« quod ») nach Moglichkeit fiir sich betrach-
tet werden (ein Verfahren, wie es K. de facto auch hdufig genug anwendet) ;
aber schlechthin und uneingeschrinkt ist das nicht méglich. Denn die ein-
zelnen Griinde oder Prinzipien (« quo») sind als solche ohnehin « relativa
secundum dici » ; d. h. ein konstitutives Prinzip kann ohne sein Konprinzip
weder sein noch begriffen noch definiert werden. In der thomistischen Meta-
physik ist die « relatio secundum dici » (r. transcendentalis) ein festes Lehr-
stiick, hier allerdings scharf von der kategorialen Relation unterschieden —
eine Unterscheidung, die in den Darlegungen von K. zur Relationslehre
(125 ff.) auszufallen scheint.

Von einem Verlust dessen, was der Verf. als « echte Dialektik » (39)
bezeichnet, und von einem « starren und getrennten Nebeneinander der onto-
logischen Kategorien in einem endgiiltigen Dualismus » (60) kann wenigstens
bzgl. der thomistischen Philosophie keine Rede sein.

Auf ein MiBverstindnis des « abstrakten Verfahrens » ist u. a. die Pole-
mik des Verf. gegen den aristotelischen Begriff der « Erstmaterie » zuriick-
zufiihren. Sein Versuch, die philosophische Frage nach der Materie von den
Ergebnissen der modernen Naturwissenschaften-her anzugehen (56 ff.), liuft
u. E. den eigentlichen Intentionen des Buches entgegen auf eine sehr pro-
blematische induktive Metaphysik hinaus.

K. grenzt die « Ontologie » gegen die « Metaphysik » ab. Letztere wird in
rationalistischem Sinne verstanden : Fragen nach dem Ursprung des Kos-
mos, nach der Unsterblichkeit der Seele, nach Dasein und Wesen Gottes.
Die Aufgaben einer solchen Metaphysik seien « zu groB, als daB der Mensch
sie bewiltigen konnte» (2). Wenn der Verf. im Zusammenhang der Frage
nach dem Verhiltnis von Existenz und Wesen — hier ist eine gro3e Nihe
zur thomistischen Realdistinktion unverkennbar (90 f.) — auf die Gottes-
beweise zu sprechen kommt, so bleibt seine Stellungnahme in eigenartiger
Weise unbestimmt. Die Aussage, in Gott seien Wesen und Existenz identisch,
ist ihm eine « spezifisch denkerische Chiffre » (86) fiir einen Glaubensinhalt.
An dieser Stelle werde der Rahmen einer Ontologie « iiberschritten » bzw,
eine Ontologie « zerbrochen » (76, 90).

Von der thomistischen Auffassung des «esse» her tut sich hier eine
andere, wesentlich positivere Moglichkeit auf. U. E. konnten die sehr beach-
tenswerten Ansitze zum Existenzbegriff des Verf. von Thomas her erheblich
vertieft werden. Wenn Existenz « bloBes Vorhandensein und abstrakte An-
treffbarkeit iiberhaupt» (63) besagen soll, so ist eine « Revision » (ebd.)
durchaus notwendig. Es sei an dieser Stelle nur auf die ausgezeichneten
Arbeiten von E. Gilson und J. Maritain verwiesen.

Walberberg (Koln). D. M. ScurLiTer O. P.



Besprechungen 83

Ehrlich, Walter : Metaphysik. — Niemeyer, Tiibingen 1955. 128 S.

Es sind zweifellos echte metaphysische Probleme, die in den Uber-
schriften der einzelnen Kapitel dieser Broschiire angedeutet werden :
« Das menschliche Wesen und seine metaphysischen Korrelate », « Die
Zeitlichkeit und das Raumproblem », « Dasein und BewuBtsein », « Die
Geschichte und ihre hoheren Gemeinschaften », « Das Problem der Unsterb-
lichkeit ». Doch die Behandlung, welche diese Fragen erfahren, ... der
Leser gestatte mir, daB ich ein Urteil dariiber hier nicht zu Papier bringe.
Statt dessen sei eine kurze Kostprobe geboten : « Das ontologische Ver-
trauen — ein Glaube ohne Religion — gibt mir die GewiBheit des Sieges,
der end-giiltigen ‘transzendentalen Geschichte’. ... Der ontologische Glaube
ist hierfiir als absolutes Vertrauen eine Grundbedingung... Dieser onto-
logische Glaube driickt sich in Worten in der Form aus : Die werdende Ewe
bleibet. Bleibet von Nun an : Bleibet in der Liebe » (S. 106 und 128).

Rottenburg a. N. A. HUFNAGEL.

Oeing-Hanhoff, Ludger : Ens et unum convertuntur. Stellung und
Gehalt des Grundsatzes in der Philosophie des hl. Thomas von Aquin.
(Beitrdge zur Geschichte der Philosophie u. Theologie des Mittelalters,
Band XXXVII, Heft 3.) — Aschendorff, Miinster i. W. 1953. xv-194 S.

In der Literatur zur thomistischen Philosophie gibt es « iiber die Kon-
vertibilitit des Einen und des Seienden, iiber die verschiedenen Weisen der
Einheit und die Stellung des unum im Aufbau der Transzendentalienlehre
keine Monographie » (vir). « Diese Liicke zu schlieBen » hat sich der Verf. in
dankenswerter Weise zur Aufgabe gestellt.

Durchweg wird in der Lehrbuchliteratur die Transzendentalienlehre
nicht mit geniigender Ausfiihrlichkeit behandelt. Zumeist steht sie recht
isoliert neben anderen Lehrstiicken der Metaphysik. Die hier vorgelegten,
sehr griindlichen und gediegenen Untersuchungen erhalten eine charakte-
ristische Note nicht in erster Linie durch eine groBere Ausfiihrlichkeit,
sondern vor allem dadurch, daB der Satz « ens et unum convertuntur » nach-
driicklich in « das Ganze der Ersten Philosophie » (1) hineingestellt wird.
Damit weist sich denn auch die « schicksalhafte Formel » (Sertillanges) tat-
sichlich als « ein ‘Herzstiick’ und als die ‘Mitte’ der Metaphysik » (186) aus.

O.-H. will eine « historische Arbeit » (3) zur thomistischen Metaphysik
vorlegen. Der Versuchung, iiber das so gestellte Thema hinauszugehen, ist
er nicht erlegen. Nur andeutungsweise zeigt er weitere Ausblicke auf (vgl.
z.B. SS. 1, 8, 21, 45 1., 77, 95 f,, 107, 132, 152, 167 ff., 173). Diese Beschrin-
kung auf die « Darstellung und Interpretation der Lehre des hl. Thomas »
(45) verleiht der Arbeit ihre innere Geschlossenheit,

Der Verf. zeigt eine groBe Vertrautheit mit den Werken des hl. Thomas
und eine ausgebreitete Kenntnis der einschldgigen Literatur sowie der in
ihnen erdrterten Probleme. Ausgezeichnet sind die knappen Referate zur
Partizipationslehre (56 ff.), welche in einer ausfiihrlichen Anmerkung (90 £.)
in selbstindiger Weise weitergefiihrt wird. Doch ist das nur ein Beispiel.



84 Besprechungen

Bei der Lektiire gewinnt man den Eindruck, dafl das Buch weit mehr bietet,
als der Titel zundchst vermuten laBt.

Der beste Abschnitt ist u. E, das Kapitel iiber « Das Seiende und seine
formalen Prinzipien ». Tatsichlich findet sich hier auf rund 90 Seiten in
sehr gedringter Form eine wirklich beachtenswerte Skizze der gesamten
thomistischen Metaphysik. Sehr zu begriiBen ist es, daB der Verf. in strengem
Anschluf an die Texte des hl. Thomas von der Eigenart der formalen
Prinzipien handelt (50 ff.). Durchweg verwertet O.-H. die Anregungen neu-
erer franzosischer Thomisten (E. Gilson u. a.). « Es gibt kaum ein Kapitel
der thomistischen Metaphysik, das so sehr dem Aquinaten eigen ist wie
seine Lehre vom allgemeinen Sein. In der Art, wie Thomas das esse versteht,
liegt die Bedeutung und Originalitit seiner Metaphysik » (77).

Zwei erginzende Bemerkungen seien an dieser Stelle gestattet. Zu-
nichst gibt es bei Thomas bzgl. seiner Auffassung vom « esse » eine gewisse
Lehrentwicklung. Die Formulierungen «actualitas omnium actuum » und
« perfectio omnium perfectionum » finden sich nur in den Spitwerken. In
der Friihzeit wird zwar auch das «esse» als «actus» interpretiert, doch
herrscht ein mehr logischer Aspekt vor (vgl. J. van Boxtel, Exsistentie en
waarde. Tijdschrift v. Philos. 1948 u. 1950). Wenn diese I.ehrentwicklung be-
riicksichtigt wird, werden die Ausfiihrungen des Verf. zum « esse commune »
(77-91) eine leichte Korrektur erfahren, die jedoch in keiner Weise grund-
sdatzlicher Art ist.

Ferner zitiert O.-H. zwei Thomastexte, die besagen, daB wir nicht
eigentlich sagen konnen, was das «esse» sei (63; vgl. H. E. Plassmann,
Metaphysik, 1862, 174-178). U. E. wire es wichtig herauszustellen, daf} die
Aussage « esse est actus quidam » tatsdchlich eine « notificatio per posteriora »
(cf. In Eth. I 1 n. 9) ist; m. a. W. die aristotelische Akt-Potenz-Lehre wird
dazu beniitzt, um von dem analogen Aktbegriff her uns etwas irgendwie
verstindlich zu machen, was eigentlich begrifflich nicht faBbar ist. Grund-
lage fiir die Interpretation des « esse » vom analogen Aktbegriff her war bei
Thomas die « distinctio inter essentiam et esse » (cf. De ente c. V). Vielleicht
lieBe sich auch besser herausstellen, welche Folgerungen sich von der
thomistischen Konzeption her fiir die verschiedenen Problemstellungen der
Metaphysik ergeben (z. B. welchen Sinn letztlich die von der Naturphilo-
sophie bereits bekannte Unterscheidung von Substanz und Akzidenzien hat).

Sehr gut arbeitet der Verf. heraus, daB3 der Satz « ens et unum conver-
tuntur » fiir Thomas aus seiner Lehre vom Seienden und seinen formalen
Prinzipien erwichst (111). « Das ens ist ndmlich weder das allgemeine Sein
noch das nur potentielle, ideale Wesensprinzip, sondern das in der Vereini-
gung von Sein und Wesen existierende compositum, das als ‘indivisio esse
et eius quod est’ in seiner zusammengesetzten Ungeteiltheit als unum be-
zeichnet wird » (115). Damit riickt die Begriindung der Konvertibilitit weit
ab von jener, die sich in einem mir vorliegenden Lehrbuche findet : « Jedes
Sein ist das, was es ist, durch seine Wesenheit. Jede Wesenheit muf3 aber
notwendig ungeteilt sein, sonst hort sie auf, ein und dieselbe zu sein, was
gegen das Identititsprinzip und Kontradiktionsprinzip verstoBen wiirde ».
Fiir Thomas ist die Lehre von der ‘conversio entis et unius’ nichts anderes



Besprechungen 85

als ein zusammenfassender Uberblick iiber die Grundlehren seiner Meta-
physik (115).

Aus dem reichen Inhalt des 4. Kapitels, das vom Einen und den Weisen
der Einheit handelt, sei insbesondere auf die Darlegungen iiber das Eine
und die Zahl verwiesen, wo die Grundlagen der Mathematik in thomistischer
Sicht beriihrt werden ; ferner auf die Darstellung der substantiellen Einheit
(Hinweise auf die modernen Schichtenlehren), der verschiedenen Arten von
Ganzheiten (156 ff.) und die Ordnungseinheit (163 ff.). Den AbschluB bildet
ein Kapitel iiber das Eine und das Gute, das wertvolle Gesichtspunkte fiir
die thomistische « Wert » - Lehre und die Ethik gibt.

Das Buch von O.-H. bietet dem aufmerksamen Leser eine Fiille von
Anregungen. Es ist in seiner griindlichen und zuverldssigen Art eine nicht
leicht zu iiberbietende Arbeit zu einem schwierigen Thema der thomistischen
Metaphysik.

Walberberg (Koéln). D. M. ScHLUTER O. P.

Wagner, Hans : Existenz, Analogie und Dialektik. Religio pura seu
transcendentalis. 1. Halbband. (Religionsphilosophie, 1.) — Ernst Rein-
hardt Verlag, Miinchen-Basel 1953. 227 S.

Hans Wagner legt uns hier den ersten Halbband einer Arbeit vor,
deren volle Wiirdigung somit erst nach Erscheinen der noch ausstehenden
Teile moglich sein wird.

Der Titel zeigt schon, wie breit der Verfasser den Ansatz fiir seine
Religionsphilosophie gewahlt hat. Die drei Ansatzpunkte stehen nicht bezie-
hungslos nebeneinander, sondern ergeben sich aus der Sache selbst. Diese
vorgelegte Religionsphilosophie ist die Anwendung seiner noch nicht ver-
offentlichten Fundamentalphilosophie, in der er den Niederschlag seiner
Auseinandersetzung mit der Phinomenologie, mit dem deutschen Idealis-
mus und mit N. Hartmann bietet.

Der vorliegende Halbband enthilt zwei Abteilungen des ersten Teiles :
Die reine Kategorialproblematik der Religion — Die Analogieproblematik
in der Religion. Innerhalb der Kategorialproblematik geht es um die Bereit-
stellung des Begriffes der Religion. Seine Klirung erfolgt nach den Grund-
sitzen der Kategorialforschung : Analyse des Gegenstandes auf die ihn auf-
bauenden Prinzipien, Synthesis der Prinzipien zur Verflechtung, als welche
der Gegenstand als der eine das ist, was er ist, Synthesis seiner Prinzipien
mit denen des iibrigen Seienden, inmitten dessen und auf Grund dessen
er allein das sein kann, was er wirklich ist. In der reinen Kategorialpro-
blematik geht es vor allem darum, die reinen « Wesens » - Kategorien der
Religion herauszuarbeiten. Eine eigene Auseinandersetzung braucht dabei
die Religionsphilosophie mit dem Selbstverstindnis der Religion, die sich
weigert, rein weltimmanent gedeutet zu werden.

Die Darlegungen iiber die Analogieproblematik zeigen, wie der Ver-
fasser sich in anerkennenswerter Weise bemiiht, als Denker der Neuzeit
sich in die Gedanken des Mittelalters hineinzuarbeiten. Seinem Wunsche,



86 Besprechungen

daB sich die beiden Fronten zwischen « Alten » und « Neuen » auflockern
mochten, d. h. daB einer den andern ernster nehmen méchte als bisher,
kann man sich nur anschlieBen. Die Ausfiihrungen des 6. und 7. Kapitels
(Erste kritische Diskussion der Analogiekonzeption, und : Der transzenden-
tale Ertrag der Analyse der Analogiekonzeption) werden von den Ver-
tretern der analogia entis sehr ernst genommen werden, sie zur Uber-
priifung ihrer Grundlagen anregen und zur Auseinandersetzung zwingen.
Allerdings wird diese Auseinandersetzung erst dann vollends méglich sein,
wenn das Werk abgeschlossen vorliegt. Hans Wagner meint, da eine Philo-
sophie, die diese analogia entis vertritt, zu einer wirklich transzendierenden
Metaphysik unfihig ist ; sie bringt es wohl zu einem « Ciszendieren », d. h.
sie erborgt in Wirklichkeit vom Glauben das, was sie zu beweisen vorgibt.
Sie ist somit nicht Philosophie, sondern Glauben. Es ist aufrichtig zu
wiinschen, da8 der Verfasser bald in der Lage sein mochte, die noch
fehlenden Teile zu verdffentlichen, damit dann auf Grund der Kenntnis
des ganzen Werkes die Diskussion beginnen kann.

Geistingen (Sieg). E. GrunEerT C. Ss. R.

Moreau, L. J., O.P.: Dieu est-il mort ? Propos sur l'athéisme. —
P. Lethielleux, Paris 1953. 78 p.

P. Moreau setzt sich hier mit dem modernen Atheismus auseinander,
wie er in der Gestalt des materialistischen Atheismus auftritt. Die ersten
drei Kapitel bringen vorwiegend die Kritik am materialistischen Atheis-
mus. Es wird besonders Wert auf die Feststellung gelegt, da der mate-
rialistische Atheismus entweder inkonsequent wird, wenn er alles aus einem
Prinzip erkliren will, oder daB er nicht alles so erkliren kann, wenn er
konsequent sein will.

Die Priifung der iiblichen Gleichsetzung: Atheismus = Leugnung
Gottes ergibt, daB der Atheismus in Wirklichkeit nur bestimmte Eigen-
schaften Gottes leugnet, nicht jedoch ein letztes einheitgebendes Prinzip.
Fiir alle Formen des Atheismus ist die Weigerung kennzeichnend, in eine
bestimmte Richtung zu schauen, namlich dorthin, wo der Bereich des
Metaphysischen beginnt. Aus der Verwerfung der Metaphysik und damit
des Geistes ergeben sich wichtige Folgerungen. Es kommt zur Leugnung
des Unterschiedes der Personen- und Sachwerte, ja es wird dann unmdog-
lich, die Menschenrechte zu begriinden, zu denen sich die Anhinger des
materialistischen Materialismus wenigstens theoretisch bekennen. Jeder
Wert schlieBt schon eine gewisse Geistigkeit in sich.

An die mehr kritisch gehaltenen Kapitel schlieBen sich nun die Eror-
terungen einer Moglichkeit an, iiber die Materie hinaus zum Transzen-
denten zu gelangen. P. Moreau bietet da die bekannten fiinf Wege des
hl. Thomas. Er legt groBen Wert darauf, die tragenden Prinzipien dieses
Zuganges zu Gott herauszuarbeiten und zu begriinden : Das Kausalprinzip
und die Finalitit in der Natur.

Im letzten Kapitel geht der Verfasser auf die Zukunft des Gottes-



Besprechungen * 87

glaubens ein. Er meint, daB die weitere Entwicklung der Naturwissenschaft
und die Besinnung der Menschen auf ihre Existenz den metaphysischen
und religiésen Sinn der Menschen wieder beleben werden.

Geistingen (Sieg). E. GrunEerT C. Ss. R.

Mgr de Solages : Le livre de l’espérance. L’dme, Dieu, la destinée.
Eternelles questions sous la lumiére de ce temps. — Editions Spes, Paris
(1954). 285 p.

Der Rektor des Institut Catholique von Toulouse wendet sich hier an
jene, die unter dem Eindruck der Griinde und Scheingriinde, die von der
modernen Wissenschaft gegen die Existenz und Geistigkeit der Seele, gegen
Gott und das jenseitige Ziel des Menschen erhoben werden, an diesen Wahr-
heiten zu zweifeln begonnen haben. In aller Ruhe setzt sich Verf. mit den
Schwierigkeiten auseinander. Das Buch fordert vom Leser allerdings ein
Mindestmal3 philosophischer Bildung. Auf den letzten 60 Seiten 148t de S,
das Wort Gottes selber auf den Zweifler einwirken.

Luzern. P. KinzLE O. P.

Gesellschaftslehre

Kiihne, Otto : Lebenskunst und Lebensgemeinschaft in Gesellschaft und
Wirtschaft. Bd. I: Eine lebenswissenschaftlich-soziologische Grundlegung.
— Dunker und Humblot, Berlin-Miinchen 1954. 305 S.

Der Verf. hat die Absicht, « eine echte Lebens- und Gemeinschaftslehre »
zu liefern, sowie eine auf diese sich aufbauende Sozial- und Wirtschaftslehre.
Die Notwendigkeit dieser Arbeit begriindet er damit, daB der bisher iiber-
wiegend fiihrende Gesichtspunkt, nach welchem sich der Aufbau der meisten
Philosophien und Einzelwissenschaften vollzog, der falsche Gesichtspunkt
der ich-bezogenen Identitatsphilosophie war. Diesen falschen Gesichtspunkt
will der Autor iiberwinden durch Einfiihrung eines dualistischen Einheits-
standpunktes, der auf einem sogenannten Polarititsprinzip griindet. Das
Identisierungsverfahren fiihrte einfach die Denk-Bestimmungen auf die Seins-
Bestimmungen oder umgekehrt diese auf jene zuriick. Ein solches Verfahren
14Bt sich immer nur vom engstirnigen Ich-Standpunkt des jeweiligen Be-
trachters rechtfertigen. Vom einzelnen Ich-Betrachter aus kann es nicht
gelingen, die jeweilige Innenwelt mit der AuBenwelt des Ich — vom Verf.
kurz « Du» genannt — zur Deckung zu bringen. Nun gebietet aber das
faktische Leben selber, beide Standpunkte, den des Ich und den des Du,
gleichzeitig gebiihrend zur Geltung kommen zu lassen. Daher die Notwendig-
keit, das Identisierungsprinzip durch ein anderes zu ersetzen, nimlich durch
das vom Leben selber gelieferte Einheitsprinzip, das der Verf. Prinzip der
Polaritit nennt. Dieses Polaritatsprinzip macht zur Grundlage aller Wirk-
lichkeitserkenntnis den Satz, « dal im gesamten Weltgeschehen nichts vollig
vereinzelt, unabhingig voneinander zu existieren vermag, sondern immer



88 Besprechungen

nur als auf-, mit- und fiireinander wirkende Zweiheit einer « hoheren »,
d. h. bindungskriftigeren und damit integrationsfihigeren Lebenseinheit. In
diesem (Gemeinschafts-)Sinne stehen sich simtliche Grundfaktoren (Kate-
gorien) des Lebens wie Wirkung und Gegenwirkung, Mittel und Zweck,
Objekt und Subjekt, Du und Ich, Sein und BewuBtsein, Wahrgenommenes
und Wahrnehmendes, Unverinderliches und Veranderliches, Anziehung und
AbstoBung, Bindung und Freiheit, Positives und Negatives usw. weder als
Vereinzeltes (gar Absolutes) noch als Gleiches (‘Identitit’) gegeniiber, son-
dern nur als Polaritdten, d. h. als — im Sichfordern und zugleich Sichsuchen
wechselseitig sich erginzende — ‘Gemeinschafts’- elemente » (S. 304).

Dieser erste Band hat den Zweck, die erkenntnismiBigen Grundlagen
zu liefern fiir den Aufbau eines auf diesem Prinzip der Polaritit beruhenden
soziologischen Systems der Lebenskunst und Lebensgemeinschaft. Dariiber
hinaus sieht der Verf. dieses soziologische System nicht blo} als Soziologie
im iiberkommenen Sinne, sondern als eine « Lebenskunstlehre », die eine
ganz neue Wissenschaftsgattung darstellt, nimlich « eine ‘Wissenschaft’ sui
generis, welche weder reine ‘theoretische’ Evkenntnis-, noch reine ‘praktische’
(politische) Handlungsforderungen, sondern die ‘Kunst’ einer polaren (sozial-
organischen) Verkniipfung beider Forderungen zu ihrem ‘einheitlichen’, d. h.
gemeinsamen Hauptinhalte macht» (S. 7).

Der vorliegende Band soll erginzt werden durch zwei weitere Binde,
von denen der eine dem gesellschaftlichen Bereiche im allgemeinen, der
andere dem wirtschaftlichen Bereiche im besondern gewidmet sein werden.

Im ersten Hauptabschnitte seines Buches behandelt K. Gegenstand, Ziel
und Moglichkeit echter Lebenserkenntnis, sowie das Verhaltnis von Lebens-
kunst und schéner Kunst. Im zweiten und wichtigeren Hauptabschnitte
versucht der Verf. zunichst, an Hand einer geschichtlichen Betrachtung,
nachzuweisen, daB alle, aber auch alle bisherige Philosophie, von Heraklit
und Empedokles bis zu Heidegger und Marcel einschlieBlich, monistisch
gewesen ist. Dabei werden Plato und Aristoteles zusammen mit sieben Zeilen
abgefertigt, die ganze mittelalterliche Philosophie mit gleichen Fiilen iiber-
sprungen. Kant hingegen bekommt 20, Hegel 15 Seiten zur Verfiigung
gestellt. Eine so einseitige Interpretation der Philosophiegeschichte wirft ein
schiefes Licht auf die Arbeitsmethode des Verf. Doch méchten wir damit
seinen Losungsversuch, der im bereits besprochenen Polarititsbegriff be-
griindet ist, welcher vom Verf. im zweiten Teil des zweiten Hauptabschnittes
auf die verschiedenen Bereiche des Lebens angewandt wird, nicht von vorn-
herein ablehnen. Im Gegenteil. Wir bedauern nur, daB K. die aristotelisch-
thomistische Philosophie vollstindig ignoriert. Er wiirde wahrscheinlich
hochst verwundert sein, wenn er die Beriihrungspunkte feststellen wiirde, die
zwischen seinen Ausfiihrungen und den Gedankengingen der aristotelisch-
thomistischen Philosophie bestehen. Zum Schlusse seines Vorwortes dankt
der Verf. im voraus fiir alle forderlichen Hinweise und Ratschlige. In der
Hoffnung, daB der unsere forderlich sein wird, erlauben wir uns ihm den
Rat zu geben, sich erst mit der philosophia perennis aus den Quellen heraus
sehr vertraut zu machen und dann sein wissenschaftliches Arbeiten zu
betrachten als eine Weiterfiihrung und Vertiefung dessen, was andere vor



Besprechungen 89

ihm bereits erarbeitet haben. Dabei wiirden wir es ihm natiirlich nicht iibel
nehmen, wenn er seine Gedanken in einer ihm eigenen, von ihm selbst
geprigten Sprache vortragen wiirde. Ganz nebenbei mochten wir nur noch
fragen, warum diesem Werke, das doch gewill Anspruch auf Wissenschaft-
lichkeit erhebt, keine Namen- und Sachregister beigegeben sind.

Rom, S. Anselmo. L. Tairy O. S. B.

Evangelisches Soziallexikon. Im Auftrag des Deutschen Evangelischen
Kirchentages hrsg. von Friedrich KARRENBERG. — Kreuz-Verlag, Stuttgart
1954. 1176 Sp.

Eine sicherlich erstaunliche und zugleich auch erfreuliche Sache ist
es, daB das Evangelische Bekenntnis zu einer Soziallehre kommt, wo doch
eigentlich gemaB der evangelischen Theologie das Ordnungsprinzip sich
nicht aus sog. ewigen Naturrechtsnormen, sondern aus dem ununter-
brochenen Hinhdren auf das Sprechen Gottes ergibt (vgl. Sp. 754), damit
aber auch einem dauernden Wandel unterworfen ist. Das Naturrecht ist
der evangelischen Theologie ein Teil des Heilshandelns Gottes mit der
Menschheit (a.a.O.). Und doch hort sich in diesem Soziallexikon alles so
« verniinftig » an, verniinftig im Sinne der ratio humana deducens. Worin
liegt das ?

Die Antwort darauf ist einfach : es sind hier Wissenschaftler am Werke,
die mehr ihrem wissenschaftlichen Habitus als Juristen, Nationaldkonomen
usw. folgen als irgendeiner theologischen Doktrin. Man fragt sich ndmlich,
worin eigentlich das typisch Evangelische in diesem Lexikon bestehe. Gewill
kommen in grundsatzlichen Artikeln wie « Naturrecht», « Ehe» und vor
allem in theologischen Beitrigen wie « Seelsorge», « Mission» u. a. die
evangelischen Gesichtspunkte zur Geltung. Das sind aber im Vergleich zum
Ganzen nur Etiketten. Das Ganze kann sich nicht « Evangelisches » Lexikon
nennen. Wie konnte man sonst z. B. den Artikel iiber Glaubens- und
Gewissensfreiheit derart untheologisch, rein positiv-juristisch abfassen ? Die
Theologie bewegt sich also in mystischen Hohen ohne Verbindung zu dem,
was wir « vernunftgemidBe » Ordnung nennen. Und wo Theologie durch-
dringt, ist man erstaunt, mit welcher Unkenntnis iiber die katholische Auf-
fassung disputiert wird. Im Artikel « Naturrecht » steht z. B. folgender Satz :
« Wahrend nach der katholischen Lehre ‘das Geschopf die Dichte eines eigen-
stindigen Wesens und den Raum eines freien, selbstindigen Handelns als
Geschenk des Schopfers hat’ (HAUSER), besitzt nach evangelischer Lehre der
Mensch diese Eigenstindigkeit nicht, sondern lebt je und je vom Wort Gottes
und vom Héren auf sein Gebot.» Ein nichtssagendes Zitat aus irgendeiner
Schrift Hausers wird als «kathol.» Lehre bezeichnet! Das Anliegen der katho-
lischen Naturrechtslehre wird nicht im entferntesten erfaBt. Was Wunder,
wenn man zur Naturrechtslehre des hl. Thomas nur die kurze Darstellung
von E. WoLF, Zur Frage des Naturrechts bei Thomas von Aquin und bei
Luther (Peregrinatio, Ges. Aufs. 1954), zu zitieren weil !

Wie wenig die analysierende und deduzierende Vernunft mit dem
theologischen Uberbau verbunden ist, beweist z. B. auch der Artikel iiber



90 Besprechungen

das Eigentum. Die Darlegungen im ersten Abschnitt « Eigentum in der
sozialwissenschaftlichen Diskussion » sind rein berichtend, beweisen nichts
von einer weltanschaulichen Fundierung, ebenso wenig — und naturgemaf
— der zweite Abschnitt « Eigentum im biirgerlich-rechtlichen Sinn », noch
auch die folgenden : « Eigentum und Erbrecht» «Eigentum und Mit-
bestimmung ». Erst im Abschnitt « Eigentum im AT, NT, bei den Kirchen-
vatern, Luther und Calvin » hért man etwas iiber grundsitzliche Stellung-
nahme. Und hier scheint der Verf. wiederum seine Position nur dadurch
hervorkehren zu kénnen, daB er die katholische Auffassung in falschem
Lichte darstellt. Es wird von der « doppelten Ethik » gesprochen, gemif
welcher die einen, nimlich die Ménche, auf das Eigentum verzichten,
wahrend die Weltleute es sich zunutzemachen. Hitte der Verf. auch nur
die geringste Ahnung von der Lehre der evangelischen Rite, dann wiirde
er nicht von einer « doppelten Ethik » sprechen. Es gibt fiir alle Stinde
nur eine Ethik. Beide, sowohl der Mensch in der Welt wie der Monch,
streben nach derselben Vollkommenheit, und jeder folgt dem inneren Ruf,
den der Heilige Geist ihm eingibt. Jeder ist also, um es einmal in der
Formulierung der evangelischen Theologie auszusprechen, « Horer desselben
Wortes ». Es wire besser gewesen, wenn die verschiedenen Verfasser von der
Darstellung der katholischen Lehre abgesehen hitten.

Trotzdem ist das Werk ungeheuer verdienstvoll und auch nutzbringend.
Sein Titel als « evangelisches » Soziallexikon rechtfertigt sich aber nur aus
folgenden Griinden : 1. weil ab und zu, nimlich dort, wo es sich um rein
theologische Dinge handelt, der Standpunkt der evangelischen Theologie gut
und in kurzen Worten dargestellt wird, 2. weil grundsitzlich nur Mit-
arbeiter aus dem evangelischen Bekenntnis herangezogen worden sind, und
3. weil sozusagen ausschlieflich nur auf Publikationen aus dem evangelischen
Lager hingewiesen wird.

Fribourg. A. F. Urz O. P.

Haring, Bernhard : Soziologie der Familie. Die Familie und ihre
Umwelt. (Reihe Wort und Antwort, Bd. 10.) — Otto Miiller, Salzburg 1954.
237 S.

Das interessante Buch ist aus Vorlesungen und Vortrigen in ver-
schiedenen Bildungskreisen entstanden. Im Hinblick auf die breite Schicht
der Adressaten hat daher der Verfasser die wissenschaftliche Diskussion
in den Hintergrund geriickt und hauptsichlich den praktischen Gesichts-
punkt beriicksichtigt. Aus diesem Grunde wurde der Terminus « Soziologie »
im Sinne einer sowohl die Soziologie als auch die Sozialethik umfassenden
Sicht der Familie verstanden. Dies ist zur Beurteilung wichtig, weil man
sonst eine offenbar vom Verf. nicht intendierte Prizision in der Gedanken-
fithrung verlangen wiirde. Nach einer kurzen, allgemein gehaltencu Ein-
fithrung iiber die Soziologie wird die Familie behandelt : in ihrem Wesen
und in ihrer Beziehung zu Religion, Kultur, Gesellschaft, Staat, Wirtschaft,
Beruf, Wohnung, Technik, Zeitgeist. Jedem Kapitel ist eine, wenn auch



Besprechungen 91

kurze, aber doch recht brauchbare Bibliographie angefiigt. Personen- und
Sachregister helfen dem eiligen Leser, das Gesuchte leicht zu finden.

So sehr es an sich begriiBenswert ist, daB die Sozialethik sich auch um
den aktuellen soziologischen Bestand der Familie kiimmert, so scheint
es doch etwas verwirrend, wenn die soziologischen Aspekte ohne weiteres
in die Definition der Familie Eingang finden. Wenngleich alle sozialethischen
Probleme im Hinblick auf die konkrete Situation, vorab im Hinblick auf
das soziale Milieu, eine ganz neue Note bekommen, so geht es doch nicht
an, unter dem Titel « Das Wesen der FFamilie » die geschichtlich wandel-
baren institutionellen Wirklichkeiten gleichsam als Definitionsteile anzu-
sehen. Diese Verwirrung ist z. B. ganz deutlich in folgender Bestimmung
des « Wesens » der Familie (denn in diesem Sinne ist offenbar der Satz
zu verstehen, da er in den ersten Zeilen des Traktates iiber das « Wesen
der Familie » steht): « Sie ist ... ein vorgegebenes Sinngefiige, eine zu-
gleich naturgegebene und doch auch von der geschichtlichen Umwelt mit-
gestaltete Institution, die in ihrem Wesen und in ihren geschichtlichen
bzw. gesellschaftlichen Moglichkeiten vorgezeichnet ist, aber zu ihrer Ver-
wirklichung den Gliedern der Familie immer neu aufgetragen ist» (S. 62).

Der Theologe muB3 heute mehr denn je dazu angehalten werden,
die Erkenntnisordnungen (vor allem in der Ethik) scharf zu unterscheiden,
um nicht im Gewirr der Situationsbedingtheit die philosophische Gedan-
kenschirfe zu verlieren. Aus diesem Grunde halte ich es trotz allem fiir
geraten, die soziologische Betrachtung klar von der sozialethischen zu unter-
scheiden, d. h. auf der nun einmal gewonnenen Position der sduberlichen
systematischen Trennung zwischen Soziologie und Sozialethik zu beharren.
Dies sei als didaktisches Moment, keineswegs aber als Bedenken gegen die
personlich-doktrindre Haltung des Verfassers geduBert. Das Buch hat seinen
ganz eigenen praktischen Wert, so dal man es in der Literatur iber die
Familie nicht mehr missen mdéchte.,

Fribourg. A. F. Uz, O.P.

Leclercq, Jacques : Die Familie. Ein Handbuch. Deutsche Bearbeitung
von Jakob DAvIiD. — Verlag Herder, Freiburg 1955. 1x-421 S.

Das vorliegende Buch soll eine Ubersetzung und zugleich eine Neu-
bearbeitung des dritten Bandes von Leclercq’s « Legons de Droit naturel »
sein : La Famille (3. Aufl. 1950 im Verlag Wesmael-Charlier, N amur). Wer
Leclercq’s Werk gelesen hat und nun diesen neuen stattlichen Band von
J. David zur Hand nimmt, ist erstaunt iiber die ungeheure Leistung, die
vom deutschsprachigen Bearbeiter vollbracht worden ist. Schon fiir die
franzdsische Ausgabe war man dankbar, weil sie all die Probleme, die sich
um die Familie gruppieren, recht handlich zusammengefaBt hat. Nun aber
liegt ein neues Werk vor uns. Der Bearbeiter ist in die Frage seit vielen
Jahren eingearbeitet. Er kennt nicht nur die philosophische und theo-
logische Literatur, sondern vor allem auch die soziologische (vgl. z. B. seinen
reich dokumentierten Artikel im 2. Bd. « Politeia », 1950 : Soziologische Uber-



92 Besprechungen

legungen zu einer organischen Familienpolitik). J. David hat sich an die
Eigenart der franzosischen Ausgabe gehalten. Wie im Franzsischen, so
werden auch hier nicht nur die streng sozialethischen und sozialtheologischen
Probleme der Familie behandelt, sondern weit dariiber hinaus auch die
Sexualmoral iiberhaupt, ganz abgesehen natiirlich von der unmittelbaren
Grundlage der Familie, nimlich der Ehe mit den Fragen der Polygamie,
des Konkubinates usw. Gegen diese starke Ausweitung des Stoffes ist
keinerlei Einwand zu erheben, da ein Handbuch dieser Art méglichst alle
in Beriihrung stehenden Probleme mitberiicksichtigen mufl, Man mag lesen,
wo man will, man st68t immer auf die Neubearbeitung des « Ubersetzers ».
In den Traktaten iiber Zweck der Ehe, Unaufloslichkeit der Ehe, Sexus
und Liebe, Riickkehr zur Familie, Ubervélkerung und Geburtenriickgang,
Neomalthusianismus, Geburtenfrage und Sittlichkeit, Stellung der Frau in
Familie und Gesellschaft erkennt man nur noch den deutschsprachigen
Bearbeiter. Es braucht nur einen fliichtigen Blick in das stark erweiterte
Literaturverzeichnis, um zu ermessen, welche Arbeit dazugeleistet worden ist.
Und wohlgemerkt : der Bearbeiter hat nicht nur bibliographisch gearbeitet.
Er hat die Literatur verarbeitet. Jeder Wissenschaftler und Praktiker wird
David Dank wissen, daB er keine Miihe gescheut hat, ein bis ins Letzte hinein
durchgearbeitetes Handbuch der Familie vorzulegen.

Fribourg. A.F.Urz O. P.

Recht, Staat, Wirtschaft. Schriftenreihe des Innenministers des Landes
Nordrhein-Westfalen fiir staatswissenschaftliche Fortbildung. Hrsg. von
Hermann WANDERSLEB, bearbeitet von Erich Traumann, IV. Band. —
Verlag L. Schwann, Diisseldorf 1953. 364 S.

Der vierte Band der Schriftenreihe des Innenministers des ILandes
Nordrhein-Westfalen versucht, nicht nur rein fachlich begrenzte Artikel zum
Thema « Recht, Staat und Wirtschaft » zu bringen, sondern den Rahmen
weiterzuspannen durch Beitrdge, die zum studium generale gehoren, so
z.B. «Die Freiheit und Wiirde des Menschen» (E. WoLr, Gottingen),
« Philosophische Strémungen der Gegenwart» (G. Funkg, Bonn). Ebenso
geht der Beitrag von R. HAUSER iiber « Der Staat als sittliches Problem »
iiber das Staatsrechtliche hinaus ins allgemein Philosophische. Auch bei
diesem Band muB der Leser bedenken, daB die Beitrige Vortrige waren,
also gesprochen wurden. Manchmal liest man deshalb nur mit groBter
Ermiidung. Die Umstindlichkeit der Ausdrucksweise lastet da und dort
als schweres Gewicht auf dem Leser. Der Beitrag von H. BRILL iiber die
Freiheitsrechte und die menschliche Gemeinschaft trigt in erdriickendstem
MaBe die Spuren des Vortrages. Bei den vielen Worten findet man bald
keinen Sinn mehr. Das Ergebnis lieBe sich in den paar Worten einfacher
sagen : Die Freiheit ist nicht nur Willkiir, sondern Aufgabe zur personlichen
Mitwirkung am Gemeinwohl. Ebenfalls verschwommen sind die Darlegungen
von E. WoLF : « Die Freiheit und Wiirde des Menschen ». Sehr interessant
dagegen liest sich der Artikel von Pascual JorDAN (Hamburg) « Das physika-



Besprechungen 93

lische Weltbild der Gegenwart », worin der Autor klar zeigt, daB die natur-
wissenschaftliche Erkenntnis heute ihre Grenzen einsieht und die Deutung
der Naturerscheinungen dem Geiste und dem Glaubenswagnis iiberldBt.
Ebenso anregend wirkt der Beitrag von G. FuNKE « Die philosophischen
Stromungen der Gegenwart », wenngleich wohl nicht jeder die hohe Wert-
schitzung des Existentialismus mitmachen wird. E. KaurMANN (Hamburg)
erkennt in seinem Artikel « Grundrechte und Wohlfahrtsstaat » ganz richtig,
daB heute die Hauptforderung an den Staat weniger auf rechtliche Sicher-
heit der Freiheit gegen den Staat als auf soziale Sicherheit durch den Staat
geht (S. 81). Die nun folgenden, klar und prizis gearbeiteten Beitrige
beschiftigen sich mit positivwissenschaftlichen Problemen : Die institu-
tionellen Garantien des Grundgesetzes (U. SCHEUNER, Bonn), Die verfas-
sungsrechtliche Bedeutung der Grundrechte und die schweizerische Recht-
sprechung (H. HusBer, Bern), Die Rechtssprechung des bayrischen Ver-
fassungsgerichtshofs (J. WiNTRICH, Miinchen), Die Ubertragung des Ver-
ordnungsrechts nach deutschem Verfassungsrecht (F. KLeIN, Miinster),
Verfassungsrechtsprechung und Verfassungsgericht (H. Jaurreiss, Kéln),
Grundgesetz und Beamtenrecht (A. KoTTGEN, Gottingen), Probleme der
Kommunalaufsicht (K. Zunorn, Miinster), Film und freie MeinungsiuBerung
(W. HAGEMANN, Miinster), Deutschland-Europa und die Weltwirtschaft
(Fr. W. MEYER, Bonn), Die Organisation des Fernmeldewesens im Welt-
verkehr (K. HErz, Darmstadt), Die staatsrechtliche Eingliederung des Post-
und Fernmeldewesens in vergleichender Darstellung mit der Bundesbahn
(Fr. ScuusTER, Frankfurt/M.), Nationalismus und StaatsbewuBtsein in
Deutschland (U. ScHEUNER, Bonn). Wenngleich diese Reihe von Beitrigen,
die hier nicht eigens besprochen werden konnten, in der Hauptsache ganz
konkrete Probleme behandeln, so sind sie doch durchweg vom Grundsitz-
lichen her unterbaut. Es seien nur die geradezu spannenden Beitrige von
ZunorN und HAGEMANN erwidhnt. :

Fribourg. A, F.Urz O. P.

von der Heydte, Friedrich August, Freiherr - Karl Sacherl : Soziologie
der deutschen Parteien. — Isar-Verlag, Miinchen 1955. XVI-367 S.

Das vorliegende Buch will die Struktur der deutschen Parteien dar-
stellen und analysieren. Jedoch geht bei dieser Absicht die Gedankenfiihrung
tiefer, nimlich in das Wesen und Wirken der Partei iiberhaupt. Darum
wird dieses Werk nicht nur deutsche, sondern auch auBerdeutsche Leser
interessieren. Die deutschen Parteien sind gewissermafB3en nur das wissen-
schaftliche Ubungsbeispiel fiir die Erforschung des Begriffes Partei, ihrer
Stellung im gesellschaftlichen und politischen Raum, des Verhiltnisses von
Partei zu Partei, von Partei zur Wahlerschaft, zur 6ffentlichen Meinung,
zur Kultur, zur Jugend usw. Manchmal mochte man vielleicht eine engere
Verkniipfung der einzelnen Abschnitte untereinander wiinschen. Doch ist
dies geringe Ubel im Hinblick auf die Verteilung der Themen an die beiden
Verfasser (zu denen sich iibrigens im 9. und 10. Kapitel noch Carl-Ludwig



94 Besprechungen

Wagner gesellt) erklirbar. Angenehm wirkt die reichgegliederte Aufteilung
des Stoffes. Das griindliche Buch wird sowohl dem Theoretiker wie auch
dem Praktiker willkommene Dienste leisten.

Fribourg. A.F.Urz O.P.

Geschichte der antiken und mittelalterlichen Philosophie

Bonitz H[ermanus] : Index aristotelicus. Secunda Editio. Unverinderter
photomechanischer Nachdruck aus dem 5. Bande der von der Kénigl. Preu-
Bischen Akademie der Wissenschaften herausgegebenen Ausgabe der Werke
des Aristoteles, Berlin 1870. — Akademische Druck- und Verlagsanstalt,
Graz 1955. viin-878 S.

Prantl, C[arl] : Geschichte der Logik im Abendlande. 4 Bde. [III. und
IV.in 1 Bd.]. Unverdnderter photomechanischer Nachdruck der Ausgabe
Hirzel, Leipzig 1855 (I), 1885 (I1*), 1867 (III) 1870 (IV). — Akademische
Druck- und Verlagsanstalt, Graz 1955. x11-734, viIi-403, vir-426, viir-305 S.

Die heutige Uberproduktion von wissenschaftlichen Veroffentlichungen
stellt jede Redaktion einer wissenschaftlichen Zeitschrift mehr und mehr vor
ein unlésbares Problem. Wie soll diese Fiille von vielen guten — und von noch
viel mehr mittelmidBigen — Geisteserzeugnissen innerhalb des nun einmal
beschrinkten Rezensionsraumes iiberhaupt noch notiert, geschweige denn
gebiihrend besprochen werden kénnen? Wie vielleicht nie zuvor wird man
aber auch hier die Frage mit allem Nachdruck stellen diirfen: Was bleibt ?
Umso schmerzlicher wird einem die paradoxe Situation bewuBt, in der sich
der heutige Wissenschaftler befindet : wihrend er in einer Flut von Drucker-
zeugnissen schwimmt, die selbst die rigoroseste Beschrinkung auf die eigene
Spezialisation kaum mehr bewiltigen kann, fehlt ihm vielfach gerade das
was die vergangenen Jahrzehnte an wirklich bleibenden wissenschaftlichen
Werten geschaffen hat. Es fehlen uns heute unentbehrliche dltere und neuere
Standardwerke, die entweder schon lingst vergriffen oder den Kriegsver-
heerungen zum Opfer gefallen sind. Ein Gliick ist es, daBl sich mutige Ver-
leger finden — es sind deren immer noch viel zu wenige | —, die das Risiko
auf sich nehmen, diese empfindlichen Liicken durch Neudrucke allméhlich
aufzufiillen. So hat beispielsweise vor kurzem der Basler Benno Schwabe-
Verlag das fiir die Geschichte der Philosophie immer noch unentbehrliche
groBe Werk von Friedrich Uberweg, « Grundri8 der Geschichte der Philo-
sophie » in unverinderten Nachdrucken der letzten Auflagen wieder in den
Buchhandel gebracht.

Fir die Geisteswissenschaften und nicht zuletzt fiir Philosophie und
Theologie von unschitzbarem Werte ist aber das groBangelegte Unter-
nehmen, das Dr. Paul Struzl in seiner « Akademischen Druck- und Verlags-
anstalt » Graz, Leonhardstr. 59/I, verwirklichen will. Dieser Verlag spezia-
lisiert sich auf den Nachdruck unerliBlicher wissenschaftlicher Werke, Das
Subskriptionsprogramm 1955 ist imponierend. Selbstverstindlich kann der



Besprechungen 95

Verlag ohne geniigende Subskription nicht zum Drucke schreiten. Ein ver-
heiungsvoller Anfang ist aber immerhin schon der Neudruck von Martin
Grabmanns « Geschichte der scholastischen Methode », der in kiirzester Zeit
vergriffen war ! Zu hoffen ist, da8 auch Denifles « Universititen des Mittel-
alters bis 1400 » und das beriihmte von Denifle und Ehrle herausgegebene
«Archiv fiir Literatur- und. Kirchengeschichte des Mittelalters» in 7 Binden
— um hier nur weniges aus dem reichhaltigen Programm zu erwdhnen —
zu einem erfolgreichen Subskriptionsabschlull gelangen.

Mit besonderer Freude wird jeder am Aristotelesstudium Interessierte
die prachtvolle photomechanische Neuausgabe des Index aristotelicus von
H. Bonitz begriiBen. Wihrend der Aristotelestext der PreuBischen Aka-
demieausgabe, hrsg. v. I. Bekker, schon lingst iiberholt und durch moderne
kritische Ausgaben ersetzt ist, bleibt der 5. Band dieser Edition, eben dieser
Index, nach wie vor uniibertroffen und nicht zu ersetzen ; denn was immer
auch seither an vortrefflichen aristotelischen Indices zu einzelnen Werken
erschienen ist, einen griechischen Gesamtindex zu Aristoteles gibt es auBer
Bonitz in dieser Ausfiihrlichkeit und Gediegenheit nicht. Zum Unterschied
von der Originalausgabe von 1870 — ohnehin auBer in 6ffentlichen Biblio-
theken nur schwer zuginglich — ist dieser Nachdruck auch viel handlicher.
Datfiir sind dann allerdings die Typen kleiner, und daher wird die Beniitzung
fiir manches Auge zwangsliufig in etwa erschwert. Trotzdem ist es zu
wiinschen, daB8 diese hervorragende Verlagsleistung nicht weniger als der
25jdhrige GelehrtenfleiB des Bearbeiters dieses Aristotelesindex durch wei-
teste Verbreitung des Werkes ihre volle Anerkennung finden.

Weniger einleuchtend auf den ersten Blick mag die ebenfalls photo-
mechanische Ausgabe der viel diskutierten Geschichte der Logik im Abend-
lande von C. PRANTL sein. Es ist zum vornherein klar, daB ein Werk dieser
Art, dessen erster Band vor 100 Jahren erschienen ist, und obwohl sich die
Verdffentlichung des ganzen Werkes, einschlieBlich der vom Autor noch
besorgten 2. Aufl. des 2. Bandes !, 30 Jahre hinzog, heute stark iiberholt sein
mubB ; denn inzwischen ist auf dem Gebiete der Erforschung der antiken und
vor allem auch der mittelalterlichen Philosophie immerhin einiges geleistet
worden. Dazu — und dies ist bedeutend gewichtiger —, geht Prantl mit
derart maBlosen und krassen Vorurteilen an seinen Stoff heran, daB von
seiner problemgeschichtlichen Darstellung a priori nicht viel Gutes zu er-
warten ist. Schon im ersten Band iiber die antike Logik (einschlieBlich der
latein. Patristik), in dem eigentlich nur Aristoteles — wenn auch mit etlichen
MiBverstindnissen — wohlwollend behandelt wird, zeigt uns Prantl mit aller
wiinschenswerten Offenheit, wozu sein beiender Spott historischen Gegeben-
heiten gegeniiber, die er ganz einfach nicht versteht, in den folgenden Binden
fahig ist. Diese umfassen die Logik seit Isidor und Alkuin bis zur Renaissance
und Scholastik des beginnenden 16. Jahrhunderts. Bezeichnend fiir Prantls

1 Um einem oft geiuBerten Wunsch entgegenzukommen, hat der Grazer Ver-
lag auch die 1. Auflage (1861) des 2. Bandes (frithscholastische und arabische Logik)
in gleicher Ausstattung und gleichem Format wie die iibrigen Binde neu heraus-
gegeben.



96 Besprechungen

Geisteshaltung ist der Satz, den er seiner Darstellung der mittelalterlichen
Logik vorausschickt (Bd. II, S. 8) : « Fiir den Fortschritt jener Wissenschaft,
welche im eigentlichen Sinne als ,Philosophie’ bezeichnet wird, muB3 das
Mittelalter geradezu als ein verlorenes Jahrtausend betrachtet werden, denn
im 15. Jahrhundert war mittelst der Renaissance eben da wieder anzu-
kniipfen, wo man sich bereits im 5. Jahrhundert befunden hatte. » Was er
auf 1134 Seiten mit zweifellos ungeheurem Flei3 zusammentrug und auf
seine temperamentvolle Weise zu « erledigen » suchte, ist also das, was man
zu seiner Zeit immer noch « dunkles, finsteres Mittelalter » genannt hat, ein
Ausdruck, mit dem man heute, gliicklicherweise im allgemeinen nur noch in
oberflichlichem Journalistenjargon, geistig-kulturelle Riickstindigkeit in
jeder Hinsicht bezeichnet. Da diirfen wir uns freilich fragen: Ut quid perditio
haec ? Franz Ehrle S. J., der spiatere Kardinal und einer der hervorragend-
sten Kenner mittelalterlicher Geistesgeschichte, hat mit Recht in seiner be-
riilhmten Abhandlung « Das Studium der Handschriften der mittelalterlichen
Scholastik » (ZKT 7 [1883], jetzt neu herausgegeben von F. Pelster S. J. in :
Franz Kard. Ehrle, Zur Enzyklika « Aeterni Patris », Roma 1954, 121) zur
Einstellung Prantls und seines Gesinnungsgenossen Hauréau bemerkt : « Bei
der souveridnen Verachtung derselben [der Scholastik], welche sie allenthalben
zur Schau tragen, ist es schwer begreiflich, wie sie ihre Zeit und Kraft auf
die Darstellung einer so abnormen Geistesgeburt verschwenden konnten. »
Aber Prantl muB3 diesen Widerspruch, der zwischen seinem Aufwand an
Miihe und Arbeit und seiner eigenen Bewertung des behandelten Stoffes
besteht, selber sehr gut erkannt haben. Im Vorwort zum letzten Band (IV,
S. 11) 16st er ihn auf seine Weise : « Oft dachte ich bei meiner Arbeit an
Lessings Ausspruch : ‘Keine Miihe ist vergebens, die einem Andern Miihe
ersparen kann ; ich habe das Unniitze nicht unniitzlich gelesen, wenn es von
nun an Dieser oder Jener nicht weiter lesen darf’. » Indes gerade dieses Ziel
hat Prantl nicht erreicht. Man hat sich seither trotzdem mit mittelalter-
licher Logik befa3t, und zwar nicht zuletzt dank seinen eigenen Bemiihungen.
Was er selber im Vorwort zum I. Band (S. vir) vermutet, hat sich durch-
aus erfiillt, namlich daB das MiBfallen, das seine Arbeit erregen werde,
« voraussichtlich kein Hindernis sein wird, daB nicht auch die Tadler das
hier zugerichtete Material nunmehr in aller Bequemlichkeit benutzen wer-
den!» Und gerade darin liegt auch das unbezweifelbar groBe Verdienst
dieser Neuausgabe des Grazer Verlages. Auch heute noch ist Prantls Werk
eine wahre Fundgrube logischer Texte der Scholastik : denn das ganze Werk
ist mindestens zur Hilfte mit Textfragmenten (in Anmerkung) durchsetzt,
die es uns erméglichen, auf die Originalformulierungen selber zuriickzu-
greifen. Und ganz besonders wertvoll sind in dieser Hinsicht die Binde iiber
die mittelalterliche Scholastik. Auch heute noch sind wir hinsichtlich der
Texte, dieser unabdingbaren Grundlage jeder ernsthaften problemgeschicht-
lichen Forschung, nicht sehr viel weiter gekommen als zur Zeit Prantls.
Nur verhdltnismidBig wenig damals noch unbekanntes Material ist seither
ediert worden. Und deshalb diirfen wir auch heute noch mit Ehrle (a. a. O.
122) « die reichlichen Ausziige aus den seltenen Erstlingsdrucken » als Prantls
« besonderes personliches Verdienst » riickhaltlos anerkennen. Wenn wir auch



Besprechungen 97

kaum das Lob, das der Verlag Prantls Werk in seiner Neuauflage auf den
Weg mitgibt, ndmlich « eines der groBartigen Zeugnisse der profunden Ge-
lehrsamkeit des vorigen Jahrhunderts » zu sein, ohne weiteres unterschreiben
konnen, so bleibt diese Geschichte der Logik auch heute noch eben doch
die allerwichtigste textliche Grundlage fiir die Forschung. In diesem Sinne
begriiBen wir diese drei musterhaft herausgegebenen Bidnde. Auch diirfte
der dringende Wunsch hier wohl am Platz sein, es moge der alte Prantl
erst dann durch einen neuen ersetzt werden, wenn einmal das einzige Posi-
tivum dieses umfangreichen Werkes, die Texte, erheblich verbessert und er-
weitert worden ist, sowohl durch kritische Editionen der von ihm beniitzten
scholastischen Werke als auch — und mehr noch — durch die so wiinschens-
werte Herausgabe des unedierten Materials. Denn ohne diese Voraussetzungen
wird eine neue Gesamtdarstellung der mittelalterlichen Logik Stiickwerk
bleiben, das bestenfalls die schiefen Urteile und ungliicklichen Interpreta-
tionsversuche Prantls beseitigt, im iibrigen aber der wirklichen Bedeutung
dieser Logik bei weitem nicht gerecht werden konnte. Bis dahin wird Prantl
als Quellenwerk unentbehrlich bleiben.

Fribourg. P. Wyser O. P.

Aristotle : Parva Naturalia. A Revised Text with Introduction and
Commentary by Sir David Ross. — The Clarendon Press, Oxford 1955.
X1-355 p.

Die kleinen Traktate, in denen Aristoteles « die der Seele und dem
Korper gemeinsamen Vorgiange» (436 a 7-15) erliutert, und die man allge-
mein seit dem Ausgang des Mittelalters als Parva Naturalia bezeichnet,
bildeten in den letzten Jahren mehrmals den Gegenstand kritischer Behand-
lung (Forster 1942, Drossaart Lulofs 1943-47, Mugnier 1952-53). Sir David
Ross, der beste Aristoteleskenner der Gegenwart, bietet uns hier eine neue
Ausgabe dieser Traktate mit kritischem Text und ausfiihrlichem Kommen-
tar, die sich der Anlage nach an seine best bekannten und iiber alles Lob
erhabenen Ausgaben der Metaphysik, der Physik und der beiden Analy-
tiken des Aristoteles anschlieBt.

Die Angabe der zu behandelnden Gegenstinde in 436 a 7-15 1aBt dar-
auf schlieBen, daB3 Aristoteles diese Traktate als ein Ganzes ansah, doch
ergibt sich daraus noch kein Beweis fiir die Reihenfolge ihrer Abfassung.
Zur Feststellung der Chronologie der Parva Naturalia legt R. die These
von Fr. Nuyens (in : L’évolution de la psychologie d’Aristote ; siehe Divus
Thomas [Frib.], 28 [1950]119) zu Grunde, der drei Perioden in der Geistes-
entwicklung des Aristoteles an Hand seiner Auffassung der Seele iiber-
zeugend nachgewiesen hat: 1. eine platonische, in den Dialogen (Seele =
Mensch) ; 2. eine aus dem Studium der vergleichenden Biologie hervor-
gegangene (die Seele ist zwar Substanz, verbindet sich aber mit dem Korper
zu einer Wirkeinheit) ; 3. eine psychologisch-metaphysische (die Seele ist
nicht Substanz schlechthin, sondern substantielles Prinzip des Lebewesens,

7



98 Besprechungen

Entelecheia des Korpers). Eine genaue Untersuchung ergibt, daB nicht nur
De iuventute (einschl. De respiratione) der mittleren Periode angehort, wie
Nuyens richtig annimmt, sondern auch De somno. R. teilt nicht Drossaart
Lulofs’ Ansicht (siehe Divus Thomas [Frib.], 26 [1948] 351), daB in De somno
und De insomniis je zwei Teile zu unterscheiden sind, die verschiedenen
Perioden angehoren, sondern weist beide Traktate der mittleren Periode
zu. Ebenso den Traktat De longitudine vitae, der biologischen Charakter
hat. Die beiden ersten Traktate der Parva Naturalia, De sensu und De
memoria weisen mehrere Parallelstellen zu De anima auf. Doch ist die
Auffassung der Seele als Entelecheia des Korpers, die in den biologischen
Werken fehlt, auch diesen zwei Schriften fremd. Hingegen ist hier, wie
in den biologischen Werken, die Auffassung vertreten, da Seele und Kérper
zwei Substanzen sind, die sich zu einem Wirkungssubjekt vereinigen. Es
ergibt sich daraus, daB auch diese zwei Schriften der Entelecheia-Theorie
vorausgehen. Sie mégen zu Anfang der dritten Lebensperiode des Aristoteles
geschrieben sein, vielleicht gleichzeitig mit Teilen von De anima, aber
sie sind frither anzusetzen als das jetzige Buch Il von De anima. Eine
Schwierigkeit steht diesem SchluB entgegen : In den Parva Naturalia finden
sich Verweise auf De anima Il : De sensu 436 b 10, 14, 437 a 18, 438 b 2,
439 a 8, 16, 18, 440 b 28 ; De somno 454 a 11, 455 a 24 ; De iuv. 467 b 13,
474 b 11. Diese Schwierigkeit wire zu l6sen, indem man annimmt, daB
die Verweise sich auf eine friihere Redaktion des 1I. Buches De anima,
die nach Torstrick anzunehmen ist, beziehen, in der die Entelecheia-Theorie
noch nicht vertreten war, oder indem man sie als spitere Einfiigungen
in den Text der Parva Naturalia betrachtet.

Nach diesen chronologischen Festlegungen wird der Inhalt dieser psy-
chologisch-biologischen Schriften sorgfiltig ausgefiihrt und die Beziehungen
zu den andern Aristoteles-Schriften hergestellt, so da8 wir ein abgerundetes
Bild der hier vertretenen Lehre des Stagiriten bekommen.

Der Text der Parva Naturalia kann sich auf eine relativ groBe Zahl
von Hss. stiitzen, insgesamt 14 (9./10. bis 14. Jh.), von denen 9 hier zur
Aufstellung des Textes verwandt und 5 nur gelegentlich herangezogen wur-
den. R. anerkennt die Aufteilung der Hss. in zwei Gruppen, die sich seit
Biehl (1898) durchgesetzt hat. Eine Hs. (P) ist unabhiangig von beiden
Gruppen. Da die Lage nun so ist, daB keine der beiden Gruppen sich
absolut behauptet, muB3 der Herausgeber eklektisch bei der Wahl der Lesun-
gen vorgehen. Die Entscheidung zwischen gleichwertigen Varianten kann,
fiir De sensu, mit Hilfe der Lesungen des Alexander von Aphrodisias,
fiir die iibrigen Traktate, mit Hilfe der Hs. P getroffen werden. An wei-
teren Hilfsmitteln stehen der Kommentar des Michael Ephesius (ca. 1090),
die Paraphrase des Sophonias (ca. 1300), sowie, fiir verschiedene Traktate,
die lateinische Translatio vetus (12. Jh.) und die Translatio nova (um 1284)
zur Verfiigung.

- Im Kommentar bietet R., wie in seinen friiheren Ausgaben, fiir jedes
Kapitel eine analytische nach logischen Gedankengingen eingeteilte Inhalts-
angabe. Darauf folgt die Besprechung des Textes in sprachlicher und sach-
licher Hinsicht, mit zahlreichen Belegen aus dem gesamten Corpus Aristo-



Besprechungen 99

telicum. Ein griechischer (S. 341-354) und englischer Wortindex beschlieft
das ausgezeichnete Werk, durch das sich Sir David Ross wiederum neues
Verdienst fiir das bessere Verstindnis der aristotelischen Philosophie er-
worben hat.

Rom, S. Anselmo. J. P. MOLLER O. S. B.

Studia Albertina. Festschrift fiir BERNHARD GEYER zum 70. Geburts-
tage hrsg. v. Heinrich OsTLENDER. (Beitrige zur Geschichte der Philo-
sophie u. Theologie des Mittelalters, Supplementband IV.) — Aschendorff,
Miinster W. 1952. 472 S., 4 Schrifttafeln.

Die 23 Beitrige dieser Festgabe stellen ein wiirdiges Zeugnis der Dank-
barkeit und Verehrung dar, wie es dem hochverdienten Forscher gebiihrte.
Daran werden sich alle redlich freuen, die sich der reichen Lebensarbeit
Prilat Geyers verpflichtet wissen. Dadurch, daB die Untersuchungen in
ideellem Zusammenhang mit den Arbeiten des Kolner Albertus-Magnus-
Instituts stehen, werden sie ebenso sinnvoll unter sich wie mit der letzten
groBen, von dem Gefeierten angepackten Aufgabe der neuen Albertus-
Edition verbunden.

H. OsTLENDER : « Die Autographe Alberts d. Gr.» (3-21) gibt « eine
zusammenfassende systematische Untersuchung aller bisher bekannt
gewordenen Autographe» (3), um dann die groBe Bedeutung derselben
namentlich fiir die Textherstellung, die Echtheitspriifung von allfillig noch
sich findenden oder angeblichen Urschriften und die Einsicht in Alberts
Arbeitsmethode zu beleuchten. AbschlieBend beurteilt er die Moglichkeiten
graphologischer Wertung und Deutung der Autographe.

F. STEGMULLER : « Das Uppsalenser Albertusautograph » (22-29) 1aft
einen aufhorchen, wenn er in einem so kurzen Fragment, das von II Sent.
d. 3 a. 6 bis d. 4 a.1 reicht, « nicht weniger als 495 Varianten, die durch-
weg eine bessere Textgestalt ergeben » (24), feststellen konnte. Am Schluf}
ediert er IT Sent. d. 3 a. 6 (26-29).

« Die Albertus-Magnus-Fragmente in Schweden », iiber die T. Scumip
berichtet (30-31), erreichte das bése Schicksal, daB sie aus mittelalter-
lichen Pergament-Codices herausgerissen und als Umschlige « fiir Steuer-
verrechnungen der Voégte und andere staatliche Akten verwendet wurden ».

I. Backes : « Das zeitliche Verhiltnis der Summe De incarnatione zu
dem dritten Buche des Sentenzenkommentars Alberts d.Gr.» (32-51)
widerlegt den von F. Haberl (Die Inkarnationslehre des hl. Albertus M.
Freib. i. Br. 1939) gemachten Versuch, durch innere Griinde die zeitliche
Prioritit von III Sent. vor De incarnatione (Teil der Summa de creaturis)
zu beweisen. Auch die innern Kriterien sprechen wie die 4uBern, auf welche
sich A. Ohlmeyer und O. Lottin stiitzten, fiir das umgekehrte Verhiltnis.

E. FirtHAUT O. P. : « Um die Quaestiones de animalibus Alberts d. Gr. »
(112-127) untersucht sorgfiltig die handschriftliche Grundlage und Uber-
lieferung, die Echtheit des Ganzen und der einzelnen Teile sowie die Ent-
stehungszeit und -geschichte.



100 Besprechungen

« Die urspriingliche Einteilung des Sentenzenkommentars Alberts d. Gr. »
wird von A. Hiepr O.S.B. (189-201) gepriift, der feststellen muB3, daB
unsere heutigen Editionen von der urspriinglichen, in den Hss allerdings
nur selten graphisch angedeuteten Einteilungen hiufig abweichen. Ein
schitzenswerter Beitrag im Dienste der neuen Ausgabe !

A. Frigs C. Ss. R. : « Principium Biblicum Alberti M. » (128-147), ver-
offentlicht nach Vat. lat. 4245, ff. 22va - 24ra Alberts Antrittsvorlesung
iiber den biblischen Kanon, wozu sich der Verf. bereits in « Divus Thomas »
(Frib.) 28 (1950) 195-213 und 29 (1951) 345-368, 402-428 duBerte.

Neben diesen literarhistorischen und editionstechnischen Arbeiten weist
die Festgabe eine stattliche Reihe wertvoller problemgeschichtlicher Studien
auf. A. J. BAckEs : « Der Geist als hoherer Teil der Seele nach Albert d. Gr. »
(52-67) dreht sich um die Gottebenbildlichkeit des Menschen, in welcher der
Grund zu sehen ist, daB3 der Mensch Gottes und der Gnade fihig ist. Unwill-
kiirlich muBte auch Alberts Lehre iiber das Verhiltnis der Seele zu ihren
Vermogen erortert werden. Der Ansicht, daBl der doctor universalis dem
von Alexander Halensis aufgezeigten Mittelweg gefolgt sei, kann ich mich
nicht anschlieBen. Albert hat die Seele nicht nur als Krifteganzes, sondern
auch seinsmaBig als Substanz betrachtet und ihr unter diesem Gesichts-
punkt die Potenzen ganz klar als Akzidenzien gegeniibergestellt. Fiir den
Beweis muf3 ich wegen Raummangel auf meine Arbeit (s. unten S. 108, Bi-
bliogr. n. 2397) verweisen, die die problemgeschichtliche Untersuchung dieses
Themas von Augustin bis Thomas v. Aquin zum Gegenstand hat (S. 144-158).

H. Dowms : « Bemerkungen zur Ehelehre des hl. Albertus M. » (68-89),
skizziert eine Gesamtschau von Alberts Ehelehre. Bisher weniger beachtete
Gesichtspunkte wiirdigend, weil3 D. sie als « eine Vereinigung der beiden
in der vorhergehenden Theologie vorhandenen Hauptstrome, deren einer die
Ehe auf die sakramentale Liebesgemeinschaft der Gatten, der andere auf
die Nachkommen ausgerichtet sein lieB », zu erkliren (86). Sie wird dem
Dekret des HI. Offiziums vom 29. Mirz 1944 iiber den Primat des Zeugungs-
zweckes gerecht (88) und ist geeignet, die heutigen Erorterungen frucht-
bar anzuregen.

« Die Behandlung der Tugend der Keuschheit im Schrifttum Alberts
d. Gr.» hat C. FeckEs untersucht (90-111). Eine Wiirdigung des betreffenden
Traktates in der Summa De bono schafft die Grundlage, auf der an-
schlieBend der Nachweis erbracht wird, da im Vergleich zu den zeit-
genodssischen Werken, auch zu den selbstindigen Summen und nicht nur
zu den Sentenzenkommentaren, die Behandlung bei Albert viel umfang-
reicher ausgefallen ist und viel mehr Viterliteratur verwertet hat.

Der inzwischen verewigte ]J. DE GHELLINCK S. J., greift in seinem
Artikel « En marge de l’explication du ‘Credo’ par Saint Albert le Gr. »
(148-166) aus « De sacrificio missae » die Erliuterung des « Credo » als Bei-
spiel heraus, das des Meisters Methode bei Werken der Vulgarisation er-
kennen laBt. Die von Albert gegebene etymologische Erklirung des Wortes
« Symbolum » bietet De Ghellinck Gelegenheit, die zwei damals kursierenden
Erklirungen vom Entstehen des « Credo» bis zu ihren Anfingen zuriick-

zuverfolgen.



Besprechungen 101

J. HANSEN : « Zur Frage der anfangslosen und zeitlichen Schépfung bei
Albert d. Gr.» (167-188) verdanken wir eine klare Ubersicht iiber die in
den einzelnen Werken vom Meister bezogenen Positionen.

« Das Person-Problem bei Albertus M.» hat in A. HUFNAGEL einen
versierten Bearbeiter gefunden (202-233). Der erste Teil, die Problem-
stellung, gliedert sich in drei Fragen: Wesen der Person, Eigenschaften
des Personseins, metaphysischer « Ort» der Person, die im zweiten Teil,
der Problemlésung, ihre entsprechenden Abschnitte erhalten. Nach Mog-
lichkeit werden die Unterschiede in der Darstellung und Lehre sowie die
historischen Zusammenhinge vermerkt.

K. Kravuck : « Albertus M. und die Erdkunde » (234-248) entwirft das
geographische Weltbild des Lehrers nach seinem fiir derartige Arbeiten zu
wenig beriicksichtigten Werk « De natura loci ex latitudine et longitudine
eiusdem proveniente ». Der Verf. hat die nach dem Autograph des Cod. 273
der Wiener Nationalbibliothek gemachten Verbesserungen verwertet.

Auf viel zu wenig beachtete, tief religiose Werte macht A. KoOLPING :
« Eucharistia als Bona Gratia» (249-278) aufmerksam, indem er Alberts
MeBauffassung an Hand seiner MeBerklirung in « De sacrificio missae »
entwickelt. Er weil} sie sowohl in den Kontext des damaligen Frommigkeits-
lebens zu stellen als auch mit den Anliegen moderner Bestrebungen zu
konfrontieren. (StoBend wirkt der Ausdruck «eucharistische Schriftstellerei»,
253, Anm. 28.)

« Die Lehre von der Auferstehung der Toten nach Albertus M. » er-
fahrt eine griindliche Darstellung durch W. Kubel (279-318). Der Autor
schickt ihr einen Uberblick iiber die Entwicklung der Eschatologie bis zu
Albertus voraus (279-293), nunmehr zu vergleichen mit N. Wicki, Die
Lehre von der himmlischen Seligkeit in der mittelalterl. Scholastik von
P. Lombardus bis Thomas v. Aquin (Studia Friburgensia, 9, Freib., Schw.
1954, 7-56) und behandelt dann die Stellung der Eschatologie im theol.
System Alberts, Wirklichkeit und Wesen der Auferstehung, ihren wunder-
baren Charakter, den Tod als ihre Voraussetzung, ihre Ursache und schlie3-
lich die Auferstehung der Verdammten. Fortwihrend wird auf die Lehre
der Vorginger und Zeitgenossen Bezug genommen.

MGr. A. M. LANDGRAF stand seine auBergewohnliche Kenntnis der
Friihscholastik zu Gebote, um iiber » Die frithscholastischen Vorarbeiten
zum Kommentar Alberts d.Gr. zu 3 dist. 38 a. 6» (Die Liige d. adgypt.
Hebammen) erschopfend Bericht zu erstatten (319-342).

Durch seine friiheren Arbeiten iiber die Glaubensbegriindung besa8
A. LanG die besten Voraussetzungen, um «die Bedeutung Alberts d. Gr.
fiir die Aufrollung der fundamentaltheologischen Frage » (343-373) zu wiir-
digen. Kein Leser wird sich durch die klare Gliederung iiber die groBe
Arbeit hinwegtiuschen lassen, die geleistet werden mufBte, um aus unzih-
ligen « obiter dicta » diese abgerundete Synthese zu gewinnen.

A. OHLMEYER O. S. B. behandelt « Die biblischen Vorbilder von Taufe
und Eucharistie nach der Summa De sacramentis Alberts d. Gr. » (374-389).
Mag man da oder dort staunen, da8 auch die Scholastiker sich so gut auf
Typologie verstanden, jedenfalls wird man dem Verfasser Dank wissen.



102 Besprechungen

« Alberts d. Gr. Lehre vom Wesen des Weihesakramentes » darzustellen,
fand J. M. OveErBEck O. P. (390-399) reizvoll und auch nach der Consti-
tutio Pius’ XII. « Sacramentum ordinis» vom 30. Nov. 1947 notwendig.
Notwendig, weil dem Heiligen bis anhin zu Unrecht die Lehre zugeschrieben
wurde, « das Wesen dieses Sakramentes bestehe allein in der Uberreichung
der Instrumente », reizvoll, « weil der Textbefund nicht leicht zu deuten
ist » (390).

Den wiirdigen Abschlu3 der problemgeschichtlichen Aufsitze bildet
der wertvolle Beitrag von H. WEISWEILER S. J.: « Die Wirkursichlichkeit
der Sakramente nach dem Sentenzenkommentar Alberts d. Gr. » (400-419).
AuBer der historischen Abhingigkeit von fritheren Autoren, namentlich von
Hugo v. St. Viktor, klirt der Verfasser die beiden Fragen, wie sich der
Magister die causalitas dispositiva und den EinfluB des Leidens Christi denke,

R. HAUBST : « Zum Fortleben Alberts d. Gr. bei Heymerich von Kamp
und Nikolaus von Kues » (420-447) und ein vom Sammeleifer von A. WALz
O. P. zeugender Bericht iiber « Albert-Ehrungen in zwei Jahrzehnten » (448-
461), namlich von 1930-1951, kiinden vom Nachruhm des Heiligen. Bei-
gefiigt sind ein Hss.- und Namenverzeichnis.

Luzern. P. KiinzrLe O. P.

Alberti Magni Ord. Fr. Praed. Liber de natura et origine animae, primum
ad fidem autographi edidit Bernhardus GEvYER, Liber de principiis motus
processivi, ad fidem autographi edidit Bernhardus GEYER, Quaestiones super
De animalibus, primum edidit Ephrem FirtHAuTr O.P. (Opera omnia,
tom. XII.) — Aschendorff, Monasterii (Miinster) 1955. XLVIII-362 p.

Mit diesen drei weiteren Schriften Alberts veroffentlicht das Kolner
Albertus-Magnus-Institut seinen dritten Band der Gesamtausgabe. Zundchst
(1951) erschien als Tom. XXVIII die theologische Summa De bono (vgl.
Divus Thomas 1952, S. 102-114), sodann (1952) als Tom. XIX die Postilla
super Isaiam (vgl. Freib. Zeitschr. f. Phil. u. Theol. 1954, S. 314-15). Wie
angekiindigt, sollten grundsitzlich vorerst die ungedruckten Werke Alberts
an die Reihe kommen. Dies ist mit den jetzt in Tom. XII gebotenen philo-
sophischen Schriften zwar nur zum Teil der Fall, denn am Anfang stehen
die schon friiher edierten Opuskeln De natura et origine animae (S.1-44)
und De principiis motus processivi (S. 46-75), aber sowohl inhaltlich als auch
in der Form sind sie mit den umfangreichen, bis jetzt unedierten Quaestiones
de animalibus niher verwandt als mit den bereits gedruckten Paraphrasen
der 19 Biicher De animalibus, denen sie von Albert selbst im Kolner Auto-
graph zunichst als Lib. 20 und Lib. 22 im Anhang (Digressio) beigefiigt,
sodann aber als selbstindige Opuskeln herausgegeben wurden. Indem
Albertus sie aus jenem Verband losriB, dnderte er selbst hie und da die
Verweise, was uns immer mehr zur Vorsicht mahnen sollte, wenn wir &hn-
liche Verweise im chronologischen, statt logischen Sinne deuten mochten.
So erklirt sich aber, wie jene Opuskeln in den Hss. vielfach separat vor-
kommen und wie sie 1517 zu Venedig zusammen mit Alberts Parva naturalia



Besprechungen 103

herausgegeben wurden. Die Quaestionen, gleich der Paraphrase, beziehen sich
auf Michael Scotus’ arabisch-lateinische Version der drei betreffenden Aristo-
telesschriften : Historia animalium libri X, De partibus animalium libri IV,
De generatione animalium libri V. Daher die gleiche Einteilung in 19 Biicher
sowohl in der freieren Quistionensammlung als auch in der textgebundenen
Paraphrase. Indem nun B. GEYER die erstgenannten, selbstindigen Opus-
keln Alberts mit der Quéstionensammlung verbindet, wird er der endgiiltigen
Absicht des Verfassers gerecht.

Die Quaestiones de animalibus werden von E. FiLTHAUT nach acht Hss.
ediert. Die &dlteste (Mailand Ambrosian. H 44 inf.) wurde gegen Ende des
13. Jh. geschrieben ; eine andere, vielleicht gleich alte (Mainz, Stadtbibl.
529), enthilt nur eine Auswahl; die iibrigen weisen starke Abweichungen
vor. Die Wahl der Hss. zur Herstellung des Textes war daher sehr schwierig.
Dies um so mehr, als es sich hier um ein Reportatum handelt, das ein
gewisser frater Konrad von Osterreich auf Grund seiner Aufzeichnungen
zusammenstellte. Dal Albert jene Vorlesungen 1258 abhielt, diirfte als
sicher betrachtet werden. Das Reportatum scheint ein paar Jahre spiter
verbreitet, jedoch von Albert weder revidiert noch approbiert worden zu
sein, weshalb die Abschreiber bzw. Bearbeiter, namentlich Joh. von Tydens-
hale (1 um 1289), mit Konrads Reportatum ziemlich frei umgingen. Man
soll also vorsichtig sein, wenn man aus demselben eine Stelle unter Alberts
Namen zitiert ; sie konnte eventuell eher die Meinung Konrads oder eines
anderen Bearbeiters wiedergeben.

Die Textherstellung diirfte, soweit es in Anbetracht der genannten
Schwierigkeiten iiberhaupt moglich war, dem Editor aufs beste gelungen
sein. Die Quellennachweise sind wie in den fritheren Binden der Kolner
Gesamtausgabe sehr gewissenhaft, ausfiihrlich und reichhaltig, die Indizes
wahre Fundgruben fiir die Forscher der scholastischen Philosophie des
Mittelalters. Auch der Verlag hat wiederum eine typographische Spitzen-
leistung zustande gebracht.

Fribourg. G. G. MEErssemMAN O. P.



	Besprechungen

