
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Naturphilosophie — Psychologie

Van Laer, Henry : Philosophico-Scientific Problems. Translated by
Henry J. Koren C. S. Sp. (Duquesne Studies, Philosophical Series 3.) —
Duquesne University Press, Pittsburgh 1953. xi-168 p.

Die im vorliegenden Band zusammengefaßten Studien zeigen eine
bestimmte Richtung der heutigen scholastischen Naturphilosophie in
Auseinandersetzung mit der modernen Physik und gewissen aus ihren Theorien
oder ihrer Methodik hervorgegangenen Auffassungen. Eine besonders
eingehende Erörterung finden das Verifikationsprinzip der Neopositivisten, der
Begriff der Materie und seine notwendige Orientierung am Kriterium der
Ausgedehntheit, die Unmöglichkeit der actio in distans und das Verhältnis
von Kausalität, Determination und Voraussehbarkeit im Bereich des

Anorganischen. Die Untersuchungen zeugen für die Vertrautheit des Autors
sowohl mit der neuscholastischen Naturphilosophie wie mit den Theorien und
Anschauungen der Physiker. Es gelingt ihnen auch oft, die üblichen
Positionen der ersteren mit treffenden Argumenten zu verteidigen und zu
stützen. Trotzdem aber erwecken einige dieser Studien im Leser den
unabweisbaren Eindruck, daß die in ihnen vertretene Form von Naturphilosophie
zu sehr rückwärts gewandt ist, daß sie, um ihre Thesen aufrechtzuhalten
und einleuchtend zu machen, sich zu sehr an Auffassungen klammern muß,
die zwar vor einigen Jahrzehnten noch als selbstverständlich gelten konnten,
von denen sich aber die Physik freimachen mußte. Der Autor scheint im
Namen der Philosophie die Physik zu Annahmen zurückbringen zu wollen,
die nur für eine bestimmte, für den Physiker überholte Vorstellungsweise
notwendig und unumgänglich sind. Die Energiequanten müssen nach ihm
notwendig ausgedehnt, die elementaren Partikeln notwendig in einen Äther
eingebettet sein, um durch den Kontakt mit ihm ihren Ort zu erhalten,
das elektro-magnetische und das Feld der Schwerkräfte sind notwendig als
Akzidentien eben dieses Äthers zu denken. Zufolge einer ursprünglichen
intellektuellen Einsicht soll es evident sein, daß es eine Gleichzeitigkeit im
absoluten Sinne geben und daß jedes Elektron in jedem Moment seinen
bestimmten Ort haben muß. Man frägt sich, ob damit nicht Anschauungen
als philosophisch sicher und feststehend vorgetragen werden, die in Wahrheit

nur notwendige Folgerungen und Forderungen eines Weltbildes
darstellen, das einer früheren Stufe unserer Kenntnis der Naturerscheinungen



64 Besprechungen

entsprach. Der Verf. verrät mit nichts, daß er dem Unterschied zwischen
echter philosophischer Einsicht von grundsätzlicher Geltung und einer
vorstellungsmäßigen « eidetischen » Notwendigkeit der anschaulichen Erfassung
und Vergegenwärtigung seine Aufmerksamkeit geschenkt und sich die Frage
gestellt hat, ob die naturwissenschaftlichen Entdeckungen nicht auch den
gewöhnlichen Erfahrungen eine neue Bedeutung verleihen, auf denen seine
angeblich definitiven philosophischen Aufstellungen beruhen. Er scheint die
Herausforderung, die in manchen kühnen Vermutungen und neu eröffneten
Denkmöglichkeiten der Naturwissenschaften liegt, nicht nahe genug an sich
herankommen gelassen zu haben, um die Notwendigkeit zu fühlen, seine
naturphilosophischen Begriffe und Thesen von Grund aus zu überprüfen und
in einer Weise zu sichern, die sie dem Einwand enthebt, sie brächten nur
weltbildliche Deutungen und Anschauungen zum Ausdruck, die durch die
Erweiterung und den Fortschritt unserer Erfahrungen und Kenntnisse überholt

werden können. Wie leicht es möglich ist, mit Berufung auf eine angebliche

intellektuelle Einsicht eine berechtigte und tiefer führende Frage von
sich fern zu halten, zeigt das Beispiel der Gleichzeitigkeit. Es bedarf nach
der Anschauung des Rezens. besonderer Überlegungen über die Realzeit
und die Voraussetzungen eines alles erfassenden kausalen Weltkonnexes, um
dem Begriff der Gleichzeitigkeit einen philosophischen Inhalt zu geben, den
die Einsteinsche Kritik nicht berührt, und um die kosmologische Frage der
Universalzeit zu formulieren, die jenseits der Kompetenz der Naturwissenschaft

steht. Bei manchen der Probleme, die den Autor beschäftigen, liegt
eine ganz ähnliche Situation vor, auch wie uns scheint, bezüglich der Frage
des Äthers. Gewiß bedürfen die Felder eines Subjekts und die Lokalisierung
einer realen Beziehung zwischen dem Georteten und seiner Umgebung. Steht
aber damit schon fest, daß das Substantielle, das in den Feldern erscheint,
gerade als Äther vorzustellen sei und die ortende Relation nichts als ein
Verhältnis gegenseitigen Sich-Berührens sein könne Vermutlich liegt die
naturphilosophische Bedeutung des Ringens der Physiker um die theoretische

Erfassung der Mikrorealitäten gerade darin, daß es über diese beiden
Antworten hinausweist. Es zeichnet sich doch heute die Möglichkeit ab,
die Wellenfelder der Quantentheorie als den phänomen- und
strukturanalytischen Ausgangspunkt für die Bildung eines neuen Begriffs von körperlicher

Wirklichkeit zu betrachten und damit eine Deutung der Gegebenheiten

ins Auge zu fassen, die den grundsätzlichen Forderungen der
Philosophie entspricht, ohne auf die Ätherhypothese zurückgreifen zu müssen.
Insbesondere aber scheint es dem Rezens. heute nicht mehr angängig, in
der philosophischen Bestimmung der Natur der lokalisierenden Relationen
bei der Vorstellung des Sich-Berührens stehen zu bleiben, die einer zu unbedingt

anschauungsgebundenen Stufe der Erfahrungsdeutung entstammt,
und in der zudem die einfache Anschauungsgegebenheit noch gar nicht zu
einer wirklich intelligiblen Verarbeitung und Bestimmung gelangt ist. Die
ganze so ausführlich vorgelegte Diskussion um die actio in distans kommt
im Grunde daher, daß man glaubte, die Natur der ortgebenden Beziehungen
aus dem Vorstellungsschema Raum allein ablesen zu können, wobei man
dann natürlich auf das Problem stieß, ihre Bedeutung für die Ermöglichung



Besprechungen 65

einer direkten Einwirkung philosophisch einsichtig zu machen. Nach dem
Stande unserer heutigen Kenntnisse ist doch eher anzunehmen, daß die
fundamentalen räumlichen Beziehungen in eben den Voraussetzungen einer
unmittelbaren Einflußnahme bestehen, und daß der anschauliche Raum
nichts anderes ist als das allgemeine, in allen Veränderungen sich erhaltende
Ordnungsschema der dynamischen Beziehungen. Das Prinzip der
Nahwirkung scheint darum in der Naturphilosophie vielmehr als die Grundlage
für einen wirklich kosmologischen Begriff des Raums zu gelten zu haben,
denn als eine These, die unter Voraussetzung einer Theorie des Raums zu
beweisen ist.

Gewiß handelt es sich in den vorgebrachten Einwendungen um
Fragepunkte, die noch einer gründlichen Diskussion bedürfen. Der vorliegende
Band ist auch aus diesem Grunde der Beachtung zu empfehlen, weil die in
ihm behandelten Themen geeignete konkrete Anhaltspunkte für die
allgemeineren Probleme bieten, und auch weil die zuweilen geradezu aufreizend
wirkende Sicherheit, mit der gewisse Vorstellungsgewohnheiten als endgültige
philosophische Wahrheiten vorgelegt werden, auf diese Probleme hinführt.

Rom-Salzburg. B. Thum O. S. B.

Kane, William H. - John D. Corcoran - Benedict M. Ashley - Raymond
J. Nogar : Science in Synthesis. A Dialectical Approach to the Integration
of the Physical and Natural Sciences. Report of the Summer Session, July,
1952, of the Albertus Magnus Lyceum for Natural Science. — The Aquinas
Library, River Forest (Illinois) 1953. 289 p.

Trotz aller bestechenden Erfolge ist die naturwissenschaftliche
Forschung gegenwärtig in eine Reihe kritischer Schwierigkeiten geraten :

Gefahren, welche von außen, von wirtschaftlichen und politischen Interessen
her der persönlichen Freiheit des Forschers und der Freiheit des Forschens
drohen, Gefahren aber auch, welche von innen, von der Methode des
spezialisierten wissenschaftlichen Forschens her entstehen und den Bildungswert
der Naturwissenschaften in Frage stellen. Gibt es einen Weg, dieser
kritischen Schwierigkeiten Herr zu werden Um mit Fachleuten der
verschiedenen Forschungsgebiete in einer dauernden Arbeitsgemeinschaft über
dieses Problem beraten zu können, gründeten einige Lektoren der
nordamerikanischen Dominikanerprovinz St. Albert am Sitz ihres Ordensstudiums

ein Albertus-Magnus-Lyceum for Natural Science.

Der vorliegende Bericht gibt eine Übersicht über die Arbeit der ersten
Tagung im Sommer 1952. Eine Fülle von Fragen kam zur Sprache. Die
erste Woche brachte Probleme der Physik. Naturgemäß entzündete sich
die Diskussion zwischen Philosophen und Physikern besonders an der
aristotelisch-thomistischen Lehre vom Wesenswandel der Dinge. Die
Diskussion der zweiten Woche führte in das Gebiet der Chemie. Die dritte
Woche brachte Probleme der Biologie, die vierte Probleme der Psychologie.
Die fünfte und letzte Woche war dem Grundanliegen der Tagung gewidmet,
wenigstens in Umrissen eine Einheit der Wissenschaften aufzuweisen.

Der Bericht gibt die Referate und Diskussionen nur in den Grund-

5



66 Besprechungen

zügen wieder. Dennoch bietet er einen lebendigen Einblick in den Verlauf
der Tagung. Er spiegelt aber auch deutlich die Schwierigkeit wider, auf die
eine so verschiedenartig zusammengesetzte Arbeitsgemeinschaft stößt. Ob
z. B. dem Naturwissenschaftler, der mit der Kategorie der Naturgesetzlichkeit

zu arbeiten gewohnt ist, im Verlauf der Tagung klar wurde, was mit
der « natura » des Aristoteles gemeint ist Die Bestimmung des naturale
als das, was einheitlich und regelmäßig eintrifft (45, 119 f., 240 u. a.), wird
für eine Auseinandersetzung mit dem naturwissenschaftlichen Denken kaum
genügen, weil sie auch auf die Vorstellung von einer « geltenden »

Naturgesetzlichkeit paßt.
Dem europäischen Leser bietet die reiche Literaturangabe einige wertvolle

Hinweise auf weniger bekannte Arbeiten. Ein reichhaltiger Index
erleichtert die Information über Einzelfragen.

Walberberg (Köln). G. M. Meyer O. P.

Schöndorfer, Ulrich : Philosophie der Materie. (Philosophie in
Einzeldarstellungen, hrsg. v. Johann Fischl.) — Verlag Styria, Graz-Wien-Köln
1954. 227 S.

Im einleitenden A briß der Geschichte des Materieproblcms werden Materie
und Form des Aristoteles gedeutet als « Ergebnisse der Übertragung logischer
Unterscheidungen ins Ontologische » (24). Die spätere Kritik habe mit Recht
das Widerspruchsvolle im Begriff der materia prima als einer reinen
Möglichkeit ohne Sein aufgewiesen. Das Formprinzip bedeute allerdings eine
Erkenntnis von bleibender Bedeutung (24). Seine These, Aristoteles sei Pan-
vitalist gewesen, stützt V. mit H. Driesch folgendermaßen : « Alles ist ihm
von Formen gestaltet und geprägt, und wo Form ist, da ist für ihn auch
Leben » (25).

Die Philosophie der Natur, die ihr Eigenrecht neben den Naturwissenschaften

erfolgreich behauptete, hat zwei Aufgabenbereiche. Sie ist Theorie
der Naturerkenntnis und ist Ontologie bzw. Metaphysik der Natur (9, 84).

Als Theorie der Naturerkenntnis prüft sie die Grundlagen, die Methoden
und die Grenzen naturwissenschaftlichen Erkennens und stellt somit ein
spezielles Gebiet der philosophischen Wissenschaftslehre dar. Weil sie dabei
auch die seinsbegrifflichen und seinsgesetzlichen Voraussetzungen
naturwissenschaftlicher Erkenntnis zu untersuchen hat, wird sie notwendig zur
Ontologie der Natur (84 f.). Ontologie wird zur Metaphysik, wenn sie nach
Wesen, Ursprung und Sinn der Natur fragt (85), wenn sie versucht, das
Seiende an sich zu erreichen. Letzteres ist unmittelbar nur im schmalen
Sektor des eigenen Bewußtseinserlebens möglich. Für den weiten Bereich
des Transobjektiven bleibt nur ein mittelbarer und weitgehend hypothetischer

Zugang. Darum muß jede Metaphysik sich darüber klar sein, daß
ihre Schlüsse nur Wahrscheinlichkeitsschlüsse sein können (126 f.).

Die Ontologie und Metaphysik der materiellen Wirklichkeit, welche V. im
dritten Teil bringt, kommt unter diesen erkenntnistheoretischen
Voraussetzungen kaum über eine, im übrigen gut orientierende, Problemgeschichte
der Naturwissenschaften hinaus. Es heißt dort : die gegenwärtige Physik



Besprechungen 67

hat zwar widerlegt, daß Raum und Zeit ein Absolutes im Sinne Newtons
sind. Sie hat Newton aber darin recht geben müssen, daß Raum und Zeit
eine Realität ist, « die physikalische Wirkungen ausüben kann » (150). Alles
weist auf einen « ontischen Zusammenhang zwischen Raum und Zeit mit
den übrigen physikalischen Realitäten » hin (152). Hier nun hätten wir eine

philosophische Analyse erwartet. Was bedeutet « ontischer Zusammenhang »

von Raum und Zeit mit den Realitäten Geht es an, von « physikalischen
Wirkungen » des Raumes und der Zeit zu sprechen Welche Seins- und
Bestimmungsweise haben Raum und Zeit Man müßte diese Fragen nach
den erkenntnistheoretischen Voraussetzungen wenigstens in der Metaphysik
erwarten, die einen wenigstens hypothetischen Zugang zum Seienden an sich
bieten soll. Hier bringt V. wohl eine Kritik an der psychistischen
Metaphysik von A. Wenzl (213 f.). Er kommt hier weiter zu dem Ergebnis, daß
ein nach dem neuzeitlichen Stand der Erkenntnis geläuterter Hylemorphis-
mus immer noch am besten die Eigenart des materiellen Seins erfaßt (216 f.).
Eine philosophische Analyse der Seins- und Bestimmungsweise von Materie,
Form, Raum, Zeit, Wirkung u. a. findet sich nicht.

Walberberg (Köln). G. M. Meyer O. P.

Willwoll, Alexander, S. J. : Seele und Geist. Ein Aufbau der Psychologie.
2. Aufl. (Mensch, Welt, Gott. Ein Aufbau der Philosophie in
Einzeldarstellungen, hrsg. vom Berchmans-Kolleg in Pullach, 4. Bd.) — Herder,
Freiburg i. Br. 1953. x-226 S.

Es ist sehr zu begrüßen, daß der 4. Band der bekannten Pullacher
Philosophie nach den Wirren der Kriegs- und Nachkriegsjähre in zweiter
Auflage erscheinen konnte ; denn wir kennen in der philosophischen Literatur
kein Werk, das in gleich sympathischer Weise in die christliche Philosophie
einführt, wie diese Pullacher Reihe, die eine gesunde Mitte einhält zwischen
dem üblichen Stil der Schulbücher und eigentlichen Monographien. Es ist
Willwoll sehr gut gelungen, sich dem Zweck und der Eigenart der Serie
anzupassen, eine kluge Stoffauswahl zu treffen, ohne Wesentliches zu übergehen
oder Fragen zu behandeln, die schon in andern Bänden des Gesamtwerkes
zur Sprache kommen. Diese Rücksichtnahme auf die Mitarbeiter sei lobend
hervorgehoben, denn sie ist leider, wie die Erfahrung lehrt, keine
Selbstverständlichkeit in einem Arbeitsteam.

Wer Schulbuch-müde ist und nicht Zeit hat, sich in Spezialfragen der
Psychologie einzuarbeiten, findet bei Willwoll das ideale Werk, sein
Schulwissen zu repetieren und zu vertiefen. Die fließende Sprache, die sich vom
trockenen Gelehrtenstil ebenso fernhält wie vom oberflächlichen Plauderton

populärwissenschaftlicher Schriften, macht das Studium des Buches zum
Genuß. So kann nur schreiben, wer über eine souveräne Stoffbeherrschung
verfügt und die Gabe besitzt, andern mitzuteilen, was er selber sein eigen
nennt. Wer Lust hat, ein aufgeworfenes Problem oder einen kurzen Beweis
gründlicher zu studieren, ist der Mühe enthoben, lange nach einschlägiger
Literatur zu suchen ; denn der Verfasser bietet ihm in den Fußnoten selbst
eine kluge Auswahl bester Autoren.



68 Besprechungen

Gewagt, aber im allgemeinen gut gelungen, ist die gleichzeitige Behandlung

der philosophischen und experimentellen Psychologie. Öfters findet der
Leser zudem ausgezeichnete geschichtliche Überblicke über gewisse Problemkreise

(z. B. S. 6 ff., 19 ff., 25 ff., 68 ff. usw.).
Nach einleitenden Ausführungen über die Bedeutung der Seelenlehre

und die beiden Methoden (experimentelle und philosophische Psychologie)
werden wir in drei Teilen in die Lehre vom Dasein, vom Wesen und vom
Sinn und Reifen der Seele eingeführt. — Es wäre u. E. richtiger, die Sub-
stantialität des Ich und die Unstoffiichkeit der Seele im zweiten Teil (vom
Wesen der Seele) zu behandeln und nicht, wie der Verfasser es tut, im ersten
(vom Dasein der Seele).

Die Abhandlung über das Wesen der Seele beginnt mit Erörterungen
über die Seelentätigkeiten (1. Abschnitt : Die Seele im Erkennen. 2.

Abschnitt : Vom Antwortgeben der Seele auf die Welt : Die Seele im Fühlen
und Streben). Der 3. Abschnitt trägt die Überschrift : « Geist, Seele und Leib,
die Einheit der menschlichen Person ». Diese Formulierung : « Geist, Seele
und Leib », stört uns ebenso wie der Titel des Buches : « Seele und Geist »,
denn er könnte zum mindestens die Vermutung aufkommen lassen, der
Verfasser vertrete eine Dichotomie resp. Trichotomie. Das Studium des Werkes
widerlegt allerdings diese Vermutung. Willwoll scheint vielmehr die Begriffe
« Menschenseele » und « Geist » als Synonyma zu behandeln oder sie im
Verhältnis « totum — pars » zu gebrauchen, wie folgende Überschriften es nahelegen

: Die Seele als «Geist» (158) ; Der Geist als Lebensform des Leibes
(182) ; Die Bedeutung der Leib-Geist-Einheit (184). Daß der Autor sich voll
zur thomistischen These der Einheit der Seele bekennt, beweist folgender
Passus : « Der Trichotomismus glaubte den Widerstreit im Erleben auf eine
Mehrheit von metaphysischen Prinzipien (Leib-Seele-Geist) zurückführen zu
sollen. In Wirklichkeit beweist der Widerstreit gerade, daß 'Geist' und
'Seele' (Seele als Trägerin irrationalen Trieb- und Sinnenlebens gemeint)
nicht zwei sein können » (166 f.).

In den Erörterungen über die Sinneserkenntnis vertritt Willwoll die
Ansicht, daß auch zur Sinneserkenntnis eine species als Mittler erfordert sei,
ohne damit einem Subjektivismus das Wort reden zu wollen. Wenn die
einen Autoren dieses Erkenntnisbild als « medium quo » auffassen, andere
hingegen als « medium in quo », so sieht Willwoll in dieser Meinungsverschiedenheit

nur einen Kampf um den treffsicheren Ausdruck. Er schreibt :

« Die Unterschiede, die auch im wahren Erkennen zwischen Erkenntnisinhalt

und Erkenntnisbild bestehen, auch die schwere Vollziehbarkeit des
Gedankens vom 'medium quo', lassen uns die Lehre vom 'medium in quo'
bevorzugen » (43 f.).

Die thomistische Tradition kennt bekanntlich entsprechend dem
sinnlichen und geistigen Erkennen auch ein sinnliches und geistiges Streben.
Das Gefühl wird von ihr dem Strebevermögen untergeordnet. Der Verfasser
weicht von dieser Tradition ab (ebenso an andern Stellen) und schließt sich
jener Richtung der neueren Psychologie an, die besonders seit Tetens eine
Dreiteilung von Erkennen, Streben und Fühlen lehrt. Unter der
Voraussetzung, daß man den Begriffen « Streben » und « Erkennen » die nötige



Besprechungen 69

Spannweite läßt und die Struktur der psychischen Akte nicht zu analytisch
sieht, halten wir diese Dreiteilung für überflüssig. Die Frage, ob es neben
den sinnlichen Gefühlen auch geistige Gefühle gebe, läßt der Verfasser offen.

Die Ausführungen über das Wesen der Seele werden mit einem vierten
Abschnitt abgeschlossen, der die Seele in ihrer Beziehung zur Umwelt, zur
Gemeinschaft und zur Uberwelt betrachtet. — Das Werden der Seele, ihre
Aufgabe, ihr Reifungsrhythmus und ihre Unsterblichkeit kommen im dritten
Teil zur Sprache.

Man legt Willwolls Psychologie nicht aus der Hand ohne das Bewußtsein,

von einem besten Kenner mit dem Reichtum und den Geheimnissen
der menschlichen Seele vertraut geworden zu sein. Beeindruckt von der
Gedankenfülle des Werkes und der meisterhaften Stoffdarbietung läßt man
das Buch sicher in Reichweite, um es noch oft zu Rate zu ziehen. Wir
zweifeln nicht daran, daß der Wunsch, mit dem der gelehrte Verfasser das
Buch der Öffentlichkeit übergab, längst in Erfüllung gegangen ist : « daß
der und jener sich am Reichtum des Menschseins freue und dann tiefer in
das niemals ganz zu ergründende und doch immer lockende Geheimnis der
Seele einzudringen suche » (V).

Stans. W. Gremper O. F. M. Cap.

Gindl, Irmgard : Die Grundakte des Geistes. Eine phänomenologische
Untersuchung. - Herder, Wien 1953. 80 S. — Seele und Geist. Versuch
einer Unterscheidung. - Deuticke, Wien 1955. 153 S.

Die psychologische Forschung der letzten hundert Jahre hat ein überaus

reiches empirisches Material über den Menschen und seine Verhaltensweisen

zutage gefördert. Dabei konnte es auf die Dauer nicht ausbleiben,
daß sie auf Phänomene stieß, die ihr die Frage nach dem eigentlich menschlichen

Sein und dessen Aktivität stellten. Es ging zunächst darum, ob der
Mensch in seiner Weltbegegnung etwas eigentümlich Menschliches aufweise.
Die weitere Frage schloß sich an, wie dieses Eigentümliche aussähe, wie es
innerlich qualifiziert sei. Vielleicht hat G. damit recht, daß die bisherigen
psychologischen Forschungsergebnisse noch nicht erschöpfend unter diesem
Aspekt untersucht sind, eine Aufgabe, die von der Psychologie im
empirischen Sinne nicht geleistet werden kann (vgl. Die Grundakte des Geistes

[= GG] 9). Ihr Anliegen in den beiden Arbeiten ist es daher, mit Hilfe
der phänomenologischen Methode Husserls — ihrer Ansicht nach der einzig
mögliche Weg, zu einer philosophischen Erhellung der psychologischen
Inhalte zu gelangen (vgl. ebd.) — einen Beitrag in der genannten Richtung
zu leisten. Was in der ersten Veröffentlichung unter Auswertung besonders
kinderpsychologischer Ergebnisse philosophisch zur Aufdeckung der Grundakte

des Geistes geführt hat, wird in der zweiten unter stärkerer Benutzung
tier-psychologischer Daten erweitert und zur Abgrenzung des Sinnlich-
Seelischen vom Sinnvoll-Geistigen verwertet. Dennoch setzt die letzte
Veröffentlichung nicht notwendig die Kenntnis der « Grundakte des Geistes »

voraus, sondern stellt eine in sich gerundete Arbeit dar.
Das Problem kreist also um das Eigentümliche menschlicher Welt- und



70 Besprechungen

damit menschlicher Selbsterfahrung. An welcher Stelle und in welcher Art
innerhalb des menschlichen Verhaltens weist es sich aus Die Verf. knüpft
an Einsichten an, die Max Scheler entwickelt hat, und führt sie weiter.

Grundlegend für den Menschen ist bereits die Begegnung mit den
Dingen : das Tier steht nicht eigentlich in einer « gegenständlichen » Beziehung

zu ihnen. Dinge sind nur in der Art und nur soweit für das Tier
vorhanden, als sie als Reizschemen seinem subjektiv bestimmten seelischem
Triebgefüge entsprechen und zur Befriedigung biologisch-animalischer
Bedürfnisse dienen. AuBenweltliche Reize und angeborene innerliche Reiz-
Schemata verhalten sich wie der Schlüssel zum Schloß (Lorenz), ohne daß
dabei der Reizgegenstand in seinem Eigensein erfaßt würde. Das Ding hebt
sich nicht in seinem « an sich » vom Hintergrund der Umwelt ab, sondern
wird lediglich in dem Maß aufgefaßt, als es zum Tier und seinen subjektiven
Vitalbedürfnissen gehört. Dieses subjektive Bedürfnis bestimmt das
Ausmaß, in dem das Tier « Umwelt » hat. Dabei gilt das Ding nur als äußere

Wahrnehmungsgestalt ; ändert sich dieselbe, so ist es als ganzes für das
Tier nicht mehr da. — Wesentlich anders ist die Dingerfassung des Menschen,
die schon beim Kleinkind die Einengung durch das subjektive Triebbedürfnis
und die ihm zugeordneten Reiz-Schemata sprengt und zur objektiven
Gegenstandserfassung durchbricht : die äußere Wahrnehmungsgestalt dient nur
dazu, das Ding in seinem « an sich » zu erkennen, durch die Wahrnehmungsgestalt

hindurch die Wesensform in seinem objektiven Gehalt einzusehen
und zu benennen. Das Fragealter des Kindes, in dem der erwachende Geist
mit der Namengebung das vergegenständlichte Haben der Dinge im inten-
tionalen Akt der Erkenntnis abschließen will, ist unwiderlegbares Phänomen
für die geistbedingte Art menschlicher Weltbegegnung. Der Mensch ist nicht
auf Umwelt (Uexküll) von subjektiv-angeborenen Reizschemen eingeengt,
sondern steht in einer unbegrenzten Offenheit dem Sein schlechthin gegenüber,

in dessen Licht oder auf dessen Hintergrund er die Dinge in ihrem
« an sich » zu erfassen trachtet. Das Sein ist gleichsam sein einziges « Schema »

auf das er festgelegt ist, aber dieses Schema durchbricht aufgrund seiner
Universalität jede Begrenzung. Er sprengt die ausschnitthaften Schemata,
die dem Tier nur Umwelt vermitteln, und gelangt zum Besitz von Welt.

Der Vergleich wird für fünf andere Grundakte des Geistes weitergeführt.
G. zählt dazu die Fähigkeit des Menschen, Sinn zu erkennen, sich zu sich
selbst verhalten und dadurch « Ich », zu seinem sozialen Partner « Du »

sagen zu können, sowie die Fähigkeit des « Wertfühlens » in der Einschätzung
der Dinge und der Entscheidung in der Wahl der Einzelwerte. — Die
Untersuchungen wachsen klar aus den empirischen Befunden der Kinder- und
Tierpsychologie heraus und dürften bei aller Knappheit eine wertvolle
Erläuterung zum Verständnis des typisch Menschlichen bieten. Mit der
Behandlung der personalen Begegnung, die sich im « Du-sagen » ausdrückt,
hat die Verf. einen Bereich berührt, der noch wenig untersucht ist. Daher
sind die wenn auch kurzen Ausführungen um so wertvoller.

Weniger durchsichtig wird, in welcher Weise die aufgezählten Grundakte

zusammenhängen. So könnte die These zum Gegenstand einer
Diskussion werden — was freilich den hier gegebenen Rahmen sprengen würde —,



Besprechungen 71

daß einige Grundakte als verschiedene Weisen des Sinn-Verstehens
anzusprechen sind. Danach hat der Mensch gegenüber dem Tier « Gegenstände »

in ihrem « an sich », hat das Wertgefühl für sie, richtet seine innere
Aufmerksamkeit in der Begegnung mit dem Menschen auf dessen eigentlichen
Persongrund, weil er Sinn versteht (GG 51, 55, 57). Dagegen wäre jedenfalls
im Sinne der traditionellen Ontologie zu sagen, daß das Sein dasjenige ist,
was als letztes dem Wahren, dem Guten, dem Etwas zugrundeliegt. Auf
der Seite des Subjektes, das dem Sein in seiner Vielfalt begegnet, dürfte
demnach das Seinsverständnis als letzter Grund für die Möglichkeit zur
sinnhaften Gegenstandserkenntnis, zur Werteinschätzung, zur Begegnung
mit einem Sinn-verstehenden und Sinn-setzenden subsistierenden Etwas
zu suchen sein. Das Sein ist in sich sinnvoll. Weil die Dinge seiend sind,
sind sie sinnvoll und daher in ihrem Sinn erkennbar. Die Fähigkeit zum
Seinsverständnis muß somit als Grundlage der weiteren Akte angesprochen
werden ; aus ihm erst erwächst das Sinnverständnis. Fassen wir darüber
hinaus den letzten Grund des « Ich » als ein « Sein beim Sein » (Straßer),
so dürfte sich leicht eine innere Ordnung der Grundakte auftun.

Auf direkten Widerspruch wird wohl weithin die Auffassung stoßen,
wonach die Entscheidungsfähigkeit das « Wesenskonstituens des Menschen
schlechthin » (GG 69) darstellt. So wertvoll die Darlegungen sind, die für
jeden geistigen Akt eine einschlußweise oder ausdrückliche Entscheidung
nachweisen, — mit der genannten Aussage sind wir bei der Scheler'schen
oder existenzialistischen Aktualitätspsychologie, nach der sich die Person
nur in der Entscheidung setzt. Wird der Entscheidungsakt nicht durchaus
als ein Geschehen erfahren, das aus einem Wesensgrund heraus gesetzt wird,
aus einem Ursprungs-Ich (Straßer), das nicht mit diesem Akt identisch,
sondern vor demselben gegeben ist Entscheidungsmächtigkeit kann somit
nur als eine Wesenseigentümlichkeit (das scholastische accidens proprium),
nicht aber als Wesenskonstituens angesprochen werden.

Etwas behutsamer sollte man vielleicht auch mit der Unterscheidung
von Seele und Geist umgehen, zumal wenn die Leib-Seele der Geist-Seele
im Menschen gegenübergestellt wird (Seele u. Geist 8, 112 Anm. 12). Aus
der begrifflichen Abgrenzung geht nicht deutlich hervor, ob es sich im Sinne
der « pluralitas formarum » um zwei verschiedene Seelen im Menschen handelt.

V. White macht mit Recht auf die akute Gefahr dieser Terminologie
für die Einheit der Person aufmerksam (vgl. Jahrbuch f. Psychologie und
Psychotherapie 3 [1955] 265). Hinter ihr verbirgt sich heute häufig eine
dualistische oder — nimmt man den Leib als dritte Komponente hinzu —
eine trialistische Deutung.

Trotz der angedeuteten Fragwürdigkeiten stellen die beiden Veröffentlichungen

zweifellos wertvolle Beiträge zur phänomenologischen Erhellung
der menschlichen Geistseele dar. Ihr Wert besteht nicht zuletzt in der gut
informierenden Übersicht der empirischen Forschungsergebnisse. Die
philosophische Behandlung dürfte zu weiterer phänomenologischer Durchdringung
der gewonnenen psychologischen Erfahrungstatsachen anregen.

Walberberg (Köln). S. Pförtner O. P.



72 Besprechungen

Erkenntnistheorie

De Vries, Jos., S. J. : Critica. Editio altera penitus recognita.
'Institutions philosophiae scholasticae auctoribus pluribus philosophiae profes-
soribus in Collegio Pullacensi Societatis Jesu, pars II.) — Herder, Friburgi
Br. 1954. xi-210 p.

Der Verfasser bietet hier die zweite Auflage seines Buches über die
Erkenntniskritik, das wohl in seiner klaren Gliederung und systematischen
Geschlossenheit mit zum Besten gehört, was über diesen Gegenstand
geschrieben worden ist. In der Vorrede kündigt er eine Reihe erheblicher
Neufassungen an, die sich besonders auf die Außenweltserkenntnis, das induktive

Verfahren und die metaphysische Erkenntnis beziehen. Bei der letzteren
hat er den Erkenntnis-Dynamismus seines Mitbruders P. Jos. Maréchal mit
einbezogen, den er einer maßvollen und gesunden Kritik unterwirft.

Aber trotz dieser gründlichen Neubearbeitung, die den Wert des Buches
um ein Vielfaches erhöht, hat sich an der Grundkonzeption des Autors
nichts geändert. Nach wie vor ist er der Verfechter eines nur mittelbaren
Realismus, der sich von den Gegebenheiten des Bewußtseins her auf Grund
eines Kausalschlusses zeigt. Jede unmittelbare Evidenz von den Dingen her
lehnt De V. ab.

In dieser rigorosen und exklusiven Form wird diese These doch kaum
zu vertreten sein, wofern man von den Dingen her nicht nur eine
wirkursächliche, sondern gleichzeitig auch eine formalursächliche Einwirkung
anerkennt. Bei einer bloß wirkursächlichen Verbindung zwischen dem Bewußtsein

und der Außenwelt wird man wohl kaum in zwingender Weise einen
Realismus aufweisen können, wie er in der Scholastik und auch in diesem
Buche vertreten wird. Auch Kant wußte von einer wirkursächlichen
Einwirkung des Dinges an sich auf das Bewußtsein. Aber er kam dabei zu ganz
anderen Resultaten, eben weil er den formalursächlichen Zusammenhang
außer acht ließ.

Nimmt man aber auf Grund des Bewußtseinszeugnisses eine
formalursächliche Verbindung an, dann ist nicht einzusehen, warum die Qualitäten
davon ausgeschlossen sein sollten. Die Physiker haben wohl darin nicht das
letzte Wort zu sprechen. Experimentell können sie doch nur das Meßbare
der Wirklichkeit erfassen, was schon durch die mathematische Formulierung
zum Ausdruck kommt. Alles andere sind Folgerungen, die vom
philosophischen Standpunkt aus überprüft werden müssen. Jedenfalls berechtigt
die rein physikalische Betrachtungsweise nicht, dabei stehen zu bleiben und
nur eine quantitative Entsprechung zwischen AußenWirklichkeit und
Bewußtsein anzunehmen. Doch wurde auch von physikalischer Seite her der
Versuch gemacht, ein qualitatives Mehr als nur die reine Wellenbewegung
zum Ausgangspunkt der entsprechenden Sinneserkenntnis werden zu lassen.
So in dem interessanten Artikel von Dr. Felix Budde in Divus Thomas (Fr.)
30 (1952) 299-320, 462-500.

Vielleicht ließe sich in der Frage : mittelbarer oder unmittelbarer Realismus,

doch noch eine mittlere Linie herausfinden, wobei man sich methodisch



Besprechungen 73

zunächst eines Kausalschlusses bedient, der dann aber durch die besondere

Betonung der Formalursächlichkeit die zunächst umgangene unmittelbare
Evidenz von den Dingen her offenkundig werden läßt. Jedenfalls darf sie
nicht von vornherein erkenntnistheoretisch ausgeschaltet werden. Dann
geht die Schlüssigkeit des Kausalverfahrens für den Nachweis eines
denkunabhängigen Realismus verloren, wie der Fall Kant beweist. Nur muß sie
auf das rechte Maß zurückgeführt werden. Und hier dürfte man wohl den
Erklärungsversuchen von Geny und Gredt eine größere Beachtung und
allseitig gerechte Beurteilung schenken.

Für die Beziehung der Notwendigkeitsurteile hat der Verfasser auch
in dieser neuen Auflage die von Kant geprägte Ausdrucksweise « synthetische

Urteile a priori » beibehalten, wobei er das von Kant subjektiv
gemeinte Apriori in einen objektiven Sinn umdeutet. Sachlich ist dagegen
nichts einzuwenden. Aber man fragt sich, ob es tunlich ist, einen Zentralbegriff

Kants, der gewissermaßen die Achse seines ganzen Systems darstellt,
so ohne weiteres unter Umdeutung seines ursprünglichen Sinnes in unsere
Terminologie zu übernehmen. Wenn man schon die moderne Einteilung in
analytische und synthetische Urteile beibehalten will, dann lassen sich die
Notwendigkeitsurteile wohl eher in das Gebiet der Analysis als in das der
Synthesis einweisen. Denn bei ihnen geht es doch um einen notwendigen
Begriffszusammenhang zwischen Subjekt und Prädikat, wobei dieser freilich
nicht durch eine unmittelbare Analyse aus dem Subjektsbegriff abzulesen
ist, wohl aber aus dem Vollinhalt des Prädikates in einer erweiterten Analyse,

insofern nicht nur der Inhalt als solcher, sondern auch die darin
enthaltene Notwendigkeitsbeziehung zum Begriffsinhalt des Subjektes in die
Begriffsdeutung des Prädikates hineingenommen wird. Dann haben wir ein
analytisches Urteil « zweiter Ordnung », weil nicht das Subjekt, sondern das

Prädikat einer Analyse in dem oben dargelegten Sinne unterworfen wird,
wie das ja auch bei der praktischen Anwendung in diesem Buche geschieht.

Ein solch analytisches Urteil « zweiter Ordnung » ist zweifelsohne ein
« Erweiterungsurteil » — auch im modernen Sinne, insofern im Prädikat
etwas Neues zum Ausdruck kommt, was im Subjekt unmittelbar nicht
enthalten ist. Aber in einem gewissen Sinne könnte man in jedem Urteil, wenn
es nicht tautologisch sein soll, dem Prädikat die Rolle der Erweiterung des

Subjektinhaltes zuweisen, weil es, wenn auch an und für sich — wie bei
den analytischen Urteilen « erster Ordnung » — im Subjekt enthalten, dessen

Inhalt für unser Denken erst deutlich macht und damit unsere Kenntnis
erweitert. Insofern ist die Einteilung der Urteile nach dem Gesichtspunkt
der Erweiterung und Nicht-Erweiterung doch noch sehr problematisch.

Durch diese Ausführungen, die einer weiteren Klärung dienen sollen,
wird der Wert des Buches in keiner Weise angetastet. Man kann den
Verfasser nur beglückwünschen, daß er dieses schwierige Gebiet, das er von
Grund aus erst aufbauen mußte, so besonnen, klar und gründlich
durchgearbeitet und in dieser zweiten Auflage auch äußerlich in einer sehr
übersichtlichen und geschmackvollen Weise dargeboten hat. Es wird sicher wieder
viele Freunde und Abnehmer finden.

Geistingen (Sieg). J. Ell C. Ss. R.



74 Besprechungen

Cleve, Walter Theodor : Denken und Erkennen. Ein Weg in die
Philosophie nach Peter Wust. — Verlag Lechte, Emsdetten (Westf.) 1952.
xiv-246 S.

Als Einführung in die Philosophie ein sehr wertvolles Buch, worin der
Verfasser mit großem pädagogischen Geschick in einer klaren, tiefen,
einprägsamen und doch modern anmutenden Weise das Problem des Denkens
und Erkennens dem Anfänger anschaulich vor Augen führt.

Den größten Raum nimmt der erste Teil, die « materiale Logik », ein,
worin der Verfasser das Erkenntnisproblem nach allen Seiten auseinandersetzt

und kritisch beleuchtet. Es ist eine Erkenntnislehre und Erkenntniskritik

in einem, die immer wieder zurückgreift auf die geschichtliche
Entwicklung bis zur modernen Fragestellung. Der zweite Teil, die « formale
Logik », behandelt in einem verhältnismäßig kurzen Abriß die verschiedenen
Denkformen als « logische Elementarlehre » und « logische Methodenlehre ».

Bei dieser Einteilung wird der Begriff « Logik » in einem weiteren Sinne
genommen als es sonst üblich ist. Würde man nicht doch besser im Interesse
einer klaren Gebietsscheidung diesen Begriff einschränken auf die Lehre von
den Denkformen Denn die Lehre von der Wahrheitsbeziehung in den
Denkinhalten, die der Verfasser der « materialen Logik » zuweist, hat ein
ganz anderes Formalobjekt als die Lehre von den Denkformen, die der
Logik in ihrem eigentlichen Sinne zugeordnet sind. Diese hat es mit der
Ordnung der Begriffe zu tun, sowohl nach der rein formalen als auch nach
der materialen Seite hin, sodaß man auch hier in diesem engeren Begriff
der Begriffsordnung von einer formalen und materialen Logik sprechen kann,
wie es ja auch tatsächlich in Lehrbüchern geschieht. Rein sachlich gesehen
hat der Autor selber die beiden Gebiete des ersten und zweiten Teiles reinlich

voneinander getrennt und einwandfrei ihren verschiedenen
Formalcharakter herausgestellt.

Im allgemeinen wandelt der Verfasser in seiner sachlichen Darlegung
auf den Wegen der philosophia perennis, wenn auch mehr aus einer
modernen und gegenwartsnahen Sicht heraus. Führer ist ihm dabei sein von
ihm hochgeschätzter Lehrer Peter Wust, dessen Leben und Werken er in
der Einleitung mehrere Seiten gewidmet hat. Ihm folgt er in Anlehnung
an das Kolleg, das Peter Wust alle zwei Semester in den Jahren 1930-39
über die « Logik » gehalten hat unter Zugrundelegung von Hagemann-Dyroff,
Logik und Noëtik, Freiburg 1924 (12. Aufl.) nebst Ergänzung durch A.
Rademacher, Erkenntnistheoretische Propädeutik, Bonn 1931.

Von Wust übernimmt er besonders den Begriff der securitas und inse-
curitas im Zusammenhang mit dem Gewißheitsproblem. Die Sekurität oder
Gesichertheit des wissenschaftlichen Erkennens ist darnach keine notwendige

Begleiterscheinung der Gewißheit, auch nicht der rationalen, welche die
oberste Gewißheitsstufe darstellt. Denn diese zerfällt in eine mathematische
und philosophische Gewißheit, die sich artmäßig dadurch unterscheiden,
daß die erstere mit einer Gesichertheit verbunden ist, die andere nicht.
Man würde den Artunterschied zwischen beiden Gewißheitsformen doch
zunächst wohl eher im Formalobjekt beider Wissensgebiete zu suchen haben.



Besprechungen 75

insofern die Mathematik es nur mit der quantitativen Wirklichkeitsordnung
zu tun hat, die eindeutig bestimmbar ist, während das philosophische
Wissen, das sich allen Seinsschichten bis in die letzten Urgründe hinein
zuwendet, mit Begriffen arbeiten muß, die in ihrem Ursprung der untersten
Seinsschicht entnommen sind und darum in ihrer Anwendung auf höhere
Wirklichkeiten der Gefahr einer Mißdeutung ausgesetzt sind. Man kann darum

hier in einem gewissen Sinn von einer Ungesichertheit sprechen. Diese
ist aber dann eine Folgeerscheinung des begrifflichen Denkens überhaupt, wie
es in dieser unvollkommenen Form nun einmal beim Menschen gegeben ist.

Großen Wert legt der Verfasser mit Recht auf die Veritas ontologica,
auf das rationale Durchordnetsein der Wirklichkeit. Er selber aber verläßt
den Weg einer universalen Rationalität alles Wirklichen, indem er für die
höchsten Prinzipien und die Erkenntnis Gottes eine unmittelbare
gegenständliche Erleuchtung von Seiten Gottes notwendig sein läßt im Anschluß
an die Illuminationstheorie von Augustinus und Bonaventura. Er beruft
sich dabei auf den Satz, daß Unbedingtes nur vom Unbedingten erkannt
werden könne.

Das wäre richtig, wenn es sich um eine adäquate Erkenntnis des
Unbedingten handeln würde. Diese könnte inhaltlich nur vom Unbedingten her
entnommen werden. In Wirklichkeit aber haben wir es in der Höhenlage
des Seins nur mit inadäquaten Erkenntnissen zu tun. Und es ist nicht
einzusehen, warum die von den Dingen ausstrahlende und ursprünglich von
Gott gegebene Rationalität nicht eine derartige Erkenntnis vermitteln könne.
Daß Gott dabei die von ihm stammende innere Lichtquelle in uns nicht
nur im Sein erhält, sondern auch durch sein Mitwirken immer wieder zum
Leuchten bringt, wird kein Thomist in Abrede stellen. Nur wird er die
göttliche Mitwirkung der Leuchtkraft des menschlichen Geistes angemessen
sein lassen, wie sie nach göttlicher Anordnung nun einmal im Menschen
gegeben ist.

Bei einer unmittelbaren Erhellung der höchsten Seinsinhalte durch göttliche

Einstrahlung müßten gerade auf diesem Gebiete alle jene Denkschwierigkeiten

schwinden, die uns eben aus dem abstrakten Charakter unserer
Begriffe erwachsen. Die Erfahrung lehrt uns das Gegenteil. Dasselbe ist zu
sagen von einer unmittelbar anschauenden Selbsterkenntnis, wie sie der
Verfasser anzunehmen scheint. Sie würde uns vieler Schwierigkeiten entheben,
die gerade dadurch entstehen, daß unser innerstes Sein uns nicht im Eigenlichte

leuchtet, sondern nur im Widerschein der aus der Dingwelt gewonnenen
Begriffe und der damit verbundenen Tätigkeit unseres Geistes.

Das hier Gesagte will nur der Klärung dienen. Es soll in keiner Weise
den Wert des Buchfes herabmindern. Es ist vielmehr zu wünschen, daß es

bei denen, die sich in der Philosophie umsehen wollen, recht viele Anhänger
gewinne. Es kann für den Beginn des Philosophiestudiums nur von
allergrößtem Nutzen sein.

Geistingen (Sieg). J. Ell C. SS. R.



76 Besprechungen

Kurth, Rudolf : Von den Grenzen des Wissens. — Ernst Reinhardt
Verlag, Basel 1953. 84 S.

Seit Descartes nimmt das erkenntniskritische Problem im philosophischen

Denken eine beherrschende Stellung ein. Die Vielfalt der Lehrmeinungen

hat das Vertrauen in die Zuverlässigkeit unseres Denkens zerstört.
Der durch Descartes eingeleitete Rationalismus schlug schon bei Kant in
die Antithese um, das Erkennen sei unfähig, das Ding-an-sich, d. h. die
eigentliche Wirklichkeit zu erfassen. Damit war das Tor für alle jene
irrationalen Strömungen geöffnet, die das moderne philosophische Denken
weitgehend beherrschen, und dem auch unser Verfasser zu einem großen Teil
seinen Tribut zollt. Er müßte es nicht eigens sagen, daß er dem Denken
Kants und über ihn hinaus jenem Jaspers' sich verpflichtet weiß, der Leser
wird bei der Durchsicht seiner Studie ihres Geistes mehr als nur « einen
Hauch » verspüren. Darum müssen wir gegen Kurths Buch jene grundsätzlichen

Bedenken ins Feld führen, die der gemäßigte Realismus gegen Kants
« Kritik der reinen Vernunft » und Jaspers' « Der philosophische Glaube »

erhebt, die uns beide den rationalen Zugang zum Sein hoffnungslos
versperren.

Kein ernster Denker zweifelt daran, daß unserem Wissen Grenzen
gesetzt sind ; die Frage ist nur, wie diese Grenzen verlaufen. Keineswegs
können wir uns mit dem Verfasser einverstanden erklären, die Grenzen so
eng zu ziehen, daß der Gegenstand der Metaphysik, das Sein, nicht mehr
gewußt, sondern nur mehr geglaubt werden kann (76) : Wohl gibt es Sein,
das nicht Erscheinung ist, aber im « transzendentalen Denken » müssen wir
uns der « Erscheinungshaftigkeit des Wirklichen » bewußt werden (5). Heidegger

sagt es so : Das Sein ist unumgänglich, aber unzugänglich. Kurth
sieht im Philosophieren (selbst in jenem Kants) den inneren Widerspruch :

durch Denken zu klären, was das Denken überschreitet (13).
Im 1. Kap. wird eine Charakteristik des Denkens gegeben. Denken ist

« eine Bewegung der Innerlichkeit des Menschen », ist auf Gegenständliches
gerichtet, an die Sprache gebunden, unterliegt einer eigenen Gesetzlichkeit
und ist inneres Handeln. Voll unterstreichen möchten wir die Bedenken
die der Autor gegen die mathematische Logik erhebt (19 f.). — Das 2. Kap.
spricht vom Gegenstand des Denkens, von der Wirklichkeit. Wirklichkeit ist
nicht das Ding-an-sich, sie ist vielmehr schon in Anschauung und Erfahrung
durch das Denken mitbestimmt (33). « Je tiefer wir in die Wissenschaften
eindringen, umso intensiver können wir die Bedingtheit und Begrenztheit
unseres Erkennens durch die Denkschemata spüren, die wir unausweichlich
an die Sache heranbringen » (35). Das Ganze des Erscheinenden ist die Welt.
Die Welt ist nicht wirklich, sondern Idee, Weise des Seins (37). Bewußtsein
und Nicht-Bewußtsein, Geist und Nicht-Geist sind die zwei Bereiche der
Wirklichkeit. Auf dem Wirklichkeitsbereich der anorganischen Materie bauen
sich in einer Stufenfolge die von Leben, Seele und Geist auf (37). Substanz
und Kausalität sind durch das Denken bestimmt und bedingt. — Das
3. Kap. gilt der Untersuchung der Wahrheit, die sich nicht auf die Gegenstände

bezieht, sondern auf das Denken über Gegenstände. Wahrheit des



Besprechungen 77

Wissens und Wahrheit des Glaubens sind streng zu scheiden. Jene geht auf
das Wirkliche (Erscheinende), diese auf das Unwißbare, das doch ist (59).
Wahrheit ist Idee. Streng nicht beweisbar muß und darf sie geglaubt werden,
denn es gibt Hinweise in uns, die diesen Glauben berechtigen : die Evidenz
des in der Welt als wahr Erkannten, und die Evidenz der hohen Werte
über Zeiten und Völker hin (61). — Das 4. Kap. spricht von der Wissenschaft.
Zur Sprache kommen der Begriff der Wissenschaft, ihre Voraussetzungen,
Grenzen, Einheit und ihr Wert. Wissenschaft befaßt sich mit der
Erscheinung (Wirklichkeit) und ist subjektiv. Wissen erweckt Staunen, das in
der höchsten Helligkeit des Wissens in das Bewußtsein des Nichtwissens
umschlägt. Wissenschaft weist auf das absolute Sein hin, ohne von ihm
direkt zu sprechen, und wird so zum Gottesdienst (72). — Vom Denken des

Seins handelt das 5. Kap. Philosophie ist Entfaltung der Vernunft am Sein,
sie ist keine Wissenschaft, strebt aber wie diese nach Wahrheit. Das Denken
der Vernunft (Philosophie) transzendiert bis zu Gott. Aber genau genommen
sind die Gedanken über Gott falsch, denn Gott ist außerhalb der Denkformen
(78). Wenn es Freiheit gibt, so nur unbeweisbar. Erscheint der Mensch zwar
als unfrei, so braucht er es doch an sich nicht zu sein (78 f.). Mit andern
Worten : Gott und Freiheit sind nicht Gegenstände des Wissens, sondern
des philosophischen Glaubens. — In einem Schlußkapitel wird dargelegt,
daß Nichtwissen für das Denken unvermeidlich ist, nicht aber der Irrtum.
Wir irren aber dennoch, denn Irren ist das metaphysische Zeichen unserer
Endlichkeit.

Das wenig umfangreiche Buch, das Kurth eine « Vorbereitung der
Metaphysik » nennt (5), verrät eine straffe Denkdisziplin. Wir geben dem Autor
recht : Das Kurzgesagte braucht nicht kurzgedacht zu sein (5), möchten ihn
aber fragen, ob er darin nicht einen Widerspruch sehe : mit so viel Intellekt
nachzuweisen, daß der Intellekt nicht erkennen kann

Stans. W. Gremper O. F. M. Cap.

Hoenen, Petrus, S. J.: De noetica geometriae, origine theoriae cogni-
tionis. (Analecta Gregoriana, Vol. LXIII, Series Facultatis Philosophicae
Sectio A, n. 5.) — Universitas Gregoriana, Romae 1954. 293 p.

Die Absicht des Verf. in diesen eingehenden Studien über die
Erkenntnistheorie der geometrischen Abstraktion und Prinzipienerfassung ist nicht
nur, ein viel vernachlässigtes, spezielles Thema der Gnoseologie gründlich
zu erläutern. Nach der Auffassung des Autors, die ja schon im Titel des

Werkes zum Ausdruck kommt, steht die Noetik der geometrischen
Erkenntnis am Anfang der gesamten Erkenntnistheorie und die geometrischen
Prinzipien sind die Prototypen einsichtiger, in sich als a priori notwendig
erkennbarer Wahrheiten, von denen sowohl die Epistemologie wie die
Metaphysik ihren Ausgang zu nehmen haben. Ermöglicht wird diese überraschende
These durch die entschieden realistische Konzeption von Geometrie, die der
Verf. vertritt. Ihr fundamentales Objekt ist die Ausdehnung der realen
Körper ; die Gegenstände ihrer Sätze sind Bestimmtheiten der Ausdehnung,



78 Besprechungen

die wir uns trotz der Unvollkommenheit unserer Sinneswahrnehmung in
ihrem geometrisch-exakten Sinn als formale Folgen des Wesens der
Ausdehnung und ihrer Proprien einsichtig machen können. Der gnoseologische
Schritt von der sinnesmäßig aufgefaßten Ausdehnung zu den exakten
Gebilden der Geometrie wird durch den Akt einer Abstraktion vollzogen, die
formal ist, weil sie aus dem Gegebenen Bestimmtheiten heraushebt, die
formal und wesensmäßig in gewissen einsichtigen Beziehungen zueinander
stehen, und die intuitiv ist, weil die intellektive Erkenntnis sich im
Phantasma das Wesen der Ausdehnung und die in ihm begründeten sekundären
Wesenseigenschaften gleichsam sichtbar entgegentreten läßt. Die
Wendungen, deren sich Hoenen in diesem Teile seiner Erklärungen bedient,
zeigen, daß er seine Auffassung im Anschluß an die Cajetanische Theorie
der Abstraktion gebildet hat. Auf der Grundlage dieser Erklärung der
mathematischen Abstraktion sucht der Autor die alte Schwierigkeit zu lösen, wie
die exakten geometrischen Gebilde abstraktiv aus der Vagheit und
Unbestimmtheit des sinnlich Gegebenen oder Vorgestellten entnommen werden
können. Aus dem ersten intelligiblen Proprium der Ausdehnung, der
Teilbarkeit, folgt die Existenz und Produzierbarkeit unteilbarer Limites. Der
Ubergang von einem Teil zum anderen muß in indivisibili erfolgen, denn
er geht von Zugehörigkeit zu Nicht-Zugehörigkeit. Der Intellekt erkennt
im Phantasma, auf das intelligible Wesen der Ausdehnung blickend, die
notwendige Unteilbarkeit der Grenzen ; er weiß mit Sicherheit, daß die
exakten Grenzgebilde : Fläche, Linie und Punkt, real sind. In Fortführung
dieser Überlegungen glaubt der Autor dann auch intuitive Einsichten
vorweisen zu können, die die euklidische Struktur des Zusammenhangs der
Ausdehnungen sicher stellen und die klassische Geometrie damit als die
schlechthin grundlegende und maßgebende bestätigen. Die Anschauung
bietet uns die Gegebenheit der Richtung ; die verwesentlichende Betrachtung
des Geometers erkennt in ihr die Richtung als exakte Bestimmtheit, die
jedem Geraden- und Kurvenstück in jedem seiner Punkte als Modus des

Durchgangs durch ihn zukommt. Ebenso unmittelbar einsichtig ist es nach
dem Verf., daß diese Weisen des Hindurchgehens miteinander verglichen
werden können, auch wenn die durchschrittenen Punkte verschieden sind.
Beim Vergleich verschiedener Linienstücke erkennen wir unmittelbar, daß
sie ähnliche oder verschiedene Richtungen haben, woraus die verschärfende,
geometrisch-abstraktive Erfassung entnimmt, daß es in jedem Punkte eine
und nur eine Richtung gibt, die einer beliebigen vorgegebenen gleich ist.
Damit ist aber der Raum als notwendig euklidisch erkannt. Streng genommen
gibt es nur eine euklidische Geometrie ; die nicht-euklidischen Theorien
können ihre Verwirklichungen nur an Gebilden von niederer Dimensionszahl

finden, die einer euklidischen Mannigfaltigkeit eingebettet sind und
nur für eine die geometrischen Begriffe in analoger Weise verwendende
Beschreibung.

Mit diesem Versuch hat Hoenen es auf sich genommen, seine Ideen
einem der strengsten und anspruchsvollsten Tests zu unterwerfen, die es

gibt : dem Vergleich mit der Schärfe und Begriffsgenauigkeit mathematischen
Denkens. Es scheint uns nicht, daß sie diese Prüfung bestehen können.



Besprechungen 79

Zunächst schon ist fraglich, ob der Begriff der Richtung nicht den der
Geraden schon voraussetzt, und ob darum die Betrachtungen des Autors
tatsächlich ein neues, bisher vernachlässigtes Element in die alte Diskussion
um die nicht-euklidischen Geometrien einführen. Vor allem aber läßt es sich
nicht dem Wesen der Ausdehnung entnehmen, auch nicht, wie Hoenen
denkt, ihrem Charakter als rein individuierendem, mit der Verschiedenheit
ihrer Teile keinerlei qualitative Differenz setzendem Medium, daß es nur
einen, für alle Punkte in gleicher Weise maßgebenden und die Gleichheit
oder Ungleichheit der Richtungen in ihnen festlegenden Horizont der Fluchtpunkte

gebe. Die nicht-euklidischen Raumformen mit konstanter Krümmung

geben weder die Isotopie noch die Isotropie, d. h. die Gleichwertigkeit
aller Richtungen, die vom nämlichen Punkt ausgehen, preis. Sie heben darum
auch die bloß individuierende Rolle der Raummannigfaltigkeit nicht auf.
Die Möglichkeit von Räumen mit nicht-euklidischer Struktur beruht gerade
auf der Fraglichkeit dessen, was gleiche Richtung in verschiedenen Punkten
besagen soll, und auf der Verschiedenheit der möglichen Wege, diese
Unbestimmtheit durch entsprechende Festsetzungen zu beseitigen. Die
Mathematiker haben hier nicht eine Wesenseigentümlichkeit der Ausdehnung
verkannt, sondern eine Offenheit und Unbestimmtheit in ihrem Begriff
entdeckt, die den klassischen Geometern verborgen geblieben war.

Das Hauptstück der Theorie Hoenens bildet indes seine Deutung der
geometrischen Abstraktion. Nach ihr erkennen wir die geometrischen
Gebilde in ihrer exakten Bestimmtheit, indem unser Intellekt das sinnlich
Vorgestellte auf das Wesen und Wesensmäßige der Ausdehnung hin trans-
zendiert. Im Phantasma selbst sind diese Bestimmtheiten nicht nur
zunächst nicht gegeben ; die geometrischen Aussagen über exakte Gebilde
wären sogar unrichtig, wenn sie auf die von der Phantasie vorgestellten
Gestalten als solche bezogen würden. Sie verifizieren sich nur an der
Ausdehnung an sich, « de ipsis extensis prout esse habent in se ». Können wir
die alten Schwierigkeiten auf diesem Wege wirklich lösen Wie soll für die
intellektuelle Erfassung ein Wesen mit einem Charakter der Exaktheit
erkennbar werden, den das Phantasma überhaupt nicht anzeigt und zur
sinnlichen Darstellung bringt Mit welchem Recht gehen wir über die Intel-
lektualisierung hinaus, wie sie etwa in einer Approximationsgeometrie
erfolgt, und bleiben nicht dabei, das Sein der Ausdehnung zu denken, indem
wir die genauen phänomenologischen Daten analysieren, deuten und onto-
logisieren Wenn die Geometrie außerdem auf einer Wesenserfassung der
Quantität in ihrer physischen Natur, und sofern sie Akzidens des Körpers
ist, beruht, wie kann sie dann die Lehre von der Ausdehnung als solcher
sein Müßte sie nicht viel mehr als die Wissenschaft von den Körpern
unter dem Aspekt der Ausdehnung verstanden und viel enger mit der
Physik verbunden werden, als die traditionelle Einteilung der Wissenschaften
es tut Der Mathematiker müßte sein unbedenkliches Heranziehen des
Unendlichen dem Kosmologen gegenüber rechtfertigen oder entschuldigen
und könnte, ohne die Körpersubstanzen anzuerkennen und mitzudenken,
nicht behaupten, eine echte Einsicht der Prinzipien seiner Wissenschaft
erreicht zu haben.



80 Besprechungen

Die aufgeworfenen Fragen scheinen nun aber auch die traditionellen
scholastischen Auffassungen, besonders die Lehre des hl. Thomas, in Zweifel
zu ziehen. Nach Thomas geht in die Definition eines jeden mathematischen
Begriffs die materia intelligibilis als notwendige Komponente mit ein. Diese
ist aber nach der im Anschluß an Summa I 85, 1 oder Phys. VIII lect. 3

heute meist gegebenen Erklärung eben die Substanz als das nur vom Intellekt

erkennbare Subjekt der Quantität. Der hl. Thomas gibt aber sehr oft
(Metaphys. VII lect. 10, N. 1494, 1496 ; lect. 11, N. 1508. 1533 ; VIII lect. 5,
N. 1761 ; De Verit. q. 2 a. 6 ; De Anima III lect. 8) eine andere Definition,
nach der die materia intelligibilis mit dem Kontinuum identisch ist : «

Materia autem figurarum mathematicarum intelligibilis est continuum, ut
linea vel superficies» (Metaphys. VII lect. 11, N. 1508). Ihre Intelligibilität
ist nicht die einer Kategorie der intellektiven Erkenntnis ; sie besteht
einfach darin, daß die Phantasie das Kontinuum unabhängig von den
Gegebenheiten der äußeren Sinne vorzustellen vermag. (Zur ganzen Frage
E. Winance : Note sur l'abstraction mathématique selon St. Thomas. RPL
53 [1955] 482-510.) Im Anschluß an diese dem tatsächlichen Charakter der
Geometrie viel besser entsprechende Erklärung wäre also eher zu sagen,
daß die mathematische Exaktheit nicht durch ein Vordringen zum Wesen
der Ausdehnung gewonnen wird, sondern durch die Intellektualisierung der
vorgestellten Ausdehnung, die als Objekt der Phantasie von der unmittelbaren

Sinnesgegebenheit in einem gewissen Grade abgelöst ist und sich als
Medium und Bereich geometrischer Konstruktionen darbietet. Der eigentliche

Gegenstand der Geometrie wäre demnach gerade nicht die reale
Ausdehnung, sondern, wie Maritain sagt, « un univers du préter-réel » ; er
bestünde im vorstellungsmäßig Konstruierbaren oder in der in der Imagination

für sich genommenen und auf sich gestellten Quantität.
Es ist zuzugeben, daß diese Auffassung Unklarheiten enthält und daß

beim Vergleich mit Hoenens eindringenden Bemühungen um das Problem
der mathematischen Exaktheit ihr summarischer, der vollen Durcharbeitung
ermangelnder Charakter sehr fühlbar wird. Der Autor stößt im Verlauf
seiner Untersuchungen aber selbst auf Beobachtungen, die Ansatzpunkte
zu einer weiteren Klärung des ganzen Problems bieten. Seine Bemerkungen
über die Rolle der konstruktiven Tätigkeit, die für die Konstitution des
mathematischen Raumbegriffs wesentlich ist, weisen darauf hin, daß die
Begriffe von Phantasma und Vorstellung nicht etwa an die Gegenstandsbilder

und die Reproduktionen passiv aufgenommener Eindrücke der Außenwelt

gebunden und festgelegt werden dürfen, sondern in einem so weiten
Sinne zu fassen sind, daß sie auch die Schemata der Orientierung und des
Handelns, die Vorentwürfe, nach denen wir unser Tun und Verhalten lenken
und seine möglichen Ergebnisse überblicken, miteinbegreifen können. Für
das Exaktheitsproblem ergeben sich aus einer solchen weiteren Fassung
neue Lösungsmöglichkeiten. Die Idee von unteilbaren Limites beruht sehr
wahrscheinlich gerade auf unseren Vorstellungen, sofern sie orientierend die
Teilungshandlung antizipieren und die Ausdehnung als ein der Handlung
selbst heterogenes und äußerliches Etwas repräsentieren, das die Teilung
zwar verändern, aber in seinem extensiven Gesamtbestand nicht tangieren



Besprechungen 81

kann. Die geometrischen Begrifle der Richtung und der Geraden erhalten
in den antizipierenden Schemata der Bewegungslenkung gleichfalls einen
Ausgangspunkt, in dem sie besser und näher vorbereitet sind als in den
Gegebenheiten der Körperwahrnehmung. Die Eigenschaft der Geraden etwa,
durch zwei Punkte eindeutig bestimmt zu sein, ließe sich auf dieser Grundlage

wohl leicht verständlich machen.
Nach dem Gesagten scheint es dem Rezens. nicht haltbar, in den

Evidenzen und Einsichten der Geometrie den Urtyp apriorischer Prinzipienerfassung

zu erblicken. Die geometrischen Einsichten stellen gerade einen
eigenartigen Sonderfall dar, der wohl zu unterscheiden ist von echten,
intellektuell wirklich durchklärten Denknotwendigkeiten. Sie entstammen nicht
der Erfassung und Durchdringung eines intelligiblen Gehalts, sondern der
Erkenntnis der notwendigen Verbundenheit gewisser Bestimmungen in einem
sinnenhaften Gebilde oder einem Typus solcher Gebilde, in einem anschaulich

sich darstellenden « Eidos » in dem Sinne, in dem Husserl den
Ausdruck verwendet. Sie verknüpfen nicht begriffliche Bestimmtheiten in eigentlich

verstehender Weise, sondern indem sie sich auf die Bedingungen der
Vorstellbarkeit und der anschaulichen Erfüllung zurückwenden. Die
Ausdrücke Hoenens vom « inspicere in phantasmate » und von der Intuition im
Vorstellungsbild haben ihre Berechtigung. Sie dürfen aber nicht im Sinne
einer intellektiven Intuition verstanden werden.

Rom-Salzburg. B. Thum O. S. B.

Metaphysik

Krings, Hermann : Fragen und Aufgaben der Ontologie. — Max
Niemeyer Verlag, Tübingen 1954. viii-256 S.

Die Bedeutung des « vorliegenden ontologischen Entwurfes » (48 Anm.)
liegt darin, daß der Versuch unternommen wird, eine echte ontologische
Fragestellung herauszuarbeiten. Damit geht der Verf. über die « speziellen
Wirklichkeitsontologien » (4) hinaus, wie sie etwa von H. Conrad-Martius
und N. Hartmann vorgelegt wurden, und fragt ausdrücklich nach den
« Gründen des Seienden », also nicht nur nach den Prinzipien von « einzelnen
Dingen, Weltbereichen oder Geschehnissen, sondern dem Seienden
überhaupt, sei es Ding oder Geschehnis, sei es ein ausgezeichnetes Seiendes oder
nicht » (1). Die Arbeit hat starke Anregungen von der zeitgenössischen
Existenzphilosophie erhalten (vgl. bes. Kap. 4 « Die Freiheit »). Zu den
lesenswertesten Partien gehört das, was im Kap. 5 (116 ff.) über die « Seinsart der
Gründe » gesagt wird. Die Gründe des Seienden — Existenz und Wesen —
werden betont in ihrem gegenseitigen Bezogensein gesehen. Eine Schichtenlehre,

wie sie bei Hartmann eine erhebliche Rolle spielt, wird abgewiesen (119).
Leider zieht sich durch das gesamte Buch hin ein folgenschweres

Mißverständnis dessen, was « Abstraktion » ist. « Abstraktion » in der empirischen
Forschung, wenn z. B. « Menschen etwa bloß nach ihrer Körpergröße oder
nach ihren intellektuellen Anlagen bestimmt, abgeschätzt und eingeordnet
werden » (46) und « Abstraktion » im philosophischen Sinne sind toto caelo

6



82 Besprechungen

verschieden. In der sog. « abstractio formalis » den « Grund » (Prinzip) eines
Seienden « abstrakt » betrachten, heißt (wenigstens nach thomistischer Lehre
nicht, diesen « Grund » völlig isolieren oder gar als Einziges setzen, um dann
wie aus « primären Bestandteilen » nachträglich « sekundär » das konkrete
Ding « zusammenzusetzen » (46, 55).

Wenn ein endliches Seiendes philosophisch aus der Vielzahl seiner
Gründe begriffen werden soll, so müssen zwar die einzelnen Gründe oder
Prinzipien (« quo ») des Ganzen (« quod ») nach Möglichkeit für sich betrachtet

werden (ein Verfahren, wie es K. de facto auch häufig genug anwendet) ;

aber schlechthin und uneingeschränkt ist das nicht möglich. Denn die
einzelnen Gründe oder Prinzipien (« quo ») sind als solche ohnehin « relativa
secundum dici » ; d. h. ein konstitutives Prinzip kann ohne sein Konprinzip
weder sein noch begriffen noch definiert werden. In der thomistischen
Metaphysik ist die « relatio secundum dici » (r. transcendentalis) ein festes
Lehrstück, hier allerdings scharf von der kategorialen Relation unterschieden —
eine Unterscheidung, die in den Darlegungen von K. zur Relationslehre
(125 ff.) auszufallen scheint.

Von einem Verlust dessen, was der Verf. als «echte Dialektik» (39)
bezeichnet, und von einem « starren und getrennten Nebeneinander der onto-
logischen Kategorien in einem endgültigen Dualismus » (60) kann wenigstens
bzgl. der thomistischen Philosophie keine Rede sein.

Auf ein Mißverständnis des « abstrakten Verfahrens » ist u. a. die Polemik

des Verf. gegen den aristotelischen Begriff der « Erstmaterie »

zurückzuführen. Sein Versuch, die philosophische Frage nach der Materie von den
Ergebnissen der modernen Naturwissenschaften her anzugehen (56 ff.), läuft
u. E. den eigentlichen Intentionen des Buches entgegen auf eine sehr
problematische induktive Metaphysik hinaus.

K. grenzt die « Ontologie » gegen die « Metaphysik » ab. Letztere wird in
rationalistischem Sinne verstanden : Fragen nach dem Ursprung des Kosmos,

nach der Unsterblichkeit der Seele, nach Dasein und Wesen Gottes.
Die Aufgaben einer solchen Metaphysik seien « zu groß, als daß der Mensch
sie bewältigen könnte » (2). Wenn der Verf. im Zusammenhang der Frage
nach dem Verhältnis von Existenz und Wesen — hier ist eine große Nähe

zur thomistischen Realdistinktion unverkennbar (90 f.) — auf die
Gottesbeweise zu sprechen kommt, so bleibt seine Stellungnahme in eigenartiger
Weise unbestimmt. Die Aussage, in Gott seien Wesen und Existenz identisch,
ist ihm eine « spezifisch denkerische Chiffre » (86) für einen Glaubensinhalt.
An dieser Stelle werde der Rahmen einer Ontologie « überschritten » bzw.
eine Ontologie « zerbrochen » (76, 90).

Von der thomistischen Auffassung des « esse » her tut sich hier eine
andere, wesentlich positivere Möglichkeit auf. U. E. könnten die sehr
beachtenswerten Ansätze zum Existenzbegriff des Verf. von Thomas her erheblich
vertieft werden. Wenn Existenz « bloßes Vorhandensein und abstrakte An-
treffbarkeit überhaupt » (63) besagen soll, so ist eine « Revision » (ebd.)
durchaus notwendig. Es sei an dieser Stelle nur auf die ausgezeichneten
Arbeiten von E. Gilson und J. Maritain verwiesen.

Walberberg (Köln). D. M. Schlüter O. P.



Besprechungen 83

Ehrlich, Walter : Metaphysik. — Niemeyer, Tübingen 1955. 128 S.

Es sind zweifellos echte metaphysische Probleme, die in den
Überschriften der einzelnen Kapitel dieser Broschüre angedeutet werden :

« Das menschliche Wesen und seine metaphysischen Korrelate », « Die
Zeitlichkeit und das Raumproblem », « Dasein und Bewußtsein », « Die
Geschichte und ihre höheren Gemeinschaften », « Das Problem der Unsterblichkeit

». Doch die Behandlung, welche diese Fragen erfahren, der
Leser gestatte mir, daß ich ein Urteil darüber hier nicht zu Papier bringe.
Statt dessen sei eine kurze Kostprobe geboten : « Das ontologische
Vertrauen — ein Glaube ohne Religion — gibt mir die Gewißheit des Sieges,
der end-gültigen 'transzendentalen Geschichte'. Der ontologische Glaube
ist hierfür als absolutes Vertrauen eine Grundbedingung... Dieser
ontologische Glaube drückt sich in Worten in der Form aus : Die werdende Ewe
bleibet. Bleibet von Nun an : Bleibet in der Liebe » (S. 106 und 128).

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

Oeing-Hanhoff, Ludger : Ens et unum convertuntur. Stellung und
Gehalt des Grundsatzes in der Philosophie des hl. Thomas von Aquin.
(Beiträge zur Geschichte der Philosophie u. Theologie des Mittelalters,
Band XXXVII, Heft 3.) — Aschendorff, Münster i. W. 1953. xv-194 S.

In der Literatur zur thomistischen Philosophie gibt es « über die
Konvertibilität des Einen und des Seienden, über die verschiedenen Weisen der
Einheit und die Stellung des unum im Aufbau der Transzendentalienlehre
keine Monographie » (vii). « Diese Lücke zu schließen » hat sich der Verf. in
dankenswerter Weise zur Aufgabe gestellt.

Durchweg wird in der Lehrbuchliteratur die Transzendentalienlehre
nicht mit genügender Ausführlichkeit behandelt. Zumeist steht sie recht
isoliert neben anderen Lehrstücken der Metaphysik. Die hier vorgelegten,
sehr gründlichen und gediegenen Untersuchungen erhalten eine charakteristische

Note nicht in erster Linie durch eine größere Ausführlichkeit,
sondern vor allem dadurch, daß der Satz « ens et unum convertuntur »

nachdrücklich in « das Ganze der Ersten Philosophie » (1) hineingestellt wird.
Damit weist sich denn auch die « schicksalhafte Formel » (Sertillanges)
tatsächlich als « ein 'Herzstück' und als die 'Mitte' der Metaphysik » (186) aus.

O.-H. will eine « historische Arbeit » (3) zur thomistischen Metaphysik
vorlegen. Der Versuchung, über das so gestellte Thema hinauszugehen, ist
er nicht erlegen. Nur andeutungsweise zeigt er weitere Ausblicke auf (vgl.
z. B. SS. i, 8, 21, 45 f., 77, 95 f., 107, 132, 152, 167 ff., 173). Diese Beschränkung

auf die « Darstellung und Interpretation der Lehre des hl. Thomas »

(45) verleiht der Arbeit ihre innere Geschlossenheit.
Der Verf. zeigt eine große Vertrautheit mit den Werken des hl. Thomas

und eine ausgebreitete Kenntnis der einschlägigen Literatur sowie der in
ihnen erörterten Probleme. Ausgezeichnet sind die knappen Referate zur
Partizipationslehre (56 ff.), welche in einer ausführlichen Anmerkung (90 f.)
in selbständiger Weise weitergeführt wird. Doch ist das nur ein Beispiel.



84 Besprechungen

Bei der Lektüre gewinnt man den Eindruck, daß das Buch weit mehr bietet,
als der Titel zunächst vermuten läßt.

Der beste Abschnitt ist u. E. das Kapitel über « Das Seiende und seine
formalen Prinzipien ». Tatsächlich findet sich hier auf rund 90 Seiten in
sehr gedrängter Form eine wirklich beachtenswerte Skizze der gesamten
thomistischen Metaphysik. Sehr zu begrüßen ist es, daß der Verf. in strengem
Anschluß an die Texte des hl. Thomas von der Eigenart der formalen
Prinzipien handelt (50 ff.). Durchweg verwertet O.-H. die Anregungen neuerer

französischer Thomisten (E. Gilson u. a.). « Es gibt kaum ein Kapitel
der thomistischen Metaphysik, das so sehr dem Aquinaten eigen ist wie
seine Lehre vom allgemeinen Sein. In der Art, wie Thomas das esse versteht,
liegt die Bedeutung und Originalität seiner Metaphysik» (77).

Zwei ergänzende Bemerkungen seien an dieser Stelle gestattet.
Zunächst gibt es bei Thomas bzgl. seiner Auffassung vom « esse » eine gewisse
Lehrentwicklung. Die Formulierungen « actualitas omnium actuum » und
« perfectio omnium perfectionum » finden sich nur in den Spätwerken. In
der Frühzeit wird zwar auch das « esse » als « actus » interpretiert, doch
herrscht ein mehr logischer Aspekt vor (vgl. J. van Boxtel, Exsistentie en
waarde. Tijdschrift v. Philos. 1948 u. 1950). Wenn diese Lehrentwicklung
berücksichtigt wird, werden die Ausführungen des Verf. zum « esse commune »

(77-91) eine leichte Korrektur erfahren, die jedoch in keiner Weise
grundsätzlicher Art ist.

Ferner zitiert O.-H. zwei Thomastexte, die besagen, daß wir nicht
eigentlich sagen können, was das « esse » sei (63 ; vgl. H. E. Plassmann,
Metaphysik, 1862, 174-178). U. E. wäre es wichtig herauszustellen, daß die
Aussage « esse est actus quidam » tatsächlich eine « notificatio per posteriora »

(cf. In Eth. I 1 n. 9) ist ; m. a. W. die aristotelische Akt-Potenz-Lehre wird
dazu benützt, um von dem analogen Aktbegriff her uns etwas irgendwie
verständlich zu machen, was eigentlich begrifflich nicht faßbar ist. Grundlage

für die Interpretation des « esse » vom analogen Aktbegriff her war bei
Thomas die « distinctio inter essentiam et esse » (cf. De ente c. V). Vielleicht
ließe sich auch besser herausstellen, welche Folgerungen sich von der
thomistischen Konzeption her für die verschiedenen Problemstellungen der
Metaphysik ergeben (z. B. welchen Sinn letztlich die von der Naturphilosophie

bereits bekannte Unterscheidung von Substanz und Akzidenzien hat).
Sehr gut arbeitet der Verf. heraus, daß der Satz « ens et unum conver-

tuntur » für Thomas aus seiner Lehre vom Seienden und seinen formalen
Prinzipien erwächst (111). « Das ens ist nämlich weder das allgemeine Sein
noch das nur potentielle, ideale Wesensprinzip, sondern das in der Vereinigung

von Sein und Wesen existierende compositum, das als 'indivisio esse

et eius quod est' in seiner zusammengesetzten Ungeteiltheit als unum
bezeichnet wird » (115). Damit rückt die Begründung der Konvertibilität weit
ab von jener, die sich in einem mir vorliegenden Lehrbuche findet : « Jedes
Sein ist das, was es ist, durch seine Wesenheit. Jede Wesenheit muß aber
notwendig ungeteilt sein, sonst hört sie auf, ein und dieselbe zu sein, was
gegen das Identitätsprinzip und Kontradiktionsprinzip verstoßen würde ».

Für Thomas ist die Lehre von der 'conversio entis et unius' nichts anderes



Besprechungen 85

als ein zusammenfassender Überblick über die Grundlehren seiner
Metaphysik (115).

Aus dem reichen Inhalt des 4. Kapitels, das vom Einen und den Weisen
der Einheit handelt, sei insbesondere auf die Darlegungen über das Eine
und die Zahl verwiesen, wo die Grundlagen der Mathematik in thomistischer
Sicht berührt werden ; ferner auf die Darstellung der substantiellen Einheit
(Hinweise auf die modernen Schichtenlehren), der verschiedenen Arten von
Ganzheiten (156 ff.) und die Ordnungseinheit (163 ff.). Den Abschluß bildet
ein Kapitel über das Eine und das Gute, das wertvolle Gesichtspunkte für
die thomistische « Wert » - Lehre und die Ethik gibt.

Das Buch von O.-H. bietet dem aufmerksamen Leser eine Fülle von
Anregungen. Es ist in seiner gründlichen und zuverlässigen Art eine nicht
leicht zu überbietende Arbeit zu einem schwierigen Thema der thomistischen
Metaphysik.

Walberberg (Köln). D. M. Schlüter O. P.

Wagner, Hans : Existenz, Analogie und Dialektik. Religio pura seu
transcendentalis. 1. Halbband. (Religionsphilosophie, I.) — Ernst
Reinhardt Verlag, München-Basel 1953. 227 S.

Hans Wagner legt uns hier den ersten Halbband einer Arbeit vor,
deren volle Würdigung somit erst nach Erscheinen der noch ausstehenden
Teile möglich sein wird.

Der Titel zeigt schon, wie breit der Verfasser den Ansatz für seine
Religionsphilosophie gewählt hat. Die drei Ansatzpunkte stehen nicht
beziehungslos nebeneinander, sondern ergeben sich aus der Sache selbst. Diese
vorgelegte Religionsphilosophie ist die Anwendung seiner noch nicht
veröffentlichten Fundamentalphilosophie, in der er den Niederschlag seiner
Auseinandersetzung mit der Phänomenologie, mit dem deutschen Idealismus

und mit N. Hartmann bietet.
Der vorliegende Halbband enthält zwei Abteilungen des ersten Teiles :

Die reine Kategorialproblematik der Religion — Die Analogieproblematik
in der Religion. Innerhalb der Kategorialproblematik geht es um die
Bereitstellung des Begriffes der Religion. Seine Klärung erfolgt nach den Grundsätzen

der Kategorialforschung : Analyse des Gegenstandes auf die ihn
aufbauenden Prinzipien, Synthesis der Prinzipien zur Verflechtung, als welche
der Gegenstand als der eine das ist, was er ist, Synthesis seiner Prinzipien
mit denen des übrigen Seienden, inmitten dessen und auf Grund dessen
er allein das sein kann, was er wirklich ist. In der reinen Kategorialproblematik

geht es vor allem darum, die reinen « Wesens » - Kategorien der
Religion herauszuarbeiten. Eine eigene Auseinandersetzung braucht dabei
die Religionsphilosophie mit dem Selbstverständnis der Religion, die sich
weigert, rein weltimmanent gedeutet zu werden.

Die Darlegungen über die Analogieproblematik zeigen, wie der
Verfasser sich in anerkennenswerter Weise bemüht, als Denker der Neuzeit
sich in die Gedanken des Mittelalters hineinzuarbeiten. Seinem Wunsche,



86 Besprechungen

daß sich die beiden Fronten zwischen « Alten » und « Neuen » auflockern
möchten, d. h. daß einer den andern ernster nehmen möchte als bisher,
kann man sich nur anschließen. Die Ausführungen des 6. und 7. Kapitels
(Erste kritische Diskussion der Analogiekonzeption, und : Der transzendentale

Ertrag der Analyse der Analogiekonzeption) werden von den
Vertretern der analogia entis sehr ernst genommen werden, sie zur
Überprüfung ihrer Grundlagen anregen und zur Auseinandersetzung zwingen.
Allerdings wird diese Auseinandersetzung erst dann vollends möglich sein,
wenn das Werk abgeschlossen vorliegt. Hans Wagner meint, daß eine
Philosophie, die diese analogia entis vertritt, zu einer wirklich transzendierenden
Metaphysik unfähig ist ; sie bringt es wohl zu einem « Ciszendieren », d. h.
sie erborgt in Wirklichkeit vom Glauben das, was sie zu beweisen vorgibt.
Sie ist somit nicht Philosophie, sondern Glauben. Es ist aufrichtig zu
wünschen, daß der Verfasser bald in der Lage sein möchte, die noch
fehlenden Teile zu veröffentlichen, damit dann auf Grund der Kenntnis
des ganzen Werkes die Diskussion beginnen kann.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. Ss. R.

Moreau, L. J.( O. P. : Dieu est-il mort Propos sur l'athéisme. —
P. Lethielleux, Paris 1953. 78 p.

P. Moreau setzt sich hier mit dem modernen Atheismus auseinander,
wie er in der Gestalt des materialistischen Atheismus auftritt. Die ersten
drei Kapitel bringen vorwiegend die Kritik am materialistischen Atheismus.

Es wird besonders Wert auf die Feststellung gelegt, daß der
materialistische Atheismus entweder inkonsequent wird, wenn er alles aus einem
Prinzip erklären will, oder daß er nicht alles so erklären kann, wenn er
konsequent sein will.

Die Prüfung der üblichen Gleichsetzung : Atheismus Leugnung
Gottes ergibt, daß der Atheismus in Wirklichkeit nur bestimmte
Eigenschaften Gottes leugnet, nicht jedoch ein letztes einheitgebendes Prinzip.
Für alle Formen des Atheismus ist die Weigerung kennzeichnend, in eine

bestimmte Richtung zu schauen, nämlich dorthin, wo der Bereich des

Metaphysischen beginnt. Aus der Verwerfung der Metaphysik und damit
des Geistes ergeben sich wichtige Folgerungen. Es kommt zur Leugnung
des Unterschiedes der Personen- und Sachwerte, ja es wird dann unmöglich,

die Menschenrechte zu begründen, zu denen sich die Anhänger des
materialistischen Materialismus wenigstens theoretisch bekennen. Jeder
Wert schließt schon eine gewisse Geistigkeit in sich.

An die mehr kritisch gehaltenen Kapitel schließen sich nun die
Erörterungen einer Möglichkeit an, über die Materie hinaus zum Transzendenten

zu gelangen. P. Moreau bietet da die bekannten fünf Wege des
hl. Thomas. Er legt großen Wert darauf, die tragenden Prinzipien dieses

Zuganges zu Gott herauszuarbeiten und zu begründen : Das Kausalprinzip
und die Finalität in der Natur.

Im letzten Kapitel geht der Verfasser auf die Zukunft des Gottes-



Besprechungen 87

glaubens ein. Er meint, daß die weitere Entwicklung der Naturwissenschaft
und die Besinnung der Menschen auf ihre Existenz den metaphysischen
und religiösen Sinn der Menschen wieder beleben werden.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. Ss. R.

Mgr de Solages : Le livre de l'espérance. L'âme, Dieu, la destinée.
Eternelles questions sous la lumière de ce temps. — Editions Spes, Paris
(1954). 285 p.

Der Rektor des Institut Catholique von Toulouse wendet sich hier an
jene, die unter dem Eindruck der Gründe und Scheingründe, die von der
modernen Wissenschaft gegen die Existenz und Geistigkeit der Seele, gegen
Gott und das jenseitige Ziel des Menschen erhoben werden, an diesen Wahrheiten

zu zweifeln begonnen haben. In aller Ruhe setzt sich Verf. mit den
Schwierigkeiten auseinander. Das Buch fordert vom Leser allerdings ein
Mindestmaß philosophischer Bildung. Auf den letzten 60 Seiten läßt de S,
das Wort Gottes selber auf den Zweifler einwirken.

Luzern. P. Künzle O. P.

Gesellschaftslehre

Kühne, Otto : Lebenskunst und Lebensgemeinschaft in Gesellschaft und
Wirtschaft. Bd. I : Eine lebenswissenschaftlich-soziologische Grundlegung.
— Dunker und Humblot, Berlin-München 1954. 305 S.

Der Verf. hat die Absicht, « eine echte Lebens- und Gemeinschaftslehre »

zu liefern, sowie eine auf diese sich aufbauende Sozial- und Wirtschaftslehre.
Die Notwendigkeit dieser Arbeit begründet er damit, daß der bisher
überwiegend führende Gesichtspunkt, nach welchem sich der Aufbau der meisten
Philosophien und Einzelwissenschaften vollzog, der falsche Gesichtspunkt
der ich-bezogenen Identitätsphilosophie war. Diesen falschen Gesichtspunkt
will der Autor überwinden durch Einführung eines dualistischen
Einheitsstandpunktes, der auf einem sogenannten Polaritätsprinzip gründet. Das
Identisierungsverfahren führte einfach die Denk-Bestimmungen auf die Seins-
Bestimmungen oder umgekehrt diese auf jene zurück. Ein solches Verfahren
läßt sich immer nur vom engstirnigen Ich-Standpunkt des jeweiligen
Betrachters rechtfertigen. Vom einzelnen Ich-Betrachter aus kann es nicht
gelingen, die jeweilige Innenwelt mit der Außenwelt des Ich — vom Verf.
kurz « Du » genannt — zur Deckung zu bringen. Nun gebietet aber das
faktische Leben selber, beide Standpunkte, den des Ich und den des Du,
gleichzeitig gebührend zur Geltung kommen zu lassen. Daher die Notwendigkeit,

das Identisierungsprinzip durch ein anderes zu ersetzen, nämlich durch
das vom Leben selber gelieferte Einheitsprinzip, das der Verf. Prinzip der
Polarität nennt. Dieses Polaritätsprinzip macht zur Grundlage aller
Wirklichkeitserkenntnis den Satz, « daß im gesamten Weltgeschehen nichts völlig
vereinzelt, unabhängig voneinander zu existieren vermag, sondern immer



88 Besprechungen

nur als auf-, mit- und füreinander wirkende Zweiheit einer « höheren »,

d. h. bindungskräftigeren und damit integrationsfähigeren Lebenseinheit. In
diesem (Gemeinschafts-)Sinne stehen sich sämtliche Grundfaktoren
(Kategorien) des Lebens wie Wirkung und Gegenwirkung, Mittel und Zweck,
Objekt und Subjekt, Du und Ich, Sein und Bewußtsein, Wahrgenommenes
und Wahrnehmendes, Unveränderliches und Veränderliches, Anziehung und
Abstoßung, Bindung und Freiheit, Positives und Negatives usw. weder als
Vereinzeltes (gar Absolutes) noch als Gleiches ('Identität') gegenüber,
sondern nur als Polaritäten, d. h. als — im Sichfordern und zugleich Sichsuchen
wechselseitig sich ergänzende — 'Gemeinschafts'- elemente » (S. 304).

Dieser erste Band hat den Zweck, die erkenntnismäßigen Grundlagen
zu liefern für den Aufbau eines auf diesem Prinzip der Polarität beruhenden
soziologischen Systems der Lebenskunst und Lebensgemeinschaft. Darüber
hinaus sieht der Verf. dieses soziologische System nicht bloß als Soziologie
im überkommenen Sinne, sondern als eine « Lebenskunstlehre », die eine

ganz neue Wissenschaftsgattung darstellt, nämlich « eine 'Wissenschaft' sui
generis, welche weder reine 'theoretische' Erkenntnis-, noch reine 'praktische'
(politische) Handlungsiorderungen, sondern die 'Kunst' einer polaren
(sozialorganischen) Verknüpfung beider Forderungen zu ihrem 'einheitlichen', d. h.
gemeinsamen Hauptinhalte macht » (S. 7).

Der vorliegende Band soll ergänzt werden durch zwei weitere Bände,
von denen der eine dem gesellschaftlichen Bereiche im allgemeinen, der
andere dem wirtschaftlichen Bereiche im besondern gewidmet sein werden.

Im ersten Hauptabschnitte seines Buches behandelt K. Gegenstand, Ziel
und Möglichkeit echter Lebenserkenntnis, sowie das Verhältnis von Lebenskunst

und schöner Kunst. Im zweiten und wichtigeren Hauptabschnitte
versucht der Verf. zunächst, an Hand einer geschichtlichen Betrachtung,
nachzuweisen, daß alle, aber auch alle bisherige Philosophie, von Heraklit
und Empedokles bis zu Heidegger und Marcel einschließlich, monistisch
gewesen ist. Dabei werden Plato und Aristoteles zusammen mit sieben Zeilen
abgefertigt, die ganze mittelalterliche Philosophie mit gleichen Füßen
übersprungen. Kant hingegen bekommt 20, Hegel 15 Seiten zur Verfügung
gestellt. Eine so einseitige Interpretation der Philosophiegeschichte wirft ein
schiefes Licht auf die Arbeitsmethode des Verf. Doch möchten wir damit
seinen Lösungsversuch, der im bereits besprochenen Polaritätsbegriff
begründet ist, welcher vom Verf. im zweiten Teil des zweiten Hauptabschnittes
auf die verschiedenen Bereiche des Lebens angewandt wird, nicht von
vornherein ablehnen. Im Gegenteil. Wir bedauern nur, daß K. die aristotelisch-
thomistische Philosophie vollständig ignoriert. Er würde wahrscheinlich
höchst verwundert sein, wenn er die Berührungspunkte feststellen würde, die
zwischen seinen Ausführungen und den Gedankengängen der aristotelisch-
thomistischen Philosophie bestehen. Zum Schlüsse seines Vorwortes dankt
der Verf. im voraus für alle förderlichen Hinweise und Ratschläge. In der
Hoffnung, daß der unsere förderlich sein wird, erlauben wir uns ihm den
Rat zu geben, sich erst mit der philosophia perennis aus den Quellen heraus
sehr vertraut zu machen und dann sein wissenschaftliches Arbeiten zu
betrachten als eine Weiterführung und Vertiefung dessen, was andere vor



Besprechungen 89

ihm bereits erarbeitet haben. Dabei würden wir es ihm natürlich nicht übel
nehmen, wenn er seine Gedanken in einer ihm eigenen, von ihm selbst
geprägten Sprache vortragen würde. Ganz nebenbei möchten wir nur noch
fragen, warum diesem Werke, das doch gewiß Anspruch auf Wissenschaftlichkeit

erhebt, keine Namen- und Sachregister beigegeben sind.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O. S. B.

Evangelisches Soziallexikon. Im Auftrag des Deutschen Evangelischen
Kirchentages hrsg. von Friedrich Karrenberg. — Kreuz-Verlag, Stuttgart
1954. 1176 Sp.

Eine sicherlich erstaunliche und zugleich auch erfreuliche Sache ist
es, daß das Evangelische Bekenntnis zu einer Soziallehre kommt, wo doch
eigentlich gemäß der evangelischen Theologie das Ordnungsprinzip sich
nicht aus sog. ewigen Naturrechtsnormen, sondern aus dem
ununterbrochenen Hinhören auf das Sprechen Gottes ergibt (vgl. Sp. 754), damit
aber auch einem dauernden Wandel unterworfen ist. Das Naturrecht ist
der evangelischen Theologie ein Teil des Heilshandelns Gottes mit der
Menschheit (a. a, O.). Und doch hört sich in diesem Soziallexikon alles so
« vernünftig » an, vernünftig im Sinne der ratio humana deducens. Worin
liegt das

Die Antwort darauf ist einfach : es sind hier Wissenschaftler am Werke,
die mehr ihrem wissenschaftlichen Habitus als Juristen, Nationalökonomen
usw. folgen als irgendeiner theologischen Doktrin. Man fragt sich nämlich,
worin eigentlich das typisch Evangelische in diesem Lexikon bestehe. Gewiß
kommen in grundsätzlichen Artikeln wie « Naturrecht », « Ehe » und vor
allem in theologischen Beiträgen wie « Seelsorge'», « Mission » u. a. die
evangelischen Gesichtspunkte zur Geltung. Das sind aber im Vergleich zum
Ganzen nur Etiketten. Das Ganze kann sich nicht « Evangelisches » Lexikon
nennen. Wie könnte man sonst z. B. den Artikel über Glaubens- und
Gewissensfreiheit derart untheologisch, rein positiv-juristisch abfassen Die
Theologie bewegt sich also in mystischen Höhen ohne Verbindung zu dem,
was wir « vernunftgemäße » Ordnung nennen. Und wo Theologie
durchdringt, ist man erstaunt, mit welcher Unkenntnis über die katholische
Auffassung disputiert wird. Im Artikel « Naturrecht » steht z. B. folgender Satz :

« Während nach der katholischen Lehre 'das Geschöpf die Dichte eines
eigenständigen Wesens und den Raum eines freien, selbständigen Handelns als
Geschenk des Schöpfers hat' (Hauser), besitzt nach evangelischer Lehre der
Mensch diese Eigenständigkeit nicht, sondern lebt je und je vom Wort Gottes
und vom Hören auf sein Gebot. » Ein nichtssagendes Zitat aus irgendeiner
Schrift Hausers wird als « kathol. » Lehre bezeichnet Das Anliegen der
katholischen Naturrechtslehre wird nicht im entferntesten erfaßt. Was Wunder,
wenn man zur Naturrechtslehre des hl. Thomas nur die kurze Darstellung
von E. Wolf, Zur Frage des Naturrechts bei Thomas von Aquin und bei
Luther (Peregrinatio, Ges. Aufs. 1954), zu zitieren weiß

Wie wenig die analysierende und deduzierende Vernunft mit dem
theologischen Überbau verbunden ist, beweist z. B. auch der Artikel über



90 Besprechungen

das Eigentum. Die Darlegungen im ersten Abschnitt « Eigentum in der
sozialwissenschaftlichen Diskussion » sind rein berichtend, beweisen nichts
von einer weltanschaulichen Fundierung, ebenso wenig — und naturgemäß
— der zweite Abschnitt « Eigentum im bürgerlich-rechtlichen Sinn », noch
auch die folgenden : « Eigentum und Erbrecht », « Eigentum und
Mitbestimmung ». Erst im Abschnitt « Eigentum im AT, NT, bei den Kirchenvätern,

Luther und Calvin » hört man etwas über grundsätzliche Stellungnahme.

Und hier scheint der Verf. wiederum seine Position nur dadurch
hervorkehren zu können, daß er die katholische Auflassung in falschem
Lichte darstellt. Es wird von der « doppelten Ethik » gesprochen, gemäß
welcher die einen, nämlich die Mönche, auf das Eigentum verzichten,
während die Weltleute es sich zunutzemachen. Hätte der Verf. auch nur
die geringste Ahnung von der Lehre der evangelischen Räte, dann würde
er nicht von einer « doppelten Ethik » sprechen. Es gibt für alle Stände

nur eine Ethik. Beide, sowohl der Mensch in der Welt wie der Mönch,
streben nach derselben Vollkommenheit, und jeder folgt dem inneren Ruf,
den der Heilige Geist ihm eingibt. Jeder ist also, um es einmal in der
Formulierung der evangelischen Theologie auszusprechen, « Hörer desselben
Wortes ». Es wäre besser gewesen, wenn die verschiedenen Verfasser von der
Darstellung der katholischen Lehre abgesehen hätten.

Trotzdem ist das Werk ungeheuer verdienstvoll und auch nutzbringend.
Sein Titel als « evangelisches » Soziallexikon rechtfertigt sich aber nur aus
folgenden Gründen : 1. weil ab und zu, nämlich dort, wo es sich um rein
theologische Dinge handelt, der Standpunkt der evangelischen Theologie gut
und in kurzen Worten dargestellt wird, 2. weil grundsätzlich nur
Mitarbeiter aus dem evangelischen Bekenntnis herangezogen worden sind, und
3. weil sozusagen ausschließlich nur auf Publikationen aus dem evangelischen
Lager hingewiesen wird.

Fribourg. A. F. Utz O. P.

Häring, Bernhard : Soziologie der Familie. Die Familie und ihre
Umwelt. (Reihe Wort und Antwort, Bd. 10.) — Otto Müller, Salzburg 1954.
237 S.

Das interessante Buch ist aus Vorlesungen und Vorträgen in
verschiedenen Bildungskreisen entstanden. Im Hinblick auf die breite Schicht
der Adressaten hat daher der Verfasser die wissenschaftliche Diskussion
in den Hintergrund gerückt und hauptsächlich den praktischen Gesichtspunkt

berücksichtigt. Aus diesem Grunde wurde der Terminus « Soziologie »

im Sinne einer sowohl die Soziologie als auch die Sozialethik umfassenden
Sicht der Familie verstanden. Dies ist zur Beurteilung wichtig, wed man
sonst eine offenbar vom Verf. nicht intendierte Präzision in der Gedauken-
führung verlangen würde. Nach einer kurzen, allgemein gehaltenen
Einführung über die Soziologie wird die Familie behandelt : in ihrem Wesen
und in ihrer Beziehung zu Religion, Kultur, Gesellschaft, Staat, Wirtschaft,
Beruf, Wohnung, Technik, Zeitgeist. Jedem Kapitel ist eine, wenn auch



Besprechungen 91

kurze, aber doch recht brauchbare Bibliographie angefügt. Personen- und
Sachregister helfen dem eiligen Leser, das Gesuchte leicht zu finden.

So sehr es an sich begrüßenswert ist, daß die Sozialethik sich auch um
den aktuellen soziologischen Bestand der Familie kümmert, so scheint
es doch etwas verwirrend, wenn die soziologischen Aspekte ohne weiteres
in die Definition der Familie Eingang finden. Wenngleich alle sozialethischen
Probleme im Hinblick auf die konkrete Situation, vorab im Hinblick auf
das soziale Milieu, eine ganz neue Note bekommen, so geht es doch nicht
an, unter dem Titel « Das Wesen der Familie » die geschichtlich wandelbaren

institutionellen Wirklichkeiten gleichsam als Definitionsteile
anzusehen. Diese Verwirrung ist z. B. ganz deutlich in folgender Bestimmung
des « Wesens » der Familie (denn in diesem Sinne ist offenbar der Satz
zu verstehen, da er in den ersten Zeilen des Traktates über das « Wesen
der Familie » steht) : « Sie ist ein vorgegebenes Sinngefüge, eine
zugleich naturgegebene und doch auch von der geschichtlichen Umwelt
mitgestaltete Institution, die in ihrem Wesen und in ihren geschichtlichen
bzw. gesellschaftlichen Möglichkeiten vorgezeichnet ist, aber zu ihrer
Verwirklichung den Gliedern der Familie immer neu aufgetragen ist» (S. 62).

Der Theologe muß heute mehr denn je dazu angehalten werden,
die Erkenntnisordnungen (vor allem in der Ethik) scharf zu unterscheiden,
um nicht im Gewirr der Situationsbedingtheit die philosophische
Gedankenschärfe zu verlieren. Aus diesem Grunde halte ich es trotz allem für
geraten, die soziologische Betrachtung klar von der sozialethischen zu
unterscheiden, d. h. auf der nun einmal gewonnenen Position der säuberlichen
systematischen Trennung zwischen Soziologie und Sozialethik zu beharren.
Dies sei als didaktisches Moment, keineswegs aber als Bedenken gegen die
persönlich-doktrinäre Haltung des Verfassers geäußert. Das Buch hat seinen

ganz eigenen praktischen Wert, so daß man es in der Literatur über die
Familie nicht mehr missen möchte.

Fribourg. A. F. Utz, O. P.

Leclercq, Jacques : Die Familie. Ein Handbuch. Deutsche Bearbeitung
von Jakob David. — Verlag Herder, Freiburg 1955. ix-421 S.

Das vorliegende Buch soll eine Ubersetzung und zugleich eine
Neubearbeitung des dritten Bandes von Leclercq's « Leçons de Droit naturel »

sein : La Familie (3. Aufl. 1950 im Verlag Wesmael-Charlier, Namur). Wer
Leclercq's Werk gelesen hat und nun diesen neuen stattlichen Band von
J. David zur Hand nimmt, ist erstaunt über die ungeheure Leistung, die
vom deutschsprachigen Bearbeiter vollbracht worden ist. Schon für die
französische Ausgabe war man dankbar, weil sie all die Probleme, die sich
um die Familie gruppieren, recht handlich zusammengefaßt hat. Nun aber
liegt ein neue s Werk vor uns. Der Bearbeiter ist in die Frage seit vielen
Jahren eingearbeitet. Er kennt nicht nur die philosophische und
theologische Literatur, sondern vor allem auch die soziologische (vgl. z. B. seinen
reich dokumentierten Artikel im 2. Bd. « Politeia », 1950 : Soziologische Über-



92 Besprechungen

legungen zu einer organischen Familienpolitik). J. David hat sich an die
Eigenart der französischen Ausgabe gehalten. Wie im Französischen, so
werden auch hier nicht nur die streng sozialethischen und sozialtheologischen
Probleme der Familie behandelt, sondern weit darüber hinaus auch die
Sexualmoral überhaupt, ganz abgesehen natürlich von der unmittelbaren
Grundlage der Familie, nämlich der Ehe mit den Fragen der Polygamie,
des Konkubinates usw. Gegen diese starke Ausweitung des Stoffes ist
keinerlei Einwand zu erheben, da ein Handbuch dieser Art möglichst alle
in Berührung stehenden Probleme mitberücksichtigen muß. Man mag lesen,
wo man will, man stößt immer auf die Neubearbeitung des « Übersetzers ».

In den Traktaten über Zweck der Ehe, Unauflöslichkeit der Ehe, Sexus
und Liebe, Rückkehr zur Familie, Übervölkerung und Geburtenrückgang,
Neomalthusianismus, Geburtenfrage und Sittlichkeit, Stellung der Frau in
Familie und Gesellschaft erkennt man nur noch den deutschsprachigen
Bearbeiter. Es braucht nur einen flüchtigen Blick in das stark erweiterte
Literaturverzeichnis, um zu ermessen, welche Arbeit dazugeleistet worden ist.
Und wohlgemerkt : der Bearbeiter hat nicht nur bibliographisch gearbeitet.
Er hat die Literatur verarbeitet. Jeder Wissenschaftler und Praktiker wird
David Dank wissen, daß er keine Mühe gescheut hat, ein bis ins Letzte hinein
durchgearbeitetes Handbuch der Familie vorzulegen.

Fribourg. A. F. Utz O. P.

Recht, Staat, Wirtschaft. Schriftenreihe des Innenministers des Landes
Nordrhein-Westfalen für staatswissenschaftliche Fortbildung. Hrsg. von
Hermann Wandersleb, bearbeitet von Erich Traumann. IV. Band. —
Verlag L. Schwann, Düsseldorf 1953. 364 S.

Der vierte Band der Schriftenreihe des Innenministers des Landes
Nordrhein-Westfalen versucht, nicht nur rein fachlich begrenzte Artikel zum
Thema « Recht, Staat und Wirtschaft » zu bringen, sondern den Rahmen
weiterzuspannen durch Beiträge, die zum Studium generale gehören, so

z. B. « Die Freiheit und Würde des Menschen » (E. Wolf, Göttingen),
«Philosophische Strömungen der Gegenwart» (G. Funke, Bonn). Ebenso
geht der Beitrag von R. Hauser über « Der Staat als sittliches Problem »

über das Staatsrechtliche hinaus ins allgemein Philosophische. Auch bei
diesem Band muß der Leser bedenken, daß die Beiträge Vorträge waren,
also gesprochen wurden. Manchmal liest man deshalb nur mit größter
Ermüdung. Die Umständlichkeit der Ausdrucksweise lastet da und dort
als schweres Gewicht auf dem Leser. Der Beitrag von H. Brill über die
Freiheitsrechte und die menschliche Gemeinschaft trägt in erdrückendstem
Maße die Spuren des Vortrages. Bei den vielen Worten findet man bald
keinen Sinn mehr. Das Ergebnis ließe sich in den paar Worten einfacher
sagen : Die Freiheit ist nicht nur Willkür, sondern Aufgabe zur persönlichen
Mitwirkung am Gemeinwohl. Ebenfalls verschwommen sind die Darlegungen
von E. Wolf : « Die Freiheit und Würde des Menschen ». Sehr interessant
dagegen liest sich der Artikel von Pascual Jordan (Hamburg) « Das physika-



Besprechungen 93

lische Weltbild der Gegenwart », worin der Autor klar zeigt, daß die
naturwissenschaftliche Erkenntnis heute ihre Grenzen einsieht und die Deutung
der Naturerscheinungen dem Geiste und dem Glaubenswagnis überläßt.
Ebenso anregend wirkt der Beitrag von G. Funke « Die philosophischen
Strömungen der Gegenwart », wenngleich wohl nicht jeder die hohe
Wertschätzung des Existentialismus mitmachen wird. E. Kaufmann (Hamburg)
erkennt in seinem Artikel « Grundrechte und Wohlfahrtsstaat » ganz richtig,
daß heute die Hauptforderung an den Staat weniger auf rechtliche Sicherheit

der Freiheit gegen den Staat als auf soziale Sicherheit durch den Staat
geht (S. 81). Die nun folgenden, klar und präzis gearbeiteten Beiträge
beschäftigen sich mit positivwissenschaftlichen Problemen : Die
institutionellen Garantien des Grundgesetzes (U. Scheuner, Bonn), Die
verfassungsrechtliche Bedeutung der Grundrechte und die schweizerische
Rechtsprechung (H. Huber, Bern), Die Rechtssprechung des bayrischen
Verfassungsgerichtshofs (J. Wintrich, München), Die Übertragung des

Verordnungsrechts nach deutschem Verfassungsrecht (F. Klein, Münster),
Verfassungsrechtsprechung und Verfassungsgericht (H. Jahrreiss, Köln),
Grundgesetz und Beamtenrecht (A. Köttgen, Göttingen), Probleme der
Kommunalaufsicht (K. Zuhorn, Münster), Film und freie Meinungsäußerung
(W. Hagemann, Münster), Deutschland-Europa und die Weltwirtschaft
(Fr. W. Meyer, Bonn), Die Organisation des Fernmeldewesens im
Weltverkehr (K. Herz, Darmstadt), Die staatsrechtliche Eingliederung des Post-
und Fernmeldewesens in vergleichender Darstellung mit der Bundesbahn
(Fr. Schuster, Frankfurt/M.), Nationalismus und Staatsbewußtsein in
Deutschland (U. Scheuner, Bonn). Wenngleich diese Reihe von Beiträgen,
die hier nicht eigens besprochen werden konnten, in der Hauptsache ganz
konkrete Probleme behandeln, so sind sie doch durchweg vom Grundsätzlichen

her unterbaut. Es seien nur die geradezu spannenden Beiträge von
Zuhorn und Hagemann erwähnt.

Fribourg. A. F. Utz O. P.

von der Heydte, Friedrich August, Freiherr - Karl Sacherl : Soziologie
der deutschen Parteien. — Isar-Verlag, München 1955. xvi-367 S.

Das vorliegende Buch will die Struktur der deutschen Parteien
darstellen und analysieren. Jedoch geht bei dieser Absicht die Gedankenführung
tiefer, nämlich in das Wesen und Wirken der Partei überhaupt. Darum
wird dieses Werk nicht nur deutsche, sondern auch außerdeutsche Leser
interessieren. Die deutschen Parteien sind gewissermaßen nur das
wissenschaftliche Übungsbeispiel für die Erforschung des Begriffes Partei, ihrer
Stellung im gesellschaftlichen und politischen Raum, des Verhältnisses von
Partei zu Partei, von Partei zur Wählerschaft, zur öffentlichen Meinung,
zur Kultur, zur Jugend usw. Manchmal möchte man vielleicht eine engere
Verknüpfung der einzelnen Abschnitte untereinander wünschen. Doch ist
dies geringe Übel im Hinblick auf die Verteilung der Themen an die beiden
Verfasser (zu denen sich übrigens im 9. und 10. Kapitel noch Carl-Ludwig



94 Besprechungen

Wagner gesellt) erklärbar. Angenehm wirkt die reichgegliederte Aufteilung
des Stoffes. Das gründliche Buch wird sowohl dem Theoretiker wie auch
dem Praktiker willkommene Dienste leisten.

Fribourg. A. F. Utz O. P.

Geschichte der antiken und mittelalterlichen Philosophie

Bonitz H[ermanus] : Index aristotelicus. Secunda Editio. Unveränderter
photomechanischer Nachdruck aus dem 5. Bande der von der Königl.
Preußischen Akademie der Wissenschaften herausgegebenen Ausgabe der Werke
des Aristoteles, Berlin 1870. — Akademische Druck- und Verlagsanstalt,
Graz 1955. vm-878 S.

Prantl, C[arl] : Geschichte der Logik im Abendlande. 4 Bde. [III. und
IV. in 1 Bd.]. Unveränderter photomechanischer Nachdruck der Ausgabe
Hirzel, Leipzig 1855 (I), 1885 (II2), 1867 (III) 1870 (IV). — Akademische
Druck- und Verlagsanstalt, Graz 1955. xn-734, vm-403, vni-426, vni-305 S.

Die heutige Uberproduktion von wissenschaftlichen Veröffentlichungen
stellt jede Redaktion einer wissenschaftlichen Zeitschrift mehr und mehr vor
ein unlösbares Problem. Wie soll diese Fülle von vielen guten — und von noch
viel mehr mittelmäßigen — Geisteserzeugnissen innerhalb des nun einmal
beschränkten Rezensionsraumes überhaupt noch notiert, geschweige denn
gebührend besprochen werden können? Wie vielleicht nie zuvor wird man
aber auch hier die Frage mit allem Nachdruck stellen dürfen : Was bleibt
Umso schmerzlicher wird einem die paradoxe Situation bewußt, in der sich
der heutige Wissenschaftler befindet : während er in einer Flut von
Druckerzeugnissen schwimmt, die selbst die rigoroseste Beschränkung auf die eigene
Spezialisation kaum mehr bewältigen kann, fehlt ihm vielfach gerade das
was die vergangenen Jahrzehnte an wirklich bleibenden wissenschaftlichen
Werten geschaffen hat. Es fehlen uns heute unentbehrliche ältere und neuere
Standardwerke, die entweder schon längst vergriffen oder den Kriegsverheerungen

zum Opfer gefallen sind. Ein Glück ist es, daß sich mutige
Verleger finden — es sind deren immer noch viel zu wenige —, die das Risiko
auf sich nehmen, diese empfindlichen Lücken durch Neudrucke allmählich
aufzufüllen. So hat beispielsweise vor kurzem der Basler Benno Schwabe-
Verlag das für die Geschichte der Philosophie immer noch unentbehrliche
große Werk von Friedrich Überweg, « Grundriß der Geschichte der
Philosophie » in unveränderten Nachdrucken der letzten Auflagen wieder in den
Buchhandel gebracht.

Für die Geisteswissenschaften und nicht zuletzt für Philosophie und
Theologie von unschätzbarem Werte ist aber das großangelegte
Unternehmen, das Dr. Paul Struzl in seiner « Akademischen Druck- und Verlagsanstalt

» Graz, Leonhardstr. 59/1, verwirklichen will. Dieser Verlag spezialisiert

sich auf den Nachdruck unerläßlicher wissenschaftlicher Werke. Das
Subskriptionsprogramm 1955 ist imponierend. Selbstverständlich kann der



Besprechungen 95

Verlag ohne genügende Subskription nicht zum Drucke schreiten. Ein
verheißungsvoller Anfang ist aber immerhin schon der Neudruck von Martin
Grabmanns « Geschichte der scholastischen Methode », der in kürzester Zeit
vergriffen war Zu hoffen ist, daß auch Denifles « Universitäten des Mittelalters

bis 1400 » und das berühmte von Denifle und Ehrle herausgegebene
«Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters» in 1 Bänden
— um hier nur weniges aus dem reichhaltigen Programm zu erwähnen —
zu einem erfolgreichen Subskriptionsabschluß gelangen.

Mit besonderer Freude wird jeder am Aristotelesstudium Interessierte
die prachtvolle photomechanische Neuausgabe des Index aristotelicus von
H. Bonitz begrüßen. Während der Aristotelestext der Preußischen
Akademieausgabe, hrsg. v. I. Bekker, schon längst überholt und durch moderne
kritische Ausgaben ersetzt ist, bleibt der 5. Band dieser Edition, eben dieser
Index, nach wie vor unübertroffen und nicht zu ersetzen ; denn was immer
auch seither an vortrefflichen aristotelischen Indices zu einzelnen Werken
erschienen ist, einen griechischen Gesamtindex zu Aristoteles gibt es außer
Bonitz in dieser Ausführlichkeit und Gediegenheit nicht. Zum Unterschied
von der Originalausgabe von 1870 — ohnehin außer in öffentlichen
Bibliotheken nur schwer zugänglich — ist dieser Nachdruck auch viel handlicher.
Dafür sind dann allerdings die Typen kleiner, und daher wird die Benützung
für manches Auge zwangsläufig in etwa erschwert. Trotzdem ist es zu
wünschen, daß diese hervorragende Verlagsleistung nicht weniger als der
25jährige Gelehrten fleiß des Bearbeiters dieses Aristotelesindex durch
weiteste Verbreitung des Werkes ihre volle Anerkennung finden.

Weniger einleuchtend auf den ersten Blick mag die ebenfalls
photomechanische Ausgabe der viel diskutierten Geschichte der Logik im Abendlande

von C. Prantl sein. Es ist zum vornherein klar, daß ein Werk dieser
Art, dessen erster Band vor 100 Jahren erschienen ist, und obwohl sich die
Veröffentlichung des ganzen Werkes, einschließlich der vom Autor noch
besorgten 2. Aufl. des 2. Bandes 1, 30 Jahre hinzog, heute stark überholt sein
muß ; denn inzwischen ist auf dem Gebiete der Erforschung der antiken und
vor allem auch der mittelalterlichen Philosophie immerhin einiges geleistet
worden. Dazu — und dies ist bedeutend gewichtiger —, geht Prantl mit
derart maßlosen und krassen Vorurteilen an seinen Stoff heran, daß von
seiner problemgeschichtlichen Darstellung a priori nicht viel Gutes zu
erwarten ist. Schon im ersten Band über die antike Logik (einschließlich der
latein. Patristik), in dem eigentlich nur Aristoteles — wenn auch mit etlichen
Mißverständnissen — wohlwollend behandelt wird, zeigt uns Prantl mit aller
wünschenswerten Offenheit, wozu sein beißender Spott historischen Gegebenheiten

gegenüber, die er ganz einfach nicht versteht, in den folgenden Bänden
fähig ist. Diese umfassen die Logik seit Isidor und Alkuin bis zur Renaissance
und Scholastik des beginnenden 16. Jahrhunderts. Bezeichnend für Prantls

1 Um einem oft geäußerten Wunsch entgegenzukommen, hat der Grazer Verlag

auch die 1. Auflage (1861) des 2. Bandes (frühscholastische und arabische Logik)
in gleicher Ausstattung und gleichem Format wie die übrigen Bände neu
herausgegeben.



96 Besprechungen

Geisteshaltung ist der Satz, den er seiner Darstellung der mittelalterlichen
Logik vorausschickt (Bd. II, S. 8) : « Für den Fortschritt jener Wissenschaft,
welche im eigentlichen Sinne als .Philosophie' bezeichnet wird, muß das
Mittelalter geradezu als ein verlorenes Jahrtausend betrachtet werden, denn
im 15. Jahrhundert war mittelst der Renaissance eben da wieder
anzuknüpfen, wo man sich bereits im 5. Jahrhundert befunden hatte. » Was er
auf 1134 Seiten mit zweifellos ungeheurem Fleiß zusammentrug und auf
seine temperamentvolle Weise zu « erledigen » suchte, ist also das, was man
zu seiner Zeit immer noch « dunkles, finsteres Mittelalter » genannt hat, ein
Ausdruck, mit dem man heute, glücklicherweise im allgemeinen nur noch in
oberflächlichem Journalistenjargon, geistig - kulturelle Rückständigkeit in
jeder Hinsicht bezeichnet. Da dürfen wir uns freilich fragen : Ut quid perditio
haec Franz Ehrle S. J., der spätere Kardinal und einer der hervorragendsten

Kenner mittelalterlicher Geistesgeschichte, hat mit Recht in seiner
berühmten Abhandlung « Das Studium der Handschriften der mittelalterlichen
Scholastik » (ZKT 7 [1883], jetzt neu herausgegeben von F. Pelster S. J. in :

Franz Kard. Ehrle, Zur Enzyklika « Aeterni Patris », Roma 1954, 121) zur
Einstellung Prantls und seines Gesinnungsgenossen Hauréau bemerkt : « Bei
der souveränen Verachtung derselben [der Scholastik], welche sie allenthalben
zur Schau tragen, ist es schwer begreiflich, wie sie ihre Zeit und Kraft auf
die Darstellung einer so abnormen Geistesgeburt verschwenden konnten. »

Aber Prantl muß diesen Widerspruch, der zwischen seinem Aufwand an
Mühe und Arbeit und seiner eigenen Bewertung des behandelten Stoffes
besteht, selber sehr gut erkannt haben. Im Vorwort zum letzten Band (IV,
S. Iii) löst er ihn auf seine Weise : « Oft dachte ich bei meiner Arbeit an
Lessings Ausspruch : 'Keine Mühe ist vergebens, die einem Andern Mühe

ersparen kann ; ich habe das Unnütze nicht unnützlich gelesen, wenn es von
nun an Dieser oder Jener nicht weiter lesen darf'. » Indes gerade dieses Ziel
hat Prantl nicht erreicht. Man hat sich seither trotzdem mit mittelalterlicher

Logik befaßt, und zwar nicht zuletzt dank seinen eigenen Bemühungen.
Was er selber im Vorwort zum I. Band (S. vu) vermutet, hat sich durchaus

erfüllt, nämlich daß das Mißfallen, das seine Arbeit erregen werde,
« voraussichtlich kein Hindernis sein wird, daß nicht auch die Tadler das
hier zugerichtete Material nunmehr in aller Bequemlichkeit benutzen werden

!» Und gerade darin liegt auch das unbezweifelbar große Verdienst
dieser Neuausgabe des Grazer Verlages. Auch heute noch ist Prantls Werk
eine wahre Fundgrube logischer Texte der Scholastik : denn das ganze Werk
ist mindestens zur Hälfte mit Textfragmenten (in Anmerkung) durchsetzt,
die es uns ermöglichen, auf die Originalformulierungen selber zurückzugreifen.

Und ganz besonders wertvoll sind in dieser Hinsicht die Bände über
die mittelalterliche Scholastik. Auch heute noch sind wir hinsichtlich der
Texte, dieser unabdingbaren Grundlage jeder ernsthaften problemgeschichtlichen

Forschung, nicht sehr viel weiter gekommen als zur Zeit Prantls.
Nur verhältnismäßig wenig damals noch unbekanntes Material ist seither
ediert worden. Und deshalb dürfen wir auch heute noch mit Ehrle (a. a. O.

122) « die reichlichen Auszüge aus den seltenen Erstlingsdrucken » als Prantls
« besonderes persönliches Verdienst » rückhaltlos anerkennen. Wenn wir auch



Besprechungen 97

kaum das Lob, das der Verlag Prantls Werk in seiner Neuauflage auf den
Weg mitgibt, nämlich « eines der großartigen Zeugnisse der profunden
Gelehrsamkeit des vorigen Jahrhunderts » zu sein, ohne weiteres unterschreiben
können, so bleibt diese Geschichte der Logik auch heute noch eben doch
die allerwichtigste textliche Grundlage für die Forschung. In diesem Sinne
begrüßen wir diese drei musterhaft herausgegebenen Bände. Auch dürfte
der dringende Wunsch hier wohl am Platz sein, es möge der alte Prantl
erst dann durch einen neuen ersetzt werden, wenn einmal das einzige Posi-
tivum dieses umfangreichen Werkes, die Texte, erheblich verbessert und
erweitert worden ist, sowohl durch kritische Editionen der von ihm benützten
scholastischen Werke als auch — und mehr noch — durch die so wünschenswerte

Herausgabe des unedierten Materials. Denn ohne dieseVoraussetzungen
wird eine neue Gesamtdarstellung der mittelalterlichen Logik Stückwerk
bleiben, das bestenfalls die schiefen Urteile und unglücklichen
Interpretationsversuche Prantls beseitigt, im übrigen aber der wirklichen Bedeutung
dieser Logik bei weitem nicht gerecht werden könnte. Bis dahin wird Prantl
als Quellenwerk unentbehrlich bleiben.

Fribourg. P. Wyser O. P.

Aristotle : Parva Naturalia. A Revised Text with Introduction and
Commentary by Sir David Ross. — The Clarendon Press, Oxford 1955.
xi-355 p.

Die kleinen Traktate, in denen Aristoteles « die der Seele und dem
Körper gemeinsamen Vorgänge» (436 a 7-15) erläutert, und die man allgemein

seit dem Ausgang des Mittelalters als Parva Naturalia bezeichnet,
bildeten in den letzten Jahren mehrmals den Gegenstand kritischer Behandlung

(Förster 1942, Drossaart Lulofs 1943-47, Mugnier 1952-53). Sir David
Ross, der beste Aristoteleskenner der Gegenwart, bietet uns hier eine neue
Ausgabe dieser Traktate mit kritischem Text und ausführlichem Kommentar,

die sich der Anlage nach an seine best bekannten und über alles Lob
erhabenen Ausgaben der Metaphysik, der Physik und der beiden Analytiken

des Aristoteles anschließt.
Die Angabe der zu behandelnden Gegenstände in 436 a 7-15 läßt darauf

schließen, daß Aristoteles diese Traktate als ein Ganzes ansah, doch
ergibt sich daraus noch kein Beweis für die Reihenfolge ihrer Abfassung.
Zur Feststellung der Chronologie der Parva Naturalia legt R. die These
von Fr. Nuyens (in : L'évolution de la psychologie d'Aristote ; siehe Divus
Thomas [Frib.], 28 [1950J119) zu Grunde, der drei Perioden in der
Geistesentwicklung des Aristoteles an Hand seiner Auffassung der Seele
überzeugend nachgewiesen hat: 1. eine platonische, in den Dialogen (Seele
Mensch) ; 2. eine aus dem Studium der vergleichenden Biologie
hervorgegangene (die Seele ist zwar Substanz, verbindet sich aber mit dem Körper
zu einer Wirkeinheit) ; 3. eine psychologisch-metaphysische (die Seele ist
nicht Substanz schlechthin, sondern substantielles Prinzip des Lebewesens,

7



98 Besprechungen

Entelecheia des Körpers). Eine genaue Untersuchung ergibt, daß nicht nur
De iuventute (einschl. De respiratione) der mittleren Periode angehört, wie
Nuyens richtig annimmt, sondern auch De somno. R. teilt nicht Drossaart
Lulofs' Ansicht (siehe Divus Thomas [Frib.], 26 [1948] 351), daß in De somno
und De insomniis je zwei Teile zu unterscheiden sind, die verschiedenen
Perioden angehören, sondern weist beide Traktate der mittleren Periode
zu. Ebenso den Traktat De longitudine vitae, der biologischen Charakter
hat. Die beiden ersten Traktate der Parva Naturalia, De sensu und De
memoria weisen mehrere Parallelstellen zu De anima auf. Doch ist die
Auffassung der Seele als Entelecheia des Körpers, die in den biologischen
Werken fehlt, auch diesen zwei Schriften fremd. Hingegen ist hier, wie
in den biologischen Werken, die Auffassung vertreten, daß Seele und Körper
zwei Substanzen sind, die sich zu einem Wirkungssubjekt vereinigen. Es
ergibt sich daraus, daß auch diese zwei Schriften der Entelecheia-Theorie
vorausgehen. Sie mögen zu Anfang der dritten Lebensperiode des Aristoteles
geschrieben sein, vielleicht gleichzeitig mit Teilen von De anima, aber
sie sind früher anzusetzen als das jetzige Buch II von De anima. Eine
Schwierigkeit steht diesem Schluß entgegen : In den Parva Naturalia finden
sich Verweise auf De anima II : De sensu 436 b 10, 14, 437 a 18, 438 b 2,
439 a 8, 16, 18, 440 b 28 ; De somno 454 a 11, 455 a 24 ; De iuv. 467 b 13,
474 b 11. Diese Schwierigkeit wäre zu lösen, indem man annimmt, daß
die Verweise sich auf eine frühere Redaktion des II. Buches De anima,
die nach Torstrick anzunehmen ist, beziehen, in der die Entelecheia-Theorie
noch nicht vertreten war, oder indem man sie als spätere Einfügungen
in den Text der Parva Naturalia betrachtet.

Nach diesen chronologischen Festlegungen wird der Inhalt dieser
psychologisch-biologischen Schriften sorgfältig ausgeführt und die Beziehungen
zu den andern Aristoteles-Schriften hergestellt, so daß wir ein abgerundetes
Bild der hier vertretenen Lehre des Stagiriten bekommen.

Der Text der Parva Naturalia kann sich auf eine relativ große Zahl
von Hss. stützen, insgesamt 14 (9./10. bis 14. Jh.), von denen 9 hier zur
Aufstellung des Textes verwandt und 5 nur gelegentlich herangezogen wurden.

R. anerkennt die Aufteilung der Hss. in zwei Gruppen, die sich seit
Biehl (1898) durchgesetzt hat. Eine Hs. (P) ist unabhängig von beiden
Gruppen. Da die Lage nun so ist, daß keine der beiden Gruppen sich
absolut behauptet, muß der Herausgeber eklektisch bei der Wahl der Lesungen

vorgehen. Die Entscheidung zwischen gleichwertigen Varianten kann,
für De sensu, mit Hilfe der Lesungen des Alexander von Aphrodisias,
für die übrigen Traktate, mit Hilfe der Hs. P getroffen werden. An
weiteren Hilfsmitteln stehen der Kommentar des Michael Ephesius (ca. 1090),
die Paraphrase des Sophonias (ca. 1300), sowie, für verschiedene Traktate,
die lateinische Translatio vetus (12. Jh.) und die Translatio nova (um 1284)
zur Verfügung.

Im Kommentar bietet R., wie in seinen früheren Ausgaben, für jedes
Kapitel eine analytische nach logischen Gedankengängen eingeteilte Inhaltsangabe.

Darauf folgt die Besprechung des Textes in sprachlicher und
sachlicher Hinsicht, mit zahlreichen Belegen aus dem gesamten Corpus Aristo-



Besprechungen 99

telicum. Ein griechischer (S. 341-354) und englischer Wortindex beschließt
das ausgezeichnete Werk, durch das sich Sir David Ross wiederum neues
Verdienst für das bessere Verständnis der aristotelischen Philosophie
erworben hat.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.

Studia Albertina. Festschrift für Bernhard Geyer zum 70. Geburtstage

hrsg. v. Heinrich Ostlender. (Beiträge zur Geschichte der
Philosophie u. Theologie des Mittelalters, Supplementband IV.) — Aschendorff,
Münster W. 1952. 472 S„ 4 Schrifttafeln.

Die 23 Beiträge dieser Festgabe stellen ein würdiges Zeugnis der
Dankbarkeit und Verehrung dar, wie es dem hochverdienten Forscher gebührte.
Daran werden sich alle redlich freuen, die sich der reichen Lebensarbeit
Prälat Geyers verpflichtet wissen. Dadurch, daß die Untersuchungen in
ideellem Zusammenhang mit den Arbeiten des Kölner Albertus-Magnus-
Instituts stehen, werden sie ebenso sinnvoll unter sich wie mit der letzten
großen, von dem Gefeierten angepackten Aufgabe der neuen Albertus-
Edition verbunden.

H. Ostlender : « Die Autographe Alberts d. Gr. » (3-21) gibt « eine
zusammenfassende systematische Untersuchung aller bisher bekannt
gewordenen Autographe » (3), um dann die große Bedeutung derselben
namentlich für die Textherstellung, die Echtheitsprüfung von allfällig noch
sich findenden oder angeblichen Urschriften und die Einsicht in Alberts
Arbeitsmethode zu beleuchten. Abschließend beurteilt er die Möglichkeiten
graphologischer Wertung und Deutung der Autographe.

F. Stegmüller : « Das Uppsalenser Albertusautograph » (22-29) läßt
einen aufhorchen, wenn er in einem so kurzen Fragment, das von II Sent,
d. 3 a. 6 bis d. 4 a. 1 reicht, « nicht weniger als 495 Varianten, die durchweg

eine bessere Textgestalt ergeben » (24), feststellen konnte. Am Schluß
ediert er II Sent. d. 3 a. 6 (26-29).

« Die Albertus-Magnus-Fragmente in Schweden », über die T. Schmid
berichtet (30-31), erreichte das böse Schicksal, daß sie aus mittelalterlichen

Pergament-Codices herausgerissen und als Umschläge « für
Steuerverrechnungen der Vögte und andere staatliche Akten verwendet wurden ».

I. Backes : « Das zeitliche Verhältnis der Summe De incarnatione zu
dem dritten Buche des Sentenzenkommentars Alberts d. Gr. » (32-51)
widerlegt den von F. Haberl (Die Inkarnationslehre des hl. Albertus M.
Freib. i. Br. 1939) gemachten Versuch, durch innere Gründe die zeitliche
Priorität von III Sent, vor De incarnatione (Teil der Summa de creaturis)
zu beweisen. Auch die innern Kriterien sprechen wie die äußern, auf welche
sich A. Ohlmeyer und O. Lottin stützten, für das umgekehrte Verhältnis.

E. Filthaut O. P. : « Um die Quaestiones de animalibus Alberts d. Gr. »

(112-127) untersucht sorgfältig die handschriftliche Grundlage und
Überlieferung, die Echtheit des Ganzen und der einzelnen Teile sowie die
Entstehungszeit und -geschichte.



100 Besprechungen

« Die ursprüngliche Einteilung des Sentenzenkommentars Alberts d. Gr. »

wird von A. Hiedl O.S.B. (189-201) geprüft, der feststellen muß, daß
unsere heutigen Editionen von der ursprünglichen, in den Hss allerdings
nur selten graphisch angedeuteten Einteilungen häufig abweichen. Ein
schätzenswerter Beitrag im Dienste der neuen Ausgabe

A. Fries C. Ss. R. : « Principium Biblicum Alberti M. » (128-147),
veröffentlicht nach Vat. lat. 4245, ff. 22va - 24ra Alberts Antrittsvorlesung
über den biblischen Kanon, wozu sich der Verf. bereits in « Divus Thomas »

(Frib.) 28 (1950) 195-213 und 29 (1951) 345-368, 402-428 äußerte.
Neben diesen literarhistorischen und editionstechnischen Arbeiten weist

die Festgabe eine stattliche Reihe wertvoller problemgeschichtlicher Studien
auf. A. J. Backes : « Der Geist als höherer Teil der Seele nach Albert d. Gr. »

(52-67) dreht sich um die Gottebenbildlichkeit des Menschen, in welcher der
Grund zu sehen ist, daß der Mensch Gottes und der Gnade fähig ist. Unwillkürlich

mußte auch Alberts Lehre über das Verhältnis der Seele zu ihren
Vermögen erörtert werden. Der Ansicht, daß der doctor universalis dem
von Alexander Halensis aufgezeigten Mittelweg gefolgt sei, kann ich mich
nicht anschließen. Albert hat die Seele nicht nur als Kräfteganzes, sondern
auch seinsmäßig als Substanz betrachtet und ihr unter diesem Gesichtspunkt

die Potenzen ganz klar als Akzidenzien gegenübergestellt. Für den
Beweis muß ich wegen Raummangel auf meine Arbeit (s. unten S. 108, Bi-
bliogr. n. 2397) verweisen, die die problemgeschichtliche Untersuchung dieses
Themas von Augustin bis Thomas v. Aquin zum Gegenstand hat (S. 144-158).

H. Doms : « Bemerkungen zur Ehelehre des hl. Albertus M. » (68-89),
skizziert eine Gesamtschau von Alberts Ehelehre. Bisher weniger beachtete
Gesichtspunkte würdigend, weiß D. sie als « eine Vereinigung der beiden
in der vorhergehenden Theologie vorhandenen Hauptströme, deren einer die
Ehe auf die sakramentale Liebesgemeinschaft der Gatten, der andere auf
die Nachkommen ausgerichtet sein ließ », zu erklären (86). Sie wird dem
Dekret des Hl. Offiziums vom 29. März 1944 über den Primat des Zeugungszweckes

gerecht (88) und ist geeignet, die heutigen Erörterungen fruchtbar

anzuregen,
« Die Behandlung der Tugend der Keuschheit im Schrifttum Alberts

d. Gr. » hat C. Feckes untersucht (90-111). Eine Würdigung des betreffenden
Traktates in der Summa De bono schafft die Grundlage, auf der
anschließend der Nachweis erbracht wird, daß im Vergleich zu den
zeitgenössischen Werken, auch zu den selbständigen Summen und nicht nur
zu den Sentenzenkommentaren, die Behandlung bei Albert viel umfangreicher

ausgefallen ist und viel mehr Väterliteratur verwertet hat.
Der inzwischen verewigte J. de Ghellinck S. J., greift in seinem

Artikel « En marge de l'explication du 'Credo' par Saint Albert le Gr. »

(148-166) aus « De sacrificio missae » die Erläuterung des « Credo » als
Beispiel heraus, das des Meisters Methode bei Werken der Vulgarisation
erkennen läßt. Die von Albert gegebene etymologische Erklärung des Wortes
« Symbolum » bietet De Ghellinck Gelegenheit, die zwei damals kursierenden
Erklärungen vom Entstehen des « Credo » bis zu ihren Anfängen zurück-
zuverfolgen.



Besprechungen 101

J. Hansen : « Zur Frage der anfangslosen und zeitlichen Schöpfung bei
Albert d. Gr. » (167-188) verdanken wir eine klare Ubersicht über die in
den einzelnen Werken vom Meister bezogenen Positionen.

« Das Person-Problem bei Albertus M. » hat in A. Hufnagel einen
versierten Bearbeiter gefunden (202-233). Der erste Teil, die Problemstellung,

gliedert sich in drei Fragen : Wesen der Person, Eigenschaften
des Personseins, metaphysischer « Ort » der Person, die im zweiten Teil,
der Problemlösung, ihre entsprechenden Abschnitte erhalten. Nach
Möglichkeit werden die Unterschiede in der Darstellung und Lehre sowie die
historischen Zusammenhänge vermerkt.

K. Klauck : « Albertus M. und die Erdkunde » (234-248) entwirft das

geographische Weltbild des Lehrers nach seinem für derartige Arbeiten zu
wenig berücksichtigten Werk « De natura loci ex latitudine et longitudine
eiusdem proveniente ». Der Verf. hat die nach dem Autograph des Cod. 273

der Wiener Nationalbibliothek gemachten Verbesserungen verwertet.
Auf viel zu wenig beachtete, tief religiöse Werte macht A. Kolping :

« Eucharistia als Bona Gratia » (249-278) aufmerksam, indem er Alberts
Meßauffassung an Hand seiner Meßerklärung in « De sacrificio missae »

entwickelt. Er weiß sie sowohl in den Kontext des damaligen Frömmigkeitslebens

zu stellen als auch mit den Anliegen moderner Bestrebungen zu
konfrontieren. (Stoßend wirkt der Ausdruck « eucharistische Schriftstellerei»,
253, Anm. 28.)

« Die Lehre von der Auferstehung der Toten nach Albertus M. »

erfährt eine gründliche Darstellung durch W. Kübel (279-318). Der Autor
schickt ihr einen Überblick über die Entwicklung der Eschatologie bis zu
Albertus voraus (279-293), nunmehr zu vergleichen mit N. Wicki, Die
Lehre von der himmlischen Seligkeit in der mittelalterl. Scholastik von
P. Lombardus bis Thomas v. Aquin (Studia Friburgensia, 9, Freib., Schw.
1954, 7-56) und behandelt dann die Stellung der Eschatologie im theol.
System Alberts, Wirklichkeit und Wesen der Auferstehung, ihren wunderbaren

Charakter, den Tod als ihre Voraussetzung, ihre Ursache und schließlich

die Auferstehung der Verdammten. Fortwährend wird auf die Lehre
der Vorgänger und Zeitgenossen Bezug genommen.

Mgr. A. M. Landgraf stand seine außergewöhnliche Kenntnis der
Frühscholastik zu Gebote, um über » Die frühscholastischen Vorarbeiten
zum Kommentar Alberts d. Gr. zu 3 dist. 38 a. 6 » (Die Lüge d. ägypt.
Hebammen) erschöpfend Bericht zu erstatten (319-342).

Durch seine früheren Arbeiten über die Glaubensbegründung besaß
A. Lang die besten Voraussetzungen, um « die Bedeutung Alberts d. Gr.
für die Aufrollung der fundamentaltheologischen Frage » (343-373) zu
würdigen. Kein Leser wird sich durch die klare Gliederung über die große
Arbeit hinwegtäuschen lassen, die geleistet werden mußte, um aus unzähligen

« obiter dicta » diese abgerundete Synthese zu gewinnen.
A. Ohlmeyer O. S. B. behandelt « Die biblischen Vorbilder von Taufe

und Eucharistie nach der Summa De sacramentis Alberts d. Gr. » (374-389).
Mag man da oder dort staunen, daß auch die Scholastiker sich so gut auf
Typologie verstanden, jedenfalls wird man dem Verfasser Dank wissen.



102 Besprechungen

« Alberts d. Gr. Lehre vom Wesen des Weihesakramentes » darzustellen,
fand J. M. Overbeck O. P. (390-399) reizvoll und auch nach der Consti-
tutio Pius' XII. « Sacramentum ordinis » vom 30. Nov. 1947 notwendig.
Notwendig, weil dem Heiligen bis anhin zu Unrecht die Lehre zugeschrieben
wurde, « das Wesen dieses Sakramentes bestehe allein in der Überreichung
der Instrumente », reizvoll, « weil der Textbefund nicht leicht zu deuten
ist » (390).

Den würdigen Abschluß der problemgeschichtlichen Aufsätze bildet
der wertvolle Beitrag von H. Weisweiler S. J. : « Die Wirkursächlichkeit
der Sakramente nach dem Sentenzenkommentar Alberts d. Gr. » (400-419).
Außer der historischen Abhängigkeit von früheren Autoren, namentlich von
Hugo v. St. Viktor, klärt der Verfasser die beiden Fragen, wie sich der
Magister die causalitas dispositiva und den Einfluß des Leidens Christi denke.

R. Haubst : « Zum Fortleben Alberts d. Gr. bei Heymerich von Kamp
und Nikolaus von Kues » (420-447) und ein vom Sammeleifer von A. Walz
O. P. zeugender Bericht über « Albert-Ehrungen in zwei Jahrzehnten » (448-
461), nämlich von 1930-1951, künden vom Nachruhm des Heiligen.
Beigefügt sind ein Hss.- und Namenverzeichnis.

Luzern. P. Künzle O. P.

Alberti Magni Ord. Fr. Praed. Liber de natura et origine animae, primum
ad fidem autographi edidit Bernhardus Geyer, Liber de principiis motus
processivi, ad fidem autographi edidit Bernhardus Geyer, Quaestiones super
De animalibus, primum edidit Ephrem Filthaut O. P. (Opera omnia,
torn. XII.) — Aschendorff, Monasterii (Münster) 1955. xlviii-362 p.

Mit diesen drei weiteren Schriften Alberts veröffentlicht das Kölner
Albertus-Magnus-Institut seinen dritten Band der Gesamtausgabe. Zunächst
(1951) erschien als Tom. XXVIII die theologische Summa De bono (vgl.
Divus Thomas 1952, S. 102-114), sodann (1952) als Tom. XIX die Postilla
super Isaiam (vgl. Freib. Zeitschr. f. Phil. u. Tlieol. 1954, S. 314-15). Wie
angekündigt, sollten grundsätzlich vorerst die ungedruckten Werke Alberts
an die Reihe kommen. Dies ist mit den jetzt in Tom. XII gebotenen
philosophischen Schriften zwar nur zum Teil der Fall, denn am Anfang stehen
die schon früher edierten Opuskeln De natura et origine animae (S. 1-44)
und De principiis motus processivi (S. 46-75), aber sowohl inhaltlich als auch
in der Form sind sie mit den umfangreichen, bis jetzt unedierten Quaestiones
de animalibus näher verwandt als mit den bereits gedruckten Paraphrasen
der 19 Bücher De animalibus, denen sie von Albert selbst im Kölner
Autograph zunächst als Lib. 20 und Lib. 22 im Anhang (Digressio) beigefügt,
sodann aber als selbständige Opuskeln herausgegeben wurden. Indem
Albertus sie aus jenem Verband losriß, änderte er selbst hie und da die
Verweise, was uns immer mehr zur Vorsicht mahnen sollte, wenn wir
ähnliche Verweise im chronologischen, statt logischen Sinne deuten möchten.
So erklärt sich aber, wie jene Opuskeln in den Hss. vielfach separat
vorkommen und wie sie 1517 zu Venedig zusammen mit Alberts Parva naturalia



Besprechungen 103

herausgegeben wurden. Die Quaestionen, gleich der Paraphrase, beziehen sich
auf Michael Scotus' arabisch-lateinische Version der drei betreffenden
Aristotelesschriften : Historia animalium libri X, De partibus animalium übri IV,
De generatione animalium libri V. Daher die gleiche Einteilung in 19 Bücher
sowohl in der freieren Quästionensammlung als auch in der textgebundenen
Paraphrase. Indem nun B. Geyer die erstgenannten, selbständigen Opus-
keln Alberts mit der Quästionensammlung verbindet, wird er der endgültigen
Absicht des Verfassers gerecht.

Die Quaestioncs de animalibus werden von E. Filthaut nach acht Hss.
ediert. Die älteste (Mailand Ambrosian. H 44 inf.) wurde gegen Ende des
13. Jh. geschrieben ; eine andere, vielleicht gleich alte (Mainz, Stadtbibl.
529), enthält nur eine Auswahl ; die übrigen weisen starke Abweichungen
vor. Die Wahl der Hss. zur Herstellung des Textes war daher sehr schwierig.
Dies um so mehr, als es sich hier um ein Reportatum handelt, das ein
gewisser frater Konrad von Österreich auf Grund seiner Aufzeichnungen
zusammenstellte. Daß Albert jene Vorlesungen 1258 abhielt, dürfte als
sicher betrachtet werden. Das Reportatum scheint ein paar Jahre später
verbreitet, jedoch von Albert weder revidiert noch approbiert worden zu
sein, weshalb die Abschreiber bzw. Bearbeiter, namentlich Joh. von Tydens-
hale (f um 1289), mit Konrads Reportatum ziemlich frei umgingen. Man
soll also vorsichtig sein, wenn man aus demselben eine Stelle unter Alberts
Namen zitiert ; sie könnte eventuell eher die Meinung Konrads oder eines
anderen Bearbeiters wiedergeben.

Die Textherstellung dürfte, soweit es in Anbetracht der genannten
Schwierigkeiten überhaupt möglich war, dem Editor aufs beste gelungen
sein. Die Quellennachweise sind wie in den früheren Bänden der Kölner
Gesamtausgabe sehr gewissenhaft, ausführlich und reichhaltig, die Indizes
wahre Fundgruben für die Forscher der scholastischen Philosophie des
Mittelalters. Auch der Verlag hat wiederum eine typographische Spitzenleistung

zustande gebracht.

Fribourg. G. G. Meersseman O. P.


	Besprechungen

