
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Ecclesia-Maria, die Einheit Marias und der Kirche

Autor: Köster, Heinrich M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche 55

Ecclesia-Maria, die Einheit Marias und der Kirche

Von Heinrich M. Köster S. A. C.

Unter diesem Titel erschien kürzlich die bekannte Arbeit von A. Müller
in zweiter Auflage \ Sie stellt einen fast unveränderten Neudruck der ersten
dar. Nur einige Stellen weisen (durchweg in der Form von Einfügungen, die
auf kritische Einwände antworten) leichte Veränderungen auf : so die
Einleitung (8-10), so der Abschnitt über Irenäus (73-74), so das Schlußkapitel
(217, 222-224, 227, 229, 230-231). Die Arbeit will « den Vätern nach[. ,]gehen

und alles sichtend und ordnend zusammentragen, was sie über die
Kirche oder Maria Dienliches gesagt haben » (8). Sie sieht dabei « die
Auswertung für die heutige Theologie als das wichtigste Ziel » an (217). Darum
schließt sie nicht ohne einen « Ausblick auf den theologischen Gehalt des
Problems und auf die Fragen, die es unserem heutigen Denken stellt » (217).
Sie hat so nichts Geringeres vor, als « das gefundene Ergebnis in Treue
zu den Ideen der Väter gedanklich abzurunden und durchzugestalten
und ihm damit den Weg in die heutige Theologie zu ebnen» (8).

Der erste und elementarste Arbeitsgang galt der Erhebung der Vätertexte

(bis 431). Sein Ergebnis wurde von der Kritik so gut wie einhellig
als endgültig anerkannt. Die Äußerungen der Väter bis zu diesem Zeitpunkt
sind hier in der Tat in gedanklicher, wenn nicht gar in materieller
Vollständigkeit verfügbar, so daß die « sehr schöne Arbeit » mit « ihrer
ausgezeichneten Zusammenfassung » ebenso nützlich für « Ekklesiologen, wie
für Mariologen » ist2. Daß eine Klarheit über den Verfasser (und damit
über die genaue Datierung) des Diognetbriefes für die Frage etwas bedeutet
hätte, ist wahr, aber für den Gesamtertrag dieses Teiles schwerlich von
entscheidendem Gewicht.

Doch wie steht es um die zweite, schwerere Aufgabe dieses Unternehmens,

um die Deutung des so gewonnenen Materials Hier beginnt die
Scheidung der Geister. Die Interpretation z. B. des Irenäus scheint J. Huhn 3

« scharfsinnig », H. Lennerz 4 dagegen ganz unverständlich zu sein. Dennoch

darf man, aufs ganze gesehen, mit gutem Gewissen sagen, daß selbst
da, wo bei einzelnen Texten eine andere Meinung offen bleibt, die Deutung
des Verfassers « immer besonnen und wohlbedacht » ist 5. Speziell seine nun
etwas verdeutlichte Interpretation (73-74) der schwierigen Irenäustexte
Adv.Haer. 4, 33, 4 und 4, 33, 11 halten wir so für ausgewogen. Nicht nur

1 Alois Müller, Ecclesia - Maria. Die Einheit Marias und der Kirche. 2.,
überarbeitete Aufl. (Paradosis V.) — Universitätsverlag, Freiburg/Schw. 1955. xvil-249 S.

2 Y. M. J. Congar, Marie et l'Eglise dans la pensée patristique. RSPT 38

(1954) 4 u. 5.
3 Das Geheimnis der Jungfrau-Mutter Maria nach dem Kirchenvater

Ambrosius, Würzburg (1954) 144,
1 Greg 34 (1953) 536.
6 H. Rahner, ZKT 74 (1952) 249.



56 Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche

das dabei angewandte allgemeine Prinzip der Ineinanderschau [«

Überblendung »], sondern auch die dabei angenommene Verschmelzung konkret
eines ekklesiologischen und mariologischen Sachverhaltes scheinen uns
Seitenstücke zu haben in Jo. 1, 11-14 und Apc. 12.

Das gegen die Väterinterpretation Dr. Müllers geäußerte Bedenken
richtete sich nun gar nicht so sehr gegen die Deutung einzelner Texte. Die
sei in der Tat « mit großer Sorgfalt und mit einer manchmal geradezu
raffinierten Erklärung» durchgeführt worden (Congar 4). Aber nicht ganz
befriedigend sei das vom Verfasser aus allem erhobene Gesamtbild. Seine
Untersuchung habe die letztmögliche « Schärfegrenze » [« les limites de la
sublimité »] nicht erreicht und so noch manches zu entdecken übrig gelassen
(Congar 4). Dr. Müller habe, bei allem Willen zu geschichtlicher Treue,
nicht ganz mit der weitverbreiteten Gewohnheit gebrochen, Vätertexte mit
modernen Augen und Kategorien zu lesen (Congar 6 ; vgl. auch 13). Es
könne sich aber nicht darum handeln, die Gedanken der Väter einzeln für
sich zu nehmen — so ließe sich mit gutem Gewissen die ganze moderne
Mariologie bei ihnen finden —, man müsse sie auch in dem dort herrschenden
Gesamtgefüge belassen. Nur so bekäme man das spezifische patristisch-
theologische Weltbild zu Gesicht (Congar 10 ; vgl. auch 5). Deshalb lohne
sich der Versuch, auf der Grundlage der entscheidenden Ergebnisse Dr. Müllers

herauszuarbeiten, was genau « Sinn und Tragweite » des vorgelegten
Materials sei (Congar 5-6). Dann aber stelle sich u. a. heraus : 1. daß die
Perspektive der Väter gar nicht mariologisch, gar nicht einmal christo-
logisch, sondern ekklesiologisch (weil universal-heilsökonomisch) sei (Congar
8, 10-11) ; 2. daß darum das, was die Väter über Maria und Kirche dachten,
nicht getreu in Erscheinung trete, wenn nicht die eine wie die andere vom
Hintergrund des sie beide (als verschiedene Phasen) übergreifenden Groß-
planes her gedeutet würde (Congar 10) ; 3. daß dieser alles durchwaltende
Großplan nichts geringeres sei als « das Geheimnis der Einigung der Menschheit

mit Gott » (Congar 19-20) ; 4. daß hierbei (was für das Verständnis
der Typologie entscheidend sei) die ganze Vorgeschichte und so auch Maria
auf die Kirche als die Endwirklichkeit bezogen werden müsse (Congar 12).

Man wird, so scheint uns, zugeben müssen, daß die geschichtliche
Herausarbeitung der allgemeinen Fluchtlinien des patristischen Denkens bei
Congar einige Grade intensiver ausgefallen ist als bei Müller. Seine Hinweise
sind wertvolle Ergänzungen. Sie machen den Rahmen sichtbar, in dem die
patristischen Gedanken zu Ecclesia - Maria ihr ursprüngliches Relief
erhalten. Vielleicht hat sich Dr. Müller aber auch schon die Aufgabe anders
und enger gestellt. Er hat die beiden Glieder seines Themas Ecclesia - Maria
nicht jeweils in ihrer ganzen Ausdehnung und Weite, sondern nur in ihrer
beiderseitigen Verbindung zu sehen beabsichtigt. So könnte man es erklären,
daß er die (von Congar 21-22 erwähnte) cyprianische und augustinische
Typologie Petrus - Ecclesia gar nicht beachtet, und daß er die Typologie
anderer heilsgeschichtlicher Frauengestalten zwar durchweg erwähnt, aber
dann nicht weiter auswertet (weil sie sein so eingegrenztes Thema nicht
berühren). Überdies ist selbst nach Congar (27) Maria das Widerspiel Evas
(Nova Eva) und Typ der Kirche « nach einem viel entscheidenderen und



Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche 57

tieferen Aspekt als [etwa] die [von den Vätern sonst noch in diesem
Zusammenhang herangezogenen] heiligen Frauen vom Ostermorgen ».

Doch scheint uns Dr. Müller mit den Ergebnissen der (immer interessanten

und reich belegten) Überlegungen Congars mehr in Übereinstimmung,
als es zunächst scheint. Auch Dr. Müller erhebt für die Mariologie die
Forderung, « den inneren Zusammenhang mit dem Gesamtorganismus der
Theologie zu wahren » (4). Auch er geht dabei — entgegen der Tendenz,
Maria zu individualisieren und zu isolieren, wenngleich in der ersten Auflage
noch nicht mit dem Nachdruck wie Congar — davon aus, daß «beiden [Maria
und Kirche] eine einzige Idee » zugrundeliegt (7), eben die Grundidee der
Heilsgeschichte: «die göttlich-menschliche Vermählung» (1. Aufl. 217,
2. Aufl. 220), wofür Congar übrigens auch in Deutschland nachdrückliche
Verfechter vorfindet, etwa (um nur einen zu nennen) O. Semmelroth 6.

Mit der von Congar (27) ganz zu Recht so eingeschärften patristischen Idee,
daß Maria « einen Platz ausfüllt in einem [übergreifenden] Ganzen, aus
dem es Willkür wäre, sie herauszunehmen », wird da voller Ernst gemacht.

Doch geht das, was hier zu sagen wäre, bereits über die einfache
Sinnerschließung und Auslegung der patristischen Äußerungen hinaus ; es läßt
sich besser im Zusammenhang mit dem dritten Anliegen Dr. Müllers
besprechen : der (systematischen) Auswertung des so gesammelten und
analysierten Materials. Daß Dr. Müller, nachdem er als Geschichtler den Ertrag
der Väter-Ideen gewissenhaft inventarisiert hatte (209-217), sich nun
abschließend als Theologe nicht mit der Feststellung dessen begnügte, was
die Vorzeit über das umfragte Problem gedacht hat, sondern unter Nutzung
des dort Gelernten und unter Einbezug dessen, was die Kirche mittlerweile
über Maria lehrt, jetzt auch wissen und sagen wollte, wie sich (nach dem
Stande der Glaubenswissenschaft heute) die Wirklichkeit verhält, kann man
ihm schwerlich als Mangel an Methode anrechnen. Denn was hinsichtlich
Mariens nun als neue theologische Errungenschaft empfunden wird, nämlich,

daß sie aus der Heilsgeschichte nicht zu isolieren ist, gilt doch wohl
auch für die Väter. Sie sind in der durchgehenden Erkenntnis und
Lehrentwicklung der Kirche eine Periode : eine dem Ursprung noch nahe, der
späteren Differenzierung vorausliegende und darum ausgezeichnete Periode,
aber auch eine manchmal noch unentfaltete. Wie sollte nicht auch diese
Periode (wie alle Frühstadien), was sie an Ursprünglichkeit voraus hat, mit
einem Ausstand an Ausgereiftheit bezahlen müssen Mit einem Ausstand
also, den einzubringen gerade die Aufgabe der Späteren ist Wer also nichts
weiter täte, als den Stand früheren Denkens in Erinnerung zu rufen, um
dabei zu bleiben, würde keineswegs die Aufgabe eines heutigen Theologen
erfüllen. « Die Kirche von heute kann nicht einfach und unbekümmert zu
den jugendlichen Formen (alle "forme primitive') der .kleinen Schar' au
ihrem Anfang zurückkehren. » 7 Nur dann wäre eine solche Rückkehr
erlaubt, wenn man damit eine Fehlentwicklung rückgängig machte und gegen

6 Urbild der Kirche, Würzburg (1950) 42-48.
' Pius XII., Radiobotschaft an die Welt anläßlich seines 25jährigen

Bischofsjubiläums. AAS 34 (1942) 158.



58 Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche

eine in Wirklichkeit bereits reife, endgültige Form des Gedankens
eintauschte. Eben das aber wird man von unserem Problem nicht sagen können.
Was z. B. die Mutterschaft der Kirche (und demgemäß die Möglichkeit eines
Vergleichs mit Maria) bei denVätern anbelangt, « muß man (wie Congar 34-35
selbst bemerkt) bekennen, daß sie sich sehr wenig erklären und die Idee
dieser Mutterschaft nicht (in der Form) einer ekklesiologischen These
entwickeln. Oft kommt man nicht über die Anspielung auf ein Schriftwort
hinaus ». Übrigens ist die Idee Ecclesia (Nova Eva) — Maria bei den Vätern
anerkannterweise ein (in der Schrift zwar grundgelegtes, aber doch eigentlich

nicht selbst förmlich enthaltenes) Theologumenon. Als Theologen mithin

sprechen hier die Väter, als Männer, die über die Offenbarung
nachdenken. Über die Offenbarung nachzudenken ist aber, wie eine
immerwährende Pflicht der Kirche, so auch ein immerwährendes Recht. Warum
sollten wir heute um dieses Recht verkürzt und daran gehindert sein, zur
Ausreifung dieses Theologumenon s in die Arbeit der Väter einzutreten

Es fragt sich nun, ob Dr. Müller bei der Formulierung seiner Perspektive

in die Arbeit der Väter (im Sinne einer organischen Entfaltung) wirklich

eingetreten ist. Ist seine « persönliche theologische Synthese » nicht
viel mehr von Scheeben als den Vätern inspiriert (Congar 6) « Vielleicht
könnte sich die theologische Konstruktion Müllers als Entfaltung der Väter
ausgeben, aber sie paßt, so wie sie ist, nicht in den Rahmen ihrer Texte »

(Congar 34). Was ist denn die Grundidee der Synthese Müllers Kurz und
frei formuliert diese : Der Heilsplan Gottes und der sich immer neu
verwirklichende Grundvorgang der Heilsgeschichte ist die « Vereinigung von
Gott und Mensch » (226). Der Sohn Gottes (Gott) nimmt darin Menschheit
(Fleisch) an (227). Diese Vereinigung hat, bildlich gesprochen, ehelichen
Charakter. « Gott [ist] tätig, und des Menschen Tätigkeit besteht im Erleiden,
im Aufnehmen und Empfangen des göttlichen Siegels oder Samens, eben
im Glauben » (227). Diese Ehe wiederum läuft auf eine Geburt, weil auf
Gotteskindschaft hinaus : auf natürliche Gotteskindschaft, wenn die
Vereinigung von Gottheit und Menschheit (oder die Annahme der Menschheit
durch Gott) hypostatisch ist, auf Adoptivkindschaft, wenn die übernatürliche

Annahme der Menschheit durch Gott (und dementsprechend die
gottmenschliche Vereinigung) einen geringeren Grad hat. Die erste (hypostatische)

Vereinigung vollzog sich in der Mutterschaft Mariens, deren Ergebnis
(der physische) Christus war ; die zweite erfolgt in der Mutterschaft der
(übrigen) Kirche, deren Ergebnis der mystische Christus ist. «

Christusmutterschaft » also ist das konstitutive und einheitschaffende Merkmal für
alle, die als « Braut » und « Kirche » dem Sohne Gottes (Gott) gegenüberstehen

: für Maria und für die (übrige) Kirche.
Wie soll man die Einheit aus dieser Übereinstimmung zwischen Maria

und Kirche nun nennen Dr. Müller nennt sie gelegentlich « Identität »

(73, 238) oder spricht von « Identifizierung» (69, 75). Mit Recht kann man
fragen, ob diese Kennzeichnung sowohl für die Interpretation des Irenäus
als auch für die Sache selbst eindeutig und geeignet ist 8. Was die Sache

8 H. Lennerz, Greg 34 (1953) 535-536. F. M. Brazzale, Marianum 15 (1953) 223.



Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche 59

angeht, besteht zwischen Maria und der Kirche zunächst weder (volle)
numerische Identität noch (hinsichtlich der näheren Art der «

Christusmutterschaft ») eine spezifische Identität ; denn hier trennt beide der Unterschied

zwischen der hypostatischen Ordnung und der gott-menschlichen
Vereinigung innerhalb der Kirche sonst. Aber es bleibt die Ubereinstimmung
beider in einem Dritten, das nach Art eines Genus beide übergreift, mithin
eine generische (analoge) Identität : in beiden Fällen liegt « Empfängnis »

und « Geburt », und beidemal im Ergebnis auch « Gotteskindschaft » vor.
Das rechtfertigt auf dieser Ebene und unter diesem Gesichtspunkt, Maria
und die übrigen Glieder der Kirche nebeneinander zu stellen. Aber das
(und nur das) scheint Dr. Müller im Auge gehabt zu haben (z. B. 222-223 ;

228-229). So verstanden ist dann « Identifizierung » angängig. « Le groupe
et la personne sont la même chose parce qu'ils réalisent une même destinée,

une même idée formée dans la volonté de Dieu ...» (Congar 18).
Daß nach ihrer konkreten Eigenart (oder : spezifisch) betrachtet die

Mutterschaft Mariens und die der Kirche als « toto coelo ...» und « essen-
tialiter diversae » anzusprechen sind 9, leugnet Dr. Müller keineswegs (229),
es ist ihm aber, wo es um die Verwandtschaft der beiden Größen Ecclesia-
Maria geht, nicht im gleichen Maße thematisch. Wie sehr Dr. Müller den
Unterschied anerkennt, wird daran offenbar, daß er den Typus-Begriff für
Maria hinsichtlich der Kirche ablehnt (223) : der Typus sei « als Schatten
des Zukünftigen » immer weniger als sein Korrelat [Ektypus, Antitypus],
welches als das Eigentliche gemeint sei, während hier umgekehrt die Mutterschaft

Mariens bzw. ihr Ergebnis : die hypostatische Vereinigung von Gottheit

und Menschheit in Christus die größere Wirklichkeitsdichte aufweise ;

die Gottvereinigung der übrigen Kirche dagegen « fügt jener einen nichts
hinzu, sondern ist gleichsam nur ihr Strahlenkranz oder ihre Widerspiegelung

unter Verlust einer Dimension » (229). Nun braucht man die strenge
philologisch-terminologische Voraussetzung Dr. Müllers hinsichtlich des

Typus-Begriffes nicht zu teilen ; denn sowohl (nach Ausweis der Lexika)
der Profangebrauch als auch der theologische Gebrauch dieses Begriffes bei
den Vätern ging keineswegs so eindeutig vom Unvollkommen-Vorläufigen
zum Vollkommen-Endgültigen, sondern konnte auch umgekehrte Richtung
haben 10. Immerhin verrät sein Standpunkt die nötige Blickschärfe für den
hier vorliegenden Unterschied. Dieser Unterschied und Vorrang (Mariens
vor der Kirche) scheint uns so richtig und wichtig, daß man, um ihn ernst
zu nehmen, auch eine Abweichung von der Perspektive der frühen Patristik
in Erwägung ziehen dürfte. Denn wenn es auch wahr ist, daß die Väter
in Maria durchweg bloß « eine erste Enthüllung, eine erste Verwirklichung
dessen [erblickten], was seit Urbeginn als die Endwirklichkeit beabsichtigt
war, in der sich der Plan Gottes voll entschleiert und verwirklicht » : nämlich

der Kirche (Congar 18) ; wenn ihnen demgemäß auch das Gesetz der
Rezirkulation und die Idee der Neuen Eva kein eigentlich (oder exklusiv)

3 H. Lennerz, Greg 35 (1954) 92-93.
10 K. J. Woollcombe, Le sens de «type» chez les pères. La Vie Spirituelle,

Supplément 4 (1951) 84-100, und Congar 1833.



60 Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche

raarianisches Thema war und ihnen als die wiedergutmachende « Frau »

vielmehr die Kirche galt, Maria nur darin eingeordnet und mit anderen
zusammen typisch für sie (Congar 27), — so ist für diese Perspektive der
Väter offensichtlich das Gesetz der Masse und der Gedanke der allmensch-
heitlich-soteriologischen Zielsetzung (der Inkarnation) maßgebend gewesen.
Der Vollkommenheit, dem Rang und der Bedeutung nach ist umgekehrt
die hypostatische Union und demgemäß die Mutterschaft Mariens das
« Eigentliche », die übrige Kirche aber die abgeblaßte Nachbildung. Maria
ist darum, so angeschaut, die Neue Eva « de manière plus profonde et plus
décisive » (Congar 27). Die neue Geburt, auf die es dem Heilsplan Gottes
ankam, « vollzieht sich », wie Congar (19) sagt, « zuerst und auf eine
entscheidende Weise in Maria ».

Aber ist die Gottesgeburt, wie sie sich in Maria vollendet, und die
Gottesgeburt im Schöße der Kirche nicht doch eher entgegengesetzt11 als
ähnlich zu nennen Ja und Nein Wenn man die Mutterschaft der Kirche
in der Einsenkung des Gottes-Wortes und in der Spendung der Sakramente
in die Herzen der Gläubigen (durch die Priester) sich vollziehen läßt, dann
freilich wären beide Mutterschaften sehr entgegengesetzt. Bei (dem Ergebnis)
der Mutterschaft Mariens ist das Vorgegebene eine göttliche Hypostase, in
die eine natürlich-menschliche Substanz hineingeboren wird. Bei (dem Ergebnis)

der priesterlichen Mutterschaft der Kirche ist das Vorgegebene eine
menschliche Hypostase, in die ein übernatürlich-göttliches Akzidenz (Gnade)
hineingezeugt wird.

Oder anders : es würde (wie P. Lennerz richtig einwendet) die Kirche
dem Gläubigen, dessen Menschlichkeit sie von andersher voraussetzt, etwas
Göttliches (die Gnade) einsenken, während umgekehrt Maria für die
gottmenschliche Struktur Christi gerade nur das menschliche Element beitrug.
Geben wir auch zu, daß die Äußerungen der früheren Zeit, weil eine begriffsklare

Bestimmung (und Unterscheidung) von Mutterschaft und Vaterschaft
innerhalb der kirchlichen Funktionen noch nicht erarbeitet war, nicht selten
in diese Richtung (einer im Priestertum kulminierenden Mutterschaft der
Kirche) gehen. Hier gerade ist es, wo Müller in das Theologumenon der
Väter eingreift, und wo in der Tat seine Konzeption « so wie sie ist, nicht
in den Rahmen ihrer Texte paßt » (Congar 34). Aber eben dies halten wir
für einen Fortschritt. Denn wäre es wohl ein wirklicher theologischer Gewinn,
heute das Theologumenon (Augustins) zu repristinieren, wonach das
Priestertum die Funktion der Gesamtmutterschaft der Kirche ist Dr. Müller
kennzeichnet (und wenn die Analogie : Zeugen - Empfangen - Gebären noch
einen Sinn haben soll) mit Recht die (amtliche) Predigt und die Sakra-
mentenspendung als zeugende Funktion, die empfangende Haltung des
Gläubigen aber als mütterliche (237) 12. Damit schwindet der Gegensatz, von
dem P. Lennerz ausging : denn hier, und so betrachtet, setzt der einzelne
Gläubige für sich (und die aus allen Einzelnen bestehende Kirche im ganzen)
dem Göttlichen zur Durchdringung und Aneignung das Menschliche (sich

11 opposita : H. Lennerz, Greg 35 (1954) 92-93.
12 Vgl. auch O. Semmelroth, Die Kirche als Ursakrament, Frankfurt (1953).



Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche 61

selbst) entgegen — ganz wie Maria. Weil es dabei gerade der Glaube ist,
der die Seele Wort-offen und Wort-empfänglich macht, ist es auch u. E.
nicht verkehrt, den Glauben (nicht zwar als die tätig-bewirkende, wohl aber)
als die tätig-rezeptive, bildlich gesprochen weiblich-mütterliche Geste der
Seele (Kirche) anzusehen. Aber ist die Formal-Wirkung des Glaubens nicht
eigentlich Jüngerschaft — statt Mutterschaft gegenüber Christus (Congar
32-33) Auch dies dürfte eine Schein-Schwierigkeit sein. Die ganze (dem
Bereich der Zeugung entlehnte) Bild-Terminologie der Mutterschaft der Seele

(hinsichtlich ihres eigenen Heiles oder der Gnade) ist ja nur ein anderer
Ausdruck für die Jüngerschaft gegenüber Christus oder für die Kindschaft
gegenüber Gott. Das « Wortaufnehmen und es befolgen », sowie das « den
Willen des Vaters tun », mithin « Jüngerschaft », — das eben war es ja, was
Christus selbst (unter anderem auch) als wahre « Mutterschaft » gepriesen
hatte (Matth. 12, 46-50 ; Mark. 3, 31-35 ; Lk. 8, 19-21). Und so formuliert
denn schon Augustin in seiner prägnanten Art : « in der Kirche sind die
die Gattin, welche die Kinder [oder sagen wir: die Jünger] sind» (18516).

In all dem ist bei Dr. Müller freilich immer nur von der Christusmutterschaft

der einzelnen Seele (oder der Kirche im großen) für sich selbst die
Rede. Gibt es nicht aber, unter Zugrundelegung des gleichen Gegensatzes
von Geben (Zeugen) - Empfangen (Gebären), auch eine Christusmutterschaft
der reifen und eifrigen Seelen in der Kirche hinsichtlich anderer,
hilfsbedürftiger Seelen Unter anderem hat schon Augustin Hinweise darauf
(so Ep. 98, nr. 5 ; PL 33, 362). Schade, daß Dr. Müller, soweit wir sehen,
abschließend die Fährte seiner Gedanken hier nicht weiterführte Es hätte
ein interessanter Beitrag zur Laikologie daraus werden können.

Ob Maria — nach den Vätern — hinsichtlich der Gesamtkirche nicht
eine solche Tätigkeit ausübt Congar bestreitet es. Die Kirche, meint Congar,
setzt die Christusmutterschaft Mariens auf ihre (geistige) Weise durch die
Geburt der Glieder Christi fort ; von Maria zur Kirche spielt dabei in diesem
Sinn wohl eine Kontinuität, aber keine Kausalität (22). «Es gibt keinen
alten patristischen Text über eine Mutterschaft Mariens hinsichtlich des

mystischen Leibes im späteren Sinne des hl. Ludwig-Maria Grignion von
Montfort » (9U). Was zwischen beiden besteht, ist « die Kontinuität eines
und desselben Geheimnisses der Ankunft und, so kann man sagen, der
Geburt des Logos in der Menschheit ». Aber « das schließt keine Ursächlichkeit

Mariens hinsichtlich der Kirche ein ». Beide, die Logosgeburt in
Maria und in der Kirche, sind zwei von einander unabhängige Vorgänge
innerhalb einer sie beide übergreifenden göttlichen Heilsplanung (« initiative
transcendante »), wovon allerdings der erste Vorgang der entscheidendere
ist und den zweiten fordert (36-37). In der Tat, noch für Ambrosius, dem
die Parallele Eva-Maria ganz geläufig ist, gilt, daß er wenigstens « aus dieser
Gegenüberstellung die Schlußfolgerung [auf eine mütterliche Ursächlichkeit
Mariens hinsichtlich der Erlösten im Sinne einer « Mutter aller Lebendigen »]

selbst nicht zieht, während er sie bei der Parallele Eva-Kirche ausgesprochen
hat » 13. So ist denn auch Dr. Müller Geschichtler genug, für die Väter zu-

13 Huhn, a. a. O. 156.



62 Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche

zugeben, daß eine Wirkursächlichkeit tatsächlich « nicht in der Perspektive
der Väter lag » u. Dr. Müller findet indes anderseits, « daß mit der
Feststellung dieser 'continuité' nicht alles gesagt ist » (224). Was er « im Rahmen
[seiner] Abhandlung einzig feststellen [will], ist die Exemplarursächlichkeit
der Gottesmutterschaft Mariens hinsichtlich der Kirche » (231). Kann
Dr. Müller aber auch nur diese Exemplarursächlichkeit als den Gedanken
der Väter vertreten, wenn er z. B. gesteht, daß Augustinus zwar Maria
Typ der Kirche nennt, « daß er das [aber nur] im Sinne des
Unvollkommenen, Sinnbildhaften meint » (198) Haben die Väter selbst an mehr
als an Ähnlichkeit gedacht

Die Typisierung der drei mariologischen Grundpläne (217-222) halten
wir für zutreffend. Im dritten Grundplan dürfte auch gewahrt sein, was
Congar (3-4), im Gegensatz zu vielen Verteidigern einer Teilnahme Mariens
an der objektiven Erlösung unter dem Kreuze, nicht ohne Scharfblick von
den Vätern feststellt : daß sie das Gesetz der Rezirkulation nie auf die
Formel Adam-Eva : Christus-Maria bringen.

Den persönlichen Aufriß seiner mariologisch-ekklesiologischen Gedanken
schließt der Verfasser mit der Formulierung eines mariologischen
Grundprinzips (236-239), das er in DivThom(Fr) 29 (1951) 385-401 näher entfaltet
hat.

Für die Aufgabe, die Mariologie von umfassenden Leitideen her neu
zu systematisieren, gibt es in den letzten Jahren mancherlei Versuche. Für
besonders aussichtsreich wird man jene Vorschläge halten dürfen, die (im
Sinne der Väter, und wie Congar in seinem immer wieder hier angezogenen
Artikel einschärft) die Gestalt Mariens aus einer dem Gesamtheilsplan
entnommenen Ordnungsidee zu verstehen suchen. Die Formulierungen dieser
Art lauten verschieden. Sie haben jede ihre eigene Nuance und darum
Berechtigung. Der Gedanke ist aber immer der gleiche : Gliedhafte Spitze
der erlösungsbedürftigen und erlösten Menschheit15, die auf die vollkommenste
Weise Erlöste 16, Urbild der Kirche 17. Immer ist Maria hier zugleich in ihrer
Einordnung in das große Heilsgeschehen und in ihrer Sonderstellung darin
gezeigt. In diese Idee mündet nun auch Dr. Müller ein mit der u. E. sehr
brauchbaren Formulierung : « Maria ist die vollkommene Verwirklichung der)
Kirche — das Wesensgeheimnis der Kirche ist das Mariengeheimnis » (239).

Alles in allem : die Arbeit ist geschichtlich eine im wesentlichen
endgültige Sammlung der patristischen Aussagen zur Frage, und ihre
theologische Auswertung für die heutige Theologie ist auf der richtigen Fährte.

14 231. Für Ambrosius vgl. auch den Schluß Huhns a. a. O. 169. Wie steht
es aber mit Augustinus, De sancta virginitate nr. 6 ; PL 40, 399 ; Müller 200-201

15 Im Sinne Augustins, Sermo Denis. 25, 7, hrsg. von G. Morin, in : Miscellanea

Agostiniana, Vol. 1, Rom (1930) 163 : « excellens membrum, supereminens
membrum ».

18 K. Rahner, Le principe fondamental de la théologie mariale. RechScRel
42 (1954) 481-522.

17 O. Semmelroth, in dem gleichnamigen Buch.


	Ecclesia-Maria, die Einheit Marias und der Kirche

