Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Ecclesia-Maria, die Einheit Marias und der Kirche
Autor: Koster, Heinrich M.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche 55

Ecclesia- Maria, die Einheit Marias und der Kirche

VoNn HeEiNnrIcH M. K6sTER S. A. C.

Unter diesem Titel erschien kiirzlich die bekannte Arbeit von A. MULLER
in zweiter Auflage '. Sie stellt einen fast unverinderten Neudruck der ersten
dar. Nur einige Stellen weisen (durchweg in der Form von Einfiigungen, die
auf kritische Einwinde antworten) leichte Verinderungen auf : so die Ein-
leitung (8-10), so der Abschnitt iiber Irendus (73-74), so das SchluBkapitel
(217, 222-224, 227, 229, 230-231). Die Arbeit will « den Vitern nach[. .]gehen

. und alles sichtend und ordnend zusammentragen, was sie iiber die
Kirche oder Maria Dienliches gesagt haben » (8). Sie sieht dabei « die Aus-
wertung fiir die heutige Theologie als das wichtigste Ziel » an (217). Darum
schlieBt sie nicht ohne einen « Ausblick auf den theologischen Gehalt des
Problems und auf die Fragen, die es unserem heutigen Denken stellt » (217).
Sie hat so nichts Geringeres vor, als « das gefundene Ergebnis ... in Treue
zu den Ideen der Viter gedanklich abzurunden und durchzugestalten ..
und ihm damit den Weg in die heutige Theologie zu ebnen » (8).

Der erste und elementarste Arbeitsgang galt der Evhebung der Viter-
texte (bis 431). Sein Ergebnis wurde von der Kritik so gut wie einhellig
als endgiiltig anerkannt. Die AuBerungen der Viter bis zu diesem Zeitpunkt
sind hier in der Tat in gedanklicher, wenn nicht gar in materieller Voll-
standigkeit verfiigbar, so daB die « sehr schone Arbeit» mit «ihrer aus-
gezeichneten Zusammenfassung » ebenso niitzlich fiir « Ekklesiologen, wie
fiir Mariologen » ist . DaB eine Klarheit iiber den Verfasser (und damit
iiber die genaue Datierung) des Diognetbriefes fiir die Frage etwas bedeutet
hiitte, ist wahr, aber fiir den Gesamtertrag dieses Teiles schwerlich von
entscheidendem Gewicht.

Doch wie steht es um die zweite, schwerere Aufgabe dieses Unterneh-
mens, um die Deutung des so gewonnenen Materials ? Hier beginnt die
Scheidung der Geister. Die Interpretation z. B. des Irenius scheint J. Hunn ?
« scharfsinnig », H. LeENNERrz * dagegen ganz unverstindlich zu sein. Den-
noch darf man, aufs ganze gesehen, mit gutem Gewissen sagen, dalB selbst
da, wo bei einzelnen Texten eine andere Meinung offen bleibt, die Deutung
des Verfassers « immer besonnen und wohlbedacht » ist 3, Speziell seine nun
etwas verdeutlichte Interpretation (73-74) der schwierigen Ireniustexte
Adv.Haer. 4, 33, 4 und 4, 33, 11 halten wir so fiir ausgewogen. Nicht nur

1 Alois MULLER, Ecclesia - Maria. Die Einheit Marias und der Kirche. 2., iiber-
arbeitete Aufl. (Paradosis V.) — Universititsverlag, Freiburg/Schw. 1955. XVI11-249 S.

2 Y. M. J. ConGAR, Marie et I’Eglise dans la pensée patristique. RSPT 38
(1954) & u. 5.

3 Das Geheimnis der Jungfrau-Mutter Maria nach dem Kirchenvater Am-
brosius, Wiirzburg (1954) 144.

4 Greg 34 (1953) 536.

§ H. RAHNER, ZKT 74 (1952) 249.



56 Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche

das dabei angewandte allgemeine Prinzip der Ineinanderschau [« Uber-
blendung »], sondern auch die dabei angenommene Verschmelzung konkret
eines ekklesiologischen und mariologischen Sachverhaltes scheinen uns
Seitenstiicke zu haben in Jo. 1, 11-14 und Apc. 12.

Das gegen die Viterinterpretation Dr. Miillers geiuBerte Bedenken
richtete sich nun gar nicht so sehr gegen die Deutung einzelner Texte. Die
sei in der Tat « mit groBer Sorgfalt und mit einer manchmal geradezu raffi-
nierten Erklirung» durchgefiihrt worden (Congar 4). Aber nicht ganz
befriedigend sei das vom Verfasser aus allem erhobene Gesamtbild. Seine
Untersuchung habe die letztmogliche « Schirfegrenze » [« les limites de la
sublimité »] nicht erreicht und so noch manches zu entdecken iibrig gelassen
(Congar 4). Dr. Miiller habe, bei allem Willen zu geschichtlicher Treue,
nicht ganz mit der weitverbreiteten Gewohnheit gebrochen, Vitertexte mit
modernen Augen und Kategorien zu lesen (Congar 6 ; vgl. auch 13). Es
konne sich aber nicht darum handeln, die Gedanken der Viiter einzeln fiir
sich zu nehmen — so lieffe sich mit gutem Gewissen die ganze moderne
Mariologie bei ihnen finden —, man miisse sie auch in dem dort herrschenden
Gesamtgefiige belassen. Nur so bekime man das spezifische patristisch-
theologische Weltbild zu Gesicht (Congar 10 ; vgl. auch 5). Deshalb lohne
sich der Versuch, auf der Grundlage der entscheidenden Ergebnisse Dr. Miil-
lers herauszuarbeiten, was genau « Sinn und Tragweite » des vorgelegten
Materials sei (Congar 5-6). Dann aber stelle sich u. a. heraus: 1. da8 die
Perspektive der Viter gar nicht mariologisch, gar nicht einmal christo-
logisch, sondern ekklesiologisch (weil universal-heilsékonomisch) sei (Congar
8, 10-11) ; 2. daB darum das, was die Viter iiber Maria und Kirche dachten,
nicht getreu in Erscheinung trete, wenn nicht die eine wie die andere vom
Hintergrund des sie beide (als verschiedene Phasen) iibergreifenden Grof3-
planes her gedeutet wiirde (Congar 10); 3. daB dieser alles durchwaltende
GrofBplan nichts geringeres sei als « das Geheimnis der Einigung der Mensch-
heit mit Gott» (Congar 19-20); 4. daB hierbei (was fiir das Verstindnis
der Typologie entscheidend sei) die ganze Vorgeschichte und so auch Maria
auf die Kirche als die Endwirklichkeit bezogen werden miisse (Congar 12).

Man wird, so scheint uns, zugeben miissen, dafl die geschichtliche
Herausarbeitung der allgemeinen Fluchtlinien des patristischen Denkens bci
Congar einige Grade intensiver ausgefallen ist als bei Miiller. Seine Hinweisc
sind wertvolle Erginzungen. Sie machen den Rahmen sichtbar, in dem die
patristischen Gedanken zu Ecclesia - Maria ihr urspriingliches Relief er-
halten. Vielleicht hat sich Dr. Miiller aber auch schon die Aufgabe anders
und enger gestellt. Er hat die beiden Glieder seines Themas Ecclesia - Maria
nicht jeweils in ihrer ganzen Ausdehnung und Weite, sondern nur in ihrer
beiderseitigen Verbindung zu sehen beabsichtigt. So kénnte man es erkliren,
daB er die (von Congar 21-22 erwihnte) cyprianische und augustinische
Typologie Petrus - Ecclesia gar nicht beachtet, und dall er die T ypologic
anderer heilsgeschichtlicher Frauengestalten zwar durchweg erwihnt, aber
dann nicht weiter auswertet (weil sie sein so eingegrenztes Thema nicht
beriihren). Uberdies ist selbst nach Congar (27) Maria das Widerspiel Evas
(Nova Eva) und Typ der Kirche «nach einem viel entscheidenderen und



Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche 57

tieferen Aspekt als [etwa] die [von den Vatern sonst noch in diesem Zu-
sammenhang herangezogenen] heiligen Frauen vom Ostermorgen ».

Doch scheint uns Dr. Miiller mit den Ergebnissen der (immer interes-
santen und reich belegten) Uberlegungen Congars mehr in Ubereinstimmung,
als es zunichst scheint. Auch Dr. Miiller erhebt fiir die Mariologie die
Forderung, «den inneren Zusammenhang mit dem Gesamtorganismus der
Theologie zu wahren» (4). Auch er geht dabei — entgegen der Tendenz,
Maria zu individualisieren und zu isolieren, wenngleich in der ersten Auflage
noch nicht mit dem Nachdruck wie Congar — davon aus, dafl «beiden [Maria
und Kirche] eine einzige Idee » zugrundeliegt (7), eben die Grundidee der
Heilsgeschichte : «die goéttlich-menschliche Vermidhlung » (1. Aufl. 217,
2. Aufl, 220), wofiir Congar iibrigens auch in Deutschland nachdriickliche
Verfechter vorfindet, etwa (um nur einen zu nennen) O. SEMMELROTH 6.
Mit der von Congar (27) ganz zu Recht so eingeschirften patristischen Idee,
daB Maria « einen Platz ausfiillt ... in einem [iibergreifenden] Ganzen, aus
dem es Willkiir wire, sie herauszunehmen », wird da voller Ernst gemacht.

Doch geht das, was hier zu sagen wire, bereits iiber die einfache Sinn-
erschlieBung und Auslegung der patristischen AuBerungen hinaus ; es 1d8t
sich besser im Zusammenhang mit dem dritten Anliegen Dr. Miillers be-
sprechen : der (systematischen) Auswertung des so gesammelten und analy-
sierten Materials., Dal Dr. Miiller, nachdem er als Geschichtler den Ertrag
der Viter-Ideen gewissenhaft inventarisiert hatte (209-217), sich nun ab-
schlieBend als Theologe nicht mit der Feststellung dessen begniigte, was
die Vorzeit iiber das umfragte Problem gedacht hat, sondern unter Nutzung
des dort Gelernten und unter Einbezug dessen, was die Kirche mittlerweile
iiber Maria lehrt, jetzt auch wissen und sagen wollte, wie sichk (nach dem
Stande der Glaubenswissenschaft heute) die Wivklichkeit verhdlt, kann man
ihm schwerlich als Mangel an Methode anrechnen. Denn was hinsichtlich
Mariens nun als neue theologische Errungenschaft empfunden wird, nim-
lich, daB sie aus der Heilsgeschichte nicht zu isolieren ist, gilt doch wokh!
auch fiir die Viter. Sie sind in der durchgehenden Erkenntnis und Lehr-
entwicklung der Kirche eine Periode : eine dem Ursprung noch nahe, der
spateren Differenzierung vorausliegende und darum ausgezeichnete Periode,
aber auch eine manchmal noch unentfaltete. Wie sollte nicht auch diese
Periode (wie alle Friihstadien), was sie an Urspriinglichkeit voraus hat, mit
einem Ausstand an Ausgereiftheit bezahlen miissen ? Mit einem Ausstand
also, den einzubringen gerade die Aufgabe der Spiteren ist ? Wer also nichts
weiter tite, als den Stand fritheren Denkens in Erinnerung zu rufen, um
dabei zu bleiben, wiirde keineswegs die Aufgabe eines heutigen Theologen
erfiillen. « Die Kirche von heute kann nicht einfach und unbekiimmert zu
den jugendlichen Formen (alle ‘forme primitive’) der ,kleinen Schar’ an
ihrem Anfang zuriickkehren.» 7 Nur dann wire eine solche Riickkehr er-
laubt, wenn man damit eine Fehlentwicklung riickgingig machte und gegen

¢ Urbild der Kirche, Wiirzburg (1950) 42-48.
? Prus XII., Radiobotschaft an die Welt anldBlich seines 25jahrigen Bischofs-
jubiliums. AAS 34 (1942) 158.



58 Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche

eine in Wirklichkeit bereits reife, endgiiltige Form des Gedankens ein-
tauschte. Eben das aber wird man von unserem Problem nicht sagen kénnen.
Was z. B. die Mutterschaft der Kirche (und demgemi3 die Méglichkeit eines
Vergleichs mit Maria) bei den Vitern anbelangt, « muf3 man (wie Congar 34-35
selbst bemerkt) bekennen, daB sie sich sehr wenig erkliren und die Idee
dieser Mutterschaft nicht (in der Form) einer ekklesiologischen These ent-
wickeln. Oft kommt man nicht iiber die Anspielung auf ein Schriftwort
hinaus ». Ubrigens ist die Idee Ecclesia (Nova Eva) — Maria bei den Viitern
anerkannterweise ein (in der Schrift zwar grundgelegtes, aber doch eigent-
lich nicht selbst formlich enthaltenes) Theologumenon. Als Theologen mit-
hin sprechen hier die Viter, als Manner, die iiber die Offenbarung nach-
denken. Uber die Offenbarung nachzudenken ist aber, wie eine immer-
wahrende Pflicht der Kirche, so auch ein immerwihrendes Recht. Warum
sollten wir heute um dieses Recht verkiirzt und daran gehindert sein, zur
Ausreifung dieses Theologumenons in die Arbeit der Viter einzutreten ?

Es fragt sich nun, ob Dr. Miiller bei der Formulierung seiner Perspek-
tive in die Arbeit der Viter (im Sinne einer organischen Entfaltung) wirk-
lich eingetreten ist. Ist seine « personliche theologische Synthese » nicht
viel mehr von Scheeben als den Vitern inspiriert (Congar 6) ? « Vielleicht
konnte sich die theologische Konstruktion Miillers als Entfaltung der Viter
ausgeben, aber sie paBt, so wie sie ist, nicht in den Rahmen ihrer Texte »
(Congar 34). Was ist denn die Grundidee der Synthese Miillers ? Kurz und
frei formuliert diese: Der Heilsplan Gottes und der sich immer neu ver-
wirklichende Grundvorgang der Heilsgeschichte ist die « Vereinigung von
Gott und Mensch » (226). Der Sohn Gottes (Gott) nimmt darin Menschheit
(Fleisch) an (227). Diese Vereinigung hat, bildlich gesprochen, ehelichen
Charakter. « Gott [ist] titig, und des Menschen Tétigkeit besteht im Erleiden,
im Aufnehmen und Empfangen des gottlichen Siegels oder Samens, eben
im Glauben » (227). Diese Ehe wiederum liuft auf eine Geburt, weil auf
Gotteskindschaft hinaus: auf natiirliche Gotteskindschaft, wenn die Ver-
einigung von Gottheit und Menschheit (oder die Annahme der Menschheit
durch Gott) hypostatisch ist, auf Adoptivkindschaft, wenn die iibernatiir-
liche Annahme der Menschheit durch Gott (und dementsprechend die gott-
menschliche Vereinigung) einen geringeren Grad hat. Die erste (hyposta-
tische) Vereinigung vollzog sich in der Mutterschaft Mariens, deren Ergebnis
(der physische) Christus war ; die zweite erfolgt in der Mutterschaft der
(iibrigen) Kirche, deren Ergebnis der mystische Christus ist. « Christus-
mutterschaft » also ist das konstitutive und einheitschaffende Merkmal fiir
alle, die als « Braut » und « Kirche » dem Sohne Gottes (Gott) gegeniiber-
stehen : fiir Maria und fiir die (iibrige) Kirche.

Wie soll man die Einheit aus dieser Ubereinstimmung zwischen Maria
und Kirche nun nennen ? Dr, Miiller nennt sie gelegentlich « Identitit »
(73, 238) oder spricht von « Identifizierung » (69, 75). Mit Recht kann man
fragen, ob diese Kennzeichnung sowohl fiir die Interpretation des Ireniius
als auch fiir die Sache selbst eindeutig und geeignet ist 8, Was die Sache

8 H, LENNERZ, Greg 34 (1953) 535-536. F. M. BrAZZALE, Marianum 15 (1953) 223.



Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche 59

angeht, besteht zwischen Maria und der Kirche zunachst weder (volle)
numerische Identitit noch (hinsichtlich der niheren Art der « Christus-
mutterschaft ») eine spezifische Identitit ; denn hier trennt beide der Unter-
schied zwischen der hypostatischen Ordnung und der gott-menschlichen Ver-
einigung innerhalb der Kirche sonst. Aber es bleibt die Ubereinstimmung
beider in einem Dritten, das nach Art eines Genus beide iibergreift, mithin
eine generische (analoge) Identitit: in beiden Fillen liegt « Empfiangnis »
und « Geburt », und beidemal im Ergebnis auch « Gotteskindschaft » vor.
Das rechtfertigt auf dieser Ebene und unter diesem Gesichtspunkt, Maria
und die iibrigen Glieder der Kirche nebeneinander zu stellen. Aber das
(und nur das) scheint Dr. Miiller im Auge gehabt zu haben (z. B. 222-223 ;
228-229). So verstanden ist dann « Identifizierung » angéngig. « Le groupe
et la personne sont la méme chose parce qu'’ils réalisent une méme destinée,
. une méme idée formée dans la volonté de Dieu ... » (Congar 18).

DaB nach ihrer konkreten Eigenart (oder : spezifisch) betrachtet die
Mutterschaft Mariens und die der Kirche als « toto coelo ... » und « essen-
tialiter diversae » anzusprechen sind ?, leugnet Dr. Miiller keineswegs (229),
es ist ihm aber, wo es um die Verwandtschaft der beiden GroBen Ecclesia-
Maria geht, nicht im gleichen MafBle thematisch. Wie sehr Dr. Miiller den
Unterschied anerkennt, wird daran offenbar, daB er den Typus-Begriff fiir
Maria hinsichtlich der Kirche ablehnt (223) : der Typus sei « als Schatten
des Zukiinftigen » immer weniger als sein Korrelat [Ektypus, Antitypus],
welches als das Eigentliche gemeint sei, wihrend hier umgekehrt die Mutter-
schaft Mariens bzw. ihr Ergebnis : die hypostatische Vereinigung von Gott-
heit und Menschheit in Christus die groBere Wirklichkeitsdichte aufweise ;
die Gottvereinigung der iibrigen Kirche dagegen « fiigt jener einen nichts
hinzu, sondern ist gleichsam nur ihr Strahlenkranz oder ihre Widerspiege-
lung unter Verlust einer Dimension » (229). Nun braucht man die strenge
philologisch-terminologische Voraussetzung Dr. Miillers hinsichtlich des
Typus-Begriffes nicht zu teilen ; denn sowohl (nach Ausweis der Lexika)
der Profangebrauch als auch der theologische Gebrauch dieses Begriffes bei
den Vitern ging keineswegs so eindeutig vom Unvollkommen-Vorliufigen
zum Vollkommen-Endgiiltigen, sondern konnte auch umgekehrte Richtung
haben 0. Immerhin verrit sein Standpunkt die nétige Blickscharfe fiir den
hier vorliegenden Unterschied. Dieser Unterschied und Vorrang (Mariens
vor der Kirche) scheint uns so richtig und wichtig, da man, um ihn ernst
zu nehmen, auch eine Abweichung von der Perspektive der friihen Patristik
in Erwigung ziehen diirfte. Denn wenn es auch wahr ist, daB die Viter
in Maria durchweg bloB « eine erste Enthiillung, eine erste Verwirklichung
dessen [erblickten], was seit Urbeginn als die Endwirklichkeit beabsichtigt
war, in der sich der Plan Gottes voll entschleiert und verwirklicht » : nim-
lich der Kirche (Congar 18); wenn ihnen demgemaf3 auch das Gesetz der
Rezirkulation und die Idee der Neuen Eva kein eigentlich (oder exklusiv)

® H. LENNERz, Greg 35 (1954) 92-93.
10 K. J. WooLLcoMBE, Le sens de « type» chez les péres. La Vie Spirituelle,
Supplément 4 (1951) 84-100, und CoNGAR 183,



60 Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche

marianisches Thema war und ihnen als die wiedergutmachende « Frau»
vielmehr die Kirche galt, Maria nur darin eingeordnet und mit anderen
zusammen typisch fiir sie (Congar 27), — so ist fiir diese Perspektive der
Viter offensichtlich das Gesetz der Masse und der Gedanke der allmensch-
heitlich-soteriologischen Zielsetzung (der Inkarnation) mafBgebend gewesen.
Der Vollkommenheit, dem Rang und der Bedeutung nach ist umgekehrt
die hypostatische Union und demgemaf die Mutterschaft Mariens das
« Eigentliche », die iibrige Kirche aber die abgeblaBte Nachbildung. Maria
ist darum, so angeschaut, die Neue Eva « de mani¢re plus profonde et plus
décisive » (Congar 27). Die neue Geburt, auf die es dem Heilsplan Gottes
ankam, « vollzieht sich », wie Congar (19) sagt, « zuerst und auf eine ent-
scheidende Weise in Maria ».

Aber ist die Gottesgeburt, wie sie sich in Maria vollendet, und die
Gottesgeburt im SchoBe der Kirche nicht doch eher entgegengesetzt '* als
dahnlich zu nennen ? Ja und Nein ! Wenn man die Mutterschaft der Kirche
in der Einsenkung des Gottes-Wortes und in der Spendung der Sakramente
in die Herzen der Glaubigen (durch die Priester) sich vollziehen li3t, dann
freilich wiren beide Mutterschaften sehr entgegengesetzt. Bei (dem Ergebnis)
der Mutterschaft Mariens ist das Vorgegebene eine gottliche Hypostase, in
die eine natiirlich-menschliche Substanz hineingeboren wird. Bei (dem Ergeb-
nis) der priesterlichen Mutterschaft der Kirche ist das Vorgegebene eine
menschliche Hypostase, in die ein iibernatiirlich-gottliches Akzidenz (Gnade)
hineingezeugt wird.

Oder anders : es wiirde (wie P. Lennerz richtig einwendet) die Kirche
dem Gldubigen, dessen Menschlichkeit sie von andersher voraussetzt, etwas
Gottliches (die Gnade) einsenken, wahrend umgekehrt Maria fiir die gott-
menschliche Struktur Christi gerade nur das menschliche Element beitrug.
Geben wir auch zu, daB die AuBerungen der friiheren Zeit, weil eine begriffs-
klare Bestimmung (und Unterscheidung) von Mutterschaft und Vaterschaf!
innerhalb der kirchlichen Funktionen noch nicht erarbeitet war, nicht selten
in diese Richtung (einer im Priestertum kulminierenden Mutterschaft der
Kirche) gehen. Hier gerade ist es, wo Miiller in das Theologumenon der
Viter eingreift, und wo in der Tat seine Konzeption « so wie sie ist, nicht
in den Rahmen ihrer Texte paf3t » (Congar 34). Aber eben dies halten wir
fiir einen Fortschritt. Denn wire es wohl ein wirklicher theologischer Gewinn,
heute das Theologumenon (Augustins) zu repristinieren, wonach das Prie-
stertum die Funktion der Gesamtmutterschaft der Kirche ist ? Dr. Miiller
kennzeichnet (und wenn die Analogie : Zeugen - Empfangen - Gebiren noch
einen Sinn haben soll) mit Recht die (amtliche) Predigt und die Sakra-
mentenspendung als zeugende Funktion, die empfangende Haltung des
Glaubigen aber als miitterliche (237) . Damit schwindet der Gegensatz, von
dem P. Lennerz ausging : denn hier, und so betrachtet, setzt der einzelne
Gliaubige fiir sich (und die aus allen Einzelnen bestehende Kirche im ganzen)
dem Géttlichen zur Durchdringung und Aneignung das Menschliche (sich

11 ppposita : H. LENNERz, Greg 35 (1954) 92-93.
12 Vgl. auch O. SEMMELROTH, Die Kirche als Ursakrament, Frankfurt (1953).



Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche 61

selbst) entgegen — ganz wie Maria. Weil es dabei gerade der Glaube ist,
der die Seele Wort-offen und Wort-empfinglich macht, ist es auch u. E.
nicht verkehrt, den Glauben (nicht zwar als die titig-bewirkende, wohl aber)
als die tatig-rezeptive, bildlich gesprochen weiblich-miitterliche Geste der
Seele (Kirche) anzusehen. Aber ist die Formal-Wirkung des Glaubens nicht
eigentlich Jiingerschaft — statt Mutterschaft gegeniiber Christus (Congar
32-33) ? Auch dies diirfte eine Schein-Schwierigkeit sein. Die ganze (dem
Bereich der Zeugung entlehnte) Bild-Terminologie der Mutterschaft der Seele
(hinsichtlich ihres eigenen Heiles oder der Gnade) ist ja nur ein anderer
Ausdruck fiir die Jiingerschaft gegeniiber Christus oder fiir die Kindschaft
gegeniiber Gott. Das « Wortaufnehmen und es befolgen », sowie das « den
Willen des Vaters tun », mithin « Jiingerschaft », — das eben war es ja, was
Christus selbst (unter anderem auch) als wahre « Mutterschaft » gepriesen
hatte (Matth. 12, 46-50 ; Mark. 3, 31-35; Lk. 8, 19-21). Und so formuliert
denn schon Augustin in seiner prignanten Art: «in der Kirche sind die
die Gattin, welche die Kinder [oder sagen wir : die Jiinger] sind » (185%).

In all dem ist bei Dr. Miiller freilich immer nur von der Christusmutter-
schaft der einzelnen Seele (oder der Kirche im grof3en) fiir sich selbst die
Rede. Gibt es nicht aber, unter Zugrundelegung des gleichen Gegensatzes
von Geben (Zeugen) - Empfangen (Gebaren), auch eine Christusmutterschaft
der reifen und eifrigen Seelen in der Kirche hinsichtlich anderer, hilfs-
bediirftiger Seelen ? Unter anderem hat schon Augustin Hinweise darauf
(so Ep. 98, nr. 5; PL 33, 362). Schade, da Dr. Miiller, soweit wir sehen,
abschlieBend die Fahrte seiner Gedanken hier nicht weiterfiihrte | Es hitte
ein interessanter Beitrag zur Laikologie daraus werden konnen.

Ob Maria — nach den Vitern — hinsichtlich der Gesamtkirche nicht
eine solche Tatigkeit ausiibt ? Congar bestreitet es. Die Kirche, meint Congar,
setzt die Christusmutterschaft Mariens auf ihre (geistige) Weise durch die
Geburt der Glieder Christi fort ; von Maria zur Kirche spielt dabei in diesem
Sinn wohl eine Kontinuitit, aber keine Kausalitit (22). « Es gibt keinen
alten patristischen Text iiber eine Mutterschaft Mariens hinsichtlich des
mystischen Leibes im spiteren Sinne des hl. Ludwig-Maria Grignion von
Montfort » (9'). Was zwischen beiden besteht, ist « die Kontinuitit eines
und desselben Geheimnisses der Ankunft und, so kann man sagen, der
Geburt des Logos in der Menschheit ». Aber « das schliet keine Ursich-
lichkeit Mariens hinsichtlich der Kirche ein». Beide, die Logosgeburt in
Maria und in der Kirche, sind zwei von einander unabhingige Vorginge
innerhalb einer sie beide iibergreifenden gottlichen Heilsplanung (« initiative
transcendante »), wovon allerdings der erste Vorgang der entscheidendere
ist und den zweiten fordert (36-37). In der Tat, noch fiir Ambrosius, dem
die Parallele Eva-Maria ganz gelaufig ist, gilt, daBl er wenigstens « aus dieser
Gegeniiberstellung die SchluBfolgerung [auf eine miitterliche Ursichlichkeit
Mariens hinsichtlich der Erlésten im Sinne einer « Mutter aller Lebendigen »)
selbst nicht zieht, wiahrend er sie bei der Parallele Eva-Kirche ausgesprochen
hat » '3, So ist denn auch Dr. Miiller Geschichtler genug, fiir die Viter zu-

13 HunN, a.a. 0. 156.



62 Ecclesia - Maria, die Einheit Marias und der Kirche

zugeben, daB eine Wirkursichlichkeit tatsichlich « nicht in der Perspektive
der Viter lag » . Dr. Miiller findet indes anderseits, « daB mit der Fest-
stellung dieser ‘continuité’ nicht alles gesagt ist » (224). Was er « im Rahmen
[seiner] Abhandlung einzig feststellen [will], ist die Exemplarursichlichkeit
der Gottesmutterschaft Mariens hinsichtlich der Kirche» (231). Kann
Dr. Miiller aber auch nur diese Exemplavursdchlichkeit als den Gedanken
der Viter vertreten, wenn er z. B. gesteht, daB Augustinus zwar Maria
Typ der Kirche nennt, « daB er das [aber nur] ... im Sinne des Unvoll-
kommenen, Sinnbildhaften meint » (198) ? Haben die Viter selbst an mehr
als an Ahnlichkeit gedacht ?

Die Typisierung der drei mariologischen Grundpline (217-222) halten
wir fiir zutreffend. Im dritten Grundplan diirfte auch gewahrt sein, was
Congar (3-4), im Gegensatz zu vielen Verteidigern einer Teilnahme Mariens
an der objektiven Erlésung unter dem Kreuze, nicht ohne Scharfblick von
den Vitern feststellt: daB sie das Gesetz der Rezirkulation nie auf die
Formel Adam-Eva : Christus-Maria bringen.

Den personlichen Aufrif seiner mariologisch-ekklesiologischen Gedanken
schlieBt der Verfasser mit der Formulierung eines mariologischen Grund-
prinzips (236-239), das er in DivThom(Fr) 29 (1951) 385-401 ndher entfaltet
hat.

Fiir die Aufgabe, die Mariologie von umfassenden Leitideen her neu
zu systematisieren, gibt es in den letzten Jahren mancherlei Versuche. Fiir
besonders aussichtsreich wird man jene Vorschlige halten diirfen, die (im
Sinne der Viter, und wie Congar in seinem immer wieder hier angezogenen
Artikel einschirft) die Gestalt Mariens aus einer dem Gesamtheilsplan ent-
nommenen Ordnungsidee zu verstehen suchen. Die Formulierungen dieser
Art lauten verschieden. Sie haben jede ihre eigene Nuance und darum
Berechtigung. Der Gedanke ist aber immer der gleiche : Gliedhafte Spitze
der erlosungsbediirftigen und evlosten Menschheit 'S, die auf die vollkommenste
Weise Evloste *8, Urbild dev Kirche *7. Immer ist Maria hier zugleich in ihrer
Einordnung in das groBe Heilsgeschehen und in ihrer Sonderstellung darin
gezeigt. In diese Idee miindet nun auch Dr. Miiller ein mit der u. E. sehr
brauchbaren Formulierung : « Maria ist die vollkommene (Verwivklichung der)
Kirche — das Wesensgeheimnis der Kirche ist das Mariengeheimmnis » (239).

Alles in allem : die Arbeit ist geschichtlich eine im wesentlichen end-
giiltige Sammlung der patristischen Aussagen zur Frage, und ihre theo-
logische Auswertung fiir die heutige Theologie ist auf der richtigen Fihrte.

1 231. Fir Ambrosius vgl. auch den Schluf Hunns a. a. O. 169. Wie steht
es aber mit Augustinus, De sancta virginitate nr. 6 ; PL 40, 399 ; MULLER 200-201 ?

15 Im Sinne Augustins, Sermo Denis. 25, 7, hrsg. von G. MoRrIN, in : Miscel-
lanea Agostiniana, Vol. 1, Rom (1930) 163 : « excellens membrum, supereminens
membrum ».

16 K. RAHNER, Le principe fondamental de la théologie mariale. RechScRel
42 (1954) 481-522.

17 0. SEMMELROTH, in dem gleichnamigen Buch,



	Ecclesia-Maria, die Einheit Marias und der Kirche

