Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Zur theologischen Erkenntnislehre
Autor: Hoffmann, Adolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761438

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur theologischen Erkenntnislehre 51

keine Begriffsbildung iiber die Geistseele, so ist sie meiner Aussage entzogen
und rein subjektiver Inhalt 7. Die Losung scheint uns in der Richtung zu
liegen, daB es bei aller Unaussprechbarkeit des Ursprungs-ichs als letzten
individuellen Grund doch eine Aussagbarkeit allgemeiner Wesensziige dieses
Grundes gibt, wodurch die Geistseele « objektivierbar » wird : « Mens nostra
cognoscit seipsam quodammodo per essentiam suam . .., quodam vero modo
per intentionem sive per speciem ..., quodam vero modo intuendo invio-
labilem veritatem » (De Ver. 10, 8). So fruchtbar der Beitrag des Verf. zur
Kldarung dessen ist, was Thomas hinsichtlich der ersten und der letzten
Erkenntnismoglichkeit sagt, Moglichkeiten, die bereits Gegenstand bedeu-
tenderer Darlegungen fiir GARDEIL und RoLAND-GOSSELIN gewesen sind 8,
— den mittleren Weg wiirde St. dem Aquinaten als Zugang zum Wesen
der Geistseele absprechen. Dieser ist es aber gerade, auf dem Thomas seine
philosophische Psychologie entfaltet hat.

Es konnte hier nur fragmentarisch auf die umfangreichen Bemiihungen
des Autors eingegangen werden, Bemiihungen, die sicherlich Ansto8 zu
fruchtbaren Auseinandersetzungen im Bereich der philosophischen Anthro-
pologie und der wissenschaftstheoretischen Erorterungen sein werden.

Zur theologischen Erkenntnislehre

VoN ApoLF HoFrFmannN O. P,

Die wichtige, schwierige und friiher vielleicht allzu vernachldssigte
theologische Erkenntnis - und Methodenlehre hat in den jiingst vergangenen
Jahren nun doch mehrere tiichtige Bearbeiter gefunden. Jenen reiht sich
nun der Frankfurter Dogmatiker Johannes BEUMER ! an. Auch er will das
Wesen und die Methode der spekulativen Theologie deutlicher machen. Was
er an geschichtlichen Untersuchungen iiber Patristik, Scholastik und Mystik
bietet, will eigentlich nur als Vorbereitung dienen zum Verstindnis der
Definition des vatikanischen Konzils iiber das Glaubensverstindnis. Diese
Definition steht im Mittelpunkt der ganzen Untersuchung. Der von Beumer
dieser Definition unterlegte Sinn soll wieder bewuBter erkannt und fiir das
theologische Arbeiten fruchtbar gemacht werden. In diesem Sinne sind auch

? In Richtung dieser Konsequenz weist die Terminologie des Verf., der das
Ursprungs-ich als « anonymen Seinsmittelpunkt» bezeichnet (109). Sollte dieser
Seinsmittelpunkt, von dem alle Namengebung der Objekte und Quasi-Objekte
ihren Sinn hernimmt, nicht besser « metonymer Seinsmittelpunkt» genannt
werden ?

8 Vgl. A. GARDEIL, La structure de 'dme et I'expérience mystique, Paris 1927,
94-121, 249-252 ; M. D. RoLAND-GossELIN, Peut-on parler d’intuition intellectuelle
dans la philosophie thomiste ? Philosophia perennis, Regensburg 1930, 709-730.

! J. BEUMER S. J.: Theologie als Glaubensverstindnis. — Echter-Verlag,
Wiirzburg 1953, 251 S.



52 Zur theologischen Erkenntnislehre

die andern von ihr angeblich abweichenden Auffassungen von den Aufgaben
der Theologie zu bewerten und entsprechend in die Schranken zu weisen.

Zu dem uns hier besonders interessierenden Abschnitte des sehr an-
regenden Buches, der Thomasinterpretation, hat Stephan Scumirt O. S. B.
eingehend und sehr treffend Stellung genommen 2. Er hat einerseits nach-
gewiesen, daBl das Vatikanum keine eigentliche Wesensbestimmung der
Theologie geben will, wenn es vom Glaubensverstindnis spricht, das zu
gewinnen sei aus den natiirlichen Analogien und der Erkenntnis des Zu-
sammenhanges der Geheimnisse unter sich und mit dem letzten Ziele des
Menschen. Das Aufgabengebiet der Theologie ist nach dem Vatikanum um-
fassender. Anderseits stellt Schmitt fest, daB Thomas auch in seinen letzten
Schriften alle diese Aufgaben anerkennt und daB er nicht unter dem Ein-
flusse des aristotelischen Wissenschaftsbegriffes ein einseitiger Vertreter der
sogenannten Konklusionstheologie ist, obwohl er ihr Heimatrecht in der
Theologie gab und dies begriindete. Man tut der Theologie keinen guten
Dienst, wenn man neuerdings die Konklusionstheologie wie einen Eindring-
ling behandelt und ihr das Heimatrecht mehr oder weniger strittig macht.
Schmitt kommt zum Ergebnis, daf3 von einer Abwendung des Vatikanums
von der thomistischen Auffassung und einer bewuBten Hinwende zur friih-
scholastischen und patristischen keine Rede sein kann.

Wir mochten hier die ausgezeichneten und gut belegten Bemerkungen
Schmitts erginzen und zwar im Hinblick auf den Abschnitt in Beumers
Werk : Das Glaubensverstindnis selber, seine Vorbedingungen und Eigen-
schaften, Eifer, Frommigkeit und Besonnenheit als Eigenschaften der
Forschung, Ubernatiirlichkeit des Verstindnisses (162-169). Auch hier wird
dann die Ubereinstimmung zwischen Thomas und dem- Vatikanum sicht-
bar werden. ,

AuBer jener Via, die Thomas etwa folgendermafBen benennt : per viam
intellectus, per usum rationis, per modum cognitionis, per rationis inqui-
sitionem, secundum humanum modum, scientia discursiva vel ratiocinativa,
ex iudicio rationis, kennt er einen andern Weg, den freilich viele theologische
Einleitungstraktate kaum beriicksichtigen. Die auBergewdhnliche Vielfalt
der Namen, mit denen dieser «erste » Weg, die Art des Erkennens auf
Grund der Gaben des Heiligen Geistes, ausgezeichnet wird, deutet schon
hin auf den Wert, den Thomas ihm zumift, und auf die Mannigfaltigkeit
der Gesichtspunkte, die in ihm aufleuchten. Es ist der Weg per connatura-
litatem (II-II q.45 a.2), per cognitionem affectivam (II-II q.97 a.2
ad 2), per notitiam experimentalem (II-II q. 97 a. 2 ad 2), per affinitatem
ad divina (IIT Sent. d. 35 q. 2 a. 1 sol. 1), per modum naturae (III Sent.
d. 23 q.3 a.3 sol. 2 ad 2), per viam voluntatis (In Boeth. de Trin. q. 3
a.1 ad 4), per contactum (I-II q. 68 a. 4 ad 3), per unionem ad Deum
(II-1I q. 12 a. 1; II-IT q. 45 a. 3 ad 1; a. 4), per amorem (III Sent. d. 35
q.2 a.1 sol. 3), ex intimo sui (I1I Sent. d. 34 q.1 a.2), per deiformem
contemplationem (III Sent. d.35 q.2 a.1 sol.1 ad 1), sine discursu

2 S, Scumitt O. S. B. : Theologie als Glaubensverstindnis. Besprechung eines
Buches. — Benediktinische Monatschrift 31 (1955) 42-49.



Zur theologischen Erkenntnislehre 53

(IIT Sent. d. 35 q.2 a.2 sol.1), ex instinctu divino (I q.68 a.1 ad 3),
cognitio absoluta et simplex (II-II q.9 a.1 ad 1), quasi ex habitu (II-II
q. 24 a. 11).

Es ist gewiB wichtig, die beiden Wege, die ein Glaubensverstindnis
ermoglichen, klar voneinander zu unterscheiden und prazis zu bestimmen,
«was durch Studium erworben » werden kann, was unter diesem Gesichts-
punkte « natiirlich » ist. Wer aber wissen will, was Thomas vom konkreten
Theologen verlangt, wie er den «integralen » Theologen sieht, wird hoéren
miissen auf das, was er iiber die via affectiva sagt. Dann wird man der
Versuchung nicht mehr erliegen, allzu vereinfachend Thomas in die Reihe
der «rationalistisch » orientierten Theologen zu verweisen, welche die
Ratio auf Kosten der Pietas iiberbetonen ; man wird nicht mehr um der
Ubernatiirlichkeit der Theologie willen iiber ihn wegschreitend die An-
kniipfungspunkte in der Friihscholastik und in der Patristik suchen wollen.

Aber auch in jener « zweiten» Art (I q.1 a. 6 ad 2) von Theologie,
die ohne Studium nicht erworben werden kann (a. a. O.), bleibt die Uber-
natiirlichkeit und die Frommigkeit gewahrt, gerade weil diese Theologie
gar nicht moglich ist ohne Glaubenszustimmung zu den « Prinzipien, die
aus der Offenbarung flieBen ». Alles, was iiber Ubernatiirlichkeit, « Reli-
giositit » des Glaubensaktes gesagt werden kann, behilt hier seine Geltung.
Niemand, der iiber die Lehre des hl. Thomas zur Theologie als Glaubens-
wissenschaft schreibt, wird, so sehr er dabei eben den Wissenschaftscharakter
betonen und hervorheben mufl, vergessen, dafl es eben doch um Glaubens-
wissenschaft geht. Dabei wird er freilich diesen letzteren Gesichtspunkt
mehr voraussetzen als ausfiihren. Er wird auch nicht die Bedeutung der
Via affectiva leugnen, sondern sie nur in seiner umgrenzten Darstellung
nicht ausdriicklich behandeln. Kurzsichtig wire es nun aber zu behaupten,
eine solche Darstellung enthalte alles, was der behandelte Autor, etwa der
hl. Thomas, iiber die Theologie zu sagen hat. Man kann sich des Ein-
druckes nicht erwehren, als stiitze man sich in der Darstellung der theolo-
gischen Erkenntnislehre des hl. Thomas entweder nur auf Zweitquellen
oder beriicksichtige, wo man ihn selbst zu Rate zieht, nur einen Bruchteil
seiner Aussagen.

Wie sehr es dem hl. Thomas ein Anliegen war, das Studium (diligentia)
mit der Frommigkeit (pietas) verbunden zu wissen, sagt er uns auch in der
Summe wider die Heiden : « Si quis autem diligenter et pie incarnationis
Mysteria consideret, inveniet tantam sapientiae profunditatem, quod Ahuma-
nam cognitionem excedat secundum illud Apostoli: ,Quod stultum est Dei,
sapientius est hominibus’ (1 Kor. 1, 25). Unde fit ut pie consideranti semper
magis ac magis admirabiles rationes huiusmodi mysterii manifestentur »
(IV CG 54). Fiigen wir einen Satz aus demselben Werke (I CG 8) hinzu,
so haben wir fast wortlich die vom Vatikanum geforderten Vorbedingungen
und Eigenschaften fiir das Glaubensverstindnis : « Utile tamen est, ut in
huiusmodi rationibus, quantumcumque debilibus, se mens humana exer-
ceat, dummodo desit comprehendi vel demonstrandi praesumptio : quia de
rebus altissimis etiam parva et debili consideratione aliquid posse inspicere
iucundissimum est. »



54 Zur theologischen Erkenntnislehre

Das Vaticanum sagt : « Ac ratio quidem fide illustrata (Thomas : prin-
cipia ex revelatione), cum sedulo (Thomas : diligenter), pie (Thomas : pie) et
sobrie quaerit (Thomas : dummodo desit comprehendendi vel demonstrandi
praesumptio), aliquam Deo dante (Thomas : cum confidentia divini auxilii,
Summa theol. I, Prolog.) mysteriorum intelligentiam (Thomas : aliquid posse
inspicere, I CG 8) eamque fructuosissimam (Thomas: iucundissimum, a. a. O.)
assequitur » (Denz. 1796).

Ob die vatikanischen Theologen diese Thomastexte ausdriicklich vor
Augen hatten, soll hier nicht untersucht werden. Sicher besteht eine fast
bis in die Worte gehende Ubereinstimmung zwischen ihnen und Thomas.
Thomas aber selber war mit vielen andern Theologen die Briicke zur Patri-
stik und legt sogar Wert darauf, sich als Briickenbauer zu betrachten. Es
freut ihn sichtlich, daB er schreiben kann, seine Meinung von den Auf-
gaben, den Vorbedingungen und Eigenschaften des Glaubensverstindnisses
— und wir diirfen hinzufiigen : von der Glaubenswissenschaft — sei die
eines Reprisentanten aus der Viterzeit : « Cui quidem sententiae auctoritas
Hilarii concordat, qui sic dicit in libro de Trinitate (IT 10-11) loquens de
huiusmodi veritate : ‘Haec credendo incipe, percurre, persiste : etsi non per-
venturum sciam, gratulabor tamen profecturum. Qui enim pie infinita
prosequitur, etsi non contingat aliquando, semper tamen proficiet prodeundo.
Sed ne te inferas in illud secretum, et arcano interminabilis nativitatis non
te immergas, summam intelligentiae comprehendere praesumens : sed intel-
lige incomprehensibilia esse’» (I CG 8).

Wir schlieBen mit einem Wort, in dem Thomas sich selbst und den
echten Volltheologen beschreibt : « Cum perfectio hominis consistat in con-
iunctione ad Deum, oportet, quod homo ex omnibus, quae in ipso sunt,
quantum potest, ad divina innitatur et adducatur ut intellectus contempla-
tioni et ratio inquisitioni divinorum vacet secundum illud : ‘Mihi adhaerere
Deo bonum est’» (In Boeth. De Trinitate q. 2 a. 1). Die Theologie fiihrt
kein isoliertes Eigenleben, sie steht im Dienste der Verwirklichung der
« christlichen Existenz », sie ist ein Mittel zur christlichen Vollkommenheit,
zur Vereinigung mit Gott.



	Zur theologischen Erkenntnislehre

