
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Zur theologischen Erkenntnislehre

Autor: Hoffmann, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur theologischen Erkenntnislehre 51

keine Begriffsbildung über die Geistseele, so ist sie meiner Aussage entzogen
und rein subjektiver Inhalt 7. Die Lösung scheint uns in der Richtung zu

liegen, daß es bei aller Unaussprechbarkeit des Ursprungs-ichs als letzten
individuellen Grund doch eine Aussagbarkeit allgemeiner Wesenszüge dieses

Grundes gibt, wodurch die Geistseele « objektivierbar » wird : « Mens nostra
cognoscit seipsam quodammodo per essentiam suam quodam vero modo

per intentionem sive per speciem quodam vero modo intuendo invio-
labilem veritatem » (De Ver. 10, 8). So fruchtbar der Beitrag des Verf. zur
Klärung dessen ist, was Thomas hinsichtlich der ersten und der letzten
Erkenntnismöglichkeit sagt, Möglichkeiten, die bereits Gegenstand
bedeutenderer Darlegungen für Gardeil und Roland-Gosselin gewesen sind 8,

— den mittleren Weg würde St. dem Aquinaten als Zugang zum Wesen
der Geistseele absprechen. Dieser ist es aber gerade, auf dem Thomas seine

philosophische Psychologie entfaltet hat.
Es konnte hier nur fragmentarisch auf die umfangreichen Bemühungen

des Autors eingegangen werden, Bemühungen, die sicherlich Anstoß zu
fruchtbaren Auseinandersetzungen im Bereich der philosophischen Anthropologie

und der wissenschaftstheoretischen Erörterungen sein werden.

Zur theologischen Erkenntnislehre

Von Adolf Hoffmann O. P.

Die wichtige, schwierige und früher vielleicht allzu vernachlässigte
theologische Erkenntnis - und Methodenlehre hat in den jüngst vergangenen
Jahren nun doch mehrere tüchtige Bearbeiter gefunden. Jenen reiht sich
nun der Frankfurter Dogmatiker Johannes Beumer 1 an. Auch er will das
Wesen und die Methode der spekulativen Theologie deutlicher machen. Was
er an geschichtlichen Untersuchungen über Patristik, Scholastik und Mystik
bietet, will eigentlich nur als Vorbereitung dienen zum Verständnis der
Definition des vatikanischen Konzils über das Glaubensverständnis. Diese
Definition steht im Mittelpunkt der ganzen Untersuchung. Der von Beumer
dieser Definition unterlegte Sinn soll wieder bewußter erkannt und für das
theologische Arbeiten fruchtbar gemacht werden. In diesem Sinne sind auch

7 In Richtung dieser Konsequenz weist die Terminologie des Verf., der das
Ursprungs-ich als «anonymen Seinsmittelpunkt» bezeichnet (109). Sollte dieser
Seinsmittelpunkt, von dem alle Namengebung der Objekte und Quasi-Objekte
ihren Sinn hernimmt, nicht besser « metonymer Seinsmittelpunkt » genannt
werden

8 Vgl. A. Gardeil, La structure de l'âme et l'expérience mystique, Paris 1927,
94-121, 249-252 ; M. D. Roland-Gosselin, Peut-on parler d'intuition intellectuelle
dans la philosophie thomiste Philosophia perennis, Regensburg 1930, 709-730.

1 J. Beumer S. J. : Theologie als Glaubensverständnis. — Echter-Verlag,
Würzburg 1953, 251 S.



52 Zur theologischen Erkenntnislehre

die andern von ihr angeblich abweichenden Auffassungen von den Aufgaben
der Theologie zu bewerten und entsprechend in die Schranken zu weisen.

Zu dem uns hier besonders interessierenden Abschnitte des sehr
anregenden Buches, der Thomasinterpretation, hat Stephan Schmitt O. S. B.
eingehend und sehr treffend Stellung genommen 2 Er hat einerseits
nachgewiesen, daß das Vatikanum keine eigentliche Wesensbestimmung der
Theologie geben will, wenn es vom Glaubensverständnis spricht, das zu
gewinnen sei aus den natürlichen Analogien und der Erkenntnis des
Zusammenhanges der Geheimnisse unter sich und mit dem letzten Ziele des
Menschen. Das Aufgabengebiet der Theologie ist nach dem Vatikanum
umfassender. Anderseits stellt Schmitt fest, daß Thomas auch in seinen letzten
Schriften alle diese Aufgaben anerkennt und daß er nicht unter dem
Einflüsse des aristotelischen Wissenschaftsbegriffes ein einseitiger Vertreter der
sogenannten Konklusionstheologie ist, obwohl er ihr Heimatrecht in der
Theologie gab und dies begründete. Man tut der Theologie keinen guten
Dienst, wenn man neuerdings die Konklusionstheologie wie einen Eindringling

behandelt Und ihr das Heimatrecht mehr oder weniger strittig macht.
Schmitt kommt zum Ergebnis, daß von einer Abwendung des Vatikanums
von der thomistischen Auffassung und einer bewußten Hinwende zur
frühscholastischen und patristischen keine Rede sein kann.

Wir möchten hier die ausgezeichneten und gut belegten Bemerkungen
Schmitts ergänzen und zwar im Hinblick auf den Abschnitt in Beumers
Werk : Das Glaubensverständnis selber, seine Vorbedingungen und
Eigenschaften, Eifer, Frömmigkeit und Besonnenheit als Eigenschaften der
Forschung, Übernatürlichkeit des Verständnisses (162-169). Auch hier wird
dann die Übereinstimmung zwischen Thomas und dem Vatikanum sichtbar

werden.
Außer jener Via, die Thomas etwa folgendermaßen benennt : per viam

intellectus, per usum rationis, per modum cognitionis, per rationis inqui-
sitionem, secundum humanum modum, scientia discursiva vel ratiocinativa,
ex iudicio rationis, kennt er einen andern Weg, den freilich viele theologische
Einleitungstraktate kaum berücksichtigen. Die außergewöhnliche Vielfalt
der Namen, mit denen dieser « erste » Weg, die Art des Erkennens auf
Grund der Gaben des Heiligen Geistes, ausgezeichnet wird, deutet schon
hin auf den Wert, den Thomas ihm zumißt, und auf die Mannigfaltigkeit
der Gesichtspunkte, die in ihm aufleuchten. Es ist der Weg per connatura-
litatem (II-II q. 45 a. 2), per cognitionem affectivam (II-II q. 97 a. 2

ad 2), per notitiam experimentalem (II-II q. 97 a. 2 ad 2), per affinitatem
ad divina (III Sent. d. 35 q. 2 a. 1 sol. 1), per modum naturae (III Sent,
d. 23 q. 3 a. 3 sol. 2 ad 2), per viam voluntatis (In Boeth. de Trin. q. 3

a. 1 ad 4), per contactum (I-II q. 68 a. 4 ad 3), per unionem ad Deum
(II-II q. 12 a. 1 ; II-II q. 45 a. 3 ad 1 ; a. 4), per amorem (III Sent. d. 35

q. 2 a. 1 sol. 3), ex intimo sui (III Sent. d. 34 q. 1 a. 2), per deiformem
contemplationem (III Sent. d. 35 q. 2 a. 1 sol. 1 ad 1), sine discursu

2 S. Schmitt O. S. B. : Theologie als Glaubensverständnis. Besprechung eines
Buches. — Benediktinische Monatschrift 31 (1955) 42-49.



Zur theologischen Erkenntnislehre 53

(III Sent. d. 35 q. 2 a. 2 sol. 1), ex instinctu divino (I q. 68 a. 1 ad 3),

cognitio absoluta et simplex (II-II q. 9 a. 1 ad 1), quasi ex habitu (II-II
q. 24 a. 11).

Es ist gewiß wichtig, die beiden Wege, die ein Glaubensverständnis
ermöglichen, klar voneinander zu unterscheiden und präzis zu bestimmen,
« was durch Studium erworben » werden kann, was unter diesem Gesichtspunkte

« natürlich » ist. Wer aber wissen will, was Thomas vom konkreten
Theologen verlangt, wie er den « integralen » Theologen sieht, wird hören
müssen auf das, was er über die via affectiva sagt. Dann wird man der

Versuchung nicht mehr erliegen, allzu vereinfachend Thomas in die Reihe
der « rationalistisch » orientierten Theologen zu verweisen, welche die
Ratio auf Kosten der Pietas überbetonen ; man wird nicht mehr um der
Übernatürlichkeit der Theologie willen über ihn wegschreitend die

Anknüpfungspunkte in der Frühscholastik und in der Patristik suchen wollen.
Aber auch in jener « zweiten » Art (I q. 1 a. 6 ad 2) von Theologie,

die ohne Studium nicht erworben werden kann (a. a. O.), bleibt die
Übernatürlichkeit und die Frömmigkeit gewahrt, gerade weil diese Theologie
gar nicht möglich ist ohne Glaubenszustimmung zu den « Prinzipien, die
aus der Offenbarung fließen ». Alles, was über Übernatürlichkeit, «

Religiosität » des Glaubensaktes gesagt werden kann, behält hier seine Geltung.
Niemand, der über die Lehre des hl. Thomas zur Theologie als Glaubens-
wissenschaft schreibt, wird, so sehr er dabei eben den Wissenschaffscharakter
betonen und hervorheben muß, vergessen, daß es eben doch um Glaubens-
Wissenschaft geht. Dabei wird er freilich diesen letzteren Gesichtspunkt
mehr voraussetzen als ausführen. Er wird auch nicht die Bedeutung der
Via affectiva leugnen, sondern sie nur in seiner umgrenzten Darstellung
nicht ausdrücklich behandeln. Kurzsichtig wäre es nun aber zu behaupten,
eine solche Darstellung enthalte alles, was der behandelte Autor, etwa der
hl. Thomas, über die Theologie zu sagen hat. Man kann sich des
Eindruckes nicht erwehren, als stütze man sich in der Darstellung der
theologischen Erkenntnislehre des hl. Thomas entweder nur auf Zweitquellen
oder berücksichtige, wo man ihn selbst zu Rate zieht, nur einen Bruchteil
seiner Aussagen.

Wie sehr es dem hl. Thomas ein Anliegen war, das Studium (diligentia)
mit der Frömmigkeit (pietas) verbunden zu wissen, sagt er uns auch in der
Summe wider die Heiden : « Si quis autem diligenter et pie incarnationis
Mysteria consideret, inveniet tantam sapientiae profunditatem, quod huma-
nam cognitionem excedat secundum illud Apostoli : ,Quod stultum est Dei,
sapientius est hominibus' (1 Kor. 1, 25). Unde fit ut pie consideranti semper
magis ac magis admirabiles rationes huiusmodi mysterii manifestentur »

(IV CG 54). Fügen wir einen Satz aus demselben Werke (I CG 8) hinzu,
so haben wir fast wörtlich die vom Vatikanum geforderten Vorbedingungen
und Eigenschaften für das Glaubensverständnis : « Utile tarnen est, ut in
huiusmodi rationibus, quantumcumque debilibus, se mens humana exer-
ceat, dummodo desit comprehendi vel demonstrandi praesumptio : quia de
rebus altissimis etiam parva et debili consideratione aliquid posse inspicere
iucundissimum est. »



54 Zur theologischen Erkenntnislehre

Das Vaticanum sagt : « Ac ratio quidem fide illustrata (Thomas : prin-
cipia ex revelatione), cum sedulo (Thomas : diligenter), pie (Thomas : pie) et
sobrie quaerit (Thomas : dummodo desit comprehendendi vel demonstrandi
praesumptio), aliquam Deo dante (Thomas : cum confidentia divini auxilii,
Summa theol. I, Prolog.) mysteriorum intelligentiam (Thomas : aliquid posse
inspicere,ICG8) eamque fructuosissimam (Thomas: iucundissimum, a. a. O.)
assequitur » (Denz. 1796).

Ob die vatikanischen Theologen diese Thomastexte ausdrücklich vor
Augen hatten, soll hier nicht untersucht werden. Sicher besteht eine fast
bis in die Worte gehende Übereinstimmung zwischen ihnen und Thomas.
Thomas aber selber war mit vielen andern Theologen die Brücke zur Patri-
stik und legt sogar Wert darauf, sich als Brückenbauer zu betrachten. Es
freut ihn sichtlich, daß er schreiben kann, seine Meinung von den
Aufgaben, den Vorbedingungen und Eigenschaften des Glaubensverständnisses
— und wir dürfen hinzufügen : von der Glaubenswissenschaft — sei die
eines Repräsentanten aus der Väterzeit : « Cui quidem sententiae auctoritas
Hilarii concordat, qui sic dicit in libro de Trinitate (II 10-11) loquens de
huiusmodi veritate : 'Haec ered.endo ineipe, percurre, persiste : etsi non per-
venturum sciam, gratulabor tarnen profecturum. Qui enim pie infinita
prosequitur, etsi non contingat aliquando, semper tarnen proficiet prodeundo.
Sed ne te inferas in illud secretum, et arcano interminabilis nativitatis non
te immergas, summam intelligentiae comprehendere praesumens : sed intel-
lige incomprehensibilia esse' » (I CG 8).

Wir schließen mit einem Wort, in dem Thomas sich selbst und den
echten Volltheologen beschreibt : « Cum perfectio hominis consistât in con-
iunetione ad Deum, oportet, quod homo ex omnibus, quae in ipso sunt,
quantum potest, ad divina innitatur et adducatur ut intellectus contempla-
tioni et ratio inquisitioni divinorum vacet secundum illud : 'Mihi adhaerere
Deo bonum est' » (In Boeth. De Trinitate q. 2 a. 1). Die Theologie führt
kein isoliertes Eigenleben, sie steht im Dienste der Verwirklichung der
« christlichen Existenz », sie ist ein Mittel zur christlichen Vollkommenheit,
zur Vereinigung mit Gott.


	Zur theologischen Erkenntnislehre

