
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht

Autor: Pfürtner, Stephanus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht 45

Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht

Von Stephanus Pfürtner O. P.

Daß die moderne Psychologie im landläufigen Verständnis des Wortes
sich aus dem Gesamtverband der Philosophie herauszulösen versuchte, ist
ein bekanntes historisches Faktum. Sehr viel schwieriger ist die Frage, ob
ihr dieser Versuch gelungen ist. Handelt es sich also bei der Zurechnung
der Seelenkunde unter die philosophischen Disziplinen von Seiten der Alten
im Grunde um eine Ungenauigkeit, in deren Gefolge die wissenschaftliche
Unfruchtbarkeit im Sinne einer « leeren Spekulation » lag Oder zwingt das

Objekt der Psychologie zu philosophischer Fragestellung und Klärung Ist
darüber hinaus Seele und Seelisches philosophisch angehbar Wenn ja, wo
liegen die Grenzen zwischen empirischer und philosophischer Methode

Dies Problem wird durch S. Strasser in seinem Buch Seele und
Beseeltes \ das in einer teilweisen Neubearbeitung für die deutsche Veröffentlichung

nun vorliegt, aufgegriffen, eine Publikation, die im Holländischen
(1950) und Französischen (1953) bereits so überaus dankbar aufgenommen
wurde. Ohne Zweifel handelt es sich hier um eine der bedeutsamsten
Auseinandersetzungen, die in letzter Zeit über dieses Thema stattgefunden hat.
Der Problemkreis ist bereits umrissen. Die Methodenfrage wird vom
Verfasser als vordergründiger Gegenstand seiner Untersuchungen bezeichnet
(ix). Es geht somit um eine wissenschaftstheoretische Aufgabe. Als Weg
zur Lösung bietet sich dem von Husserl-Studien herkommenden Autor die
phänomenologische Methode dieses Philosophen an. Das konkrete Objekt,
an dem das Problem beleuchtet wird, stellt die Seele selbst sowie die
verschiedenen Ausdrucksformen des Beseelten dar.

Bereits aus der Erwähnung des Objektes geht hervor, daß die
Abhandlung nicht bei leeren Methodenfragen stehen bleibt. Da die « piOoSoç »

sich vom Objekt her bemißt, muß der Gegenstand in möglichst deutlicher
und bestimmender Form vor Augen treten. So läuft die Klärung der Frage,
wie man die Seele philosophisch erkennen könne, mit der anderen Hand in
Hand, was die Seele eigentlich und in ihrem Grunde sei.

Mit einer beglückenden Sauberkeit der phänomenologischen Führung
entfaltet sich das Thema. Zunächst wird in einer gediegenen
problemgeschichtlichen Auseinandersetzung der Stand der philosophischen Anthropologie

skizziert (1-75). Nach Descartes erweist sich Kant als der
bedeutendste Autor, der den beim ersteren grundgelegten Dualismus zwischen
Seele und Leib nicht aufzulösen vermag, sondern im Gegenteil durch die
legitime Schwierigkeit ins Metaphysische vertieft, wonach das, « was unserem
Denken objektive Geltung verleiht, nicht mit irgendeinem Objekt dieses

1 Stephan Strasser, Seele und Beseeltes. Phänomenologische Untersuchungen
über das Problem der Seele in der metaphysischen und empirischen Psychologie.
— Deuticke, Wien 1955. xv-253 S.



46 Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht

Denkens identisch sein kann » (32). Das Maß kann nicht von dem zu Messenden

genommen werden. — Damit wird einerseits die Möglichkeit einer
philosophischen Psychologie ausgeschlossen. Denn diese müßte ja den eigentlichen

Grund unseres objektiven Denkens, die geistige Seele, zum Objekt
haben. Andererseits führt die Schwierigkeit, wie etwas zugleich « bestimmbares

und bestimmendes Selbst » sein kann, zur Trennung der beiden
Instanzen, zu einem Riß, der sich im ScHELERSChen und HussERLschen Tria-
lismus fortsetzt. Das Ich als transzendentales Ego steht in prinzipieller
Unterscheidung dem Bereich des Psychischen und Psycho-physischen gegenüber

(48). Die egologische Evidenz der Einheit, daß das Ich sich in all
seinem Tun und Erleiden als ganzheitlichen Träger erfährt, daß « ich »

Schmerzen habe und denke, daß « ich » meine Hand bewege und nicht die
Hand an mir bewegt wird oder sich bewegt, wird durch die unlösbar
scheinende Schwierigkeit des genannten Widerspruches verflüchtigt. Dafür
steuert die Bestimmung des transzendentalen Ego auf einen spiritualistischen
Pantheismus im Sinne des Averroes hin ; das « Ego » wird mit dem « letztlich

weltschaffenden Leben » (Husserl) identifiziert, das beim Zerfall des
Leibes nicht ins Nichts kehren kann. Das « Ego » ist unausgesprochen mit
einem abstrakten, überindividuellen Geist identisch.

Der Versuch, die Einheit des Menschen als Leib-Seele-Wesen
vorzuweisen und dabei die Möglichkeit einer philosophischen Psychologie verantwortet

zu demonstrieren, wird vom Autor durchaus neuartig geleistet. Wie
Husserl, bedient er sich der für die psychologische Fragestellung
modifizierten cartesianischen Urevidenz als Ausgangspunkt. Auf die Frage : « Was
ist überhaupt nötig, damit ich einen Begriff bilden kann, der auf mein
konkretes Sein und So-sein als Ich Beziehung hat », wird geantwortet : « Um
solche Urteile zu fällen, muß ich a priori imstande sein, Akte zu vollziehen,
deren Ursprung und Gegenstand in gewisser Beziehung ich selbst bin » (81).
Die Tatsache solcher auf sich gerichteter Akte aber kann schlechthin nicht
bestritten werden. Auch ein negatives Urteil wäre eben ein solcher Akt.
Der Ausgangspunkt St.s kann auch im Sinne des Aquinaten als ein legitimer
angesehen werden, wenn Thomas ihn selbst auch nicht weiter in dieser

Form entfaltet zu haben scheint 2.

Es gehört dabei zu den bedeutendsten Stellen der Darlegung, wie der
Verf. vom « egologischen » Startpunkt zur ontologischen Fundierung dés

Urteils gelangt (167-170) und somit aus der einseitigen Subjektivität des

Ego in cartesianischer und Husserlscher Sicht zur Stellung des Ichs im
Seinsuniversum durchbricht.

Aber kehren wir zum Ausgangspunkt zurück : von dem gewonnenen
Evidenz-urteil geht der Verf. mit phänomenologischer Sauberkeit dem Inhalt
desselben nach. Dabei stellt sich heraus, daß ihm eine « Vieleinheit » des

2 Vgl. de Ver. 10, 8 c. u. ad 2 m : « In hoc enim aliquis percipit se animam
habere et vivere et esse, quod percipit se sentire et intelligere et nullus erravit
unquam in hoc, quod non perciperet se vivere, quod pertinet ad cognitionem qua
aliquis percipit quid in anima sua agatur ». Diese Texte dürften die obige
Urevidenz implizieren.



Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht 47

Selbst zugrunde liegen muß. Eine Vielheit, insofern das Ich in der Begegnung
mit seiner Innen- und Außenwelt eine Vielzahl von Inhalten als Objekte
oder Quasi-objekte besitzt. Eine Einheit, weil alle dadurch verbunden sind,
daß sie dem Ich zu eigen sind, d. h. daß dieses Ich sie alle irgendwie « hat ».

Dieses « Haben » der Objekte oder Quasi-objekte ist nur dadurch möglich,
daß ein Subjekt vorhanden ist, das dieses « Haben » ermöglicht, selbst aber
nicht « habhaft » ist. Es muß reines Subjekt mit einer vollkommenen
Innerlichkeit sein, das selbst nie Objekt werden kann. St. nennt diesen letzten
subjektiven Grund das Ursprungs- oder das primäre Ich. Die « Vieleinheit »

ist somit unbestreitbar, sie ist in der Aussage der oben genannten Ur-
evidenz in ihren wesentlichen Bestandteilen eingeschlossen. Andererseits hat
die philosophische Psychologie einen genuinen Inhalt zu beschreiben : das

primäre Ich. Es unterscheidet sich von allen anderen, da es nie Objekt
oder Quasi-objekt werden kann. — Seine Existenz zu leugnen, ist unmöglich,

da dieses Ursprungs-ich sich fortwährend in allen egologischen
Erfahrungen als Ermöglichung aller objektiven und quasi-objektiven Inhalte
ausweist. Es ist unmöglich, etwas sich gegenüber zu haben, ohne daß das
Ich gegenwärtig ist. Das « Objekt-sein » schließt eine Relation zum Subjekt
ein. — Die Schwierigkeit, wie ich von diesem primären Ich wissen kann,
da es doch nie Objekt zu werden vermag, löst St. durch die scharfsinnige
Unterscheidung, das Ursprungs-ich ließe sich nie als Gegenstand denken,
müsse wohl aber als Mittelpunkt gedacht werden, von dem alle «

Sinngebung » der Dinge ausstrahlt. Es tut sich durch ein « Richtungsbewußtsein
» als Grund aller objektiver Denkinhalte kund (189). Eine durchaus

neuartige Darlegung des Vorganges, der mit Hilfe der Semsprinzipien den
Grund aller Phänomene « ein-sieht », die dem Ich gegenüberstehen, ohne
daß dieser Grund selbst im Sinne der « Ipjretpla » erfahren werden kann.
Das Ursprungs-ich als ein rein intelligibles Sein kann somit nie Gegenstand
der empirischen Forschung werden, wenn es selbst auch Grund aller
empirischen Inhalte ist.

Der gewonnene Ausgangspunkt erweist sich für die Deutung des Seele-
Leib-Verhältnisses als ausgesprochen fruchtbar, wobei sie freilich « im
schroffsten Widerspruch zu den Auffassungen einer empirischen oder
naturalistischen Menschenbetrachtung» steht (177). Der Mensch läßt sich im
tiefsten nicht aus seinen physiologischen, psychologischen, sozialen
Beziehungen verstehen, das geistige Sein sich nicht als ein Überbau des Vital-
Leiblichen deuten (wobei nicht verneint wird, daß die höchste «

Explikation » des menschlichen Seins, das « transzendentale Ego » und seine
Seinserfahrung genetisch am Ende liegen), sondern das transzendentale Ego ist
vielmehr mein eigentlicher existenzieller Akt. Er äußert sich am unmittelbarsten

in seinem Seins- und Wertverstehen, um dann zur Ausformung,
zum Ausdruck seines Selbst zu gelangen und in der Verleiblichung zu wirken.
Die psycho-physische Wirklichkeit wird damit gegenüber einer naturwissenschaftlich

orientierten Psychologie von einem völlig anderen Stand aus
gedeutet : sie ist die Verleiblichung der Geistseele. Es kann kein Zweifel sein,
daß wir uns bei der großen thomasischen These : « anima intellectiva est
forma corporis » (I 76, 4) befinden. Dabei tritt vor allem der dynamische



48 Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht

Aspekt ihrer entelechialen Wirk-lichkeit hervor, — ein Aspekt, den die
neuscholastische Betrachtung vielleicht zugunsten der Wesensbetrachtung
zu sehr vernachlässigt hat, der sich aber unbezweifelbar beim Aquinaten
findet : « Anima se habet ad corpus, non solum in habitudine formae et
finis, sed etiam in habitudine causae efficientis Quidquid in partibus
corporis apparet, totum originaliter et quodammodo implicite in anima con-
tinetur » (IV Sent. d. 44 q. 1 a. 2 sol. 1). Den Leib als Ausfaltung dessen
zu verstehen, was « originaliter et quodammodo implicite » in der Geistseele
vorgegeben ist, — dieser thomasischen Konzeption wird die Darlegung St.s
unbezweifelbar von einer neuen Seite mit fruchtbaren Perspektiven gerecht.
Wer etwa einen phänomenologischen Zugang zur Lehre des Aquinaten über
die Seele als ein «totum potentiale » wünscht (I 76, 8), muß bei St. die
Untersuchung V, « zur Phänomenologie des verleiblichten Ich », lesen

(110-155).
*

Straßers Darlegungen über die Bestimmung des Objektes der
philosophischen Psychologie und deren Abgrenzung gegen die empirische (vor
allem S. 200-243) werfen jedoch einige Fragen auf.

Sind alle Inhalte, die vom Autor als Objekte oder « Quasi-objekte »

bezeichnet werden (93-102), durch die Möglichkeit ihrer Objektivierbarkeit
aus der Fragestellung der philosophischen Psychologie schlechthin
ausgeschieden und in das ausschließliche Betrachtungsfeld der empirischen
Psychologie zu verweisen (vgl. 201) Mit dieser Frage würde die andere
zusammenfallen, ob alle Inhalte und Geschehnisse, die « zum Gegenstand eines

rückgerichteten Aktes werden können, zum Phänomenbereich der Leiblichkeit

» gehören (103).
Wohl stellen der Leib und die dingliche Umwelt den extremen Gegenpol

des primären Ich dar. Und alles, was zum Leib und zur Welt gehört,
haben wir daher objektiv oder quasi-objektiv. Aber läßt sich die Aussage
umkehren, in dem Sinne, daß alles, was objektiv oder quasi-objektiv besessen

wird, darum Leiblichkeit ist Das würde immerhin einer fundamentalen
These des Aquinaten widersprechen, der das « habere objective » gerade als
Kennzeichen des geistigen Habens und die Universalisierung eines konkreten
Objektes als Entmaterialisierung versteht.

Wir kämen weiterhin zu der Folgerung, daß außer dem Ursprungs-ich
kein weiteres eigentliches Objekt der philosophischen Psychologie vorläge,
da ja alles andere objektivierbar ist ; insofern aber etwas objektivierbar ist,
bildet es den Gegenstand der « èpotsipla ». — Diese Idee scheint der Verf.
unter anderem dadurch auszudrücken, daß er nicht nur einen anderen
Formalaspekt der philosophischen gegenüber der empirischen Psychologie
fordert, sondern ein völlig anderes Objekt. Er sieht nicht nur einen «

methodischen Unterschied » zwischen den beiden Seelenlehren, denn « nicht nur
in der Frage des 'Wie' unterscheiden sich die beiden Disziplinen, sondern
auch in der des 'Was' » (203).

Zunächst ist zu sagen, daß der Verf. selbst die scharfe Trennung zwischen
den beiden Zweigen im Sinne zweier total verschiedener Objekte im Laufe



Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht 49

seiner Reflexionen in Zweifel gezogen zu haben scheint. Denn am Ende
formuliert er diesbezüglich vorsichtiger : « daß der empirische und der
metaphysische Psychologe zumindestens teilweise nicht dasselbe Objekt beschreiben »

(242). — Sodann aber ist zu sagen : wohl scheint nur der philosophische
Psychologe auf Grund des « Richtungsbewußtseins » zum primären Ich
gelangen zu können, aber ist dieses Ich nicht durch seine Akte der
Bewußtseinserhellung in allen Objekten und Quasi-objekten irgendwie gegenwärtig
Wenn « bewußt » im prägnanten Sinne eine Begegnung mit der Wirklichkeit
« sub ratione entis » bedeutet (231), dann muß dieses « ens », insofern es im
« objektiven» Inhalt als Seiendes erscheint, der « èpjtcipla » zugänglich sein.
Anderseits muß ihre formale Enthüllung der philosophischen Psychologie
zugesprochen werden. Es kann sich demnach nur um ein und dasselbe

Objekt handeln, das dem Empiriker und dem philosophischen Psychologen
vorliegt. Das Anders-sein geht auf das Konto des « Wie », unter dem dasselbe

Objekt betrachtet wird.
Dabei scheint « die erschreckende Kompliziertheit der menschlichen

Seele » 3 in ihrer höchsten Dichte daraus zu resultieren, daß die
Gegenwärtigkeit des transzendentalen Ego in seiner Wirk-lichkeit sich in der
relativ autonomen Wirksamkeit des Psycho-physischen verbirgt. Sollte die
Seelenkunde ein solches Objekt vor sich haben, das nicht einfachhin eine
absolute Trennung zwischen philosophischer und empirischer Psychologie
zuläßt, sodaß es immer nur um ein « mehr oder weniger » der metaphysischen
bzw. der empirischen Betrachtungsweisen gehen kann Sollte also eine « Ent-
Ontologisierung » 4, wie sie in der modernen Physik geschehen ist, in diesem
Maß nicht für die Psychologie durchführbar sein Vermag sich der
empirische Psychologe der.n wirklich auf eine rein funktionalistische Betrachtung
seines Objektes zu beschränken und die « ratio entis » ganz außer acht zu
lassen Innerhalb der seelischen Funktionen, des « Bewußtwerdens », der
Afiektabläufe usw. strahlt ja fortwährend das transzendentale Ich ill seiner
Wirksamkeit ein. Diese Wirksamkeit wird in der Verleiblichung sichtbar,
wird somit empirischer Gegenstand. An seiner Gegenwärtigkeit kann der
Empiriker einfach nicht vorbeigehen. Daher denn auch fortwährend die
Konfrontierung in der empirischen Psychologie mit philosophischen
Fragekomplexen, angefangen vom Lebensproblem beim Biologen bis zur Frage
nach der Möglichkeit und Bezeugung der Freiheit beim Triebpsychologen.
M. a. W., die These, daß der empirische Psychologe ein anderes Objekt
habe als der philosophische Seelenforscher, kann nicht aufrecht gehalten
werden. Dennoch seien die Ausführungen des Verf. im Sinne einer
Klarstellung der verschiedenen Aspekte bejaht, unter denen die beiden Zweige
der Psychologie ihren Gegenstand erfassen : der eine geht seinem Objekt
« sub ratione entis », der andere mehr unter dem Gesichtspunkt des
funktionalen Zusammenhanges nach.

Die Objekte würden daher eine Stufung erfordern : das primäre Ich

3 D. Katz, Handbuch der Psychologie, Basel 1951, S. 11.
4 Vgl. N. Luyten, Caractère philosophique de la psychologie. Actes du

XIe Congrès international de Philosophie, Bruxelles 1953, vol. VII, 7-11.

4



50 Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht

kann nie Gegenstand der Empirie sein, sondern wird auf dem Wege des

Richtungsbewußtseins als Mittelpunkt vom philosophischen Psychologen
erschlossen ; alle Objekte und Quasi-objekte dieses primären Ich sind zugleich
vom empirischen und philosophischen Psychologen erfaßbar, aber unter
verschiedenem Gesichtspunkt. Dabei wird es zum ewigen Problem dieser
Wissenschaft gehören, scharf die Grenzen zwischen dem Aspekt des
Funktionalen und des Philosophischen abzugrenzen. Je tiefer wir in das
Lebensgeschehen eindringen, umso mehr wird sich dieses als Ausdruck der einen
Leib-Seele-Substanz erweisen.

Würde die totale Verschiedenheit der Objekte nicht auch die These der
Leib-Seele-Einheit sprengen Wenn die ontische Ordnung eine Substanzeinheit

zwischen Leib und Geistseele vorweist, muß die Erkenntnisordnung
dann nicht auch eine Einheit darstellen Wird dies bejaht, dann kommt
man trotz des durch die naturwissenschaftliche Methode einerseits und die
phänomenologische Reduktion andererseits neu gewonnenen Standpunktes
zu dem Ergebnis, daß die Psychologie nur dann vollkommen ihrem Gegenstand

gerecht wird, wenn sie die formalen und materialen Faktoren, Geistseele

und Leibliches, zugleich erfaßt. Es handelt sich um jene wissenschaftstheoretische

Konzeption, die Thomas in seinem Kommentar zu Aristoteles'
« Trept tjjuxijç » einleitend vertritt 5.

Werfen wir aber auf das Problem noch von einem anderen Gesichtspunkt

etwas Licht. Der Verf. spricht fortwährend von der « metaphysischen »

Psychologie gegenüber der empirischen. Die Terminologie weist in der Richtung

seiner These, nämlich, daß das Objekt der ersteren nur jener Inhalt
ist, der das reine transzendentale Subjekt darstellt, das in seinem Sein
unmittelbar beim Sein ist (166). Dieses Subjekt liegt ganz in der Nähe des

Objektes der Metaphysik, das durch den dritten Abstraktionsgrad erreicht
wird. — Nun ist der Aquinate aber der Meinung, daß die Psychologie eine
Wissenschaft sei, die mit dem ersten Grad der Abstraktion zu operieren
habe 8, da ihr Objekt nicht das Sein als solches sei. Wohl ist es Aufgabe
des philosophischen Psychologen, die « ratio entis » in all ihren verleiblichten

Abschattungen zu suchen. Das verbindet ihn mit dem Metaphysiker.
Aber sein Objekt ist nicht rein metaphysischer Natur. Daher wäre nicht
von einer « metaphysischen », sondern besser von einer « philosophischen
Psychologie » zu sprechen.

Hier schließt sich eines der wichtigsten Probleme an. Nach den
Darlegungen des Verf. läßt sich die Geistseele schlechthin nicht als intentionales
Objekt « haben », sie entzieht sich jeglicher Universalisierung (202). So

überzeugend die Darlegungen des Autors hinsichtlich des Ursprungs-ichs im
Laufe seiner phänomenologischen Reduktion erscheinen, stellt sich doch
unmittelbar die Frage, ob dann noch eine wissenschaftliche Aussage über die
Geistseele möglich ist. Wissenschaft vollzieht sich stets und notwendig in
universalen oder « objektiven » Begriffen intentionalen Charakters. Gibt es

5 Vgl. In de An. I 1. 1-2 ; ed. Marietti, N. 12-13 u. vor allem N. 24-27.
• Vgl. S. th. I 85, 1 ad 2 ; De anima I 1. 2, ed. Marietti, N. 27 ; In Phys.

Arist. I 1. 1, ed. Leonina II, p. 4.



Zur theologischen Erkenntnislehre 51

keine Begriffsbildung über die Geistseele, so ist sie meiner Aussage entzogen
und rein subjektiver Inhalt 7. Die Lösung scheint uns in der Richtung zu

liegen, daß es bei aller Unaussprechbarkeit des Ursprungs-ichs als letzten
individuellen Grund doch eine Aussagbarkeit allgemeiner Wesenszüge dieses

Grundes gibt, wodurch die Geistseele « objektivierbar » wird : « Mens nostra
cognoscit seipsam quodammodo per essentiam suam quodam vero modo

per intentionem sive per speciem quodam vero modo intuendo invio-
labilem veritatem » (De Ver. 10, 8). So fruchtbar der Beitrag des Verf. zur
Klärung dessen ist, was Thomas hinsichtlich der ersten und der letzten
Erkenntnismöglichkeit sagt, Möglichkeiten, die bereits Gegenstand
bedeutenderer Darlegungen für Gardeil und Roland-Gosselin gewesen sind 8,

— den mittleren Weg würde St. dem Aquinaten als Zugang zum Wesen
der Geistseele absprechen. Dieser ist es aber gerade, auf dem Thomas seine

philosophische Psychologie entfaltet hat.
Es konnte hier nur fragmentarisch auf die umfangreichen Bemühungen

des Autors eingegangen werden, Bemühungen, die sicherlich Anstoß zu
fruchtbaren Auseinandersetzungen im Bereich der philosophischen Anthropologie

und der wissenschaftstheoretischen Erörterungen sein werden.

Zur theologischen Erkenntnislehre

Von Adolf Hoffmann O. P.

Die wichtige, schwierige und früher vielleicht allzu vernachlässigte
theologische Erkenntnis - und Methodenlehre hat in den jüngst vergangenen
Jahren nun doch mehrere tüchtige Bearbeiter gefunden. Jenen reiht sich
nun der Frankfurter Dogmatiker Johannes Beumer 1 an. Auch er will das
Wesen und die Methode der spekulativen Theologie deutlicher machen. Was
er an geschichtlichen Untersuchungen über Patristik, Scholastik und Mystik
bietet, will eigentlich nur als Vorbereitung dienen zum Verständnis der
Definition des vatikanischen Konzils über das Glaubensverständnis. Diese
Definition steht im Mittelpunkt der ganzen Untersuchung. Der von Beumer
dieser Definition unterlegte Sinn soll wieder bewußter erkannt und für das
theologische Arbeiten fruchtbar gemacht werden. In diesem Sinne sind auch

7 In Richtung dieser Konsequenz weist die Terminologie des Verf., der das
Ursprungs-ich als «anonymen Seinsmittelpunkt» bezeichnet (109). Sollte dieser
Seinsmittelpunkt, von dem alle Namengebung der Objekte und Quasi-Objekte
ihren Sinn hernimmt, nicht besser « metonymer Seinsmittelpunkt » genannt
werden

8 Vgl. A. Gardeil, La structure de l'âme et l'expérience mystique, Paris 1927,
94-121, 249-252 ; M. D. Roland-Gosselin, Peut-on parler d'intuition intellectuelle
dans la philosophie thomiste Philosophia perennis, Regensburg 1930, 709-730.

1 J. Beumer S. J. : Theologie als Glaubensverständnis. — Echter-Verlag,
Würzburg 1953, 251 S.


	Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht

