Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht
Autor: Pflrtner, Stephanus
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761437

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht 45

Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht

VoN STEPHANUS PFURTNER O. P.

Daf3 die moderne Psychologie im landlaufigen Verstindnis des Wortes
sich aus dem Gesamtverband der Philosophie herauszulésen versuchte, ist
ein bekanntes historisches Faktum. Sehr viel schwieriger ist die Frage, ob
ihr dieser Versuch gelungen ist. Handelt es sich also bei der Zurechnung
der Seelenkunde unter die philosophischen Disziplinen von seiten der Alten
im Grunde um eine Ungenauigkeit, in deren Gefolge die wissenschaftliche
Unfruchtbarkeit im Sinne einer « leeren Spekulation » lag ? Oder zwingt das
Objekt der Psychologie zu philosophischer Fragestellung und Klirung ? Ist
dariiber hinaus Seele und Seelisches philosophisch angehbar ? Wenn ja, wo
liegen die Grenzen zwischen empirischer und philosophischer Methode ?

Dies Problem wird durch S. STrAsSSER in seinem Buch Seele und Be-
seeltes !, das in einer teilweisen Neubearbeitung fiir die deutsche Versffent-
lichung nun vorliegt, aufgegriffen, eine Publikation, die im Holldndischen
(1950) und Franzosischen (1953) bereits so iiberaus dankbar aufgenommen
wurde. Ohne Zweifel handelt es sich hier um eine der bedeutsamsten Aus-
einandersetzungen, die in letzter Zeit iiber dieses Thema stattgefunden hat.
Der Problemkreis ist bereits umrissen. Die Methodenfrage wird vom Ver-
fasser als vordergriindiger Gegenstand seiner Untersuchungen bezeichnet
(1x). Es geht somit um eine wissenschaftstheoretische Aufgabe. Als Weg
zur Losung bietet sich dem von Husserl-Studien herkommenden Autor die
phidnomenologische Methode dieses Philosophen an. Das konkrete Objekt,
an dem das Problem beleuchtet wird, stellt die Seele selbst sowie die ver-
schiedenen Ausdrucksformen des Beseelten dar.

Bereits aus der Erwdhnung des Objektes geht hervor, dal die Ab-
handlung nicht bei leeren Methodenfragen stehen bleibt. Da die « uéBodog »
sich vom Objekt her bemift, muB8 der Gegenstand in moglichst deutlicher
und bestimmender Form vor Augen treten. So liuft die Klirung der I'rage,
wie man die Seele philosophisch erkennen kénne, mit der anderen Hand in
Hand, was die Seele eigentlich und in ihrem Grunde sei.

Mit einer begliickenden Sauberkeit der phinomenologischen Fiihrung
entfaltet sich das Thema. Zundchst wird in einer gediegenen problem-
geschichtlichen Auseinandersetzung der Stand der philosophischen Anthro-
pologie skizziert (1-75). Nach DESCARTES erweist sich KaNT als der bedeu-
tendste Autor, der den beim ersteren grundgelegten Dualismus zwischen
Seele und Leib nicht aufzulésen vermag, sondern im Gegenteil durch die
legitime Schwierigkeit ins Metaphysische vertieft, wonach das, « was unserem
Denken objektive Geltung verleiht, nicht mit irgendeinem Objekt dieses

1 Stephan STRASSER, Seele und Beseeltes. Phinomenologische Untersuchungen
iiber das Problem der Seele in der metaphysischen und empirischen Psychologie.
— Deuticke, Wien 1955. xv-253 S,



46 Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht

Denkens identisch sein kann » (32). Das MaB kann nicht von dem zu Messen-
den genommen werden. — Damit wird einerseits die Méglichkeit einer
philosophischen Psychologie ausgeschlossen. Denn diese mii3te ja den eigent-
lichen Grund unseres objektiven Denkens, die geistige Seele, zum Objekt
haben. Andererseits fiihrt die Schwierigkeit, wie etwas zugleich « bestimm-
bares und bestimmendes Selbst » sein kann, zur Trennung der beiden In-
stanzen, zu einem RiB, der sich im ScHELERschen und Husserrschen Tria-
lismus fortsetzt. Das Ich als transzendentales Ego steht in prinzipieller
Unterscheidung dem Bereich des Psychischen und Psycho-physischen gegen-
iiber (48). Die egologische Evidenz der Einheit, daB das Ich sich in all
seinem Tun und Erleiden als ganzheitlichen Triger erfihrt, daB8 «ich»
Schmerzen habe und denke, daB3 « ich » meine Hand bewege und nicht die
Hand an mir bewegt wird oder sich bewegt, wird durch die unlésbar
scheinende Schwierigkeit des genannten Widerspruches verfliichtigt. Dafiir
steuert die Bestimmung des transzendentalen Ego auf einen spiritualistischen
Pantheismus im Sinne des AVERROES hin ; das « Ego » wird mit dem « letzt-
lich weltschaffenden Leben » (HusseERrL) identifiziert, das beim Zerfall des
Leibes nicht ins Nichts kehren kann. Das « Ego» ist unausgesprochen mit
einem abstrakten, iiberindividuellen Geist identisch.

Der Versuch, die Einheit des Menschen als Leib-Seele-Wesen vorzu-
weisen und dabei die Mdoglichkeit einer philosophischen Psychologie verant-
wortet zu demonstrieren, wird vom Autor durchaus neuartig geleistet. Wie
HusserL, bedient er sich der fiir die psychologische Fragestellung modi-
fizierten cartesianischen Urevidenz als Ausgangspunkt. Auf die Frage : « Was
ist iiberhaupt nétig, damit ich einen Begriff bilden kann, der auf mein kon-
kretes Sein und So-sein als Ich Beziehung hat ? », wird geantwortet : « Um
solche Urteile zu fillen, muB ich a priori imstande sein, Akte zu vollziehen,
deren Ursprung und Gegenstand in gewisser Beziehung ich selbst bin » (81).
Die Tatsache solcher auf sich gerichteter Akte aber kann schlechthin nicht
bestritten werden. Auch ein negatives Urteil wire eben ein solcher Akt.
Der Ausgangspunkt St.s kann auch im Sinne des Aquinaten als ein legitimer
angesehen werden, wenn Thomas ihn selbst auch nicht weiter in dieser
Form entfaltet zu haben scheint *.

Es gehort dabei zu den bedeutendsten Stellen der Darlegung, wie der
Verf. vom « egologischen » Startpunkt zur ontologischen Fundierung des
Urteils gelangt (167-170) und somit aus der einseitigen Subjektivitdt des
Ego in cartesianischer und Husserlscher Sicht zur Stellung des Ichs im Seins-
universum durchbricht.

Aber kehren wir zum Ausgangspunkt zuriick: von dem gewonnenen
Evidenz-urteil geht der Verf. mit phinomenologischer Sauberkeit dem Inhalt
desselben nach, Dabei stellt sich heraus, daB ihm eine « Vieleinheit » des

2 Vgl. de Ver. 10, 8c. u. ad 2m: « In hoc enim aliquis percipit se animam
habere et vivere et esse, quod percipit se sentire et intelligere . .. et nullus erravit
unquam in hoc, quod non perciperet se vivere, quod pertinet ad cognitionem qua
aliquis percipit quid in anima sua agatur». Diese Texte diirften die obige Ur-
evidenz implizieren. :



Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht 47

Selbst zugrunde liegen muB. Eine Vielheit, insofern das Ich in der Begegnung
mit seiner Innen- und AuBenwelt eine Vielzahl von Inhalten als Objekte
oder Quasi-objekte besitzt. Eine Einheit, weil alle dadurch verbunden sind,
daB sie dem Ich zu eigen sind, d. h. daB dieses Ich sie alle irgendwie « hat ».
Dieses « Haben » der Objekte oder Quasi-objekte ist nur dadurch mdéglich,
daB ein Subjekt vorhanden ist, das dieses « Haben » ermoglicht, selbst aber
nicht « habhaft » ist. Es muB3 reines Subjekt mit einer vollkommenen Inner-
lichkeit sein, das selbst nie Objekt werden kann. St. nennt diesen letzten
subjektiven Grund das Ursprungs- oder das primdre Ich. Die « Vieleinheit »
ist somit unbestreitbar, sie ist in der Aussage der oben genannten Ur-
evidenz in ihren wesentlichen Bestandteilen eingeschlossen. Andererseits hat
die philosophische Psychologie einen genuinen Inhalt zu beschreiben : das
primidre Ich. Es unterscheidet sich von allen anderen, da es nie Objekt
oder Quasi-objekt werden kann. — Seine Existenz zu leugnen, ist unmog-
lich, da dieses Ursprungs-ich sich fortwédhrend in allen egologischen Er-
fahrungen als Ermoglichung aller objektiven und quasi-objektiven Inhalte
ausweist. Es ist unmdglich, etwas sich gegeniiber zu haben, ohne daB das
Ich gegenwirtig ist. Das « Objekt-sein » schlieft eine Relation zum Subjekt
ein. — Die Schwierigkeit, wie ich von diesem primiren Ich wissen kann,
da es doch nie Objekt zu werden vermag, 16st St. durch die scharfsinnige
Unterscheidung, das Ursprungs-ich lieBe sich nie als Gegenstand denken,
miisse wohl aber als Mittelpunkt gedacht werden, von dem alle « Sinn-
gebung » der Dinge ausstrahlt. Es tut sich durch ein « RichtungsbewuBt-
sein» als Grund aller objektiver Denkinhalte kund (189). Eine durchaus
neuartige Darlegung des Vorganges, der mit Hilfe der Seinsprinzipien den
Grund aller Phinomene « ein-sieht», die dem Ich gegeniiberstehen, ohne
daB dieser Grund selbst im Sinne der « éumeipia» erfahren werden kann.
Das Ursprungs-ich als ein rein intelligibles Sein kann somit nie Gegenstand
der empirischen Forschung werden, wenn es selbst auch Grund aller empi-
rischen Inhalte ist.

Der gewonnene Ausgangspunkt erweist sich fiir die Deutung des Seele-
Leib-Verhiltnisses als ausgesprochen fruchtbar, wobei sie freilich «im
schroffsten Widerspruch zu den Auffassungen einer empirischen oder natura-
listischen Menschenbetrachtung » steht (177). Der Mensch laBt sich im
tiefsten nicht aus seinen physiologischen, psychologischen, sozialen Bezie-
hungen verstehen, das geistige Sein sich nicht als ein Uberbau des Vital-
Leiblichen deuten (wobei nicht verneint wird, daB die héchste « Expli-
kation » des menschlichen Seins, das « transzendentale Ego » und seine Seins-
erfahrung genetisch am Ende liegen), sondern das transzendentale Ego ist
vielmehr mein eigentlicher existenzieller Akt. Er duBert sich am unmittel-
barsten in seinem Seins- und Wertverstehen, um dann zur Ausformung,
zum Ausdruck seines Selbst zu gelangen und in der Verleiblichung zu wirken.
Die psycho-physische Wirklichkeit wird damit gegeniiber einer naturwissen-
schaftlich orientierten Psychologie von einem véllig anderen Stand aus ge-
deutet : sie ist die Verleiblichung der Geistseele. Es kann kein Zweifel sein,
daB wir uns bei der groBen thomasischen These : « anima intellectiva est
forma corporis» (I 76, 4) befinden. Dabel tritt vor allem der dynamische



48 Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht

Aspekt ihrer entelechialen Wirk-lichkeit hervor, — ein Aspekt, den die
neuscholastische Betrachtung vielleicht zugunsten der Wesensbetrachtung
zu sehr vernachldssigt hat, der sich aber unbezweifelbar beim Aquinaten
findet : « Anima se habet ad corpus, non solum in habitudine formae et
finis, sed etiam in habitudine causae efficientis ... Quidquid in partibus
corporis apparet, totum originaliter et quodammodo implicite in anima con-
tinetur » (IV Sent. d. 44 q.1 a. 2 sol. 1). Den Leib als Ausfaltung dessen
zu verstehen, was « originaliter et quodammodo implicite » in der Geistseele
vorgegeben ist, — dieser thomasischen Konzeption wird die Darlegung St.s
unbezweifelbar von einer neuen Seite mit fruchtbaren Perspektiven gerecht.
Wer etwa einen phinomenologischen Zugang zur Lehre des Aquinaten iiber
die Seele als ein « totum potentiale » wiinscht (I 76, 8), muB bei St. die
Untersuchung V, «zur Phinomenologie des verleiblichten Ich», lesen
(110-155).

*

StraBers Darlegungen iiber die Bestimmung des Objektes der philo-
sophischen Psychologie und deren Abgrenzung gegen die empirische (vor
allem S. 200-243) werfen jedoch einige Fragen auf.

Sind alle Inhalte, die vom Autor als Objekte oder « Quasi-objekte »
bezeichnet werden (93-102), durch die Mdglichkeit ihrer Objektivierbarkeit
aus der Fragestellung der philosophischen Psychologie schlechthin ausge-
schieden und in das ausschlieBliche Betrachtungsfeld der empirischen Psy-
chologie zu verweisen (vgl. 201) ? Mit dieser Frage wiirde die andere zu-
sammenfallen, ob alle Inhalte und Geschehnisse, die « zum Gegenstand eines
riickgerichteten Aktes werden kénnen, zum Phinomenbereich der Leiblich-
keit » gehoren (103).

Wohl stellen der Leib und die dingliche Umwelt den extremen Gegen-
pol des primiren Ich dar. Und alles, was zum Leib und zur Welt gehort,
haben wir daher objektiv oder quasi-objektiv. Aber liit sich die Aussage
umkehren, in dem Sinne, daB alles, was objektiv oder quasi-objektiv besessen
wird, darum Leiblichkeit ist ? Das wiirde immerhin einer fundamentalen
These des Aquinaten widersprechen, der das « habere objective » gerade als
Kennzeichen des geistigen Habens und die Universalisierung eines konkreten
Objektes als Entmaterialisierung versteht.

Wir kimen weiterhin zu der Folgerung, daB3 auBBer dem Ursprungs-ich
kein weiteres eigentliches Objekt der philosophischen Psychologie vorlige,
da ja alles andere objektivierbar ist ; insofern aber etwas objektivierbar ist,
bildet es den Gegenstand der « ¢unerpla ». -~ Diese Idee scheint der Verf.
unter anderem dadurch. auszudriicken, daf3 er nicht nur einen anderen
Formalaspekt der philosophischen gegeniiber der empirischen Psychologie
fordert, sondern ein vollig anderes Objekt. Er sieht nicht nur einen « metho-
dischen Unterschied » zwischen den beiden Seelenlehren, denn « nicht nur
in der Irage des ‘Wie' unterscheiden sich die beiden Disziplinen, sondern
auch in der des ‘Was’ » (203).

Zunichst ist zu sagen, daf der Verf. selbst die scharfe Trennung zwischen
den beiden Zweigen im Sinne zweier total verschiedener Objekte im Laufe



Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht 49

seiner Reflexionen in Zweifel gezogen zu haben scheint. Denn am Ende
formuliert er diesbeziiglich vorsichtiger : « dal3 der empirische und der meta-
physische Psychologe zumindestens teilweise nicht dasselbe Objekt beschreiben »
(242). — Sodann aber ist zu sagen : wohl scheint nur der philosophische
Psychologe auf Grund des « RichtungsbewufBtseins » zum primédren Ich ge-
langen zu konnen, aber ist dieses Ich nicht durch seine Akte der BewuBt-
seinserhellung in allen Objekten und Quasi-objekten irgendwie gegenwirtig ?
Wenn « bewuf3t » im pragnanten Sinne eine Begegnung mit der Wirklichkeit
« sub ratione entis » bedeutet (231), dann mul} dieses « ens », insofern es im
« objektiven» Inhalt als Seiendes erscheint, der « éumeipie » zugdnglich sein.
Anderseits mul3 ihre formale Enthiillung der philosophischen Psychologie
zugesprochen werden. Es kann sich demnach nur um ein und dasselbe Ob-
jekt handeln, das dem Empiriker und dem philosophischen Psychologen vor-
liegt. Das Anders-sein geht auf das Konto des « Wie », unter dem dasselbe
Objekt betrachtet wird.

Dabei scheint « die erschreckende IKompliziertheit der menschlichen
Seele » 3 in ihrer hochsten Dichte daraus zu resultieren, daB die Gegen-
wartigkeit des transzendentalen Ego in seiner Wirk-lichkeit sich in der
relativ autonomen Wirksamkeit des Psycho-physischen verbirgt. Sollte die
Seelenkunde ein solches Objekt vor sich haben, das nicht einfachhin eine
absolute Trennung zwischen philosophischer und empirischer Psychologie
zuldBt, sodal3 es immer nur um ein « mehr oder weniger » der metaphysischen
bzw. der empirischen Betrachtungsweisen gehen kann ? Sollte also eine « Ent-
Ontologisierung » 4, wie sie in der modernen Physik geschehen ist, in diesem
MaB nicht fiir die Psychologie durchfiihrbar sein ? Vermag sich der empi-
rische Psychologe denn wirklich auf eine rein funktionalistische Betrachtung
seines Objektes zu beschrinken und die « ratio entis» ganz aufler acht zu
lassen ? Innerhalb der seelischen Funktionen, des « BewuBtwerdens », der
Affektabliufe usw. strahlt ja fortwidhrend das transzendentale Ich in seiner
Wirksamkeit ein. Diese Wirksamkeit wird in der Verleiblichung sichtbar,
wird somit empirischer Gegenstand. An seiner Gegenwirtigkeit kann der
Empiriker einfach nicht vorbeigehen. Daher denn auch fortwdhrend die
Konfrontierung in der empirischen Psychologie mit philosophischen Frage-
komplexen, angefangen vom ILebensproblem beim Biologen bis zur Frage
nach der Moglichkeit und Bezeugung der Freiheit beim Triebpsychologen.
M.a. W., die These, daBl der empirische Psychologe ein anderes Objekt
habe als der philosophische Seelenforscher, kann nicht aufrecht gehalten
werden. Dennoch seien die Ausfithrungen des Verf. im Sinne einer Klar-
stellung der verschiedenen Aspekte bejaht, unter denen die beiden Zweige
der Psychologie ihren Gegenstand erfassen : der eine geht seinem Objekt
« sub ratione entis », der andere mehr unter dem Gesichtspunkt des funk-
tionalen Zusammenhanges nach.

Die Objekte wiirden daher eine Stufung erfordern: das primire Ich

3 D. Karz, Handbuch der Psychologie, Basel 1951, S. 11.
% Vgl. N. LuvTeN, Caractire philosophique de la psychologie. Actes du
XTIe Congres international de Philosophie, Bruxelles 1953, vol. VII, 7-11.

4



50 Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht

kann nie Gegenstand der Empirie sein, sondern wird auf dem Wege des
RichtungsbewuBtseins als Mittelpunkt vom philosophischen Psychologen er-
schlossen ; alle Objekte und Quasi-objekte dieses primiren Ich sind zugleich
vom empirischen und philosophischen Psychologen erfaBbar, aber unter ver-
schiedenem Gesichtspunkt. Dabei wird es zum ewigen Problem dieser
Wissenschaft gehoren, scharf die Grenzen zwischen dem Aspekt des Funk-
tionalen und des Philosophischen abzugrenzen. Je tiefer wir in das Lebens-
geschehen eindringen, umso mehr wird sich dieses als Ausdruck der einen
Leib-Seele-Substanz erweisen.

Wiirde die totale Verschiedenheit der Objekte nicht auch die These der
Leib-Seele-Einheit sprengen ? Wenn die ontische Ordnung eine Substanz-
einheit zwischen Leib und Geistseele vorweist, muf3 die Erkenntnisordnung
dann nicht auch eine Einheit darstellen ? Wird dies bejaht, dann kommt
man trotz des durch die naturwissenschaftliche Methode einerseits und die
phinomenologische Reduktion andererseits neu gewonnenen Standpunktes
zu dem Ergebnis, daB die Psychologie nur dann vollkommen ihrem Gegen-
stand gerecht wird, wenn sie die formalen und materialen Faktoren, Geist-
seele und Leibliches, zugleich erfa3t. Es handelt sich um jene wissenschafts-
theoretische Konzeption, die Thomas in seinem Kommentar zu Aristoteles’
« mepl uyiic » einleitend vertritt °.

Werfen wir aber auf das Problem noch von einem anderen Gesichts-
punkt etwas Licht. Der Verf. spricht fortwdhrend von der « metaphysischen »
Psychologie gegeniiber der empirischen. Die Terminologie weist in der Rich-
tung seiner These, nimlich, dafl das Objekt der ersteren nur jener Inhalt
ist, der das reine transzendentale Subjekt darstellt, das in seinem Sein
unmittelbar beim Sein ist (166). Dieses Subjekt liegt ganz in der Nihe des
Objektes der Metaphysik, das durch den dritten Abstraktionsgrad erreicht
wird. — Nun ist der Aquinate aber der Meinung, da3 die Psychologie eine
Wissenschaft sei, die mit dem ersten Grad der Abstraktion zu operieren
habe 8, da ihr Objekt nicht das Sein als solches sei. Wohl ist es Aufgabe
des philosophischen Psychologen, die «ratio entis» in all ihren verleib-
lichten Abschattungen zu suchen. Das verbindet ihn mit dem Metaphysiker.
Aber sein Objekt ist nicht rein metaphysischer Natur. Daher wire nicht
von einer « metaphysischen », sondern besser von einer « philosophischen
Psychologie » zu sprechen.

Hier schlieBSt sich eines der wichtigsten Probleme an. Nach den Dar-
legungen des Verf. 148t sich die Geistseele schlechthin nicht als intentionales
Objekt « haben », sie entzieht sich jeglicher Universalisierung (202). So iiber-
zeugend die Darlegungen des Autors hinsichtlich des Ursprungs-ichs im
Laufe seiner phdnomenologischen Reduktion erscheinen, stellt sich doch un-
mittelbar die Frage, ob dann noch eine wissenschaftliche Aussage iiber die
Geistseele moglich ist. Wissenschaft vollzieht sich stets und notwendig in
universalen oder « objektiven » Begriffen intentionalen Charakters. Gibt es

§ Vgl. In de An. I 1.1-2; ed. Marietti, N. 12-13 u. vor allem N. 24-27.
¢ Vgl. S.th. I 85, 1ad2; De anima I L 2, ed. Marietti, N, 27; In Phys.
Arist. T 1.1, ed. Leonina II, p. 4.



Zur theologischen Erkenntnislehre 51

keine Begriffsbildung iiber die Geistseele, so ist sie meiner Aussage entzogen
und rein subjektiver Inhalt 7. Die Losung scheint uns in der Richtung zu
liegen, daB es bei aller Unaussprechbarkeit des Ursprungs-ichs als letzten
individuellen Grund doch eine Aussagbarkeit allgemeiner Wesensziige dieses
Grundes gibt, wodurch die Geistseele « objektivierbar » wird : « Mens nostra
cognoscit seipsam quodammodo per essentiam suam . .., quodam vero modo
per intentionem sive per speciem ..., quodam vero modo intuendo invio-
labilem veritatem » (De Ver. 10, 8). So fruchtbar der Beitrag des Verf. zur
Kldarung dessen ist, was Thomas hinsichtlich der ersten und der letzten
Erkenntnismoglichkeit sagt, Moglichkeiten, die bereits Gegenstand bedeu-
tenderer Darlegungen fiir GARDEIL und RoLAND-GOSSELIN gewesen sind 8,
— den mittleren Weg wiirde St. dem Aquinaten als Zugang zum Wesen
der Geistseele absprechen. Dieser ist es aber gerade, auf dem Thomas seine
philosophische Psychologie entfaltet hat.

Es konnte hier nur fragmentarisch auf die umfangreichen Bemiihungen
des Autors eingegangen werden, Bemiihungen, die sicherlich Ansto8 zu
fruchtbaren Auseinandersetzungen im Bereich der philosophischen Anthro-
pologie und der wissenschaftstheoretischen Erorterungen sein werden.

Zur theologischen Erkenntnislehre

VoN ApoLF HoFrFmannN O. P,

Die wichtige, schwierige und friiher vielleicht allzu vernachldssigte
theologische Erkenntnis - und Methodenlehre hat in den jiingst vergangenen
Jahren nun doch mehrere tiichtige Bearbeiter gefunden. Jenen reiht sich
nun der Frankfurter Dogmatiker Johannes BEUMER ! an. Auch er will das
Wesen und die Methode der spekulativen Theologie deutlicher machen. Was
er an geschichtlichen Untersuchungen iiber Patristik, Scholastik und Mystik
bietet, will eigentlich nur als Vorbereitung dienen zum Verstindnis der
Definition des vatikanischen Konzils iiber das Glaubensverstindnis. Diese
Definition steht im Mittelpunkt der ganzen Untersuchung. Der von Beumer
dieser Definition unterlegte Sinn soll wieder bewuBter erkannt und fiir das
theologische Arbeiten fruchtbar gemacht werden. In diesem Sinne sind auch

? In Richtung dieser Konsequenz weist die Terminologie des Verf., der das
Ursprungs-ich als « anonymen Seinsmittelpunkt» bezeichnet (109). Sollte dieser
Seinsmittelpunkt, von dem alle Namengebung der Objekte und Quasi-Objekte
ihren Sinn hernimmt, nicht besser « metonymer Seinsmittelpunkt» genannt
werden ?

8 Vgl. A. GARDEIL, La structure de 'dme et I'expérience mystique, Paris 1927,
94-121, 249-252 ; M. D. RoLAND-GossELIN, Peut-on parler d’intuition intellectuelle
dans la philosophie thomiste ? Philosophia perennis, Regensburg 1930, 709-730.

! J. BEUMER S. J.: Theologie als Glaubensverstindnis. — Echter-Verlag,
Wiirzburg 1953, 251 S.



	Seele und Beseeltes in philosophischer Sicht

