Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin
Autor: Duroux, Benoit
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’illumination de la foi
chez saint Thomas d’Aquin

Par BENoIT Duroux O P.

Que la foi soit considérée comme une lumiére nouvelle donnée
a l'esprit, que les articles de la foi soient connus dans la lumiére de
la Vérité premiere, c’était une doctrine commune depuis Guillaume
d’Auxerre : « Fides est illuminatio mentis ad Deum videndum et res
divinas 1. » Cet auteur avait transporté en théologie de la foi et poussé
jusqu’a des conséquences extrémes la théorie de l'illumination : I'illu-
mination divine donne tout au croyant : assentiment et objet. Le maitre
extérieur ne fait que lui remémorer ce que Dieu a déposé en lui 2

Expliquant le lieu classique, Hebr. XI, 1: «Fides est substantia
rerum sperandarum, argumentum non apparentium », Guillaume d’Au-
xerre, apres les expositions traditionnelles, en apporte deux autres. La
premiére est due a Pierre de Corbeil et Guillaume l'acclimate défini-
tivement en théologie®: la foi est appelée argument « per similitu-
dinem », car de méme que par un argument on vient a la connaissance
d'une conclusion, ainsi par la foi qui illumine de plus en plus l'intel-
lect, on arrive A la connaissance des biens invisibles eux-mémes %. C’est
une idée chére & Guillaume d’Auxerre. Dés le début de sa Somme il
éerit ¢ « Selon Isafe (ch. VII), si vous ne croyez pas, vous ne compren-
drez pas, parce que sans la foi on ne peut voir clairement les choses
divines. C’est pourquoi l'on a dit tres justement que chez Aristote
I'argument est la raison qui fait foi d’une chose douteuse, mais selon

1 GuiL. ALT., Summa aurea, Prol.

? Pour l'interprétation de Guillaume d’Auxerre nous suivons G. ENGLHARDT,
Die Entwicklung der dogmatischen Glaubenspsychologie in der mittelalterlichen
Scholastik, Beitr. z. Gesch. der Phil. u. Theol. des M. A. Bd. XXX, Miinster 1933.

3, Cf. G. ENGLHARDT, op. cit. pp. 228-229.

4 Summa aurea, L. III, Tr. 3, c. 1, q. 1, fol. 145,



30 L’illumination de la foi chez saint Thomas d’Aquin

le Christ I’argument est la foi qui rend raison °. » Affirmation du primat
absolu de la foi sur toute connaissance naturelle.

D’aprés l'autre exposition donnée par Guillaume de la formule
paulinienne, la foi est appelée argument «a cause des articles, qui sont
ses principes ‘ per se mota’. Par conséquent, le fidele se refuse a les
prouver. La foi en effet, parce qu’elle s’appuie sur la seule Vérité
premiére, trouve dans les articles eux-mémes la cause de son assen-
timent, c’est-A-dire Dieu, de méme qu’en philosophie l'intellect trouve
dans ce principe : le tout est plus grand que la partie, la raison pour
laquelle il le connait. Ne faut-il pas que la théologie ait aussi ses prin-
cipes, sans quoi elle ne serait ni art, ni science ? Elle les a, et ce sont
les articles, lesquels cependant ne sont des principes que pour les fideles.
Pour eux, ils sont ‘per se nota’, sans nul besoin d’une preuve extrin-
séque. Et de méme que cette proposition : le tout est plus grand que
la partie, contient une certaine lumiére qu'elle développe dans Uintellect
par mode de nature, ainsi le principe : Dieu est rémunérateur, et tous
les autres articles ont en soi une illumination dont Diew éclaire 'intellect
par mode de grice. Voila pourquoi Isaie écrit (VII, 9) : Si vous ne croyez
pas, vous ne comprendrez pas ®. » Cette illumination référe les articles
au Maitre intérieur qui les enseigne avec une autorité absolue’. En
eux le fidéle trouve Dieu. La révélation comme motif de la foi n’est
donc pas un fait extérieur saisi rationnellement par I'examen du témoi-
gnage des Prophétes et des Apdtres, mais c’est la Parole de Dieu saisie
dans les articles ou elle s’exprime, et crue en vertu de la grice illumi-

5 Summa aurea, Prol.: « Propterea bene dictum est a quodam : quoniam
apud Aristotelem, argumentum est ratio rei dubie faciens fidem, apud Christum
autem, argumentem est fides faciens rationem. »

¢ Summa aurea, L. III, Tr. 3, c. 1, q. 1, fol. 145 sq. « Quarto modo dicitur
fides argumentum non apparentium propter articulos fidei qui sunt principia
fidei per se nota. Unde fides sive fidelis respuit eorum probationem. Fides enim,
quia soli veritati innititur in ipsis articulis invenit causas quare credat eis scil.
Deum, sicut in alia facultate (= arts et philosophie) intellectus in hoc principio :
— totum est maius sua parte —, causas invenit per quam cognoscit illud. Quia
si in theologia non essent principia, non esset ars vel scientia. Habet ergo prin-
cipia, scil. articulos qui famen solis fidelibus sunt principia. Quibus fidelibus sunt
per se nota, non extrinsecus aliqua probatione indigentia. Sicut enim hoc prin-
cipium : — totum est maius sua parte, habet aliquantam lluminationem per modum
nature illuminantis in intellectu ; ita hoc principium : — Deus est remunerator
omnium bonorum —, et alii articuli habent in se illuminationem per modum gratie
gqua Deus illuminat intellectum. »

7 Ibid. q. 3, fol. 146. « Unica est ratio credendi omnes articulos. .. scil. quia
ita docet veritas prima.



L’illumination de la foi chez saint Thomas d’Aquin 31

natrice de la foi 8. Guillaume propose en objection la résolution suivante
de l'acte de foi: tout ce que dit la Vérité est vrai; or, que le Fils de
Dieu soit homme, a été dit par elle; donc c’est vrai. Par conséquent
le libre arbitre peut arriver & croire parfaitement un article par un
raisonnement dont le « medium » est la Vérité premiére. Réponse : « En
discourant ainsi on peut demeurer encore dans la foi informe (Guillaume
appelle informe la foi fondée sur les raisons de crédibilité). En effet,
que la Vérité premiére ait dit cela, on le croit peut-étre par autre chose
que la Vérité premiére elle-méme, ce que la vraie foi ne tolére pas. Car
bien que les témoignages (de I’Ecriture) puissent incliner a l'acte de
croire, ils ne peuvent cependant le produire effectivement. Seule la foi
le peut, qui est I'argument des articles °. »

On voit tout de suite les imperfections, les dangers méme de ces
idées. Il y a 1a un risque de tomber dans l'illuminisme, de trop mini-
miser le réle du magistére extérieur, de méconnaitre 'obscurité et la
liberté essentielles de la foi. En fait, d’autres affirmations de Guillaume
d’Auxerre tendent a neutraliser les éléments dangereux de sa doctrine 1°.
Cependant on comprend toute I'importance de ces idées. Elles con-
tiennent des intuitions précieuses et fécondes qui ne seront pas perdues
pour la théologie de la foi. Guillaume d’Auxerre a bien vu que dans
la foi surnaturelle il y a, pour ainsi dire, une intériorisation de I'autorité
divine. Cette autorité est atteinte non pas dans le fait extérieur de
la révélation, mais dans les vérités de foi elles-mémes, recues en
vertu d'une lumiére infuse comme les premiers principes d'une nouvelle
conmaissance.

8 Summa aurea, L. II, Tr. 2, fol. 71 sq. « Non est illa credulitas nisi fide*
informis dum adhuc testimoniis et miraculorum argumentis inhaeret. Sed ut vere
et plene credat, necesse habet soli veritali prime purve et nude penitus inhaervere,
nullam certitudinem extrinsecam requirendo, quod non potest nisi gratia fidei
illustretuy. »

® Tbid. « Sic ratiocinando potest aliquis remanere in fidem informem (sic) ;
quia quod prima veritas dicat hoc credet forsitan per aliquid aliud a prima veritate,
quod vera fides non patitur.»

10 Selon G. ENGLHARDT (op. cit. pp. 242 sq.), ces correctifs sont les remarques
suivantes :

10 Celui qui doit étre illuminé, doit volontairement renoncer aux motifs
naturels : donc soumission volontaire a la seule autorité divine. La foi tend davan-
tage a4 la Res divina qu'a la vision elle-méme.

20 Malgré l'illumination Dieu n’est atteint qu’a distance, « per speclum
in aenigmate ».

30 L’illumination, plutét que de faire voir, conduit au Maitre intériur sur
lequel la foi s’appuie.



32 L’illumination de la foi chez saint Thomas d’Aquin

Il n’est pas douteux que S. Thomas ait subi directement ou indi-
rectement l'influence de ces idées. L’on retrouve chez lui les précieuses
perceptions de Guillaume d’Auxerre, mais avec tous les correctifs
requis . Et tout d’abord S. Thomas a rejeté la théorie platonico-augus-
tinienne de l'illumination qui commande la pensée de Guillaume. 12
Chez lui tout ontologisme est écarté et la notion du surnaturel est déter-
minée d'un point de vue objectif, dans I'étre divin. En outre les vérités
qui relévent de la foi sont absolument inévidentes. Il est vrai que dans
les Sentences S. Thomas use d’expressions matériellement identiques
a celles de Guillaume, mais, en les expliquant par leur contexte, on
verra les rectifications essentielles qu’il a apportées. Il dit par exemple

que les articles sont des principes « per se nota » pour qui a la lumiére
de foi:
« Ista doctrina (scil. theologia) habet pro principiis primis articulos
fidei, qui per lumen fidei infusum per se nori sunt habenti fidem,
sicut et principia naturaliter nobis insita per lumen intellectus
agentis 3. »

1 Nous ne prétendons pas que S. Thomas ait fixé de fait sa propre position
par rapport a celle de Guillaume d’Auxerre. C’est nous qui instituons une compa-
raison dont 'un des termes est la doctrine de Guillaume d’Auxerre, parce qu’il
a introduit en théologie de la foi Ja théorie de I'illumination. Entre lui et S. Thomas
il y a eu d’autres essais et notamment celui extrémement intéressant de PHILIPPE
LE CHANCELIER (Textes de la « Summa de Bono» édités par Englhardt, op. cit.,
Anhang, pp. 427 sq.).

En voici quelques points essentiels :

1. Ph. refuse de dire que les articles sont « per se noti» comme les premiers
principes (p. 436).

2. On adhere a ceux-ci a cause de leur évidence intrinséque, tandis qu’on
adhére aux articles en vertu d’'une «information et d’une rectification de la
conscience par la Vérité premiére» (p. 436).

3. La « conscience » résulte de la conjonction de la syndérése avec la partie
rationnelle motrice du libre arbitre. « Informée » par la Vérité premiere, elle fait
apparaitre 'acte de foi comme moralement exigé et nécessaive. D’ol la certitude
propre a la foi qui n’est pas certitude d’évidence, mais « ex informata conscientia »
(p. 436).

La Somme d’ALEXANDRE DE HALRs reproduit ces textes de Philippe (P. III,
éd. Quarr. n° 695). S. ALBERT s’en inspire (IIT S., d. 23, a. 17).

Cette théorie se rapproche déja de celle de S. Thomas, comme nous le verrons.
Mais S. Thomas a de tout autres conceptions sur la nature des puissances de ’Ame,
sur leur spécification et sur le « sujet» de la foi.

12 Cf. De Spir. creat. q. unica, a. 10; Ia, q. 84, a. 3 et 4; I-1I, q. 109,
a. 1; Ver. q. 10, a. 11, ad 12. Quant aux cautorités» de S. Augustin, cf.
C. Gent. III, 47; Ia, q. 12, a. 11, ad 3; q. 84, a. 5. — Sur cette question. cf.
E. GILsoN, « Pourquoi S. Thomas a-t-il critiqué S. Augustin ? » Arch. hist. doctr.
et litt. du M. A., T. I, 1926-1927, pp. 124-125.

13 1, Sent, Prol. a. 3, q* 3, sol. 2.



L’illumination de la foi chez saint Thomas d’Aquin 33

Mais il ne faut pas séparer ce texte du corps de la solution ot on
lit que la théologie recoit par la foi ses principes, les articles, qui sont
évidents dans la seule science divine *. Voici donc introduite la distinc-
tion « per se nota quoad se» et « quoad nos». Par la lumiére de foi le
fidele tient en toute certitude les articles comme «per se noti» non
pas pour lui, mais pour la science divine. Il les suppose évidents en
Dieu, quant a lui, il les croit seulement. C’est que la foi, étant une
connaissance par l'intermédiaire de I'esprit d'un autre, se référe toujours
A une vision du témoin 5. Au Livre III des Sentences, d. 24, a. 2, sol. 1,
ad 2, S. Thomas nie expressément que la lumiére de foi donne I'évidence
des articles. L’objection partait précisément du parall¢le entre la lumiére
naturelle et les premiers principes d'une part et d’autre part entre
la foi et les articles. S. Thomas ne rejette pas ce paralléle, mais il répond
simplement que «les termes des premiers principes nous sont compré-
hensibles, aussi une vision nait-elle de leur mise en rapport, tandis
qu'il n’en est pas ainsi des termes des articles. C'est quand nous verrons
Dieu par son essence que les articles nous seront ‘per se noti’, comme
le sont maintenant les premiers principes. » Il ne faudra donc pas prendre
en toute rigueur un autre passage de ce méme livre des Sentences :
IIT S., d. 23, q. 2, a. 1, ad 4 : « Tertio modo (dicitur fides argumentum)
in quantum lumen infusum, quod est habitus fidei, manifestat articulos,
stcut lumen intellectus agentis manifestat principia naturaliter cognita.» Dans
ce passage, S. Thomas reprend simplement la formule courante depuis
Guillaume d’Auxerre parmi d’autres expositions du verset de S. Paul
(Hebr. XI, 1). Et si I'on se reporte au lieu parallele : De Ver. q. 14, a. 2,
ad 9, on verra qu’il dit avec plus de précision : « (dicitur fides argumen-
tum) quantum ad ipsum lumen fidei, per quod credibilia cognoscun-
tur 1%.» Dans les ceuvres postérieures, S. Thomas n’écrit plus que la lumiére
de foi rend les articles « per se noti» A celui qui la posséde . On peut
donc conclure qu’il a fait usage d’expressions mises en circulation par
Guillaume d’Auxerre, mais qu'il en a toujours corrigé le sens illuministe

14 Tbid. « Sic theologia articulos fidei quae infaillibiliter sunt probati in
scientia divina supponit. »

15 III S., d. 24, a. 2, sol. 2, ad 3: « Ratio humana praecedit auctori-
tatem humanam, et ratio divina praecedit auctoritatem divinam cui fides innititur. »
Ci. C. Gent. III, 40; In Jo. VI, 1. 5.

16 C’est déja l'expression de la Somme : II-II, q. 1, a. 5, ad 1.

17 Dans In Tit. I, 1, la formule est vague : « Sic in hac (scil. theol. scientia)
sunt articuli (scil. ut principia) qui innotescunt cuilibet fideli secundum lumen
infusum. »

3



34 L’lillumination de la foi chez saint Thomas d’Aquin

Cependant il n’en reste pas moins que S. Thomas congoit la for
comme une lumiere infuse, grice a laquelle les vérités révélées sont
atteintes sous le rayonnement de la Vérité premiére manifestée en
elles. En quel sens entend-il cette illumination ? Comment le croyant se
sert-il de la Vérité premiére, comme du « medium » de son assentiment ? '8

Déja dans les Sentences on trouve les éléments d’une réponse.
L’intelligence du croyant n’est pas déterminée dans sa ligne propre
par l'évidence de l'objet, mais par la volonté « pour une raison qui
fait juger bon d’adhérer ! ». La raison de croire intéresse d’abord la
volonté, puis par l'intermédiaire de celle-ci, l'intelligence **. Or dans
la foi divine cette raison n’est autre que la Vérité premicre, la Parole
de Dieu («quia Deus dicit 2! »). C’est elle qui dirige infailliblement la
volonté de croire 22 et qui régle par cette volonté l'intelligence 23, Autre-
ment dit, la vérité révélée se présente comme une vérité qui intéresse
I'appétit. La communication de la Vérité premiére a raison de don,
de promesse. Elle est I'offre gratuite de la vie éternelle, la proposition
d'une fin qui dépasse les ressources de la nature ®*. Ce Bien supréme
n’est d’abord offert qu'en paroles. Par la prédication extérieure Dieu
se promet a nous. Aussi son témoignage nous apparait-il non pas comme
évident, mais comme bon & accepter volontairement, et il nous appa-
rait ainsi en vertu de la lumiére de foi et de l'instinct secret par lequel
Dieu nous appelle intérieurement. Lumiére et instinct surnaturels trouvent,
dans 'annonce du mystére faite par les ministres de Dieu, leur objet adéquat.
Et I'on rejoint ici ce que nous avons dit & propos de la venue a la foi ?* :
le mouvement volontaire vers la Fin derniére qui entraine la foi est

18  Se servir de la Vérité premieére comme d’un medium :» cette formule,
A la fois forte et trés exacte, est de Cajtran : In II-II, q. 1, a. 1, no. XI : « Ratio
fidei in hoc stat ut utamur Deo ut revelanie ».

B IILS, d. 28, q. 2, a. 2, sol. 1.

20 Ibid. : « Sic in credente ratio per se intellectum non terminat sed mediante
voluntate. »

21 Ibid. sol. 2: « Ratio enim quare voluntas inclinatur... est quia Deus
dicit. » — Idem : sol. 3.

22 JII S., d. 23, q. 2, a. 8, sol. 3, ad 3 : « Fides non errat sed semper verum
dicit, non ex modo perfecto intelligendi sed magis ex alio quod est extra intel-
lectum, scil. ex ratione infallibili quae dirigit voluntatem. »

23 [bid., a. 4, sol. 1, ad 2: « Voluntas non dat infallibilem veritatem intel-
lectui credenti alia credibilia, sicut dat infallibilem veritatem credenti articulos
fidei. »

24 IIT Sent., d. 24, a. 3, col. 1, ad 2; d. 23, q. 2, a. 1, resp. ; C. Gent. IV. 1.

% Aspects psychologiques de «l'analysis fidei» chez S. Thomas d’Aquin.

FZPT 2 (1955) 156.



L’illumination de la foi chez saint Thomas d’Aquin 35

réglé par une connaissance pratique de la nécessité de croire. Alors Dieu
ne parle pas seulement extérieurement par ses envoyés, mais encore
intérieurement en inclinant A croire, a accepter sa Parole et sa promesse.
L’illumination qui permet d’atteindre la Vérité premiére et d’en user comme
d'un «medium » est donc celle qui accompagne et régle l'inclination a
croire, celle qui fait poser le dernier jugement pratique: je dois croire.
Ce jugement n’est pas encore 'acte de foi, mais il le commande 1mmé-
diatement. Réglée par lui, la volonté applique l'intelligence a 1’adhé-
sion : alors se termine la motion de la Vérité premiére sur l'esprit. A
ce point ultime, I'intelligence, du fait méme qu’elle adhére sous I’empire
de la volonté qui la soumet a la Vérité premiére, atteint par un acte
unique Dieu révélant et Dieu révélé, le Dieu auquel elle croit et le Dieu
qu’elle croit (en termes de scolastique moderne : son objet formel « quo »
et son objet formel «quod»). En outre le dernier jugement pratique
impose de croire a Dieu avec une certitude absolue. Et comme ce juge-
ment est porté en vertu de l'illumination ou de la connaissance affective
qui accompagne et regle le mouvement de la wolonté, il faudra dire
que la foi a une certitude d’ordre affectif, et non pas d’ordre noétique,
une certitude d’adhésion et non pas d’évidence 6. De cette certitude
S. Thomas décrit en termes mystiques, a la suite de Denys, la teneur
psychologique dans le commentaire du De Divinis Nominibus (c. VII,
1. 5, éd. Pera, Marietti, n® 739) : « Celui qui par la foi est uni a la vérité
sait parfaitement combien il lui est bon d’adhérer ainsi a la vérité, quoique
beaucoup lui reprochent d’avoir perdu le sens (sicut extasim passus),
d’étre fou et aliéné. C’est bien vrai qu’il a subi une extase de vérité,
qu’il est placé au-dessus de la connaissance sensible et qu’il est uni
a la vérité surnaturelle. Mais cela échappe 4 ses détracteurs, tandis
que lui, le croyant, il a conscience de n’étre pas fou, comme ils disent,
mais d’étre libéré par la Vérité simple et immuable, et d’étre soustrait
aux courants instables des multiples erreurs. »

2 JII S, d. 23, q. 2, a. 3, sol. 1, ad 2: « Fides autem habet certitudinem,
ab eo quod est extra gemus cognitionis, in geneve affectionis existens.»

Ver. q. 10, 1. 12 ad 6 in contr.: «Illa quae sunt fidei, certissime cognos-
cuntur, sec. quod certitudo importat firmitatem adhaesionis; nulli enim credens
firmius adhaeret quam his quae per fidem tenet. Non autem cognoscuntur certissime,
secundum quod certitudo quietationem intellectus in ve cognita importat. »

Cette distinction se trouve déja dans la Somme d’ALEXANDRE DE HALRS :
P. III, éd. Quarr.,, n° 695; S. BONAVENTURE : III Sent, d. 23, a. 1, q. &;
S. ALBERT : IIl Sent., d. 23, a. 17. Mais pour S. Thomas, la foi n'en a pas
moins son siége dans l'intelligence spéculative.



36 L’illumination de la foi chez saint Thomas d’Aquin

La méme doctrine se trouve exposée clairement dans le De Ver.,
q- 14, a. 2, ou S. Thomas commente la formule « argumentum non
apparentium ». Pour la foi qui est une détermination de I'intelligence
par la volonté, deux principes sont requis : le bien qui meut la volonté
et ce que l'intelligence tient pour vrai. Or il y a une double fin pour
I'homme : I'une proportionnée a sa nature, et l'autre qui la dépasse
mais que Dieu lui procure gratuitement. Et c’est par celle-ci que la
volonté est inclinée & croire. Voici alors le texte qui intéresse notre
propos :
« Voluntas autem mota a bono praedicto, proponit aliquid intellec-
tui non apparens, wur dignum cui assentiatur,; et sic determinat
ipsum ad illud non apparens, ut scilicet ei assentiat. Sicut igitur
intelligibile quod est visum ab intellectu, determinat intellectum, et ex
hoc dicitur mentem arguere, ita etiam et aliquid non apparens deter-
minat ipsum et arguit necessario ex hoc ipso quod est a voluntate
acceptatum, ut cui assentiatur. »

L’attrait éprouvé par la volonté fait que la vérité révélée appa-
raisse comme digne d’étre acceptée (ut dignum cui assentiatur — ultime
jugement pratique), et qu’elle est imposée a l'intelligence (ut scilicet
el assentiat). Elle est donc tenue comme vraie, c’est-d-dire comme dite
par Dieu (c’est le «medium », car il n’y a pas d’évidence), par Uacte
lui-méme de for (determinat ipsum et arguit necessario ex hoc ipso quod

est a voluntate acceptatum wut cui assentiatur).
Ce qui meut la volonté du fidéle est donc la Béatitude. Mais elle

n'est pas encore possédée. Elle est seulement proposée dans le #émoi-
gnage divin. Pour y parvenir il faut croire. C'est pourquoi le motif,
non pas de la volonté seule, mais précisément de la volonté de croire
sera encore appelé I'autorité divine dans les lieux paralléles au texte du De
Veritate que nous venons d’expliquer : In Hebr., XI, 1 et II-I1, q. 4,a.1:

« Fides. . . determinatur ad alteram partem, cum quadam certitu-
dine et firma adhaesione per quamdam electionem voluntariam,

Hanc autem electionem facit divina auctoritas. . . » (In Hebr. X1I,1.1.)

..Alia littera habet ‘convictio’ (loco ‘argumenti’)... quia per
auctoritatem divinam, intellectus cvedentis convincitur. ., » (II-II,
q. 4, a. 1 c)

Ainsi donc quand au lieu de « Vérité premiére », on dit « autorité
divine » pour désigner le motif de la foi, il faut toujours comprendre
que cette autorité est atteinte surnaturellement dans 'acceptation méme
du témoignage divin, et non pas rationnellement par les raisons de crédi-



L'illumination de la foi chez saint Thomas d’Aquin 37

bilité. Par I’acte de foi se produit, pourrait-on dire, une intériorisation
vitale de 'autorité divine, ce que Guillaume d’Auxerre avait eu le mérite
de percevoir, et aprés lui, Philippe le Chancelier et Albert le Grand.

Aprés ces explications on peut conclure que ce qui est « per se
notum » a celui qui a regu la lumiére de la foi, ce ne sont point les
articles en eux-mémes, mais c’est la nécessité de les crotre. Nécessité
vue non pas spéculativement, mais pratiquement par le sujet qui pergoit
que la foi est «hic et nunc» sa voie de salut #”. 1l faut donc entendre
ainsi les expressions «illuministes » utilisées par S. Thomas. Il le dit
d’ailleurs expressément dans la Somme, II-II, q. 1, a. 5, ad 1: «Les
fideles ont la connaissance des choses de la foi non point démonstra-
tivement, mais en ce sens que par la lumiére de la fori, ils voient qu'il
faut les croive.» Et dans I-II, q. 100, a. 4, ad 1: «De méme que les
premiers préceptes de la loi naturelle sont ‘per se nota’ & qui posséde
la raison naturelle, ainsi pour qui a la foi, il est “primum et per se notum’
qu’tl faut croire en Dieu.» A propos de l'expression des Sent., Prol.,
q. 1, a. 3, sol. 2: «articuli, per lumen fidei infusum per se noti sunt
habenti fidem », nous pouvons faire ici encore une remarque. Dans le
contexte il ne s’agit pas directement de la foi, mais de la théologie
dont on veut établir les principes. De ce point de vue S. Thomas dira
a bon droit que les articles sont « per se noti» (dans la science divine),
car 1l considére les principes de la science théologique dans leur objec-
tivité et leur virtualité, et non pas l'acte par lequel on les obtient. Mais
en théologie de la foi il dira que la nécessité de croire est connue par soi
du fidele, parce qu’ici c’est I'acte de foi qui l'intéresse. D’ailleurs les
deux points de vue se rejoignent, car du fait méme que le fidéle voit
qu'il faut croire a la Vérité premiére et qu’il croit, il tient les articles
comme infailliblement vrais dans la science divine: « Quilibet fidelis
assentit huiusmodi propter testimonium Dei cui haec sunt praesto et
cognita 28, »

S. Thomas a donc sauvegardé une vue précieuse de Guillaume
d’Auxerre et de Philippe le Chancelier : le motif de la foi est la Vérité
premiére ou 1’Autorité divine atteinte par I'acte de foi dans les propo-
sitions révélées qu'il affirme. Mais il a conservé cette vue tout en reje-
tant une théorie de I'illumination qui sauvait difficilement le caractére

27 Cf. II-11, q. 1, a. 6, ad 3: « Licet ad credendum nceessitate coactionis
nullus arctatur, Zamen necessitate finis, quia accedentem ad Deum oportet credere. »

Idem: IIT Sent., d. 25, q. 1, a. 1, sol. 1, ad 3.

28 Ver. q. 14, a. 9, c.



38 L’illumination de la foi chez saint Thomas d’Aquin

inévident de ces propositions, la nécessité de la prédication extérieure
et le role des motifs de crédibilité. Pour S. Thomas la lumiére de foi ne
donne rien d’autre que Uinclination & croire: d’ol la nécessité du magis-
tére extérieur pour lui fournir un objet déterminé. La foi a une norme
extérieure : la doctrine de 1’Ecriture proposée par I'Eglise qui en a
une exacte intelligence ?°. Mais en méme temps, par 'importance déci-
sive qu’il attribue A la lumiére infuse et a l'instinct intérieur, S. Thomas
marque fortement le caractére vifal de la foi: « C'est par elle que la
vie éternelle commence ici-bas dans I'intelligence 2°. »

2 II-II, q. 5, a. 3 c. et ad 2: « Sed omnibus articulis fidei inhaeret fides
propter unum medium, scil. propter veritatem primam propositam nobis in Scrip-
turis secundum doctrinam Ecclesiae intelligentis sane. »

3 C’est la définition méme de la foi élaborée par S. Thomas: Ver. q. 14,
a. 2, c.: « Fides est habitus mentis, quo inchoatur vita aeterna in nobis, faciens
intellectum non apparentibus assentire.» -~ Idem: II-II, q. 4, a. 1 et In Hebr,
XI, 1, 1L 1.



	L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin

