
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin

Autor: Duroux, Benoit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'illumination de la foi
chez saint Thomas d'Aquin

Par Benoit Duroux O P.

Que la foi soit considérée comme une lumière nouvelle donnée
à l'esprit, que les articles de la foi soient connus dans la lumière de

la Vérité première, c'était une doctrine commune depuis Guillaume
d'Auxerre : « Fides est illuminatio mentis ad Deum videndum et res
divinas1. » Cet auteur avait transporté en théologie de la foi et poussé

jusqu'à des conséquences extrêmes la théorie de l'illumination :

l'illumination divine donne tout au croyant : assentiment et objet. Le maître
extérieur ne fait que lui remémorer ce que Dieu a déposé en lui2.

Expliquant le lieu classique, Hebr. XI, 1 : « Fides est substantia

rerum sperandarum, argumentum non apparentium », Guillaume
d'Auxerre, après les expositions traditionnelles, en apporte deux autres. La
première est due à Pierre de Corbeil et Guillaume l'acclimate
définitivement en théologie3 : la foi est appelée argument « per similitu-
dinem », car de même que par un argument on vient à la connaissance

d'une conclusion, ainsi par la foi qui illumine de plus en plus l'intellect,

on arrive à la connaissance des biens invisibles eux-mêmes 4. C'est

une idée chère à Guillaume d'Auxerre. Dès le début de sa Somme il
écrit : «Selon Isaïe (ch. VII), si vous ne croyez pas, vous ne comprendrez

pas, parce que sans la foi on ne peut voir clairement les choses

divines. C'est pourquoi l'on a dit très justement que chez Aristote
l'argument est la raison qui fait foi d'une chose douteuse, mais selon

1 Guil. Alt., Summa aurea, Prol.
2 Pour l'interprétation de Guillaume d'Auxerre nous suivons G. Englhardt,

Die Entwicklung der dogmatischen Glaubenspsychologie in der mittelalterlichen
Scholastik, Beitr. z. Gesch. der Phil. u. Theol. des M. A. Bd. XXX, Münster 1933.

3. Cf. G. Englhardt, op. cit. pp. 228-229.
4 Summa aurea, L. III, Tr. 3, c. 1, q. 1, fol. 145.



30 L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin

le Christ l'argument est la foi qui rend raison 5. » Affirmation du primat
absolu de la foi sur toute connaissance naturelle.

D'après l'autre exposition donnée par Guillaume de la formule
paulinienne, la foi est appelée argument « à cause des articles, qui sont
ses principes ' per se nota '. Par conséquent, le fidèle se refuse à les

prouver. La foi en effet, parce qu'elle s'appuie sur la seule Vérité
première, trouve dans les articles eux-mêmes la cause de son
assentiment, c'est-à-dire Dieu, de même qu'en philosophie l'intellect trouve
dans ce principe : le tout est plus grand que la partie, la raison pour
laquelle il le connaît. Ne faut-il pas que la théologie ait aussi ses

principes, sans quoi elle ne serait ni art, ni science Elle les a, et ce sont
les articles, lesquels cependant ne sont des principes que pour les fidèles.

Pour eux, ils sont 'per se nota', sans nul besoin d'une preuve extrinsèque.

Et de même que cette proposition : le tout est plus grand que
la partie, contient une certaine lumière qu'elle développe dans l'intellect
par mode de nature, ainsi le principe : Dieu est rémunérateur, et tous

les autres articles ont en soi une illumination dont Dieu éclaire l'intellect

par mode de grâce. Voilà pourquoi Isaïe écrit (VII, 9) : Si vous ne croyez
pas, vous ne comprendrez pas 6. » Cette illumination réfère les articles
au Maître intérieur qui les enseigne avec une autorité absolue 7. En
eux le fidèle trouve Dieu. La révélation comme motif de la foi n'est

donc pas un fait extérieur saisi rationnellement par l'examen du témoignage

des Prophètes et des Apôtres, mais c'est la Parole de Dieu saisie

dans les articles où elle s'exprime, et crue en vertu de la grâce illumi-

5 Summa aurea, Prol. : « Propterea bene dictum est a quodam : quoniam
apud Aristotelem, argumentum est ratio rei dubie faciens fidem, apud Christum
autem, argumentem est fides faciens rationem. »

* Summa aurea, L. III, Tr. 3, c. 1, q. 1, fol. 145 sq. « Quarto modo dicitur
fides argumentum non apparentium propter articulos fidei qui sunt principia
fidei per se nota. Unde fides sive fidelis respuit eorum probationem. Fides enim,
quia soli veritati innititur in ipsis articulis invenit causas quare credat eis seil.
Deutn, sicut in alia facultate arts et philosophie) intellectus in hoc principio :

— totum est maius sua parte —, causas invenit per quam cognoscit illud. Quia
si in theologia non essent principia, non esset ars vel scientia. Habet ergo
principia, seil, articulos qui tamen solis fidelibus sunt principia. Quibus fidelibus sunt
per se nota, non extrinsecus aliqua probatione indigentia. Sicut enim hoc prin-
cipium : — totum est maius sua parte, habet aliquantam illuminationem per modum
nature illuminantis in intellectu ; ita hoc principium : — Deus est remunerator
omnium bonorum —, et alii articuli habent in se illuminationem per modum gratice
qua Deus illuminât intellectum. »

7 Ibid. q. 3, fol. 146. « Unica est ratio credendi omnes articulos... seil, quia
ita docet Veritas prima.



L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin 31

natrice de la foi8. Guillaume propose en objection la résolution suivante
de l'acte de foi : tout ce que dit la Vérité est vrai ; or, que le Fils de

Dieu soit homme, a été dit par elle ; donc c'est vrai. Par conséquent
le libre arbitre peut arriver à croire parfaitement un article par un
raisonnement dont le « medium » est la Vérité première. Réponse : « En
discourant ainsi on peut demeurer encore dans la foi informe (Guillaume
appelle informe la foi fondée sur les raisons de crédibilité). En effet,

que la Vérité première ait dit cela, on le croit peut-être par autre chose

que la Vérité première elle-même, ce que la vraie foi ne tolère pas. Car

bien que les témoignages (de l'Ecriture) puissent incliner à l'acte de

croire, ils ne peuvent cependant le produire effectivement. Seule la foi
le peut, qui est l'argument des articles 9. »

On voit tout de suite les imperfections, les dangers même de ces
idées. Il y a là un risque de tomber dans l'illuminisme, de trop
minimiser le rôle du magistère extérieur, de méconnaître l'obscurité et la
liberté essentielles de la foi. En fait, d'autres affirmations de Guillaume
d'Auxerre tendent à neutraliser les éléments dangereux de sa doctrine10.

Cependant on comprend toute l'importance de ces idées. Elles
contiennent des intuitions précieuses et fécondes qui ne seront pas perdues

pour la théologie de la foi. Guillaume d'Auxerre a bien vu que dans

la foi surnaturelle il y a, pour ainsi dire, une intériorisation de l'autorité
divine. Cette autorité est atteinte non pas dans le fait extérieur de

la révélation, mais dans les vérités de foi elles-mêmes, reçues en

vertu d'une lumière infuse comme les premiers principes d'une nouvelle

connaissance.

8 Summa aurea, L. II, Tr. 2, fol. 71 sq. «Non est ilia credulitas nisi fide'
informis dum adhuc testimoniis et miraculorum argumentis inhaeret. Sed ut vere
et plene credat, necesse habet soli veritati prime pure et nude penitus inhaerere,
nullam certitudinem extrinsecam requirendo, quod non potest nisi gratia fidei
illustretur. »

9 Ibid. « Sic ratiocinando potest aliquis remanere in fidem informem (sic) ;

quia quod prima Veritas dicat hoc credet forsitan per aliquid aliud a prima veritate,
quod vera fides non patitur. »

10 Selon G. Englhardt (op. cit. pp. 242 sq.), ces correctifs sont les remarques
suivantes :

1° Celui qui doit être illuminé, doit volontairement renoncer aux motifs
naturels : donc soumission volontaire à la seule autorité divine. La foi tend davantage

à la Res divina qu'à la vision elle-même.
2° Malgré l'illumination Dieu n'est atteint qu'à distance, « per speclum

in aenigmate ».

3° L'illumination, plutôt que de faire voir, conduit au Maître intériur sur
lequel la foi s'appuie.



32 L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin

Il n'est pas douteux que S. Thomas ait subi directement ou
indirectement l'influence de ces idées. L'on retrouve chez lui les précieuses

perceptions de Guillaume d'Auxerre, mais avec tous les correctifs
requis u. Et tout d'abord S. Thomas a rejeté la théorie platonico-augus-
tinienne de l'illumination qui commande la pensée de Guillaume.12
Chez lui tout ontologisme est écarté et la notion du surnaturel est
déterminée d'un point de vue objectif, dans l'être divin. En outre les vérités
qui relèvent de la foi sont absolument inévidentes. Il est vrai que dans
les Sentences S. Thomas use d'expressions matériellement identiques
à celles de Guillaume, mais, en les expliquant par leur contexte, on
verra les rectifications essentielles qu'il a apportées. Il dit par exemple

que les articles sont des principes « per se nota » pour qui a la lumière
de foi :

« Ista doctrina (seil, theologia) habet pro principiis primis articulos
fidei, qui per lumen fidei infusum per se noli sunt habenti fidem,
sicut et principia naturaliter nobis insita per lumen intellectus
agentis 13. »

11 Nous ne prétendons pas que S. Thomas ait fixé de fait sa propre position
par rapport à celle de Guillaume d'Auxerre. C'est nous qui instituons une comparaison

dont l'un des termes est la doctrine de Guillaume d'Auxerre, parce qu'il
a introduit en théologie de la foi la théorie de l'illumination. Entre lui et S. Thomas
il y a eu d'autres essais et notamment celui extrêmement intéressant de Philippe
le Chancelier (Textes de la « Summa de Bono » édités par Englhardt, op. cit.,
Anhang, pp. 427 sq.).

En voici quelques points essentiels :

1. Ph. refuse de dire que les articles sont « per se noti » comme les premiers
principes (p. 436).

2. On adhère à ceux-ci à cause de leur évidence intrinsèque, tandis qu'on
adhère aux articles en vertu d'une « information et d'une rectification de la
conscience par la Vérité première» (p. 436).

3. La « conscience » résulte de la conjonction de la syndérèse avec la partie
rationnelle motrice du libre arbitre. « Informée » par la Vérité première, elle fait
apparaître l'acte de foi comme moralement exigé et nécessaire. D'où la certitude
propre à la foi qui n'est pas certitude d'évidence, mais « ex informata conscientia »

(p. 436).
La Somme d'ALEXANDRE de Halès reproduit ces textes de Philippe (P. III,

éd. Quarr. n° 695). S. Albert s'en inspire (III S., d. 23, a. 17).
Cette théorie se rapproche déjà de celle de S. Thomas, comme nous le verrons.

Mais S. Thomas a de tout autres conceptions sur la nature des puissances de l'âme,
sur leur spécification et sur le « sujet » de la foi.

12 Cf. De Spir. créât, q. unica, a. 10 ; la, q. 84, a. 3 et 4 ; I-II, q. 109,
a. 1; Ver. q. 10, a. 11, ad 12. Quant aux «autorités» de S. Augustin, cf.
C. Gent. III, 47 ; la, q. 12, a. 11, ad 3 ; q. 84, a. 5. — Sur cette question, cf.
E. Gilson, « Pourquoi S. Thomas a-t-il critiqué S. Augustin » Arch. hist, doctr.
et Utt. du M. A., T. I, 1926-1927, pp. 124-125.

» L. Sent, Prol. a. 3, qa 3, sol. 2.



L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin 33

Mais il ne faut pas séparer ce texte du corps de la solution où on

lit que la théologie reçoit par la foi ses principes, les articles, qui sont
évidents dans la seule science divine14. Voici donc introduite la distinction

« per se nota quoad se » et « quoad nos ». Par la lumière de foi le
fidèle tient en toute certitude les articles comme « per se noti » non

pas pour lui, mais pour la science divine. Il les suppose évidents en

Dieu, quant à lui, il les croit seulement. C'est que la foi, étant une
connaissance par l'intermédiaire de l'esprit d'un autre, se réfère toujours
à une vision du témoin15. Au Livre III des Sentences, d. 24, a. 2, sol. 1,

ad 2, S. Thomas nie expressément que la lumière de foi donne l'évidence
des articles. L'objection partait précisément du parallèle entre la lumière
naturelle et les premiers principes d'une part et d'autre part entre
la foi et les articles. S. Thomas ne rejette pas ce parallèle, mais il répond
simplement que «les termes des premiers principes nous sont
compréhensibles, aussi une vision naît-elle de leur mise en rapport, tandis

qu'il n'en est pas ainsi des termes des articles. C'est quand nous verrons
Dieu par son essence que les articles nous seront 'per se noti', comme
le sont maintenant les premiers principes. » Il ne faudra donc pas prendre
en toute rigueur un autre passage de ce même livre des Sentences :

III S., d. 23, q. 2, a. 1, ad 4 : «Tertio modo (dicitur fides argumentum)
in quantum lumen infusum, quod est habitus fidei, manifestât articulos,
sicut lumen intellectus agentis manifestât principia naturaliter cognita. » Dans

ce passage, S. Thomas reprend simplement la formule courante depuis
Guillaume d'Auxerre parmi d'autres expositions du verset de S. Paul

(Hebr. XI, 1). Et si l'on se reporte au lieu parallèle : De Ver. q. 14, a. 2,

ad 9, on verra qu'il dit avec plus de précision : « (dicitur fides argumentum)

quantum ad ipsum lumen fidei, per quod credibilia cognoscun-
turle. » Dans les œuvres postérieures, S. Thomas n'écrit plus que la lumière
de foi rend les articles « per se noti » à celui qui la possède 11. On peut
donc conclure qu'il a fait usage d'expressions mises en circulation par
Guillaume d'Auxerre, mais qu'il en a toujours corrigé le sens illuministe

14 Ibid. « Sic theologia articulos fidei quae infaillibiliter sunt probati in
scientia divina supponit. »

16 III S., d. 24, a. 2, sol. 2, ad 3 : « Ratio humana praecedit auctori-
tatem humanam, et ratio divina praecedit auctoritatem divinam cui fides innititur. »

Cf. C. Gent. III, 40 ; In Jo. VI, 1. 5.
16 C'est déjà l'expression de la Somme : II-II, q. 1, a. 5, ad 1.
17 Dans In Tit. I, 1, la formule est vague : « Sic in hac (seil, theol. scientia)

sunt articuli (seil, ut principia) qui innotescunt cuilibet fideli secundum lumen
infusum. »

3



34 L'lillumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin

Cependant il n'en reste pas moins que S. Thomas conçoit la foi
comme une lumière infuse, grâce à laquelle les vérités révélées sont
atteintes sous le rayonnement de la Vérité première manifestée en
elles. En quel sens entend-il cette illumination Comment le croyant se

sert-il de la Vérité première, comme du « medium » de son assentiment ?18

Déjà dans les Sentences on trouve les éléments d'une réponse.
L'intelligence du croyant n'est pas déterminée dans sa ligne propre
par l'évidence de l'objet, mais par la volonté « pour une raison qui
fait juger bon d'adhérer19 ». La raison de croire intéresse d'abord la
volonté, puis par l'intermédiaire de celle-ci, l'intelligence20. Or dans

la foi divine cette raison n'est autre que la Vérité première, la Parole
de Dieu (« quia Deus dicit21 »). C'est elle qui dirige infailliblement la
volonté de croire22 et qui règle par cette volonté l'intelligence23. Autrement

dit, la vérité révélée se présente comme une vérité qui intéresse

l'appétit. La communication de la Vérité première a raison de don,
de promesse. Elle est l'offre gratuite de la vie éternelle, la proposition
d'une fin qui dépasse les ressources de la nature 24. Ce Bien suprême
n'est d'abord offert qu'en paroles. Par la prédication extérieure Dieu
se promet à nous. Aussi son témoignage nous apparaît-il non pas comme
évident, mais comme bon à accepter volontairement, et il nous apparaît

ainsi en vertu de la lumière de foi et de l'instinct secret par lequel
Dieu nous appelle intérieurement. Lumière et instinct surnaturels trouvent,
dans l'annonce du mystère faite par les ministres de Dieu, leur objet adéquat.

Et l'on rejoint ici ce que nous avons dit à propos de la venue à la foi25 :

le mouvement volontaire vers la Fin dernière qui entraîne la foi est

18 « Se servir de la Vérité première comme d'un medium : » cette formule,
à la fois forte et très exacte, est de Cajétan : In II-II, q. 1, a. 1, no. XI : « Ratio
fidei in hoc stat ut utamur Deo ut recelante ».

" III S., d. 23, q. 2, a. 2, sol. 1.
20 Ibid. : « Sic in credente ratio per se intellectum non terminât sed mediante

voluntate. »

21 Ibid. sol. 2 : « Ratio enim quare voluntas inclinatur. est quia Deus
dicit. » — Idem : sol. 3.

22 III S., d. 23, q. 2, a. 3, sol. 3, ad 3 : « Fides non errat sed semper verum
dicit, non ex modo perfecto intelligendi sed magis ex alio quod est extra
intellectum, seil, ex ratione infallibili quae dirigit voluntatem. »

23 Ibid., a. 4, sol. 1, ad 2 : «Voluntas non dat infallibilem veritatem intel-
lectui credenti alia credibilia, sicut dat infallibilem veritatem credenti articulos
fidei. »

21 III Sent., d. 24, a. 3, col. 1, ad 2 ; d. 23, q. 2, a. 1, resp. ; C. Gent. IV. 1.
25 Aspects psychologiques de « l'analysis fidei » chez S. Thomas d'Aquin.

FZPT 2 (1955) 156.



L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin 35

réglé par une connaissance pratique de la nécessité de croire. Alors Dieu

ne parle pas seulement extérieurement par ses envoyés, mais encore
intérieurement en inclinant à croire, à accepter sa Parole et sa promesse.
L'illumination qui 'permet d'atteindre la Vérité première et d'en user comme

d'un « medium » est donc celle qui accompagne et règle l'inclination à

croire, celle qui fait poser le dernier jugement pratique: je dois croire.

Ce jugement n'est pas encore l'acte de foi, mais il le commande
immédiatement. Réglée par lui, la volonté applique l'intelligence à l'adhésion

: alors se termine la motion de la Vérité première sur l'esprit. A
ce point ultime, l'intelligence, du fait même qu'elle adhère sous l'empire
de la volonté qui la soumet à la Vérité première, atteint par un acte

unique Dieu révélant et Dieu révélé, le Dieu auquel elle croit et le Dieu

qu'elle croit (en termes de scolastique moderne : son objet formel « quo »

et son objet formel « quod »). En outre le dernier jugement pratique
impose de croire à Dieu avec une certitude absolue. Et comme ce
jugement est porté en vertu de l'illumination ou de la connaissance affective

qui accompagne et règle le mouvement de la volonté, il faudra dire

que la foi a une certitude d'ordre affectif, et non pas d'ordre noétique,
une certitude d'adhésion et non pas d'évidence 26. De cette certitude
S. Thomas décrit en termes mystiques, à la suite de Denys, la teneur
psychologique dans le commentaire du De Divinis Nominibus (c. VII,
1. 5, éd. Pera, Marietti, n° 739) : « Celui qui par la foi est uni à la vérité
sait parfaitement combien il lui est bon d'adhérer ainsi à la vérité, quoique
beaucoup lui reprochent d'avoir perdu le sens (sicut extasim passus),
d'être fou et aliéné. C'est bien vrai qu'il a subi une extase de vérité,
qu'il est placé au-dessus de la connaissance sensible et qu'il est uni
à la vérité surnaturelle. Mais cela échappe à ses détracteurs, tandis

que lui, le croyant, il a conscience de n'être pas fou, comme ils disent,
mais d'être libéré par la Vérité simple et immuable, et d'être soustrait
aux courants instables des multiples erreurs. »

26 III S., d. 23, q. 2, a. 3, sol. 1, ad 2 : « Fides autem habet certitudinem,
ab eo quod, est extra genus cognitionis, in genere affectionis existens. »

Ver. q. 10, 1. 12 ad 6 in contr. : « Ilia quae sunt fidei, certissime cognos-
cuntur, sec. quod certitudo importât firmitatem adhaesionis ; nulli enim credens
firmius adhaeret quam his quae per fidem tenet. Non autem cognoscuntur certissime,
secundum quod certitudo quietationem intellectus in re cognita importât. »

Cette distinction se trouve déjà dans la Somme d'ALEXANDRE de Halès :

P. III, éd. Quarr., n° 695 ; S. Bonaventure : III Sent, d. 23, a. 1, q. 4 ;

S. Albert : III Sent., d. 23, a. 17. Mais pour S. Thomas, la foi n'en a pas
moins son siège dans l'intelligence spéculative.



36 L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin

La même doctrine se trouve exposée clairement dans le De Ver.,
q. 14, a. 2, où S. Thomas commente la formule « argumentum non
apparentium ». Pour la foi qui est une détermination de l'intelligence
par la volonté, deux principes sont requis : le bien qui meut la volonté
et ce que l'intelligence tient pour vrai. Or il y a une double fin pour
l'homme : l'une proportionnée à sa nature, et l'autre qui la dépasse
mais que Dieu lui procure gratuitement. Et c'est par celle-ci que la
volonté est inclinée à croire. Voici alors le texte qui intéresse notre
propos :

« Voluntas autem mota a bono praedicto, proponit aliquid intellec-
tui non apparens, ut dignum cui assentiatur ; et sic déterminât
ipsum ad illud non apparens, ut scilicet ei assentiat, Sicut igitur
intelligibile quod est visum ab intellectu, déterminât intellectum, et ex
hoc dicitur mentem arguere, ita etiam et aliquid non apparens
déterminât ipsum et arguit necessario ex hoc ipso quod est a voluntate
acceptatum, ut cui assentiatur. »

L'attrait éprouvé par la volonté fait que la vérité révélée apparaisse

comme digne d'être acceptée (ut dignum cui assentiatur — ultime
jugement pratique), et qu'elle est imposée à l'intelligence (ut scilicet
ei assentiat). Elle est donc tenue comme vraie, c'est-à-dire comme dite

par Dieu (c'est le «medium;), car il n'y a pas d'évidence), par l'acte

lui-même de foi (déterminât ipsum et arguit necessario ex hoc ipso quod
est a voluntate acceptatum ut cui assentiatur).

Ce qui meut la volonté du fidèle est donc la Béatitude. Mais elle
n'est pas encore possédée. Elle est seulement proposée dans le témoignage

divin. Pour y parvenir il faut croire. C'est pourquoi le motif,
non pas de la volonté seule, mais précisément de la volonté de croire

sera encore appelé l'autorité divine dans les lieux parallèles au texte du De

Veritate que nous venons d'expliquer : In Hebr., XI, 1 et II-II, q. 4, a. 1 :

« Fides. determinatur ad alteram partem, cum quadam certitu-
dine et firma adhaesione per quamdam electionem voluntariam.
Hanc autem electionem facit divina auctoritas...» (In Hebr. XI, 1.1.)

« ...Alia littera habet 'convictio' (loco 'argumenti'). quia per
auctoritatem divinam, intellectus credentis convincitur... » (II-II,
q. 4, a. 1 c.)

Ainsi donc quand au lieu de « Vérité première », on dit « autorité
divine » pour désigner le motif de la foi, il faut toujours comprendre

que cette autorité est atteinte surnaturellement dans l'acceptation même

du témoignage divin, et non pas rationnellement par les raisons de crédi-



L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin 37

bilité. Par l'acte de foi se produit, pourrait-on dire, une intériorisation
vitale de l'autorité divine, ce que Guillaume d'Auxerre avait eu le mérite
de percevoir, et après lui, Philippe le Chancelier et Albert le Grand.

Après ces explications on peut conclure que ce qui est « per se

notum » à celui qui a reçu la lumière de la foi, ce ne sont point les

articles en eux-mêmes, mais c'est la nécessité de les croire. Nécessité

vue non pas spéculativement, mais pratiquement par le sujet qui perçoit
que la foi est « hic et nunc » sa voie de salut27. Il faut donc entendre
ainsi les expressions « illuministes » utilisées par S. Thomas. Il le dit
d'ailleurs expressément dans la Somme, II-II, q. 1, a. 5, ad 1 : « Les

fidèles ont la connaissance des choses de la foi non point démonstra-

tivement, mais en ce sens que par la lumière de la foi, ils voient qu'il
faut les croire. » Et dans I-II, q. 100, a. 4, ad 1 : « De même que les

premiers préceptes de la loi naturelle sont 'per se nota' à qui possède
la raison naturelle, ainsi pour qui a la foi, il est 'primum et per se notum'

qu'il faut croire en Dieu. » A propos de l'expression des Sent., Prol.,
q. 1, a. 3, sol. 2 : « articuli, per lumen fidei infusum per se noti sunt
habenti fidem », nous pouvons faire ici encore une remarque. Dans le
contexte il ne s'agit pas directement de la foi, mais de la théologie
dont on veut établir les principes. De ce point de vue S. Thomas dira
à bon droit que les articles sont « per se noti » (dans la science divine),
car il considère les principes de la science théologique dans leur objectivité

et leur virtualité, et non pas l'acte par lequel on les obtient. Mais

en théologie de la foi il dira que la nécessité de croire est connue par soi
du fidèle, parce qu'ici c'est l'acte de foi qui l'intéresse. D'ailleurs les

deux points de vue se rejoignent, car du fait même que le fidèle voit
qu'il faut croire à la Vérité première et qu'il croit, il tient les articles
comme infailliblement vrais dans la science divine : « Quilibet fidelis
assentit huiusmodi propter testimonium Dei cui haec sunt praesto et
cognita 28. »

S. Thomas a donc sauvegardé une vue précieuse de Guillaume
d'Auxerre et de Philippe le Chancelier : le motif de la foi est la Vérité
première ou l'Autorité divine atteinte par l'acte de foi dans les
propositions révélées qu'il affirme. Mais il a conservé cette vue tout en rejetant

une théorie de l'illumination qui sauvait difficilement le caractère

27 Cf. II-II, q. 1, a. 6, ad 3 : « Licet ad credendum nceessitate coactionis
nullus arctatur, tamen necessitate finis, quia accedentem ad Deum oportet credere. »

Idem: III Sent., d. 25, q. 1, a. 1, sol. 1, ad 3.
28 Ver. q. 14, a. 9, c.



38 L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin

inévident de ces propositions, la nécessité de la prédication extérieure
et le rôle des motifs de crédibilité. Pour S. Thomas la lumière de foi ne

donne rien d'autre que l'inclination à croire: d'où la nécessité du magistère

extérieur pour lui fournir un objet déterminé. La foi a une norme
extérieure : la doctrine de l'Ecriture proposée par l'Eglise qui en a
une exacte intelligence29. Mais en même temps, par l'importance décisive

qu'il attribue à la lumière infuse et à l'instinct intérieur, S. Thomas

marque fortement le caractère vital de la foi : « C'est par elle que la
vie éternelle commence ici-bàs dans l'intelligence 30. »

29 II-II, q. 5, a. 3 c. et ad 2 : « Sed omnibus articulis fidei inhaeret fides

propter unum medium, seil, propter veritatem primam propositam nobis in Scrip-
turis secundum doctrinam Ecclesiae intelligentis sane. »

30 C'est la définition même de la foi élaborée par S. Thomas : Ver. q. 14,

a. 2, c. : " Fides est habitus mentis, quo inchoatur vita aeterna in nobis, faciens
intellectum non apparentibus assentire. » - Idem : II-II, q. 4, a. 1 et In Hebr.
XI, 1, 1. 1.


	L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin

