
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Der Einfluss Kants auf Karl Jaspers

Autor: Grunert, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Einfluß Kants auf Karl Jaspers

Zugang zur Transzendenz bei Kant und Karl Jaspers

Von Erich Grünert C. Ss. R.

Neben Kierkegaard ist es vor allem Kant, dem sich Karl Jaspers

verpflichtet fühlt. Dem Einfluß Kants auf Jaspers soll hier nachgegangen
werden, insofern es sich um den Zugang zur Transzendenz bei beiden

Denkern handelt.
1. Gemeinsam ist beiden das Anliegen, um das ihr Denken letzten

Endes kreist.
Für Kant mündet die Kritik der reinen Vernunft (K. r. V.) in die

Frage nach Gott, Freiheit und Unsterblichkeit ein. « Die Endabsicht,
worauf die Spekulation der Vernunft im transzendentalen Gebrauch

hinausläuft, betrifft drei Gegenstände : Die Freiheit des Willens, die
Unsterblichkeit der Seele, und das Dasein Gottes » (K. r. V. 615)1. In der

Kritik der praktischen Vernunft (K. p. V.) wird das Thema nochmals

aufgegriffen und ebenso in der Kritik der Urteilskraft (K. U.).
Bei Jaspers zeigt bereits die Dreiteilung seiner « Philosophie » in

« Philosophische Weltorientierung », « Existenzerhellung » und «

Metaphysik » die Nähe zu Kant ; denn in den drei Titeln klingen die drei
regulativen Ideen « Welt », « Seele », « Gott » an. Ausdrücklich sagt überdies

Jaspers : « Philosophieren ist ein Weg des Menschen, der geschichtlich

in seiner Zeit, das Sein ergreift » (Ph. 1, VII). Philosophieren bedeutet

Suchen des Seins, zu dem der Mensch aus seiner Situation zu kommen
sucht, wodurch er erst Mensch wird und sich selbst versteht.

2. Zur Erleichterung des Verständnisses Kants und Jaspers' wird
es nützlich sein, einige Termini beider Denker zu erläutern.

a) Hinsichtlich der Akte, die erkenntnistheoretisch bedeutsam sind,
ist folgende Terminologie zu beachten :

1 Die Zitate legen die Ausgabe von Rosenkranz zu Grunde : Immanuel Kants
sämtliche Werke herausgegeben von Karl Rosenkranz. Leipzig 1838.



22 Der Einfluß Kants auf Karl Jaspers

aa) Für den Scholastiker ist « Erkennen » ein Oberbegriff, unter
dem die verschiedenen Arten des intellektiven und sensitiven Erkennens
enthalten sind.

bb) Bei Kant finden wir als Oberbegriff « Vorstellen ». Damit meint
er — eine ausdrückliche Definition ist nicht zu finden — einen Akt,
durch den dem Menschen irgendetwas gegenwärtig wird. Unterarten des

Vorstellens sind für ihn : Sinnliches Anschauen, Erkennen, Denken.
Erkennen bedeutet dabei für ihn Subsumption einer sinnlichen Anschauung
unter eine Kategorie. Aus der folgerichtigen Verwendung dieses Er-

kenntnisbegrijfes ergibt sich, daß alles unerkennbar ist, von dem eine

sinnliche Anschauung nicht gegeben werden kann. Erkennbar sind die

Gegenstände der Mathematik und Naturwissenschaft. Alles, was nicht
« Gegenstand » der Mathematik oder Naturwissenschaft ist, ist vielleicht
denkbar, nicht aber erkennbar.

cc) Bei Jaspers findet sich als Oberbegriff « Denken ». Dabei
unterscheidet er zwischen einem Denken, durch das ein Wissen bewirkt wird,
und einem solchen, durch das eine Vergewisserung erfolgt. Letzteres
nennt er auch ein Denken, in dem etwas « erhellt ». Mit dieser
Unterscheidung will Jaspers zwei ganz verschiedene Akte kennzeichnen. Das
wissende Denken erreicht das Sein als Bestand. Oder es ist das Sein,

das Gegenstand werden kann, das sich in die Kategorien bringen läßt,
und dadurch sofort zu einem Sein « für mich » wird. Das Denken, das

Gewißheit schafft, erreicht ein Sein, das nicht Gegenstand ist und nie

Gegenstand werden kann ; das Sein der Freiheit oder die Existenz und
die Transzendenz sind die beiden Arten des Seins, an das Jaspers
hierbei denkt.

b) Ein Wort muß noch über die « Vermögen » gesagt werden, die
erkenntnistheoretisch von Bedeutung sind.

aa) Die Unterscheidung zwischen theoretischer und praktischer
Vernunft bei Kant verläuft etwas anders als die gleichlautende
Unterscheidung in der Scholastik. Die praktische Vernunft bei Kant ist ein

Vermögen, das auf dem Wege über das Sollen in ein Bereich dringen
kann, das der theoretischen Vernunft verschlossen ist. Das ist freilich
kein erkennender Zugang — laut Definition ist ein solcher Zugang
ausgeschlossen — ; Kant führt daher folgerichtig einen neuen Terminus

für die Art des Zuganges ein ; er spricht von einem Vernunftglauben
oder von einem Postulieren, durch das etwas als objektiv real erhärtet

wird, ohne in seinem Wassein erkannt zu werden.

bb) Jaspers unterscheidet zwischen einem Bewußtsein überhaupt



Der Einfluß Kants auf Karl Jaspers 23

und einem absoluten Bewußtsein. Ersteres ist das Gegenstandsbewußtsein,

das Bewußtsein des Allgemeingültigen, des Notwendigen, der
logischen Gesetze und des Sollens im allgemeinen. Es ist auffällig, daß

Jaspers auch das allgemeine Sollen dem Bewußtsein überhaupt
zuschreibt. Dadurch kommt es auf eine Stufe mit dem Gegenstandssein

zu stehen ; oder Wert und Gegenstandssein werden nicht als auf
verschiedenen Ebenen stehend angesehen.

Das absolute Bewußtsein ist jenes je meiner Freiheit, deren ich in
der aktuell vollzogenen Freiheit gewiß werde. Das absolute Bewußtsein

findet bei Kant nichts Paralleles. Jaspers ist sich bewußt, hier
über Kant hinauszugehen.

Wie es bei Kant einen Primat der praktischen Vernunft vor der
theoretischen Vernunft gibt, läßt sich bei Jaspers ein Primat des

absoluten Bewußtseins gegenüber dem Bewußtsein überhaupt feststellen.
Das absolute Bewußtsein « übergreift » das Bewußtsein überhaupt. Was

Jaspers mit dem « Übergreifen » meint, läßt sich vielleicht so
kennzeichnen : Im absoluten Bewußtsein ist der Denkende beim Sein selber ;

im Bewußtsein überhaupt ist er nur bei einem Ausschnitt des Seins.

3. Gibt es nun für Kant und Karl Jaspers trotz dieser
erkenntnistheoretischen Position einen Zugang zu dem Sein und welcher Art ist er

A. Kant

a) In der transzendentalen Analytik zeigt Kant, daß die

Kategorien nur auf Gegenstände möglicher Erfahrung angewendet werden
dürfen und können. Darunter fallen auch die Modalkategorien der

Möglichkeit, Wirklichkeit, Notwendigkeit. Konsequent dürften diese

Kategorien auf Gott nicht angewendet werden. Damit ist zunächst

gesagt, daß Gott kein Gegenstand ist, wie er in der Mathematik und
Naturwissenschaft gegeben ist.

b) In der transzendentalen Dialektik wird aber Gott als — negativ
— möglich gelehrt, d. h. er ist widerspruchsfrei denkbar. Jedenfalls
durchbricht hier Kant bereits die in der transzendentalen Analytik
gezogenen Grenzen für die Anwendbarkeit der Kategorien.

c) Darüber hinaus und in Verfolgung des abschließenden Gedankens
der K. r. V. wird in der K. p. V. Gott als wirklich und notwendig
dargetan. Damit legt Kant auch den Kategorien der Wirklichkeit und
Notwendigkeit einen Sinn bei, durch den sie noch über den Bereich der

Erscheinungen anwendbar sind.



24 Der Einfluß Kants auf Karl Jaspers

d) Zu diesen Aussagen : Gott ist möglich, wirklich, notwendig
gesehen sich noch andere, in denen Kant weitere Kategorien auf Gott
anwendet, so jene der Einheit und Ursache. Auch legt er Gott Verstand
und Willen bei : « Die oberste Ursache der Natur, sofern sie zum höchsten

Gut vorausgesetzt werden muß, ist ein Wesen, das durch Verstand
und Willen die Ursache, folglich der Urheber der Natur ist» (K. p. V. 265).

e) Die Position Kants in der K. r. V., in welcher einem übersinnlichen

Gebrauch der Kategorien jeglicher objektive und reale Sinn
abgesprochen wird, scheint in der K. p. V. verlassen zu sein ; denn hier
wird dem übersinnhchen Gebrauch objektive Realität zugesprochen.
Kant erweitert also in der K. p. V. den Bereich der menschlichen
Vernunft. Was ist davon zu halten

ad) Aus dem Ganzen der Gedankengänge Kants soll das heißen :

Gott — und ebenso Freiheit und Unsterblichkeit — bilden den

notwendigen Abschluß der menschlichen Vernunft. Sie kommt nicht eher

zur Ruhe ihrer Denkbewegung, bis sie zu diesen Ideen vorgedrungen
ist. Anderseits kann sie ihre Ziele nicht adäquat erreichen. Kant ringt
mit dem Problem, wie und in welchem Umfang der menschlichen
Vernunft die Erfassung Gottes gelingt. Seine letzte Antwort lautet : Die
menschliche Vernunft erfaßt sicher das Dasein Gottes, genauer : Sie

postuliert das Dasein Gottes, sie glaubt Gott ; die Vernunft erfaßt aber

nicht sein Wesen, sie vermag nicht zu sagen, was Gott in sich ist.

bb) Kant spürt selber die Schwierigkeit, die aus einem Vergleich
der Ergebnisse der theoretischen und praktischen Vernunft entsteht. Er
setzt sich mit ihr in einem eigenen Abschnitt der K. p. V. auseinander,
indem er fragt : Wie eine Erweiterung der reinen Vernunft in praktischer
Absicht, ohne ihre Erkenntnis als spekulative zugleich zu erweitern, zu
denken möglich sei

Kant stellt fest, daß die Ergebnisse beider Kritiken gelten. Spekulativ,

theoretisch läßt sich das Dasein Gottes höchstens als widerspruchslos

denkbar zeigen, aber nicht als wirklich beweisen. Die theoretische
Vernunft gelangt wohl zu einem « problematischen » Begriff Gottes, der

für das Verhalten des Menschen jedoch bedeutungslos ist. Praktisch,
d. h. « durchs praktische Gesetz wird die — positive — Möglichkeit
jener Objekte der reinen spekulativen Vernunft, die objektive Realität,
welche diese ihnen nicht sichern konnte, postuliert » (K. p. V. 277). Unter
einem Postulat versteht Kant einen « theoretischen, als solchen nicht
erweislichen Satz, sofern er einem a priori unbedingt geltenden Gesetz
unzertrennlich anhängt » (K. p. V. 262). Die Postulate erhärten die ob-



Der Einfluß Kants auf Karl Jaspers 25

jektive Realität Gottes, der Freiheit und Unsterblichkeit ; sie gewähren
aber keinen Einblick in das innere Wesen Gottes, der Freiheit und
Unsterblichkeit. Die Erweiterung erfolgt hinsichtlich des « Daß », nicht
aber des « Was ». « Es erfolgt keine Erweiterung der Spekulation, d. i.

um in theoretischer Absicht nunmehr einen positiven Gebrauch davon

zu machen» (K. p. V. 277/78). Jedenfalls macht Kant im Medium der

Kategorien, die eigentlich und adäquat nur auf Erscheinungen
angewendet werden dürfen, Aussagen über Gott. Die Kategorien werden
somit in einer Weise verwendet, die mehr treffen soll, als ursprünglich
gemeint war. Die Kategorien erfahren einen « überschreitenden »

Gebrauch, der zulässig ist, weil es sich dabei um eine analoge Verwendung
handelt. Damit ist die Frage notwendig : Wie versteht Kant die Analogie

Aufschlußreich ist dafür die Fußnote zum § 58 der Prolegommena,
ebenso die Ausführungen über analoge Aussagen in der K. U. § 90.

Gemessen an den Begriffen der scholastischen Analogie läßt sich die

Analogie in den Aussagen über Gott nur als eine « analogia propor-
tionalitatis impropriae » deuten ; denn Kant betont, daß die Verwendung
des aus der Erscheinungswelt herrührenden Terminus — z. B. Ursache —
stattfindet, nicht weil in der Erscheinungswelt und bei Gott das gleiche

Verhältnis verwirklicht ist, sondern weil in beiden Bereichen nur ein
ähnliches Verhältnis gegeben ist. Die Verwendung der Kategorien sagt
nichts über das, was Gott in sich ist, sondern nur etwas darüber, wie

er sich zur Erscheinungswelt verhält. So hält Kant konsequent an der
Grundthese fest : Gott ist für die theoretische Vernunft unerkennbar.
Auch die analoge Verwendung der Kategorien bringt kein Licht in das,

was Gott in sich selbst ist, sondern zeigt uns nur, was Gott ist in Bezug
auf die Welt.

In der Reflexion 6286 hat Kant ebenfalls seine Auffassung vom
Zugang der menschlichen Vernunft zu Gott zusammengefaßt. Die
Reflexion zeigt zugleich, wie nahe Kant zur scholastischen Tradition
steht, die ja ihre Aussagen über Gott via negationis, via eminentiae
und via analogiae findet. D. h. zunächst werden die raum-zeitlichen

Einschränkungen und Bestimmungen von Gott verneint, die von Raum
und Zeit befreiten Bestimmungen werden dann zu einer unendlichen
Größe erhoben und die so gewonnene unendliche Realität wird dann

analog —- im Sinne Kants — von Gott ausgesagt.



26 Der Einfluß Kants auf Karl Jaspers

B. Jaspers

In der « Metaphysik », dem dritten Band seiner « Philosophie »,

müht sich Jaspers um den Zugang zur Transzendenz. Seine
Darlegungen lassen sich in die Thesen zusammenfassen :

a) Die Transzendenz ist nicht etwas Wißbares ;

b) Die Existenz vergewissert sich ihrer aber im Lesen der Chiffre.
Zu a) Zur Transzendenz führt kein Weg des Erkennens, sie ist

dem Bewußtsein überhaupt verschlossen. Sie ist von allem verschieden,
das Gegenstand ist oder werden kann. Sie ist auch von der Existenz
verschieden. Jeder Aufstieg mittels der Kategorien ist unmöglich.
Wollte man doch die Kategorien benutzen, um die Transzendenz zu
bestimmen, so ließe sich von ihr sagen, daß sie das « Übersein » sei ;

jede Kategorie ist dann inadäquat zur Bestimmung des Seins. Jede

Verwendung einer Kategorie würde die Transzendenz in eine partikuläre
Immanenz herabziehen. Oder man müßte die Transzendenz als das
« Nichtsein » bezeichnen, denn sie ist nicht das Sein einer Kategorie.

Mittels der Kategorien ließe sich wohl ein Verfahren zur
Bestimmung anwenden, das Jaspers als « formales Transzendieren » bezeichnet.

Das formale Transzendieren führt zu keinerlei inhaltlicher
Bestimmung der Transzendenz, sondern endet in einem Undenkbaren. Das
Verfahren ähnelt den traditionellen Wegen zur Bestimmung Gottes ;

während aber die Tradition meint, auf diesen Wegen inhaltliche
Aussagen über Gott machen zu können, während selbst Kant noch eine

Bestimmung Gottes wenigstens soweit für möglich hält, als etwas über
sein Verhältnis zur Erscheinungswelt ausgesagt werden kann, ist der
Sinn des formalen Transzendierens der, zu verhindern, die Transzendenz

in eine noch so feine Immanenz herabzuziehen. « Die Gegensätze von
Sein als Subjekt und Objekt, von Sein als Gedachtsein und Sein als

Wirklichkeit, von Sein als Freiheit und Sein als Bestand, in der Welt
unüberbrückbar, von meinem Denken auch in einem Gedanken als

mögliche Einheit nicht zu fassen, müssen überwunden gedacht werden,
um zu dem Sein zu kommen, bei dem alle Frage aufhört und können
doch nicht überwunden werden » (3, 43). Das formale Transzendieren
verhindert, daß die Transzendenz logisiert, naturalisiert, antropomor-
phisiert wird. Jaspers ist viel radikaler in der Betonung der Nicht-
anwendbarkeit der Kategorien auf die Transzendenz als Kant.

Zu b) Kant gewinnt vom Praktischen her, d. h. von der Freiheit
einen Zugang zu Gott. Auch bei Jaspers erfolgt ein Zugang von der



Der Einfluß Kants auf Karl Jaspers 27

Freiheit her, doch nicht von der transzendentalen Freiheit, sondern von
je meiner Freiheit oder von der Existenz. Von der Terminologie Jaspers'
aus gesehen geschieht der Zugang Kants immer noch vom Bewußtsein

überhaupt ; es ist ein für jedermann möglicher, allgemeingültiger,
notwendiger Zugang. Bei Jaspers ist es aber das absolute Bewußtsein, in
dem die Transzendenz berührt wird. Die Existenz kann ihre Berührung
der Transzendenz anderer Existenz nicht wie einen Besitz vorweisen.

Daß Jaspers eine derartige Berührung der Transzendenz durch die
Existenz für möglich hält, äußert er mehr als einmal. « Von der
Transzendenz vernehme ich soviel, als ich selbst werde » (3, 151). « Indem ich
mich aus Freiheit ergriff, ergreife ich darin meine Transzendenz, deren

verschwindende Erscheinung ich in meiner Freiheit selbst bin » (2, 199).
« Wo ich ganz selbst bin, bin ich nicht mehr nur ich selbst ; denn dieses

eigentliche 'ich selbst', in welchem ich in erfüllter geschichtlicher
Gegenwart 'ich' sage, scheine ich wohl durch mich zu sein, aber ich
überrasche mich doch selbst mit ihm ; ich weiß etwa nach einem Tun :

ich allein konnte es nicht, ich könnte es so nicht noch einmal, wo ich
eigentlich ich selbst war, in meinem Wollen, war ich mir in meiner
Freiheit zugleich gegeben » (2, 199).

Von der Existenz her gibt es ein Berühren der Transzendenz im
Lesen der Chiffren. Chiffre ist alles, was immanent ist. Die Existenz,
die durch ihr Sein schon außerhalb des Erscheinungsseins steht, vermag
in allem, was immanent ist, etwas zu entdecken, das über die Immanenz

hinausragt. Am ehesten ist das noch am Gegenstandssein einsichtig zu
machen. Der Gegenstand ist zugleich etwas, das mir nahe ist, und etwas,
das mir fern ist. Nahe ist er mir als etwas, das mir empirisch gegeben
oder zwingend einsichtig ist. Fern ist er, insofern der Gegenstand immer
das Andere bleibt. Der Gegenstand zwingt das Denken, zu fragen, was er
an sich sei. Das Gegenstandssein als Erscheinungssein weist über sich hinaus.

Die Existenz nun, die schon über das Erscheinungssein hinausliegt,
die nicht im Erscheinungssein gefangen ist, vermag das « Über hinaus »

des Gegenstandsseins zu erfassen. Sie liest in ihm mehr als Erscheinungssein

; letzteres wird für die Existenz Sprache der Transzendenz.
Das Lesen der Chiffre darf nun nicht so gefaßt werden, als wenn

auf der einen Seite die Chiffre, auf der andern Seite die Transzendenz

gegenübergestellt und miteinander verglichen werden könnte. Dann
würde die Transzendenz doch wieder in die Immanenz hineingezogen
und nach dem Bilde und Gleichnis der Immanenz gelesen und gedeutet
werden. « Die Chiffre ist das Sein, das Transzendenz zur Gegenwart



28 Der Einfluß Kants auf Karl Jaspers

bringt, ohne daß Transzendenz Sein als Objektsein und Existenz Sein

als Subjektsein werden müßte » (3, 137). Transzendenz und Immanenz
sind miteinander verwachsen, ohne in eins zusammenzufallen. Das Wie
des Ineinanderseins ist aber völlig unbegreiflich. « Welt und Transzendenz
sind Einheit ohne Identität » (3, 138). Die Existenz trifft die Transzendenz

nur im Zusammensein mit der Welt, nicht als etwas Jenseitiges.
Damit ergibt sich die Frage : Ist die Transzendenz bei Jaspers

echte Transzendenz oder nicht Es sieht so aus, als ob Jaspers nicht
nur sagen will, der Zugang zur Transzendenz geht immer nur über die

Immanenz, wir können die Immanenz dabei nicht überspringen ; das

würde auch die Scholastik zugeben, daß ein Zugang zu Gott immer

erfolgt im Medium der Immanenz. Jaspers scheint darüber hinaus sagen
zu wollen, daß die Transzendenz auch nur in Abhängigkeit von der
Immanenz ist; das wäre dann aber keine echte Transzendenz mehr.
Will Jaspers beim phänomenologischen Aspekt stehen bleiben, — hier
wie in manchen andern Aussagen — so könnte man noch einverstanden
sein ; denn dann würde er nur sagen : Wir treffen die Transzendenz immer
nur mittels der Immanenz. Will er aber eine ontologische Aussage machen,
bleibt es dabei, daß seine Transzendenz keine solche mehr ist.

Zusammenfassung :

Nach den Worten der Vorrede zur K. p. V. bildet die Idee der
Freiheit « den Schlußstein des ganzen Gebäudes eines Systems der
reinen, selbst der spekulativen Vernunft ». Für Kant besteht ein immerhin

noch rationaler Zusammenhang zwischen den Ideen von Gott und
Unsterblichkeit mit der Idee der Freiheit. Allerdings ist es kein
erkennender Zusammenhang, wenn Erkennen im Sinne der Scholastik und
selbst im Sinne Kants genommen wird. Vielmehr handelt es sich um einen

Zugang, den Kant selber mit dem Terminus « Vernunftglauben » belegt.
Die Erfassung der Transzendenz im Lesen der Chiffre ist ein Akt

eigener Art, den Jaspers auch mit dem Terminus « Glauben » belegt.
Der Vernunftglaube Kants steht dem scholastischen Begriff des

Glaubens insofern nahe, als eine Zustimmung zu Wahrheiten erfolgt
ohne innere Evidenz und auf dem Wege über das bonum, das in der

Zustimmung für das Subjekt liegt. Der Glaube Jaspers hat einen Zug
an sich, der ihn ähnlich macht mit jenem Akt, durch den beim Erfassen
des Schönen das Intelligible im Sensiblen ohne Diskurs ergriffen wird.
Kierkegaards Ausführungen über das Symbol haben hier wohl auf

Jaspers eingewirkt.


	Der Einfluss Kants auf Karl Jaspers

