Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Die soziale Natur des Menschen
Autor: Utz, Arthur-Fridolin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761433

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die soziale Natur des Menschen

VoN ARTHUR-FRrRiDOLIN Utz O. P.

Das Problem der sozialen Anlage des Menschen gehért: zu den funda-
mentalen Fragen der Sozialethik. Es geht dabei um den Nachweis der
Existenz des Objektes der Sozialethik. Ist das Soziale, von dem bereits
gesprochen wurde !, etwas Naturhaftes, d. h. etwas, das von der mensch-
lichen Natur gefordert ist, oder nur ein durch den freien Willen ge-
schaffenes Faktum wie alle andern Tatsachen des menschlichen Daseins.

Das Thema kann von zwei Gesichtspunkten aus gesehen werden :
vom ontischen und vom ethischen. Bei der ontischen, d. h. der Wesens-
betrachtung des Menschen ergibt sich, daB der Mensch aus seinem inneren
Wesen heraus, nicht nur auf Grund einer Tradition oder Anerziehung, den
Mitmenschen sucht. Und zwar sucht er ihn, weil er von ihm abhingt, sei
es, daB er seiner Hilfe bedarf, sei es, daB er nach jenem « anderen » Aus-
schau hilt, dem er sich mitteilen méchte. Man stellt bei der ontischen
Schau also eine natiirliche, d. h. im Wesen des Menschen liegende Ten-
denz fest, soziale Relationen zu begriinden. In die eigentliche Sozial-
natur fithrt uns jedoch erst die zweite Betrachtungsweise. Hier geht es
um die Frage, ob und wie jene natiirliche Veranlagung im Menschen,
den Nichsten zu suchen und soziale Relationen herzustellen, ein natiir-
licher Auftrag an jeden Menschen ist. Es geht also um die entscheidende
Frage : fithrt die ontische Anlage des Menschen zum Sozialen notwen-
digerweise in die Sozialethik ?

I. Die ontische Grundlegung der sozialen Natur des Menschen :
Die gegenseitige Abhingigkeit der Menschen
im Hinblick auf die Vervollkommnung ihrer personalen Natur

Jede menschliche Person ist zur Erreichung des letzten Zieles drei-
fach von der Hilfe der Mitmenschen abhingig : 1. in materieller, 2. in
kultureller, 3. in sittlicher Hinsicht.

1 Vgl. FZPT 2 (1955) 401-422.



4 Die soziale Natur des Menschen

1. Die materielle Abhangigkeit des einzelnen Menschen von den Mitmenschen

Ganz abgesehen davon, daB jeder Mensch auf Grund eines sozialen
Aktes, nimlich der Zeugung, in diese Welt kommt und gleich von An-
beginn auf die Mithilfe seiner Erzeuger angewiesen ist, unterliegt er
diesem Angewiesensein auf andere in nicht geringerem MaBe auch spiter
beziiglich der Besorgung der irdischen Mittel zur Ernihrung und vor
allem zur Hebung der duBeren Lebensumstdnde. Die materiellen Giiter
sind auf den Menschen hingeordnet, damit er sie voll und ganz aus-
schépfe und dadurch seine geistigen Belange fordere. Der marxistische
Gedanke, daB einmal eine Zeit kommen miisse, in der alle Menschen
unbesorgt die Giiter dieser Welt genieBen werden, mag vielleicht uto-
pisch sein, er spricht aber die natiirliche Sehnsucht aus, die ein jeder in
seinem Innern empfindet, die sichtbare Welt, soweit wie moglich, sich
dienstbar zu machen, um fiir geistige Tétigkeit frei zu sein. Diese Sehn-
sucht wird aber nur in gemeinschaftlicher Arbeit einigermafen gestillt.

Und zwar ist hierzu eine gemeinschaftliche Leistung korperlicher
wie geistiger Art aller, nicht nur der Menschen einer Epoche, sondern
der Menschheit im gesamten erforderlich. Man kann also,wie J. MESSNER 2
hervorhebt, nicht einfach erkliren, die Abhingigkeit des einzelnen Men-
schen von den Mitmenschen sei auf die durch Kultureinfliisse, also ge-
rade durch gesellschaftlich verursachte Schwichung der naturhaften In-
stinkte des Menschen zuriickzufithren. Es geht in der gegenseitigen
materiellen Abhingigkeit von Mensch zu Mensch nicht nur darum, die
gerade notwendige Nahrung zu finden, sondern den héchstmdoglichen
Lebensstandard zu erreichen, was niemals das Werk eines Robinson
sein kann.

2. Die kulturelle Abhingigkeit der Menschen untereinander

So sehr die Kultur von auBergewdhnlichen Personlichkeiten ent-
scheidend gefordert wird, so sind diese schépferischen Geister doch nur
denkbar als «partes principales», als hervorragende und erstrangige
Teile des Ganzen der menschlichen Gesellschaft. Ihre geistige Leistung
dringt sie in die Gesellschaft, wie ja {iberhaupt die kulturelle Abhidngig-
keit nicht nur im Empfangen, sondern auch im Geben und damit im
Empfangenwerden vonseiten des andern besteht. Das naturgegebene
Mittel dieses Austausches ist die Sprache.

2 Das Naturrecht, Innsbruck 1950, S. 110,



Die soziale Natur des Menschen 5

3. Die gegenseitige Abhingigkeit der Menschen in sittlicher Hinsicht

Wihrend der Soziologe gerade auf sittlichem Gebiet die soziale Ver-
flochtenheit stirkstens unterstreicht, macht hier der Sozialethiker einige
Einschrinkungen. Der Mensch ist fiir seine Handlungen in seinem per-
sonlichen Gewissen verantwortlich. Er kann diese Verantwortung nicht
auf andere abwilzen. Die sittliche Abirrung oder Verirrung hat darum,
sofern sie sittlich, d. h. verantwortlich ist, immer etwas mit persénlichem
Abfall und personlicher Siinde zu tun. Siinde als soziales Geschehen gibt
es nicht, es sei denn, man denkt an den theologischen Begriff des « siind-
haften Zustandes » in der Erbsiinde.

Wenngleich im innersten Bereich der menschlichen Freiheit der
Mensch seiner selbst Herr, also unabhéngig ist, so sind doch die sittlichen
Vorstellungen und Wertschidtzungen engstens mit der Umwelt verbun-
den. Allerdings beruhen die sittlichen Wertungen nicht auf rein intel-
lektuellen Einsichten, sondern sind vom Willen getragene und beein-
fluBte intellektuelle Abwigungen. Hier gilt das aristotelische Axiom, das
in der Wertlehre des hl. Thomas eine so entscheidende Rolle spielt :
« Qualis unusquisque est, talis finis ei videtur » — « Jeder formt sich
sein Ziel gemdB dem, was er ist ». Es wire aber verkehrt, mit der mo-
dernen Wertphilosophie die sittliche Wertabschidtzung einzig ins Emp-
finden und Fiihlen zu verlegen. Sie ist vielmehr entscheidend ein intel-
lektueller Akt, wie Thomas sagt : die Klugheit als Wertungskraft des
Individuums gehort zum Verstand. Sittliches Handeln ist vernunft-
gemidfBes Handeln. Auf dem Weg iiber die Vernunft kann darum auch
ein Einbruch des Sozialen in den einzelnen erfolgen. Wie ndmlich einer-
seits das sittliche Empfinden einer Gesellschaft die Rechtsordnung be-
stimmt, so ist anderseits gerade auch das Rechtsgefiige der Gesellschaft
von EinfluB auf das sittliche Denken des einzelnen. Wo die Blutrache
zum rechtlich verankerten Denken der Gesellschaft gehort, wird sich
kaum einer zur sittlichen Erkenntnis aufschwingen, daB das Téten aus
privaten Griinden sittlich verwerflich sei. Die von den positiven Gesetzen
gepragte Einstellung der Romer zum Leben des Menschen hat weithin
die Unsittlichkeit des Selbstmordes zugedeckt.

Und doch behilt jeder Mensch die naturhafte Ausrichtung seines
Verstandes auf das Wahre und seines Willens auf das verniinftige Gute.
Und wo mehrere Menschen in ehrlichem Bemiihen um die Vervollkomm-
nung der Werteinschitzung ringen, erreichen sie mehr, als wenn nur ein
einzelner tastend sich vorwirts bewegt.



6 Die soziale Natur des Menschen

Um die Abhingigkeit des Menschen auf sittlichem Gebiete zu be-
legen, verweist man gerne auf die Tatsache, daB bestimmte Tugenden
wie GroBmut, Freigebigkeit, vor allem aber die Liebe, nicht erworben
oder geiibt werden kénnen ohne Leben in der Gemeinschaft. Jedoch
setzt der Beweis fiir die Notwendigkeit dieser Tugenden bereits die Er-
kenntnis der sozialen Anlage voraus. Etwas anderes dagegen ist es, wenn
man vom naturhaften Drang des Menschen, seine Liebe andern mitzu-
teilen, spricht. Hieraus 1iBt sich ein Argument fiir die soziale Anlage
formen, wie wir noch in der Darstellung der Lehre des hl. Thomas sehen
werden. Treffend bemerkt iibrigens der Aquinate in diesem Zusammen-
hang, daB die GroBmut zwei Seiten habe : wihrend sich der (im geistigen
oder materiellen Sinne) Begiiterte in seinem Handeln GroBes zutraut, er-
wartet von ihm der weniger Begiiterte entsprechende groBmiitige Taten 2.
Ein deutlicher Hinweis auf die Gegenseitigkeit sittlichen Verhaltens.

II. Das Sozialethische in der menschlichen Natur

Es wire natiirlich verfriitht, die Abhdngigkeit des einzelnen Men-
schen von den andern in der materiellen Beherrschung der Welt und in
der Aneignung kultureller und sittlicher Werte bereits als die soziale
Anlage des Menschen zu bezeichnen. Man verbleibt nimlich bei diesem
Gedanken immer noch in der kausalen Ordnung, in welcher das Soziale
vielleicht begriindet liegt, nicht aber eigentlich besteht. Abhidngigkeit
schart iibrigens auch Tiere zusammen, ohne daB sich daraus etwas So-
ziales bildet. Beim Begriff der Abhidngigkeit ist noch zu sehr der Blick-
punkt des Eigenvorteils und der personalen Vollkommenheit vordring-
lich. Wenn ein kapitalreicher Mann fiir sich selbst ein Haus bauen will,
braucht er Bauleute. Solange ihm aber diese helfenden Krifte nur Mittel
zu seinem personlichen Zweck sind, kann von sozialer Zusammenarbeit
unter dem Gesichtspunkt des ethisch Sozialen nicht die Rede sein. Erst
wenn sowohl die Bauleute wie auch der Bauherr in der Erstellung des
Hauses ein gemeinsames Anliegen sehen, 1Bt sich von einem Unter-
nehmen im sozialethischen Sinne sprechen. Ohne den Begriff eines wahren
Gemeinwohls, in welchem die Handlung des einzelnen als Teilbeitrag
steht und auch als Teilbeitrag beabsichtigt ist, kann man dem ethisch
Sozialen nicht beikommen. Zur Erliuterung mag folgendes Beispiel
dienen : drei Menschen in einem Boot sind sich klar, daB jeder sein Leben

3 II-1I 129, 6 ad 1.



Die soziale Natur des Menschen 7

nur retten kann, wenn er das Leben der andern mitrettet, d. h. wenn
er trotz seiner personlichen Absicht, sein eigenes Leben zu bewahren,
die Zwischenabsicht setzt, es nur retten zu wollen, wenn er das der andern
mitrettet, und dies sogar derart, daB er seinen eigenen Untergang der
egoistischen Absicht, nur das eigene Leben zu retten, also den Tod der
Untreue vorzieht. Unter diesem Betracht erfiillt jeder eine Teilfunktion
und will auch (streng unter diesem Betracht) nur Teilfunktion sein. Erst
so ergibt sich ein sozialethisches Objekt. Damit ist in keiner Weise ge-
sagt, daB der einzelne von diesen dreien auf das Personsein verzichte.
Jeder weiB von seinem Personsein aus, daB er in einer bestimmten
Situation sein Sein nur rettet, wenn er, und zwar als Person, d. h. mit
seinem ganzen sittlichen Wollen, Teilfunktion zu iibernehmen gewillt ist.
Dieser Gedanke ist unschitzbar wichtig fiir die Erklirung des Gemein-
wohls. So sehr das Gemeinwohl Dienstwert sein mag im Hinblick auf
das personliche Ziel der Gesellschaftsglieder, — innerhalb des Rahmens
des Gemeinwohls ist es ein Unfug, von Dienstwert zu sprechen. Doch
davon spiter in einer besonderen Arbeit iiber das Gemeinwohl.

Um zur sozialen Natur des Menschen zu kommen, geniigt also noch
nicht der Nachweis der gegenseitigen Abhingigkeit in der Verfolgung
des individuellen Zieles. Man mul vielmehr erkennen, daB3 dem einzelnen
ein sittliches Objekt aufgetragen ist, bei dessen Verwirklichung er nur
Teilfunktion hat. Die Sehnsucht nach dem ruhigen und ungestorten Be-
sitz der irdischen Giiter muB also nicht nur als ein dem einzelnen dienen-
des Streben betrachtet werden, der einzelne mul3 vielmehr erkennen, daB3
das Nahrungsproblem nicht nur ihn angeht, sondern zugleich auch den
anderen, daB3 er also dieses Problem nur auf der Basis der Gemeinsam-
keit 16sen soll. Es gilt also nicht nur der solidarische Grundsatz : einer
fiir alle, alle fiir einen, sondern vielmehr : einer fiir alle, alle fiir alle.
Tatsdchlich hat die materielle Welt nur diesen kommunitiren Sinn fiir
den Menschen : alles mit allen fiir alle. Sie gehért dem Menschen iiber-
haupt, nicht diesem oder jenem. Man muB} die materielle Wohlfahrt dar=
um in erster Linie als eine Gemeinwohlfahrt betrachten. Aus diesem
Grunde ist Enteignung des « Privatbesitzes » zugunsten des Gemeinwohls
sittlich nicht nur erlaubt, sondern sogar gefordert.

Das gleiche gilt fiir die Kulturwerte. GewiB sucht jeder Mensch so-
weit wie moglich in den ganzen Besitz der Kulturwerte wie Wissenschaft
und Kunst zu kommen. Anderseits aber wei3 ein jeder, daB, wenngleich
die subjektive Aktion des Besitzens (scholastisch ausgedriickt : « beati-
tudo subjectiva ») etwas Individuelles bedeutet, das Objekt, nimlich die



8 Die soziale Natur des Menschen

Kultur, ein Gemeingut ist und auch als solches erstrebt werden muB,
d. h. der einzelne muB mit den andern zusammen die Kultur als gemein-
samen Wert aufbauen. Sofern er in dieser Teilfunktion bleibt, wird er
auf anderer Ebene, ndmlich im personalen Bereich, von selbst sein per-
sonliches Gliick finden. Es geht hier nicht anders als etwa beim FuB-
ballspiel. Der einzelne Spieler gewinnt nur, wenn die ganze Mannschaft
den Sieg davontrigt. Diese Gedanken nehmen sich zwar aus wie ein
waschechter Kommunismus, gemi8 welchem der einzelme nur in Teil-
funktion NutznieBer der Giiter ist. Jedoch wird der Mensch, der in der
menschlichen Gesellschaft in Teilfunktion steht, vom christlichen Denken
in ganz anderer Weise begriffen als im Kommunismus, d. h. es wird ein
anderer Mensch eingesetzt.

Sogar fiir den sittlichen Bereich treffen diese Darlegungen iiber die
naturhafte soziale Veranlagung des Menschen zu. Allerdings ist gerade
hier der personale, alles Soziale iibersteigende Bereich ausschlaggebend.
Denn das Sittliche als Ausrichtung des Menschen auf sein letztes Ziel
liegt in der rein personalen Sphire. Anderseits bietet jedes sittliche Tun
zugleich auch einen sozialen Aspekt. Die MaBhaltung als Tugend ver-
pflichtet nicht nur einen einzelnen, auch nicht nur alle einzeln genommen,
sondern bedeutet vielmehr zugleich ein echt soziales Gut, insofern alle
in gemeinsam geiibter, d. h. einander verbundenen MaBhaltung die Voll-
kommenheit des Ganzen auferbauen sollen. Dabei denke man nicht etwa
nur an die Pflicht, den anderen ein Beispiel keuschen Lebens zu geben.
Dies wire eine individualethische Betrachtung, denn die «anderen »
wiirden nicht als Ganzheit gefat, in welcher derjenige, der beispielhaft
zu leben beabsichtigt, ein Teil wire, sondern wiren gleichsam ein « Gegen-
iiber ». Im sozialen Raum gibt es aber kein reines Gegeniiber. Der sozial
Verbundene steht #m Ganzen. Die gegenseitige Aneiferung soll also die
Vollendung des Ganzen bewirken (und von da aus natiirlich der vielen
einzelnen) 4. Der Stand der Jungfriulichkeit z. B. ist nicht nur persén-
liche Vollendung des jungfriulich Lebenden, auch nicht nur Aneiferung
anderer zu sexuell sauberem Leben, sondern zugleich ein integrierender
Teil des gesellschaftlich sittlichen Ganzen, ein unschitzbar wertvolles
Glied am groBen sittlichen « Organismus ». Man sieht gerade hier, wie
brauchbar die analoge und symbolische Ausdrucksweise sein kann. Sie

4 Vgl. hierzu, was Thomas von der iustitia legalis sagt : « iustitia legalis suffi-
cienter quidem ordinat hominem in his quae sunt ad alterum, quantum ad com-
mune quidem bonum immediate, quantum autem ad bonum unius singularis
personae mediate » (II-II 58, 7 ad 1).



Die soziale Natur des Menschen 9

rithrt an einen Sachverhalt, der dem Menschen lebensniher nicht besser
einleuchten kénnte. Die Theologie hat diese soziale Funktion des Sitt-
lichen in ihrer Lehre vom « Corpus Christi mysticum » trefflich zum Aus-
druck gebracht, indem sie erklirt, daB die Heiligkeit des einzelnen den
« mystischen Leib Christi » auferbaue.

So mag die Lehre des hl. Thomas ®, die Gemeinwohlgerechtigkeit
richte alle Akte aller Tugenden (!) auf das Gemeinwohl aus, verstdnd-
lich sein. Thomas will damit sicherlich nicht sagen, der Mensch sei mit
allem, was er habe, unter jedem Gesichtspunkt dem Gemeinwohl unter-
stellt. Er weiBl sehr gut um einen Teil des Menschen, der nicht zum
Gemeinwohl gehért, aber er meint damit, daBl der ganze sittliche Mensch
auch einen sozialen Bezug hat.

III. Die Lehre von der Sozialnatur
bei Aristoteles und Thomas von Aquin

1. Aristoteles
a) Die aristotelischen Grundanschauungen

Aristoteles wiirde schlecht verstanden, wollte man seine Lehre von
der sozialen Naturanlage des Menschen einzig als eine biologische Theorie
erkldren, wonach der Mensch ein in Herden und Schwirmen lebendes
Sinnenwesen ist. Allerdings nennt er die auf solche Weise lebenden Tiere
« staatliche Wesen » ® und er scheut sich nicht, den Menschen zwischen
den Pferden, Rindern, Schweinen, Schafen, Ziegen und Hunden zu
nennen °. Diese biologischen Erorterungen sind jedoch nichts mehr als

5 TI-II 58, 6.

¢ Vgl. Tiergeschichte I, 1, 488 a 7 ff. (deutsche Ubersetzung : ARISTOTELES,
Tierkunde, hrsg. von Paul GoHLKE, Paderborn 1949, S. 50) : « Von den Herden-
tieren bilden die einen Staaten, wihrend die andern fiir sich bleiben. Herden bilden
unter den Vogeln die Gattung der Tauben, der Kranich und der Schwan ; Krumm-
klauige bilden niemals Herden. Unter den schwimmenden Tieren bilden viele
Gattungen der Fische Herden, z. B. die sogenannten Zugfische, Thunfische, Pela-
myden (Bonitos), Makrelen. Der Mensch kennt beide Lebensweisen. Einen Staat
bilden solche, die ein gemeinsames Arbeitsziel haben, was ja nicht bei allen Herden-
tieren der Fall ist. Dazu gehéren Mensch, Biene, Wespe, Ameise, Kranich. Diese
leben wieder teils unter einem Fiihrer, teils fithrerlos, z. B. der Kranich und die
Gattung der Bienen unter einem Fiihrer, Ameisen und tausend andere ohne
Fiihrer. » Politik I, 2, 1253 a 7 : « DaB aber der Mensch noch mehr als jede Biene
und jedes schwarm- und herdenweise lebende Tier ein Vercinswesen ist, ist offenbar. »

7 Tiergeschichte I, 1, 488 a 29 ff. : « In etwas anderem Sinne kann man sagen,
daB alle gezihmten Arten auch wild vorkommen, wie Pferde, Rinder, Schweine,
Menschen, Schafe, Ziegen, Hunde. »



10 Die soziale Natur des Menschen

das unterste GeschoB in der Lehre von der sozialen Naturanlage des
Menschen. Entscheidend ist fiir Aristoteles die im eigenmenschlichen
Bereich erfahrene Tatsache, daB der Mensch eben nicht zur Vollkommen-
heit, zum letzten Ziel zu gelangen imstande ist, ohne iiber die Gemein-
schaft zu gehen 8,

Diese Erfahrung im eigenmenschlichen Bereich umfaBt zwei Fest-
stellungen : erstens, daB der einzelne Mensch sich die materiellen und
geistigen Giiter nicht selbst beschaffen kann, sondern der Mithilfe der
andern bedarf, zweitens, daB es jeden Menschen zur Mitteilung dringt.
Wo dieser Drang in die Gemeinschaft und zu guter Letzt in den Staat
fehlt, kann es sich nach Aristoteles nur um ein untermenschliches oder
ein iibermenschliches Wesen handeln, um ein Tier oder einen Gott °.
Natiirlich bedeutet diese Notwendigkeit der Eingliederung in die Gemein-
schaft insofern eine Unvollkommenheit, als sie die Unzuldnglichkeit des

8 Vgl. Polit. I, 2, 1252 b 27 ff. : « Endlich ist die aus mehreren Dorfgemeinden
gebildete vollkommene Gesellschaft der Staat, eine Gemeinschaft, die gleichsam
das Ziel vollendeten Selbstgeniigens erreicht hat, die um des Lebens willen ent-
standen ist und um des vollkommenen Lebens willen besteht. Darum ist alles
staatliche Gemeinwesen von Natur, wenn anders das gleiche von den ersten und
urspriinglichen menschlichen Vereinen gilt. Denn der Staat verhilt sich zu ihnen
wie das Ziel, nach dem sie streben. Das ist aber eben die Natur. Denn die Be-
schaffenheit, die ein jedes Ding beim AbschluB seiner Entstehung hat, nennen
wir die Natur des betreffenden Dinges, sei es nun ein Mensch oder ein Pferd oder
ein Haus oder was sonst immer. Auch ist der Zweck und das Ziel das Beste. Nun
ist aber das Selbstgeniigen Ziel und Bestes.

Hieraus erhellt also, daB der Staat zu den von Natur bestehenden Dingen
gehort oder der Mensch von Natur ein staatliches Wesen ist, und da} jemand,
der von Natur und nicht bloB zufillig aulerhalb des Staates lebt, entweder schlecht
ist oder besser als ein Mensch, wie auch der von Homer als ein Mann ‘ohne Ge-
schlecht und Gesetz und Herd’ gebrandmarkte. Denn er ist gleichzeitig von Natur
ein solcher (staatsloser Mensch) und ‘nach dem Kriege begierig’, indem er isoliert
dasteht wie ein Stein im Brett (Vergleich aus einem antiken Brettspiel).

DaB aber der Mensch mehr noch als jede Biene und jedes schwarm- oder
herdenweise lebende Tier ein staatliches Wesen ist, ist offenbar, Die Natur macht,
wie wir sagen, nichts vergeblich. Nun ist aber einzig der Mensch unter allen anima-
lischen Wesen mit der Sprache begabt. Die Stimme ist das Zeichen fiir Schmerz
und Lust und darum auch den andern Sinnenwesen verliehen, indem ihre Natur
so weit gelangt ist, daB sie Schmerz und Lust empfinden und beides einander zu
erkennen geben. Das Wort aber oder die Sprache ist dafiir da, das Niitzliche und
das Schidliche und so denn auch das Gerechte und das Ungerechte anzuzeigen.
Denn das ist den Menschen vor den andern Lebewesen eigen, da8 sie Sinn haben
fiir Gut und Bés, fiir Gerecht und Ungerecht und was dem ahnlich ist. Die Gemein-
schaftlichkeit dieser Ideen aber begriindet die Familie und den Staat. »

® Polit. I, 2, 1253 a 27 ff. : « Wer aber nicht in Gemeinschaft leben kann,
oder ihrer, weil er sich selbst geniigt, gar nicht bedarf, ist kein Glied des Staates
und demnach entweder ein Tier oder ein Gott. »



Die soziale Natur des Menschen 11

einzelnen offenbart. Anderseits aber ist die Gemeinschaft das einzige
Mittel, um dieser Unvollkommenheit zu begegnen.

b) Die Abhingigkeit der Menschen untereinander
als Grundlage der Sozialnatur des Menschen

Aristoteles hat sehr gut erkannt, daB die rein physische Abhingig-
keit noch nicht imstande ist, ein soziales Ganzes zu begriinden. Zum
sozialen Ganzen gehort, wie er ausdriicklich sagt 1, eine gewisse « Ge-
meinsamkeit ». Damit ist nicht nur die Gemeinsamkeit in der Natur
gemeint, sondern in erster Linie etwas Gemeinsames in der Intention.
Wenn der eine Mensch den andern brauchte und ihn dann zu seinem
Instrument machen wiirde, entstiinde noch keine soziale Verbindung.
Wir hitten dann nur das Verhidltnis von Hauptursache zur Instrumen-
talursache . Indem aber die Menschen erkennen, daB ein jeder dieselbe
Abhingigkeit in sich fithlt wie der andere, und daB ein jeder dasselbe
Ziel erstreben mochte, erkennen sie zugleich die Notwendigkeit der
gegenseitigen Hilfeleistung. Hierin liegt bei Aristoteles das Entscheidende
in der sozialen Anlage. Diese gegenseitige Hilfeleistung vollzieht sich
zundchst im kleinen Kreis der Familie zur Deckung der wichtigsten
Lebensbediirfnisse. Je hoher die Anforderungen steigen, d. h. je mehr
der Mensch sich bemiiht, das Leben vollkommen zu gestalten, um so
mehr wird er den umfangreicheren ZusammenschluB suchen : in der
Dorfgemeinde und schlieBlich im Staat 2. Die soziale Anlage ist darum
eine Naturanlage zur Staatenbildung. Aristoteles sieht in der politischen
Naturanlage nichts anderes als die Konsequenz der menschlichen Ver-
nunft, die physisch gegebene Beschrinktheit des einzelnen durch gemein-
schaftliche Zusammenarbeit zu beheben.

Es ist also in der aristotelischen Erklirung der sozialen Anlage des
Menschen nicht der Instinkt, der den Ausschlag gibt, sondern vielmehr die
Erkenninis der gleichen matiirlichen Zielvichtung und der gleichen Hilfs-
bediirftigkeit im Hinblick auf dieses Ziel. Auf Grund dieser Erkenntnis

10 Polit. VII, 8, 1328 a 25.

11 Polit. VII, 8, 1328 a 28 ff. : « Wenn nun aber von zwei Dingen das eine
nur zu einem bestimmten Zwecke existiert und das andere selbst dieser Zweck ist,
so findet sich bei ihnen nichts Gemeinsames, als nur, daB das eine schafft, was das
andere empfingt. Ich denke hier an ein Verhiltnis wie das zwischen Werkzeug
und Meister einerseits und dem herzustellenden Werke anderseits ... Der Staat
aber ist eine Gemeinschaft Gleichberechtigter, die aber ein moglichst vollkommenes
Leben zum Zwecke hat. »

12 Polit. I, 2, 1253 a 30 f. Vgl. Anm. 8.



12 Die soziale Natur des Menschen

« begriinden » die Menschen die Gemeinschaft. Darum ist der Mensch, der
als erster den Staat geschaffen hat, « der Urheber der groBten Giiter » 3.

Nun ist man allerdings mit diesem Gedanken noch nicht mitten in
der Ethik, sondern vielmehr erst in der ontischen Entelechie, also erst
in der ontischen Finalitit. Wenn z. B. jemand erkennt, daB er einen
schweren Ballen Stoff nur mit Hilfe eines Wagens befordern kann, dann
wird er eben « notwendigerweise » einen Wagen zur Hand nehmen, wenn
er iiberhaupt an seinem Vorhaben, niamlich der Beférderung des Ballens
Stoff, festhalten will. Es besteht aber keinerlei sittliche Verpflichtung,
den Wagen zu beniitzen. Diese tritt erst in Erscheinung, wenn die Be-
forderung des Stoffes sittlich aufgetragen ist. Unter der Voraussetzung
also, daB die Erreichung des letzten Zieles der menschlichen Person
nicht bloB im Sinne einer seinshaften Finalitit, also nicht nur im Sinne
der ontischen Entelechie gilt, sondern zugleich auch aufgetragen ist durch
eine sittliche Autoritdt, wird der Zusammenhang mit der Moral offen-
bar 4. Erst dann also befindet sich die Sozialnatur im Bereich der sitt-
lichen Finalitit. Nun ist gerade die aristotelische Ethik zu stark und
einseitig eine ontische Entelechie. Aus diesem Grunde wird der sittliche
Gehalt der Sozialnatur des Menschen eigentlich nicht recht sichtbar.
Thomas hat hier mit seiner Lehre von der Begriindung aller Gesetze,
vor allem auch des Naturgesetzes, im Gesetz Gottes (lex aeterna) diese
Seite der aristotelischen Ethik vertieft, iibrigens hierin der augustini-
schen Lehre von der lex aeterna folgend.

c) Die Mitteilsamkeit des Menschen

Es ist nicht nur die in gewissem Sinne eigenniitzige Tendenz, den
Nichsten auf dem Weg zum letzten Ziel des Lebens fiir sich in Dienst
zu nehmen, um so die personliche Beschrinktheit und Begrenztheit zu
iiberwinden, sondern auch der Drang des Menschen zum andern, der zur
Griindung der Gemeinschaft fiihrt. Die Sprache gilt Aristoteles als das
offenbarste Zeichen dieser Mitteilsamkeit. Nicht viel weniger offenkundig
wird sie aber im Bediirfnis des Menschen nach Freundschaft. Aristoteles
hat im achten und neunten Buch seiner Ethik der Freundschaft seine
ganze Aufmerksamkeit gewidmet. Im Drang zur Freundschaft spricht

13 Vgl Polit. I, 2, 1252 b 9 ff.

4 Wir konnen uns hier nicht weiter mit dem Problem der Begriindung der
Sittlichkeit befassen. Es sei nur erwihnt, dal die kantische Begriindung durch
den kategorischen Imperativ vollig unzureichend ist. Es bedarf der héheren
Autoritit.



Die soziale Natur des Menschen 13

sich nicht so sehr das Empfinden aus, den andern in Dienst nehmen zu
miissen, sondern vielmehr das Bediirfnis, mit ihm gemeinsam dasselbe
Ideal liebenden Zusammenlebens zu verwirklichen. Aus diesem Grunde
ist gerade die uneigenniitzige Freundschaft die wertvollste. Aristoteles
siecht in diesem Drang zur Freundschaft etwas typisch Naturhaftes :
« Jeder Mensch ist jedem Menschen Freund.»!® Selbst dem, der in
reichster Fiille alle Giiter besitzt und in gewissem Sinne sich selbst
geniigt, ist die Freundschaft als hichstes Gut begehrenswert 6. Die
Gemeinsamkeit der héchsten Ideen und Ideale, nimlich jene von Gut
und Gerecht, sind Ursache der Familien- und Staatenbildung 7. Gerade
dieser Gedanke beweist, daB Aristoteles die soziale Naturanlage des
Menschen nicht nur in einem gemeinsamen Artinstinkt sieht, sondern
sie tief in der personlichen Erkenntnis verwurzelt, wonach dieselben
Ideen und Ideale die Gemeinschaft fordern.

2. Thomas v. Aquin

a) Was versteht Thomas unter dem Begriff « Natur », wenn er sagt,
der Mensch sei «natiirlicherweise sozial » (naturaliter animal sociale) ?

Thomas geht von dem Gedanken aus, daB dasjenige einem Wesen
« natiirlicherweise » zukomme, was fiir es notwendig ist. Denn gemil
Aristoteles (III De Anima 9, 6, 432 b 21 f.) « versagt die Natur in not-
wendigen Dingen nicht » '8, noch « tut sie etwas umsonst » . Der Fisch
kann auBerhalb des Wassers nicht leben, also ist er naturgemil ein
Wassertier. Die unmittelbar sich aufdringende Frage aber lautet : ist
diese Anlage unabédnderlich ? Die heutige Naturwissenschaft wird er-
kldren, daB der Fisch sich sehr wohl zum Landtier umwandeln kann,
wie es ja auch tatsichlich schon Tiere, nimlich die Amphibien, mit bei-
derlei Anlagen gibt. Wenn also Thomas, wie wir noch sehen werden,
erklirt, der Mensch koénne als Einzelginger nicht leben, d.h. seine
Vollendung nicht erlangen, dann erwidert ihm die Evolutionslehre, der
Mensch vermdoge sich ganz gut zu einem Einzelgingerwesen zu ent-
wickeln, die soziale « Natur »-anlage sei also etwas sehr Relatives. Tho-
mas wiirde darauf antworten : Wie der zum Landtier verwandelte Fisch
eben kein Fisch mehr ist, so ist der zum Einzelgingerwesen entwickelte

18 Eth. VIII, 1, 1155a 22. 16 Eth. VIII, 1, 1155a 5 ff.
17 Polit. I, 1, 1252 a 15 ff. 1 CG III 129.
1 In I Polit. lect. 1 (Ed. Marietti, Nr. 37).



14 Die soziale Natur des Menschen

Mensch kein Mensch mehr. Diese Antwort enthilt jedoch eine noch
nicht geléste Schwierigkeit. Beim Menschen ndmlich, der sich vom so-
zialen zum solitiren Wesen entwickelt, bleibt dieselbe Personalitit, das-
selbe Ich, das es beim Tier nicht gibt. Dieses Ich, das jetzt noch von sich
sagt, es sei sozial, behauptet spiter, wenn es das letzte Stadium vom
sozialen zum solitiren Wesen durchschritten hat, es sei nun solitir.
Die soziale « Natur »- anlage des Menschen wire demnach eine ziemlich
relative Angelegenheit. Tatsichlich nimmt Thomas, hierin Aristoteles
folgend und ihn sogar um vieles weiterfithrend, an, daB einzelne Menschen
in jenen vollkommenen Zustand versetzt werden kénnen, in dem sie
ohne gemeinschaftliches Leben auskommen. In dieser Weise erkldrt er
das Ideal des Einsiedlers. Und dennoch verteidigt Thomas auch im Ein-
siedler noch die soziale Natur. Er sieht sie nur erginzt und sublimiert
durch die Gemeinschaft mit dem iiber alle Kreatur erhabenen Wesen
Gottes 2°. Der Einsiedler erweist sich iibrigens auf der iibernatiirlichen
Ebene der menschlichen Gemeinschaft als niitzlich *!.

Selbstredend schwebt dem Aquinaten wie dem Stagyriten als hichste
Form der Vollendung das absolute Sichselbstgeniigen vor. Jedoch er-
kennen sowohl Thomas wie auch Aristoteles, daBB diese Hohe fiir den
Menschen unerreichbar bleibt. Im AnschluB an Aristoteles bespricht
namlich Thomas ** den gegen die Sozialanlage ins Feld gefiihrten Ein-
wand, der GroBmiitige zeichne sich eben dadurch aus, daB er selbst aus-
komme und um anderer Hilfe nicht zu bitten brauche. Thomas erklart,
Aristoteles habe nicht gesagt, der GroBmiitige bediirfe fremder Hilfe
iiberhaupt nicht, sondern vielmehr, er bediirfe ihrer « beinahe » nicht,
«denn es ist iibermenschlich, keines Hilfe zu benétigen ».

Die kategorische Erklirung des Stagyriten, der nicht sozial lebende
Mensch sei entweder ein Tier oder ein Gott, wird also grundsitzlich
auch von Thomas festgehalten : der Mensch ist und bleibt naturgemil
sozial, d. h. er hat keine natiirliche Anlage zur Entwicklung zum Einzel-
giangerwesen. Und dennoch kann Thomas, von der Theologie her um
das starke gottliche Eingreifen ins menschliche Leben wissend, das Ideal
des Einsiedlers retten. Es handelt sich hier nicht um eine Wesensver-
wandlung, nicht um eine Tilgung einer natiirlichen Anlage, sondern nur
um eine Erginzung durch ein hoheres Wesen. Thomas konnte iibrigens

20 Vgl. II-II 188, 8. Die Summa theol. prizisiert den theologischen Stand-
punkt klarer als der Kommentar zur Politik (I Polit. lect. 1, Ed. Marietti, Nr. 35).

21 TI-IT 188, 8 ad 4.

22 T1-IT 129, 6 ad 1.



Die soziale Natur des Menschen 15

fiir diese Lehre nicht nur typisch christliches Gedankengut verwerten,
sondern auch aus der Welt des Plato und Aristoteles schopfen. Das
Griechentum kannte ndmlich Tugenden im Menschen, die gottlich ge-
nannt werden, weil sie erstens weit tiber das MaB des Menschen, wenig-
stens des Durchschnittsmenschen, hinausreichen, und zweitens sogar
— sowenigstens bei Plato und in der eudemischen Ethik des Aristoteles —
aus unmittelbarer gottlicher Mitteilung stammen 22,

Wie sehr nach Thomas die soziale Naturanlage im Menschen als
wesensnotwendig begriffen wird, geht aus der von Aristoteles {iber-
nommenen Lehre hervor, gemid welcher der am Endziel, nimlich der
Gliickseligkeit angekommene Mensch noch der Freunde bedarf *4. Ja,
Thomas greift mit einem typisch theologischen Gedanken noch weit iiber
Aristoteles hinaus, indem er nicht nur fiir den wirklich existenten Men-
schen, nachdem er zur Vollkommenheit gelangt ist, das soziale Leben
als notwendig erkldrt, sondern sogar noch fiir den mit den iiberhaupt
denkbar besten Naturanlagen ausgeriisteten Menschen, nimlich fiir den
Menschen im Paradies, das Leben in der Gemeinschaft als unabdingbare
Lebensweise verteidigt 5, Selbst in seiner iibernatiirlichen Vorsehung,
d. h. in der Gnadenmitteilung, beriicksichtigt Gott den sozialen Charak-
ter der menschlichen Natur, und zwar einmal durch das besondere Gebot
der Liebe 2%, dann durch die Einsetzung von Sakramenten, die engstens
mit der sozialen Natur des Menschen in Zusammenhang stehen 2?. Wenn
Thomas an einer Stelle ?® sagt, der Mensch sei naturhaft ein staatliches,
d. h. soziales Wesen und daher « aptus » zum Leben in der Gemeinschaft,
dann bedeutet dieser Terminus « aptus » mehr als nur «geeignet », er
besagt « der Natur nach so angelegt ».

b) Die rationale Seite der Sozialnatur des Menschen

DaB der einzelne Mensch sein persénliches Ziel als Einzelginger
nicht erreichen kann, wird durch nichts offenbarer, als durch die Tat-
sache der Unzulidnglichkeit fiir die Besorgung der lebensnotwendigen

2 Vgl. hierzu Rudolf HoFmaNN, Die heroische Tugend. Geschichte und In-
halt eines theologischen Begriffes. (Miinchener Studien zur historischen Theologie,
hrsg. von G. Pfeilschifter, Heft 12.) Miinchen 1933, 3-17.

2 I Eth. lect. 9 (Ed. Marietti, Nr. 112).

3T 96, 4.

% CG III 117, 128.

27 IIT 65, 1.

2% IX Eth. lect. 10 (Ed. Marietti, Nr. 1891).



16 Die soziale Natur des Menschen

Dinge. Thomas zieht also den SchluB : der Mensch ist sozial, weil er
sich selbst nicht genitigt 2°.

Dieser SchluB bedarf jedoch einer niheren Erlduterung, denn einzig
aus der Unzuldnglichkeit will Thomas noch nicht unmittelbar die Not-
wendigkeit folgern, die Giiter dieses Lebens auf dem Weg der Gesell-
schaftsbildung zu erreichen. Er setzt dabei die Erkenntnis ein, daB der
Mensch sich seine Giiter wesensnotwendig iiber die rationale Uberlegung
sucht. Wihrend das Tier einfach mit Notwendigkeit dem Instinkt folgt,
hat die Natur dem Menschen die Vernunft gegeben, die ihm anzeigt,
was zum Ziele fithrt 3. Wie also der durstige Mensch nicht einfach zum
Brunnen liuft, sondern seiner Vernunft folgt, so ist er auch nicht nur
herdenmiBiger Mitlidufer aus irgendeinem Gefiihl besserer Behaglichkeit
innerhalb der Menge, sondern verbindet sich mit Vernunft mit den
andern zur gemeinsamen Leistung im Interesse der Erhéhung der Lei-
stungskraft eines jeden. Aus diesem Grunde konstituiert der Mensch ein
Gemeinwohl, das dem Herdentier fernliegt. Wenn darum Thomas sagt,
es sei dem Menschen « naturgemidl eingepflanzt, in Gemeinschaft zu
leben », dann versteht er dies in aller erster Linie im Sinne der dem
Menschen von der Natur mitgeteilten Verniinftigkeit *. Die Vernunft
ist die vornehmste Gabe, welche die Natur dem Menschen geschenkt
hat. Was immer also der Vernunft entspricht, ist naturgemifB. Dieser
Gedanke durchzieht als Grundmotiv die ganze Ethik des hl. Thomas,
also auch seine Sozialethik 2.

TONNIES hat es befremdend gefunden, daB der Zweckgedanke in
der Gemeinschaft wirksam werde. Er glaubte darum, daB dort, wo
zweckhafte Uberlegung die Gemeinschaftsbildung beherrscht, nur eine
niedere Form der Gemeinschaft, nimlich nur die sog. Gesellschaft ge-
geben sei. Er hat aber iibersehen,

1. daB das menschliche Handeln iiberhaupt zweckgebunden ist, inso-
fern es ndmlich im Dienst der persionlichen Vollkommenheit steht,

2. daB dieses rationale Handeln des Menschen den Mitmenschen
nicht nur « beniitzt », sondern eine wirkliche Gegenseitigkeit begriindet,
deren tiefste Triebfeder die gegenseitige Hilfsbereitschaft ist,

2 IV Sent. d. 26 q. 1 a. 1 sol. ; I Eth. lect. 1 (Ed. Marietti, Nr. 4) ; De Reg.
princ. I 1; CG III 85, 117, 128, 129 ; II-IT 129, 6 ad 1.

30 CG III 85: « ... natura in paucis homini providit sufficienter, dans ei
rationem, per quam posset sibi omnia necessaria ad vitam praeparare ... »

31 In diesem Sinne ist der Text in CG III 85 zu verstehen. Vgl. auch IV Sent.
d. 26 q.1 a.1 sol.; De Reg. princ. T 1.

32 Vgl. CG III 128.



Die soziale Natur des Menschen 17

é. daB die hochsten Giiter ausgetauscht werden, die der Mensch
iiberhaupt fiir sich erstreben kann. — Zu diesen drei Punkten einige
Bemerkungen.

Zu 1. Uber den ersten Punkt brauchen wir uns hier nicht zu unter-
halten. Der mit dem rationalen Handeln verbundene Zweckgedanke ge-
hort zu den Grundfesten der thomasischen Ethik.

Zu 2. Der Gedanke, daB die rationale Uberlegung den Menschen
nicht nur dazu anleitet, den Mitmenschen in Dienst zu nehmen, sondern
mit ihm in einen wirklichen Austausch zu treten unter dem Gesichts-

punkt eines gemeinsamen Zieles, dem jeder sich hingibt und sogar unter-
ordnet, ist eine beherrschende Idee der Sozialethik des hl. Thomas.

Thomas stellt sich die Gesellschaft nicht als einen Tummelplatz vor, auf
dem jeder einzelne seinen groBtmoglichen Vorteil erzielen will. Gewil
treibt die Erkenntnis der Unzulinglichkeit im Hinblick auf das person-
liche Ziel den Menschen an, die Gemeinschaft aufzusuchen. Aus dieser
Zielsetzung aber findet er mit den anderen den Weg zur Konstituierung
eines Gemeinwohles, in welchem er sein personliches Gliick nur als ein
Teilwohl wiederfindet : « Da der Mensch naturgemif ein gesellschaft-
liches Sinnenwesen ist, d. h. zu seinem Leben vieler Dinge bedarf, die
er sich selbst nicht beschaffen kann, folgt, daB der Mensch naturgemaB
Teil einer Vielheit ist, durch welche (!) ihm die Hilfe zum guten Leben
geleistet wird. » 3 Der einzelne Mensch gibt also seine Leistung zunichst
in die Vielheit und erhilt von dorther den ihm gebiihrenden Tribut.
Bei aller grundsitzlichen personalen Ausrichtung der Gemeinschaft auf
die Person (wir wiirden heute sagen bei dem « subsididren » Charakter
der Gemeinschaft) taucht doch der Mensch im Raum des Gemeinwohls,
d. h. sofern er Teil der Gemeinschaft ist, gewissermaBen unter in der

Proportionsstellung zu den andern. Darum kann Thomas sagen, «der
cine Mensch schulde wegen seiner sozialen Gebundenheit dem andern

all das, ohne welches die menschliche Gesellschaft wicht bestehen konnte » 34.
Ja, er meint sogar, daB der personlichen Hilfsbediirftigkeit des Menschen
nicht besser Geniige getan werden konne als durch gegenseitige Liebe 3%,

Zu 3. Die gegenseitige Abhingigkeit, welche die menschliche Ver-
nunft in naturhaftem Urteil als zwingenden Grund der Gemeinschafts-
bildung erkennt, betrifft nicht nur wirtschaftliche Giiter, sondern auch
und vor allem die geistigen Werte, wie die Erkenntnis der Wahrheit,

3 1 Eth. lect. 1 (Ed. Marietti, Nr. 4).
3 TI-1I 109, 3 ad 1.

% CG III 117, Vgl. auch CG III 131.



18 Die soziale Natur des Menschen

die Unterscheidung von Gut und Bés. Der Mensch ist sich auch bewuBt,
daB er nicht nur Belehrung vom Nichsten braucht, sondern auch An-
eiferung, Ermunterung zum Guten . So soll einer den andern durch
Mitteilung der Erkenntnis und Aufruf zum Guten férdern in der Er-
reichung des héchsten Gutes, nidmlich Gottes 37. Als typisches Mittel
solchen geistigen Austausches dient die Sprache %, die ihrerseits ein
eigenes Argument fiir die Sozialnatur des Menschen bildet .

Da nun Thomas den Menschen bis in die Spitzen geistigen Lebens
in die Gesellschaft einbezieht, wenigstens unter dem Gesichtspunkt, daB
die Gesellschaft der einzige Weg ist, der den einzelnen Menschen auf die
letzten Hohen fiihrt, so versteht man, dal er alle Kardinaltugenden als
irgendwie mit der Gesellschaft verwoben erklirt 4°.

c) Die affektive,
gewissermafen instinktive Seite der menschlichen Sozialanlage

Dem rationalen Element, von dem soeben die Rede war, entspricht
nun nach Thomas ein anderes, das der emotionalen Sphire der mensch-
lichen Natur angehért. Er stellt namlich fest, daB es den Menschen auch
spontan, ohne weitere Uberlegung dringt, Gemeinschaft mit anderen zu
pflegen. Natiirlich wird dieses zweite Element grundsitzlich der ratio-
nalen Uberlegung unterstellt. Immerhin aber besitzt auch die emotionale
Sphire eine ihr eigene Ausrichtung auf das Leben in der Gemeinschaft.
Daraus entnimmt die Vernunft ein neues Argument fiir die soziale
Struktur der menschlichen Natur. So sieht Thomas die soziale Natur
des Menschen auch darin verwirklicht, daB der Mensch ein vertrigliches
Wesen (animal mansuetum) ist. Ein streitsiichtiger Charakter, so sagt
Thomas, entstammt nicht der Natur, sondern der individuell gestérten
Erbanlage. In der rein emotionalen Sphire kann Thomas also den
Menschen mit dem herdenweise lebenden Tier vergleichen 4.

Im selben emotionalen Bereich griindet das philanthropische Wesen
des Menschen, d. h. die Tatsache, daB ein Mensch den andern als Freund
betrachtet, ihm, auch als Fremden, gewissermafBen instinktiv beispringt,

3 JI-II 188, 8.

3 CG III 128.

38 CG III 147. Peri Hermen, I lect. 2 (Ed. Leonina, Nr. 2).

3 T Polit. lect. 1 (Ed. Marietti, Nr. 36).

© T.IT 61, 5. Der betreffende Artikel steht unter plotinischem EinfluB. Vgl.
A. F. Utz, Kommentar zu Bd. 15 der Deutschen Thomasausgabe, Salzburg 1940,
S. 586 fi.

41 VII Eth. lect. 6 (Ed. Marietti, Nr. 1391).



Die soziale Natur des Menschen 19

vom falschen Weg abhilt, im Ungliicksfalle Hilfe leistet 42. Wer diesen
urmenschlichen Affekt verliert, fillt vom wesentlich menschlichen Ver-
halten ins Tierische ab. Er wird wie einer, der den Verstand verliert 43.

Thomas nennt also den Menschen « naturhaft sozial » aus einem dop-
pelten Grund : einmal, weil die Vernunft gemiB ihrer natiirlichen Ver-
anlagung aus der naturgegebenen Tatsache der gegenseitigen Abhingig-
keit in der Verfolgung des personlichen Zieles auf die notwendige
Griindung einer Gemeinschaft schlieBt, sodann, weil der Mensch mit
naturhaft instinktivem Draﬁg die Gemeinschaft sucht. Thomas betont
aber ausdriicklich, daB dieser soziale Instinkt nur ein Zeichen der eigent-
lichen, der rationalen Sozialanlage, d. h. der rationalen Forderung gegen-
seitiger Hilfeleistung ist #%. Es gilt hier nichts anderes, als was von der
naturhaften Neigung des Menschen zum Guten iiberhaupt zu sagen ist.
Sie ist eine Neigung zum Guten, «sofern sie der Natur der Vernunft
entspricht, die ihm (d. h. dem Menschen) im eigentlichen Sinne zuge-
hort » 4%, Unter diesem Betracht wird man es daher nicht befremdend
finden, wenn Thomas die naturhafte Neigung zur Erkenntnis der Wahr-
heit Gottes mit jener zum Leben in der Gesellschaft zusammenstellt 46,

d) Die ethische Struktur der Sozialanlage des Menschen

Die aristotelische Entelechie, wonach der Mensch gewissermalBen
aus seiner Physis heraus an die Gemeinschaft verwiesen wird, wenn er
iiberhaupt zum Ziel gelangen soll, fithrt Thomas konsequent weiter in
das typisch Ethische hinein. Es gehort zu den bevorzugten Gedanken
des hl. Thomas, die menschliche Vernunft als eine Teilhabe der gott-
lichen Vorsehung und damit der gebietenden Vernunft Gottes zu be-
greifen *7. Wihrend die iibrigen Wesenheiten der sichtbaren Welt von

42 VIII Eth. lect. 1 (Ed. Marietti, Nr. 1541) ; CG III 117.

4 II-II 157,3ad 3. % CG III 117. * I-TII 94, 2. 4 I-II 94, 2.

47 CG III 113 : « Creatura rationalis sic providentiae divinae subiacet quod
non solum ea gubernatur, sed etiam rationem providentiae utcumque cognoscere
potest. Unde sibi competit etiam aliis providentiam et gubernationem exhibere.
Quod non contingit ceteris creaturis, quae solum providentiam participant in-
quantum providentiae subduntur. Per hoc autem quod aliquis facultatem provi-
dendi habet, potest etiam suos actus dirigere et gubernare. Participat igitur ratio-
nalis creatura divinam providentiam non solum secundum gubernari, sed etiam
secundum gubernare : gubernat enim se in suis actibus propriis et etiam alia. Omnis
autem inferior providentia divinae providentiae subditur quasi supremae. Guber-
natio igitur actuum rationalis creaturae inquantum sunt actus personales, ad
divinam providentiam pertinet. »



20 Die soziale Natur des Menschen

Gott nur gefiihrt werden, ist dem Menschen in der Vernunft die Kraft
verliehen worden, sich als Individuum und Person selbst zu leiten. Erst
daraus ergibt sich dasjenige, was wir Naturgesetz im sittlichen Sinne
nennen, im Gegensatz zum Naturgesetz in der physischen Welt drauBen.
So wird die rationale Erkenntnis des Menschen, nur iiber die Gemein-
schaft vollkommen werden zu kénnen, zur Erkenntnis eines ewigen Ge-
setzes, das alle Menschen verpflichtet. Dieses Gesetz hat aber nicht nur
einen personal-moralischen Charakter, songiern zugleich einen sozialen,
d. h. es ist ein Organisationsprinzip fiir die vielen, die unter ihm stehen.
Thomas folgert diesen Gedanken aus der Idee, daB jedes Gesetz ein
Gemeinwohl konstituiert 48,

Wenn Thomas also erklirt, daB der Mensch gemédB3 dem « Natur-
gesetz » sozial sei %, dann meint er damit nicht nur ein physikalisches
Gesetz, gemilBl welchem der Mensch auBlerhalb der Gesellschaft nicht
leben kann, sondern auch und gerade ein sittliches, wonach es fiir den
Menschen eine gottaufgetragene Pflicht ist, in der Gemeinschaft mit
andern sein Ziel zu suchen. Der Aquinate gibt diesem Gedanken noch
eine ganz eigene Note, indem er daraus den Nachweis fithrt, daB selbst
das Offenbarungsgesetz diese urspriingliche gottliche Disposition nicht
aufhebt, sondern durch das positive Gebot der Liebe neu unterstreicht,
denn « das gottliche (d. h. Offenbarungs-) Gesetz wird zur Unterstiitzung
des natiirlichen Gesetzes erlassen » %,

Abgesehen davon, daB an sich das ganze natiirliche sittliche Leben
irgendwie mit der Gemeinschaft in Beziehung steht %', ergeben sich aus
dieser ethischen Einordnung in die Gemeinschaft ganz besondere ethische
Pflichten, wie z. B. die Pflicht zur Wahrhaftigkeit 2, zur Freundlichkeit
und Heiterkeit im Verkehr mit andern, die letztere deshalb, weil, wie
schon Aristoteles bemerkte, niemand einen Tag lang mit einem Traurigen
und « Miesmacher » (cum non delectabili) zusammenleben kann 53,

48 I-II 90, 2.

4 T-II 95, 4.

50 CG III 117. Vgl. auch CG III 128 ; CG III 147.
51 1-IT 61, 5.

52 TI-II 109, 3ad 1; II-IT 114, 2 ad 1.

8 TI-II 114, 2ad 1.



	Die soziale Natur des Menschen

