
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Artikel: Die soziale Natur des Menschen

Autor: Utz, Arthur-Fridolin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die soziale Natur des Menschen

Von Arthur-Fridolin Utz 0. P.

Das Problem der sozialen Anlage des Menschen gehört zu den
fundamentalen Fragen der Sozialethik. Es geht dabei um den Nachweis der

Existenz des Objektes der Sozialethik. Ist das Soziale, von dem bereits

gesprochen wurde \ etwas Naturhaftes, d. h. etwas, das von der menschlichen

Natur gefordert ist, oder nur ein durch den freien Willen
geschaffenes Faktum wie alle andern Tatsachen des menschlichen Daseins.

Das Thema kann von zwei Gesichtspunkten aus gesehen werden :

vom ontischen und vom ethischen. Bei der ontischen, d. h. der
Wesensbetrachtung des Menschen ergibt sich, daß der Mensch aus seinem inneren
Wesen heraus, nicht nur auf Grund einer Tradition oder Anerziehung, den

Mitmenschen sucht. Und zwar sucht er ihn, weil er von ihm abhängt, sei

es, daß er seiner Hilfe bedarf, sei es, daß er nach jenem « anderen »

Ausschau hält, dem er sich mitteilen möchte. Man stellt bei der ontischen
Schau also eine natürliche, d. h. im Wesen des Menschen liegende Tendenz

fest, soziale Relationen zu begründen. In die eigentliche Sozialnatur

führt uns jedoch erst die zweite Betrachtungsweise. Hier geht es

um die Frage, ob und wie jene natürliche Veranlagung im Menschen,
den Nächsten zu suchen und soziale Relationen herzustellen, ein natürlicher

Auftrag an jeden Menschen ist. Es geht also um die entscheidende
Frage : führt die ontische Anlage des Menschen zum Sozialen
notwendigerweise in die Sozialethik

I. Die ontische Grundlegung der sozialen Natur des Menschen :

Die gegenseitige Abhängigkeit der Menschen
im Hinblick auf die Vervollkommnung ihrer personalen Natur

Jede menschliche Person ist zur Erreichung des letzten Zieles dreifach

von der Hilfe der Mitmenschen abhängig : 1. in materieller, 2. in
kultureller, 3. in sittlicher Hinsicht.

1 Vgl. FZPT 2 (1955) 401-422.



4 Die soziale Natur des Menschen

1. Die materielle Abhängigkeit des einzelnen Menschen von den Mitmenschen

Ganz abgesehen davon, daß jeder Mensch auf Grund eines sozialen

Aktes, nämlich der Zeugung, in diese Welt kommt und gleich von
Anbeginn auf die Mithilfe seiner Erzeuger angewiesen ist, unterliegt er
diesem Angewiesensein auf andere in nicht geringerem Maße auch später
bezüglich der Besorgung der irdischen Mittel zur Ernährung und vor
allem zur Hebung der äußeren Lebensumstände. Die materiellen Güter
sind auf den Menschen hingeordnet, damit er sie voll und ganz
ausschöpfe und dadurch seine geistigen Belange fördere. Der marxistische

Gedanke, daß einmal eine Zeit kommen müsse, in der alle Menschen

unbesorgt die Güter dieser Welt genießen werden, mag vielleicht
utopisch sein, er spricht aber die natürliche Sehnsucht aus, die ein jeder in
seinem Innern empfindet, die sichtbare Welt, soweit wie möglich, sich
dienstbar zu machen, um für geistige Tätigkeit frei zu sein. Diese Sehnsucht

wird aber nur in gemeinschaftlicher Arbeit einigermaßen gestillt.
Und zwar ist hierzu eine gemeinschaftliche Leistung körperlicher

wie geistiger Art aller, nicht nur der Menschen einer Epoche, sondern
der Menschheit im gesamten erforderlich. Man kann also,wie J. Messner 2

hervorhebt, nicht einfach erklären, die Abhängigkeit des einzelnen
Menschen von den Mitmenschen sei auf die durch Kultureinflüsse, also
gerade durch gesellschaftlich verursachte Schwächung der naturhaften
Instinkte des Menschen zurückzuführen. Es geht in der gegenseitigen
materiellen Abhängigkeit von Mensch zu Mensch nicht nur darum, die

gerade notwendige Nahrung zu finden, sondern den höchstmöglichen
Lebensstandard zu erreichen, was niemals das Werk eines Robinson
sein kann.

2. Die kulturelle Abhängigkeit der Menschen untereinander

So sehr die Kultur von außergewöhnlichen Persönlichkeiten
entscheidend gefördert wird, so sind diese schöpferischen Geister doch nur
denkbar als « partes principales », als hervorragende und erstrangige
Teile des Ganzen der menschlichen Gesellschaft. Ihre geistige Leistung
drängt sie in die Gesellschaft, wie ja überhaupt die kulturelle Abhängigkeit

nicht nur im Empfangen, sondern auch im Geben und damit im
Empfangenwerden vonseiten des andern besteht. Das naturgegebene
Mittel dieses Austausches ist die Sprache.

2 Das Naturrecht, Innsbruck 1950, S. 110,



Die soziale Natur des Menschen 5

3. Die gegenseitige Abhängigkeit der Menschen in sittlicher Hinsicht

Während der Soziologe gerade auf sittlichem Gebiet die soziale

Verflochtenheit stärkstens unterstreicht, macht hier der Sozialethiker einige

Einschränkungen. Der Mensch ist für seine Handlungen in seinem

persönlichen Gewissen verantwortlich. Er kann diese Verantwortung nicht
auf andere abwälzen. Die sittliche Abirrung oder Verirrung hat darum,
sofern sie sittlich, d. h. verantwortlich ist, immer etwas mit persönlichem
Abfall und persönlicher Sünde zu tun. Sünde als soziales Geschehen gibt
es nicht, es sei denn, man denkt an den theologischen Begriff des «

sündhaften Zustandes » in der Erbsünde.

Wenngleich im innersten Bereich der menschlichen Freiheit der
Mensch seiner selbst Herr, also unabhängig ist, so sind doch die sittlichen
Vorstellungen und Wertschätzungen engstens mit der Umwelt verbunden.

Allerdings beruhen die sittlichen Wertungen nicht auf rein
intellektuellen Einsichten, sondern sind vom Willen getragene und beeinflußte

intellektuelle Abwägungen. Hier gilt das aristotelische Axiom, das

in der Wertlehre des hl. Thomas eine so entscheidende Rolle spielt :

« Qualis unusquisque est, talis finis ei videtur » — « Jeder formt sich
sein Ziel gemäß dem, was er ist ». Es wäre aber verkehrt, mit der
modernen Wertphilosophie die sittliche Wertabschätzung einzig ins
Empfinden und Fühlen zu verlegen. Sie ist vielmehr entscheidend ein
intellektueller Akt, wie Thomas sagt : die Klugheit als Wertungskraft des

Individuums gehört zum Verstand. Sittliches Handeln ist vernunftgemäßes

Handeln. Auf dem Weg über die Vernunft kann darum auch
ein Einbruch des Sozialen in den einzelnen erfolgen. Wie nämlich einerseits

das sittliche Empfinden einer Gesellschaft die Rechtsordnung
bestimmt, so ist anderseits gerade auch das Rechtsgefüge der Gesellschaft
von Einfluß auf das sittliche Denken des einzelnen. Wo die Blutrache
zum rechtlich verankerten Denken der Gesellschaft gehört, wird sich
kaum einer zur sittlichen Erkenntnis aufschwingen, daß das Töten aus
privaten Gründen sittlich verwerflich sei. Die von den positiven Gesetzen

geprägte Einstellung der Römer zum Leben des Menschen hat weithin
die Unsittlichkeit des Selbstmordes zugedeckt.

Und doch behält jeder Mensch die naturhafte Ausrichtung seines
Verstandes auf das Wahre und seines Willens auf das vernünftige Gute.
Und wo mehrere Menschen in ehrlichem Bemühen um die Vervollkommnung

der Werteinschätzung ringen, erreichen sie mehr, als wenn nur ein
einzelner tastend sich vorwärts bewegt.



6 Die soziale Natur des Menschen

Um die Abhängigkeit des Menschen auf sittlichem Gebiete zu
belegen, verweist man gerne auf die Tatsache, daß bestimmte Tugenden
wie Großmut, Freigebigkeit, vor allem aber die Liebe, nicht erworben
oder geübt werden können ohne Leben in der Gemeinschaft. Jedoch
setzt der Beweis für die Notwendigkeit dieser Tugenden bereits die
Erkenntnis der sozialen Anlage voraus. Etwas anderes dagegen ist es, wenn
man vom naturhaften Drang des Menschen, seine Liebe andern mitzuteilen,

spricht. Hieraus läßt sich ein Argument für die soziale Anlage
formen, wie wir noch in der Darstellung der Lehre des hl. Thomas sehen

werden. Treffend bemerkt übrigens der Aquinate in diesem Zusammenhang,

daß die Großmut zwei Seiten habe : während sich der (im geistigen
oder materiellen Sinne) Begüterte in seinem Handeln Großes zutraut,
erwartet von ihm der weniger Begüterte entsprechende großmütige Taten 3.

Ein deutlicher Hinweis auf die Gegenseitigkeit sittlichen Verhaltens.

II. Das Sozialethische in der menschlichen Natur

Es wäre natürlich verfrüht, die Abhängigkeit des einzelnen
Menschen von den andern in der materiellen Beherrschung der Welt und in
der Aneignung kultureller und sittlicher Werte bereits als die soziale

Anlage des Menschen zu bezeichnen. Man verbleibt nämlich bei diesem
Gedanken immer noch in der kausalen Ordnung, in welcher das Soziale

vielleicht begründet liegt, nicht aber eigentlich besteht. Abhängigkeit
schart übrigens auch Tiere zusammen, ohne daß sich daraus etwas
Soziales bildet. Beim Begriff der Abhängigkeit ist noch zu sehr der
Blickpunkt des Eigenvorteils und der personalen Vollkommenheit vordringlich.

Wenn ein kapitalreicher Mann für sich selbst ein Haus bauen will,
braucht er Bauleute. Solange ihm aber diese helfenden Kräfte nur Mittel
zu seinem persönlichen Zweck sind, kann von sozialer Zusammenarbeit
unter dem Gesichtspunkt des ethisch Sozialen nicht die Rede sein. Erst
wenn sowohl die Bauleute wie auch der Bauherr in der Erstellung des

Hauses ein gemeinsames Anliegen sehen, läßt sich von einem
Unternehmen im sozialethischen Sinne sprechen. Ohne den Begriff eines wahren
Gemeinwohls, in welchem die Handlung des einzelnen als Teilbeitrag
steht und auch als Teilbeitrag beabsichtigt ist, kann man dem ethisch
Sozialen nicht beikommen. Zur Erläuterung mag folgendes Beispiel
dienen : drei Menschen in einem Boot sind sich klar, daß jeder sein Leben

3 II-II 129, 6 ad 1.



Die soziale Natur des Menschen 7

nur retten kann, wenn er das Leben der andern mitrettet, d. h. wenn
er trotz seiner persönlichen Absicht, sein eigenes Leben zu bewahren,
die Zwischenabsicht setzt, es nur retten zu wollen, wenn er das der andern

mitrettet, und dies sogar derart, daß er seinen eigenen Untergang der

egoistischen Absicht, nur das eigene Leben zu retten, also den Tod der
Untreue vorzieht. Unter diesem Betracht erfüllt jeder eine Teilfunktion
und will auch (streng unter diesem Betracht) nur Teilfunktion sein. Erst
so ergibt sich ein sozialethisches Objekt. Damit ist in keiner Weise

gesagt, daß der einzelne von diesen dreien auf das Personsein verzichte.

Jeder weiß von seinem Personsein aus, daß er in einer bestimmten
Situation sein Sein nur rettet, wenn er, und zwar als Person, d. h. mit
seinem ganzen sittlichen Wollen, Teilfunktion zu übernehmen gewillt ist.
Dieser Gedanke ist unschätzbar wichtig für die Erklärung des Gemeinwohls.

So sehr das Gemeinwohl Dienstwert sein mag im Hinblick auf
das persönliche Ziel der Gesellschaftsglieder, — innerhalb des Rahmens
des Gemeinwohls ist es ein Unfug, von Dienstwert zu sprechen. Doch
davon später in einer besonderen Arbeit über das Gemeinwohl.

Um zur sozialen Natur des Menschen zu kommen, genügt also noch
nicht der Nachweis der gegenseitigen Abhängigkeit in der Verfolgung
des individuellen Zieles. Man muß vielmehr erkennen, daß dem einzelnen
ein sittliches Objekt aufgetragen ist, bei dessen Verwirklichung er nur
Teilfunktion hat. Die Sehnsucht nach dem ruhigen und ungestörten
Besitz der irdischen Güter muß also nicht nur als ein dem einzelnen dienendes

Streben betrachtet werden, der einzelne muß vielmehr erkennen, daß
das Nahrungsproblem nicht nur ihn angeht, sondern zugleich auch den

anderen, daß er also dieses Problem nur auf der Basis der Gemeinsamkeit

lösen soll. Es gilt also nicht nur der solidarische Grundsatz : einer
für alle, alle für einen, sondern vielmehr : einer für alle, alle für alle.
Tatsächlich hat die materielle Welt nur diesen kommunitären Sinn für
den Menschen : alles mit allen für alle. Sie gehört dem Menschen
überhaupt, nicht diesem oder jenem. Man muß die materielle Wohlfahrt darum

in erster Linie als eine Gemeinwohlfahrt betrachten. Aus diesem
Grunde ist Enteignung des « Privatbesitzes » zugunsten des Gemeinwohls
sittlich nicht nur erlaubt, sondern sogar gefordert.

Das gleiche gilt für die Kulturwerte. Gewiß sucht jeder Mensch
soweit wie möglich in den ganzen Besitz der Kulturwerte wie Wissenschaft
und Kunst zu kommen. Anderseits aber weiß ein jeder, daß, wenngleich
die subjektive Aktion des Besitzens (scholastisch ausgedrückt : « beati-
tudo subjectiva ») etwas Individuelles bedeutet, das Objekt, nämlich die



8 Die soziale Natur des Menschen

Kultur, ein Gemeingut ist und auch als solches erstrebt werden muß,
d. h. der einzelne muß mit den andern zusammen die Kultur als gemeinsamen

Wert aufbauen. Sofern er in dieser Teilfunktion bleibt, wird er
auf anderer Ebene, nämlich im personalen Bereich, von selbst sein
persönliches Glück finden. Es geht hier nicht anders als etwa beim
Fußballspiel. Der einzelne Spieler gewinnt nur, wenn die ganze Mannschaft
den Sieg davonträgt. Diese Gedanken nehmen sich zwar aus wie ein
waschechter Kommunismus, gemäß welchem der einzelne nur in
Teilfunktion Nutznießer der Güter ist. Jedoch wird der Mensch, der in der

menschlichen Gesellschaft in Teilfunktion steht, vom christlichen Denken

in ganz anderer Weise begriffen als im Kommunismus, d. h. es wird ein

anderer Mensch eingesetzt.
Sogar für den sittlichen Bereich treffen diese Darlegungen über die

naturhafte soziale Veranlagung des Menschen zu. Allerdings ist gerade
hier der personale, alles Soziale übersteigende Bereich ausschlaggebend.
Denn das Sittliche als Ausrichtung des Menschen auf sein letztes Ziel

liegt in der rein personalen Sphäre. Anderseits bietet jedes sittliche Tun
zugleich auch einen sozialen Aspekt. Die Maßhaltung als Tugend
verpflichtet nicht nur einen einzelnen, auch nicht nur alle einzeln genommen,
sondern bedeutet vielmehr zugleich ein echt soziales Gut, insofern alle
in gemeinsam geübter, d. h. einander verbundenen Maßhaltung die
Vollkommenheit des Ganzen auferbauen sollen. Dabei denke man nicht etwa

nur an die Pflicht, den anderen ein Beispiel keuschen Lebens zu geben.
Dies wäre eine individualethische Betrachtung, denn die « anderen »

würden nicht als Ganzheit gefaßt, in welcher derjenige, der beispielhaft
zu leben beabsichtigt, ein Teil wäre, sondern wären gleichsam ein « Gegenüber

». Im sozialen Raum gibt es aber kein reines Gegenüber. Der sozial

Verbundene steht im Ganzen. Die gegenseitige Aneiferung soll also die

Vollendung des Ganzen bewirken (und von da aus natürlich der vielen
einzelnen) 4. Der Stand der Jungfräulichkeit z. B. ist nicht nur persönliche

Vollendung des jungfräulich Lebenden, auch nicht nur Aneiferung
anderer zu sexuell sauberem Leben, sondern zugleich ein integrierender
Teil des gesellschaftlich sittlichen Ganzen, ein unschätzbar wertvolles
Glied am großen sittlichen « Organismus ». Man sieht gerade hier, wie

brauchbar die analoge und symbolische Ausdrucksweise sein kann. Sie

1 Vgl. hierzu, was Thomas von der iustitia legalis sagt : « iustitia legalis suffi -

cienter quidem ordinat hominem in his quae sunt ad alterum, quantum ad
commune quidem bonum immediate, quantum autem ad bonum unius singularis
personae mediate » (II-II 58, 7 ad 1).



Die soziale Natur des Menschen 9

rührt an einen Sachverhalt, der dem Menschen lebensnäher nicht besser

einleuchten könnte. Die Theologie hat diese soziale Funktion des

Sittlichen in ihrer Lehre vom « Corpus Christi mysticum » trefflich zum
Ausdruck gebracht, indem sie erklärt, daß die Heiligkeit des einzelnen den

« mystischen Leib Christi » auferbaue.
So mag die Lehre des hl. Thomas 5, die Gemeinwohlgerechtigkeit

richte alle Akte aller Tugenden auf das Gemeinwohl aus, verständlich

sein. Thomas will damit sicherlich nicht sagen, der Mensch sei mit
allem, was er habe, unter jedem Gesichtspunkt dem Gemeinwohl unterstellt.

Er weiß sehr gut um einen Teil des Menschen, der nicht zum
Gemeinwohl gehört, aber er meint damit, daß der ganze sittliche Mensch

auch einen sozialen Bezug hat.

III. Die Lehre von der Sozialnatur
bei Aristoteles und Thomas von Aquin

1. Aristoteles

a) Die aristotelischen Grundanschauungen

Aristoteles würde schlecht verstanden, wollte man seine Lehre von
der sozialen Naturanlage des Menschen einzig als eine biologische Theorie
erklären, wonach der Mensch ein in Herden und Schwärmen lebendes

Sinnenwesen ist. Allerdings nennt er die auf solche Weise lebenden Tiere
« staatliche Wesen »6 und er scheut sich nicht, den Menschen zwischen
den Pferden, Rindern, Schweinen, Schafen, Ziegen und Hunden zu
nennen 7. Diese biologischen Erörterungen sind jedoch nichts mehr als

6 II-II 58, 6.

' Vgl. Tiergeschichte I, 1, 488 a 7 ff. (deutsche Übersetzung : Aristoteles,
Tierkunde, hrsg. von Paul Gohlke, Paderborn 1949, S. 50) : « Von den Herdentieren

bilden die einen Staaten, während die andern für sich bleiben. Herden bilden
unter den Vögeln die Gattung der Tauben, der Kranich und der Schwan ; Krumm-
klauige bilden niemals Herden. Unter den schwimmenden Tieren bilden viele
Gattungen der Fische Herden, z.B. die sogenannten Zugfische, Thunfische, Pela
myden (Bonitos), Makrelen. Der Mensch kennt beide Lebensweisen. Einen Staat
bilden solche, die ein gemeinsames Arbeitsziel haben, was ja nicht bei allen Herdentieren

der Fall ist. Dazu gehören Mensch, Biene, Wespe, Ameise, Kranich. Diese
leben wieder teils unter einem Führer, teils führerlos, z. B. der Kranich und die
Gattung der Bienen unter einem Führer, Ameisen und tausend andere ohne
Führer. » Politik I, 2, 1253 a 7 : « Daß aber der Mensch noch mehr als jede Biene
und jedes schwärm- und herdenweise lebende Tier ein Vereinswesen ist, ist offenbar. »

7 Tiergeschichte I, 1, 488 a 29 fi. : « In etwas anderem Sinne kann man sagen,
daß alle gezähmten Arten auch wild vorkommen, wie Pferde, Rinder, Schweine,
Menschen, Schafe, Ziegen, Hunde. »



10 Die soziale Natur des Menschen

das unterste Geschoß in der Lehre von der sozialen Naturanlage des

Menschen. Entscheidend ist für Aristoteles die im eigenmenschlichen
Bereich erfahrene Tatsache, daß der Mensch eben nicht zur Vollkommenheit,

zum letzten Ziel zu gelangen imstande ist, ohne über die Gemeinschaft

zu gehen 8.

Diese Erfahrung im eigenmenschlichen Bereich umfaßt zwei
Feststellungen : erstens, daß der einzelne Mensch sich die materiellen und
geistigen Güter nicht selbst beschaffen kann, sondern der Mithilfe der
andern bedarf, zweitens, daß es jeden Menschen zur Mitteilung drängt.
Wo dieser Drang in die Gemeinschaft und zu guter Letzt in den Staat

fehlt, kann es sich nach Aristoteles nur um ein untermenschliches oder

ein übermenschliches Wesen handeln, um ein Tier oder einen Gott9.
Natürlich bedeutet diese Notwendigkeit der Eingliederung in die Gemeinschaft

insofern eine Unvollkommenheit, als sie die Unzulänglichkeit des

8 Vgl. Polit. I, 2, 1252 b 27 ff. : « Endlich ist die aus mehreren Dorfgemeinden
gebildete vollkommene Gesellschaft der Staat, eine Gemeinschaft, die gleichsam
das Ziel vollendeten Selbstgenügens erreicht hat, die um des Lebens willen
entstanden ist und um des vollkommenen Lebens willen besteht. Darum ist alles
staatliche Gemeinwesen von Natur, wenn anders das gleiche von den ersten und
ursprünglichen menschlichen Vereinen gilt. Denn der Staat verhält sich zu ihnen
wie das Ziel, nach dem sie streben. Das ist aber eben die Natur. Denn die
Beschaffenheit, die ein jedes Ding beim Abschluß seiner Entstehung hat, nennen
wir die Natur des betreffenden Dinges, sei es nun ein Mensch oder ein Pferd oder
ein Haus oder was sonst immer. Auch ist der Zweck und das Ziel das Beste. Nun
ist aber das Selbstgenügen Ziel und Bestes.

Hieraus erhellt also, daß der Staat zu den von Natur bestehenden Dingen
gehört oder der Mensch von Natur ein staatliches We9en ist, und daß jemand,
der von Natur und nicht bloß zufällig außerhalb des Staates lebt, entweder schlecht
ist oder besser als ein Mensch, wie auch der von Homer als ein Mann 'ohne
Geschlecht und Gesetz und Herd' gebrandmarkte. Denn er ist gleichzeitig von Natur
ein solcher (staatsloser Mensch) und 'nach dem Kriege begierig', indem er isoliert
dasteht wie ein Stein im Brett (Vergleich aus einem antiken Brettspiel).

Daß aber der Mensch mehr noch als jede Biene und jedes schwärm- oder
herdenweise lebende Tier ein staatliches Wesen ist, ist offenbar. Die Natur macht,
wie wir sagen, nichts vergeblich. Nun ist aber einzig der Mensch unter allen
animalischen Wesen mit der Sprache begabt. Die Stimme ist das Zeichen für Schmerz
und Lust und darum auch den andern Sinnenwesen verliehen, indem ihre Natur
so weit gelangt ist, daß sie Schmerz und Lust empfinden und beides einander zu
erkennen geben. Das Wort aber oder die Sprache ist dafür da, das Nützliche und
das Schädliche und so denn auch das Gerechte und das Ungerechte anzuzeigen.
Denn das ist den Menschen vor den andern Lebewesen eigen, daß sie Sinn haben
für Gut und Bös, für Gerecht und Ungerecht und was dem ähnlich ist. Die
Gemeinschaftlichkeit dieser Ideen aber begründet die Familie und den Staat. »

8 Polit. I, 2, 1253 a 27 ff. : «Wer aber nicht in Gemeinschaft leben kann,
oder ihrer, weil er sich selbst genügt, gar nicht bedarf, ist kein Glied des Staates
und demnach entweder ein Tier oder ein Gott. »



Die soziale Natur des Menschen 11

einzelnen offenbart. Anderseits aber ist die Gemeinschaft das einzige
Mittel, um dieser Unvollkommenheit zu begegnen.

b) Die Abhängigkeit der Menschen untereinander
als Grundlage der Sozialnatur des Menschen

Aristoteles hat sehr gut erkannt, daß die rein physische Abhängigkeit

noch nicht imstande ist, ein soziales Ganzes zu begründen. Zum
sozialen Ganzen gehört, wie er ausdrücklich sagt10, eine gewisse «

Gemeinsamkeit ». Damit ist nicht nur die Gemeinsamkeit in der Natur
gemeint, sondern in erster Linie etwas Gemeinsames in der Intention.
Wenn der eine Mensch den andern brauchte und ihn dann zu seinem

Instrument machen würde, entstünde noch keine soziale Verbindung.
Wir hätten dann nur das Verhältnis von Hauptursache zur Instrumentalursache

u. Indem aber die Menschen erkennen, daß ein jeder dieselbe

Abhängigkeit in sich fühlt wie der andere, und daß ein jeder dasselbe

Ziel erstreben möchte, erkennen sie zugleich die Notwendigkeit der

gegenseitigen Hilfeleistung. Hierin liegt bei Aristoteles das Entscheidende
in der sozialen Anlage. Diese gegenseitige Hilfeleistung vollzieht sich
zunächst im kleinen Kreis der Familie zur Deckung der wichtigsten
Lebensbedürfnisse. Je höher die Anforderungen steigen, d. h. je mehr
der Mensch sich bemüht, das Leben vollkommen zu gestalten, um so

mehr wird er den umfangreicheren Zusammenschluß suchen : in der

Dorfgemeinde und schließlich im Staat12. Die soziale Anlage ist darum
eine Naturanlage zur Staatenbildung. Aristoteles sieht in der politischen
Naturanlage nichts anderes als die Konsequenz der menschlichen
Vernunft, die physisch gegebene Beschränktheit des einzelnen durch
gemeinschaftliche Zusammenarbeit zu beheben.

Es ist also in der aristotelischen Erklärung der sozialen Anlage des

Menschen nicht der Instinkt, der den Ausschlag gibt, sondern vielmehr die
Erkenntnis der gleichen natürlichen Zielrichtung und der gleichen
Hilfsbedürftigkeit im Hinblick auf dieses Ziel. Auf Grund dieser Erkenntnis

10 Polit. VII, 8, 1328 a 25.
11 Polit. VII, 8, 1328 a 28 11. : «Wenn nun aber von zwei Dingen das eine

nur zu einem bestimmten Zwecke existiert und das andere selbst dieser Zweck ist,
so findet sich bei ihnen nichts Gemeinsames, als nur, daß das eine schafft, was das
andere empfängt. Ich denke hier an ein Verhältnis wie das zwischen Werkzeug
und Meister einerseits und dem herzustellenden Werke anderseits Der Staat
aber ist eine Gemeinschaft Gleichberechtigter, die aber ein möglichst vollkommenes
Leben zum Zwecke hat. »

12 Polit. I, 2, 1253 a 30 f. Vgl. Anm. 8.



12 Die soziale Natur des Menschen

« begründen » die Menschen die Gemeinschaft. Darum ist der Mensch, der
als erster den Staat geschaffen hat, « der Urheber der größten Güter »ls.

Nun ist man allerdings mit diesem Gedanken noch nicht mitten in
der Ethik, sondern vielmehr erst in der ontischen Entelechie, also erst
in der ontischen Finalität. Wenn z. B. jemand erkennt, daß er einen
schweren Ballen Stoff nur mit Hilfe eines Wagens befördern kann, dann
wird er eben « notwendigerweise » einen Wagen zur Hand nehmen, wenn
er überhaupt an seinem Vorhaben, nämlich der Beförderung des Ballens
Stoff, festhalten will. Es besteht aber keinerlei sittliche Verpflichtung,
den Wagen zu benützen. Diese tritt erst in Erscheinung, wenn die

Beförderung des Stoffes sittlich aufgetragen ist. Unter der Voraussetzung

also, daß die Erreichung des letzten Zieles der menschlichen Person

nicht bloß im Sinne einer seinshaften Finalität, also nicht nur im Sinne

der ontischen Entelechie gilt, sondern zugleich auch aufgetragen ist durch
eine sittliche Autorität, wird der Zusammenhang mit der Moral offenbar

14. Erst dann also befindet sich die Sozialnatur im Bereich der
sittlichen Finalität. Nun ist gerade die aristotelische Ethik zu stark und
einseitig eine ontische Entelechie. Aus diesem Grunde wird der sittliche
Gehalt der Sozialnatur des Menschen eigentlich nicht recht sichtbar.
Thomas hat hier mit seiner Lehre von der Begründung aller Gesetze,

vor allem auch des Naturgesetzes, im Gesetz Gottes (lex aeterna) diese

Seite der aristotelischen Ethik vertieft, übrigens hierin der augustini-
schen Lehre von der lex aeterna folgend.

c) Die Mitteilsamkeit des Menschen

Es ist nicht nur die in gewissem Sinne eigennützige Tendenz, den

Nächsten auf dem Weg zum letzten Ziel des Lebens für sich in Dienst

zu nehmen, um so die persönliche Beschränktheit und Begrenztheit zu

überwinden, sondern auch der Drang des Menschen zum andern, der zur
Gründung der Gemeinschaft führt. Die Sprache gilt Aristoteles als das

offenbarste Zeichen dieser Mitteilsamkeit. Nicht viel weniger offenkundig
wird sie aber im Bedürfnis des Menschen nach Freundschaft. Aristoteles
hat im achten und neunten Buch seiner Ethik der Freundschaft seine

ganze Aufmerksamkeit gewidmet. Im Drang zur Freundschaft spricht

13 Vgl. Polit. I, 2, 1252 b 9 ff.
14 Wir können uns hier nicht weiter mit dem Problem der Begründung der

Sittlichkeit befassen. Es sei nur erwähnt, daß die kantische Begründung durch
den kategorischen Imperativ völlig unzureichend ist. Es bedarf der höheren
Autorität.



Die soziale Natur des Menschen 13

sich nicht so sehr das Empfinden aus, den andern in Dienst nehmen zu

müssen, sondern vielmehr das Bedürfnis, mit ihm gemeinsam dasselbe

Ideal liebenden Zusammenlebens zu verwirklichen. Aus diesem Grunde

ist gerade die uneigennützige Freundschaft die wertvollste. Aristoteles
sieht in diesem Drang zur Freundschaft etwas typisch Naturhaftes :

« Jeder Mensch ist jedem Menschen Freund. »15 Selbst dem, der in
reichster Fülle alle Güter besitzt und in gewissem Sinne sich selbst

genügt, ist die Freundschaft als höchstes Gut begehrenswert16. Die
Gemeinsamkeit der höchsten Ideen und Ideale, nämlich jene von Gut
und Gerecht, sind Ursache der Familien- und Staatenbildung 17. Gerade

dieser Gedanke beweist, daß Aristoteles die soziale Naturanlage des

Menschen nicht nur in einem gemeinsamen Artinstinkt sieht, sondern

sie tief in der persönlichen Erkenntnis verwurzelt, wonach dieselben
Ideen und Ideale die Gemeinschaft fordern.

2. Thomas v. Aquin

a) Was versteht Thomas unter dem Begriff « Natur », wenn er sagt,
der Mensch sei «natürlicherweise sozial y (naturaliter animal sociale)

Thomas geht von dem Gedanken aus, daß dasjenige einem Wesen

« natürlicherweise » zukomme, was für es notwendig ist. Denn gemäß
Aristoteles (III De Anima 9, 6, 432 b 21 f.) « versagt die Natur in
notwendigen Dingen nicht »18, noch « tut sie etwas umsonst »19. Der Fisch
kann außerhalb des Wassers nicht leben, also ist er naturgemäß ein
Wassertier. Die unmittelbar sich aufdrängende Frage aber lautet : ist
diese Anlage unabänderlich Die heutige Naturwissenschaft wird
erklären, daß der Fisch sich sehr wohl zum Landtier umwandeln kann,
wie es ja auch tatsächlich schon Tiere, nämlich die Amphibien, mit
beiderlei Anlagen gibt. Wenn also Thomas, wie wir noch sehen werden,
erklärt, der Mensch könne als Einzelgänger nicht leben, d. h. seine

Vollendung nicht erlangen, dann erwidert ihm die Evolutionslehre, der
Mensch vermöge sich ganz gut zu einem Einzelgängerwesen zu
entwickeln, die soziale « Natur »-anlage sei also etwas sehr Relatives. Thomas

würde darauf antworten : Wie der zum Landtier verwandelte Fisch
eben kein Fisch méhr ist, so ist der zum Einzelgängerwesen entwickelte

16 Eth. VIII, l, 1155 a 22. 16 Eth. VIII, 1, 1155 a 5 fi.
» Polit. I, 1, 1252 a 15 ff. 18 CG III 129.
19 In I Polit, lect. 1 (Ed. Marietti, Nr. 37).



14 Die soziale Natur des Menschen

Mensch kein Mensch mehr. Diese Antwort enthält jedoch eine noch

nicht gelöste Schwierigkeit. Beim Menschen nämlich, der sich vom
sozialen zum solitären Wesen entwickelt, bleibt dieselbe Personalität,
dasselbe Ich, das es beim Tier nicht gibt. Dieses Ich, das jetzt noch von sich

sagt, es sei sozial, behauptet später, wenn es das letzte Stadium vom
sozialen zum solitären Wesen durchschritten hat, es sei nun solitär.
Die soziale « Natur »- anlage des Menschen wäre demnach eine ziemlich
relative Angelegenheit. Tatsächlich nimmt Thomas, hierin Aristoteles
folgend und ihn sogar um vieles weiterführend, an, daß einzelne Menschen

in jenen vollkommenen Zustand versetzt werden können, in dem sie

ohne gemeinschaftliches Leben auskommen. In dieser Weise erklärt er
das Ideal des Einsiedlers. Und dennoch verteidigt Thomas auch im
Einsiedler noch die soziale Natur. Er sieht sie nur ergänzt und sublimiert
durch die Gemeinschaft mit dem über alle Kreatur erhabenen Wesen

Gottes 20. Der Einsiedler erweist sich übrigens auf der übernatürlichen
Ebene der menschlichen Gemeinschaft als nützlich 21.

Selbstredend schwebt dem Aquinaten wie dem Stagyriten als höchste
Form der Vollendung das absolute Sichselbstgenügen vor. Jedoch
erkennen sowohl Thomas wie auch Aristoteles, daß diese Höhe für den
Menschen unerreichbar bleibt. Im Anschluß an Aristoteles bespricht
nämlich Thomas 22 den gegen die Sozialanlage ins Feld geführten
Einwand, der Großmütige zeichne sich eben dadurch aus, daß er selbst
auskomme und um anderer Hilfe nicht zu bitten brauche. Thomas erklärt,
Aristoteles habe nicht gesagt, der Großmütige bedürfe fremder Hilfe
überhaupt nicht, sondern vielmehr, er bedürfe ihrer « beinahe » nicht,
« denn es ist übermenschlich, keines Hilfe zu benötigen ».

Die kategorische Erklärung des Stagyriten, der nicht sozial lebende

Mensch sei entweder ein Tier oder ein Gott, wird also grundsätzlich
auch von Thomas festgehalten : der Mensch ist und bleibt naturgemäß
sozial, d. h. er hat keine natürliche Anlage zur Entwicklung zum
Einzelgängerwesen. Und dennoch kann Thomas, von der Theologie her um
das starke göttliche Eingreifen ins menschliche Leben wissend, das Ideal
des Einsiedlers retten. Es handelt sich hier nicht um eine Wesensverwandlung,

nicht um eine Tilgung einer natürlichen Anlage, sondern nur
um eine Ergänzung durch ein höheres Wesen. Thomas konnte übrigens

20 Vgl. II-II 188, 8. Die Summa theol. präzisiert den theologischen Standpunkt

klarer als der Kommentar zur Politik (I Polit, lect. 1, Ed. Marietti, Nr. 35).
21 II-II 188, 8 ad 4.
22 II-II 129, 6 ad 1.



Die soziale Natur des Menschen 15

für diese Lehre nicht nur typisch christliches Gedankengut verwerten,
sondern auch aus der Welt des Plato und Aristoteles schöpfen. Das

Griechentum kannte nämlich Tugenden im Menschen, die göttlich
genannt werden, weil sie erstens weit über das Maß des Menschen, wenigstens

des Durchschnittsmenschen, hinausreichen, und zweitens sogar
— sowenigstens bei Plato und in der eudemischen Ethik des Aristoteles —
aus unmittelbarer göttlicher Mitteilung stammen 23.

Wie sehr nach Thomas die soziale Naturanlage im Menschen als

wesensnotwendig begriffen wird, geht aus der von Aristoteles
übernommenen Lehre hervor, gemäß welcher der am Endziel, nämlich der

Glückseligkeit angekommene Mensch noch der Freunde bedarf24. Ja,
Thomas greift mit einem typisch theologischen Gedanken noch weit über
Aristoteles hinaus, indem er nicht nur für den wirklich existenten
Menschen, nachdem er zur Vollkommenheit gelangt ist, das soziale Leben
als notwendig erklärt, sondern sogar noch für den mit den überhaupt
denkbar besten Naturanlagen ausgerüsteten Menschen, nämlich für den

Menschen im Paradies, das Leben in der Gemeinschaft als unabdingbare
Lebensweise verteidigt25. Selbst in seiner übernatürlichen Vorsehung,
d. h. in der Gnadenmitteilung, berücksichtigt Gott den sozialen Charakter

der menschlichen Natur, und zwar einmal durch das besondere Gebot
der Liebe 26, dann durch die Einsetzung von Sakramenten, die engstens
mit der sozialen Natur des Menschen in Zusammenhang stehen 27. Wenn
Thomas an einer Stelle 28 sagt, der Mensch sei naturhaft ein staatliches,
d. h. soziales Wesen und daher « aptus » zum Leben in der Gemeinschaft,
dann bedeutet dieser Terminus « aptus » mehr als nur « geeignet », er

besagt « der Natur nach so angelegt ».

b) Die rationale Seite der Sozialnatur des Menschen

Daß der einzelne Mensch sein persönliches Ziel als Einzelgänger
nicht erreichen kann, wird durch nichts offenbarer, als durch die
Tatsache der Unzulänglichkeit für die Besorgung der lebensnotwendigen

23 Vgl. hierzu Rudolf Hofmann, Die heroische Tugend. Geschichte und
Inhalt eines theologischen Begriffes. (Münchener Studien zur historischen Theologie,
hrsg. von G. Pfeilschifter, Heft 12.) München 1933, 3-17.

24 I Eth. lect. 9 (Ed. Marietti, Nr. 112).
25 I 96, 4.
24 CG III 117, 128.
27 III 65, 1.
28 IX Eth. lect. 10 (Ed. Marietti, Nr. 1891).



16 Die soziale Natur des Menschen

Dinge. Thomas zieht also den Schluß : der Mensch ist sozial, weil er
sich selbst nicht genügt29.

Dieser Schluß bedarf jedoch einer näheren Erläuterung, denn einzig
aus der Unzulänglichkeit will Thomas noch nicht unmittelbar die
Notwendigkeit folgern, die Güter dieses Lebens auf dem Weg der
Gesellschaftsbildung zu erreichen. Er setzt dabei die Erkenntnis ein, daß der
Mensch sich seine Güter wesensnotwendig über die rationale Überlegung
sucht. Während das Tier einfach mit Notwendigkeit dem Instinkt folgt,
hat die Natur dem Menschen die Vernunft gegeben, die ihm anzeigt,
was zum Ziele führt30. Wie also der durstige Mensch nicht einfach zum
Brunnen läuft, sondern seiner Vernunft folgt, so ist er auch nicht nur
herdenmäßiger Mitläufer aus irgendeinem Gefühl besserer Behaglichkeit
innerhalb der Menge, sondern verbindet sich mit Vernunft mit den
andern zur gemeinsamen Leistung im Interesse der Erhöhung der
Leistungskraft eines jeden. Aus diesem Grunde konstituiert der Mensch ein
Gemeinwohl, das dem Herdentier fernliegt. Wenn darum Thomas sagt,
es sei dem Menschen « naturgemäß eingepflanzt, in Gemeinschaft zu
leben », dann versteht er dies in aller erster Linie im Sinne der dem
Menschen von der Natur mitgeteilten Vernünftigkeit81. Die Vernunft
ist die vornehmste Gabe, welche die Natur dem Menschen geschenkt
hat. Was immer also der Vernunft entspricht, ist naturgemäß. Dieser

Gedanke durchzieht als Grundmotiv die ganze Ethik des hl. Thomas,
also auch seine Sozialethik 32.

Tönnies hat es befremdend gefunden, daß der Zweckgedanke in

der Gemeinschaft wirksam werde. Er glaubte darum, daß dort, wo
zweckhafte Überlegung die Gemeinschaftsbildung beherrscht, nur eine

niedere Form der Gemeinschaft, nämlich nur die sog. Gesellschaft

gegeben sei. Er hat aber übersehen,
1. daß das menschliche Handeln überhaupt zweckgebunden ist, insofern

es nämlich im Dienst der persönlichen Vollkommenheit steht,
2. daß dieses rationale Handeln des Menschen den Mitmenschen

nicht nur « benützt », sondern eine wirkliche Gegenseitigkeit begründet,
deren tiefste Triebfeder die gegenseitige Hilfsbereitschaft ist,

29 IV Sent. d. 26 q. 1 a. 1 sol. ; I Eth. lect. 1 (Ed. Marietti, Nr. 4) ; De Reg.
princ. I 1 ; CG III 85, 117, 128, 129 ; II-II 129, 6 ad 1.

30 CG III 85 : «... natura in paucis homini providit sufficienter, dans ei
rationem, per quam posset sibi. omnia necessaria ad vitam praeparare ...»

31 In diesem Sinne ist der Text in CG III 85 zu verstehen. Vgl. auch IV Sent,
d. 26 q. 1 a. 1 sol. ; De Reg. princ. I 1.

32 Vgl. CG III 128.



Die soziale Natur des Menschen 17

3. daß die höchsten Güter ausgetauscht werden, die der Mensch

überhaupt für sich erstreben kann. — Zu diesen drei Punkten einige

Bemerkungen.
Zu 1. Über den ersten Punkt brauchen wir uns hier nicht zu

unterhalten. Der mit dem rationalen Handeln verbundene Zweckgedanke
gehört zu den Grundfesten der thomasischen Ethik.

Zu 2. Der Gedanke, daß die rationale Überlegung den Menschen

nicht nur dazu anleitet, den Mitmenschen in Dienst zu nehmen, sondern

mit ihm in einen wirklichen Austausch zu treten unter dem Gesichtspunkt

eines gemeinsamen Zieles, dem jeder sich hingibt und sogar
unterordnet, ist eine beherrschende Idee der Sozialethik des hl. Thomas.

Thomas stellt sich die Gesellschaft nicht als einen Tummelplatz vor, auf
dem jeder einzelne seinen größtmöglichen Vorteil erzielen will. Gewiß
treibt die Erkenntnis der Unzulänglichkeit im Hinblick auf das persönliche

Ziel den Menschen an, die Gemeinschaft aufzusuchen. Aus dieser

Zielsetzung aber findet er mit den anderen den Weg zur Konstituierung
eines Gemeinwohles, in welchem er sein persönliches Glück nur als ein
Teilwohl wiederfindet : « Da der Mensch naturgemäß ein gesellschaftliches

Sinnenwesen ist, d. h. zu seinem Leben vieler Dinge bedarf, die

er sich selbst nicht beschaffen kann, folgt, daß der Mensch naturgemäß
Teil einer Vielheit ist, durch welche ihm die Hilfe zum guten Leben

geleistet wird. »33 Der einzelne Mensch gibt also seine Leistung zunächst
in die Vielheit und erhält von dorther den ihm gebührenden Tribut.
Bei aller grundsätzlichen personalen Ausrichtung der Gemeinschaft auf
die Person (wir würden heute sagen bei dem « subsidiären » Charakter
der Gemeinschaft) taucht doch der Mensch im Raum des Gemeinwohls,
d. h. sofern er Teil der Gemeinschaft ist, gewissermaßen unter in der

Proportionsstellung zu den andern. Darum kann Thomas sagen, « der
eine Mensch schulde wegen seiner sozialen Gebundenheit dem andern
all das, ohne welches die menschliche Gesellschaft nicht bestehen könnte »34.

Ja, er meint sogar, daß der persönlichen Hilfsbedürftigkeit des Menschen
nicht besser Genüge getan werden könne als durch gegenseitige Liebe 35.

Zu 3. Die gegenseitige Abhängigkeit, welche die menschliche
Vernunft in naturhaftem Urteil als zwingenden Grund der Gemeinschaftsbildung

erkennt, betrifft nicht nur wirtschaftliche Güter, sondern auch
und vor allem die geistigen Werte, wie die Erkenntnis der Wahrheit,

33 I Eth. lect. 1 (Ed. Marietti, Nr. 4).
31 II-II 109, 3 ad 1.
35 CG III 117. Vgl. auch CG III 131.

2



18 Die soziale Natur des Menschen

die Unterscheidung von Gut und Bös. Der Mensch ist sich auch bewußt,
daß er nicht nur Belehrung vom Nächsten braucht, sondern auch An-
eiferung, Ermunterung zum Guten 3B. So soll einer den andern durch
Mitteilung der Erkenntnis und Aufruf zum Guten fördern in der
Erreichung des höchsten Gutes, nämlich Gottes37. Als typisches Mittel
solchen geistigen Austausches dient die Sprache38, die ihrerseits ein
eigenes Argument für die Sozialnatur des Menschen bildet39.

Da nun Thomas den Menschen bis in die Spitzen geistigen Lebens

in die Gesellschaft einbezieht, wenigstens unter dem Gesichtspunkt, daß

die Gesellschaft der einzige Weg ist, der den einzelnen Menschen auf die

letzten Höhen führt, so versteht man, daß er alle Kardinaltugenden als

irgendwie mit der Gesellschaft verwoben erklärt40.

c) Die affektive,
gewissermaßen instinktive Seite der menschlichen Sozialanlage

Dem rationalen Element, von dem soeben die Rede war, entspricht
nun nach Thomas ein anderes, das der emotionalen Sphäre der menschlichen

Natur angehört. Er stellt nämlich fest, daß es den Menschen auch

spontan, ohne weitere Überlegung drängt, Gemeinschaft mit anderen zu

pflegen. Natürlich wird dieses zweite Element grundsätzlich der rationalen

Überlegung unterstellt. Immerhin aber besitzt auch die emotionale

Sphäre eine ihr eigene Ausrichtung auf das Leben in der Gemeinschaft.

Daraus entnimmt die Vernunft ein neues Argument für die soziale

Struktur der menschlichen Natur. So sieht Thomas die soziale Natur
des Menschen auch darin verwirklicht, daß der Mensch ein verträgliches
Wesen (animal mansuetum) ist. Ein streitsüchtiger Charakter, so sagt
Thomas, entstammt nicht der Natur, sondern der individuell gestörten
Erbanlage. In der rein emotionalen Sphäre kann Thomas also den

Menschen mit dem herdenweise lebenden Tier vergleichen 41.

Im selben emotionalen Bereich gründet das philanthropische Wesen

des Menschen, d. h. die Tatsache, daß ein Mensch den andern als Freund
betrachtet, ihm, auch als Fremden, gewissermaßen instinktiv beispringt,

38 II-II 188, 8.

3' CG III 128.
38 CG III 147. Peri Hermen. I lect. 2 (Ed. Leonina, Nr. 2).
39 I Polit, lect. 1 (Ed. Marietti, Nr. 36).
40 I-II 61, 5. Der betreffende Artikel steht unter plotinischem Einfluß. Vgl.

A. F. Utz, Kommentar zu Bd. 15 der Deutschen Thomasausgabe, Salzburg 1940,

S. 586 ff.
41 VII Eth. lect. 6 (Ed. Marietti, Nr. 1391).



Die soziale Natur des Menschen 19

vom falschen Weg abhält, im Unglücksfalle Hilfe leistet42. Wer diesen

urmenschlichen Affekt verliert, fällt vom wesentlich menschlichen
Verhalten ins Tierische ab. Er wird wie einer, der den Verstand verliert43.

Thomas nennt also den Menschen « naturhaft sozial » aus einem

doppelten Grund : einmal, weil die Vernunft gemäß ihrer natürlichen
Veranlagung aus der naturgegebenen Tatsache der gegenseitigen Abhängigkeit

in der Verfolgung des persönlichen Zieles auf die notwendige
Gründung einer Gemeinschaft schließt, sodann, weil der Mensch mit
naturhaft instinktivem Drang die Gemeinschaft sucht. Thomas betont
aber ausdrücklich, daß dieser soziale Instinkt nur ein Zeichen der eigentlichen,

der rationalen Sozialanlage, d. h. der rationalen Forderung
gegenseitiger Hilfeleistung ist 44. Es gilt hier nichts anderes, als was von der
naturhaften Neigung des Menschen zum Guten überhaupt zu sagen ist.
Sie ist eine Neigung zum Guten, « sofern sie der Natur der Vernunft
entspricht, die ihm (d. h. dem Menschen) im eigentlichen Sinne zugehört

»45. Unter diesem Betracht wird man es daher nicht befremdend
finden, wenn Thomas die naturhafte Neigung zur Erkenntnis der Wahrheit

Gottes mit jener zum Leben in der Gesellschaft zusammenstellt46.

d) Die ethische Struktur der Sozialanlage des Menschen

Die aristotelische Entelechie, wonach der Mensch gewissermaßen
aus seiner Physis heraus an die Gemeinschaft verwiesen wird, wenn er
überhaupt zum Ziel gelangen soll, führt Thomas konsequent weiter in
das typisch Ethische hinein. Es gehört zu den bevorzugten Gedanken
des hl. Thomas, die menschliche Vernunft als eine Teilhabe der
göttlichen Vorsehung und damit der gebietenden Vernunft Gottes zu
begreifen 47. Während die übrigen Wesenheiten der sichtbaren Welt von

42 VIII Eth. lect. 1 (Ed. Marietti, Nr. 1541) ; CG III 117.
« II-II 157, 3 ad 3. 44 CG III 117. 45 I-II 94 2. 46 I-II 94, 2.
47 CG III 113 : « Creatura rationalis sic providentiae divinae subiacet quod

non solum ea gubernatur, sed etiam rationem providentiae utcumque cognoscere
potest. Unde sibi competit etiam aliis providentiam et gubernationem exhibere.
Quod non contingit ceteris creaturis, quae solum providentiam participant
inquantum providentiae subduntur. Per hoc autem quod aliquis facultatem provi-
dendi habet, potest etiam suos actus dirigere et gubernare. Participât igitur rationalis

creatura divinum providentiam non solum secundum gubernari, sed etiam
secundum gubernare : gubernat enim se in suis actibus propriis et etiam alia. Omnis
autem inferior Providentia divinae providentiae subditur quasi supremae. Guber-
natio igitur actuum rationalis creaturae inquantum sunt actus personales, ad
divinam providentiam pertinet. »



20 Die soziale Natur des Menschen

Gott nur geführt werden, ist dem Menschen in der Vernunft die Kraft
verliehen worden, sich als Individuum und Person selbst zu leiten. Erst
daraus ergibt sich dasjenige, was wir Naturgesetz im sittlichen Sinne

nennen, im Gegensatz zum Naturgesetz in der physischen Welt draußen.
So wird die rationale Erkenntnis des Menschen, nur über die Gemeinschaft

vollkommen werden zu können, zur Erkenntnis eines ewigen
Gesetzes, das alle Menschen verpflichtet. Dieses Gesetz hat aber nicht nur
einen personal-moralischen Charakter, sondern zugleich einen sozialen,
d. h. es ist ein Organisationsprinzip für die vielen, die unter ihm stehen.

Thomas folgert diesen Gedanken aus der Idee, daß jedes Gesetz ein

Gemeinwohl konstituiert 48.

Wenn Thomas also erklärt, daß der Mensch gemäß dem « Naturgesetz

» sozial sei46, dann meint er damit nicht nur ein physikalisches
Gesetz, gemäß welchem der Mensch außerhalb der Gesellschaft nicht
leben kann, sondern auch und gerade ein sittliches, wonach es für den
Menschen eine gottaufgetragene Pflicht ist, in der Gemeinschaft mit
andern sein Ziel zu suchen. Der Aquinate gibt diesem Gedanken noch
eine ganz eigene Note, indem er daraus den Nachweis führt, daß seihst

das Offenbarungsgesetz diese ursprüngliche göttliche Disposition nicht
aufhebt, sondern durch das positive Gebot der Liebe neu unterstreicht,
denn « das göttliche (d. h. Offenbarungs-) Gesetz wird zur Unterstützung
des natürlichen Gesetzes erlassen »50.

Abgesehen davon, daß an sich das ganze natürliche sittliche Leben

irgendwie mit der Gemeinschaft in Beziehung steht 51, ergeben sich aus
dieser ethischen Einordnung in die Gemeinschaft ganz besondere ethische

Pflichten, wie z. B. die Pflicht zur Wahrhaftigkeit52, zur Freundlichkeit
und Heiterkeit im Verkehr mit andern, die letztere deshalb, weil, wie

schon Aristoteles bemerkte, niemand einen Tag lang mit einem Traurigen
und « Miesmacher » (cum non delectabili) zusammenleben kann 53.

18 I-II 90, 2.

" I-II 95, 4.
50 CG III 117. Vgl. auch CG III 128 ; CG III 147.
61 I-II 61, 5.
82 II-II 109, 3 ad 1 ; II-II 114, 2 ad 1.
63 II-II 114, 2 ad 1.


	Die soziale Natur des Menschen

