
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 4

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Ekklesiologie

Lang, Albert : Fundamentaltheologie. Bd. II : Der Auftrag der Kirche.
— Hueber, München 1954. xv-334 S.

Dieser zweite Band der Fundamentaltheologie von A. Lang umfaßt in
einem ersten Teil die apologetische Darstellung der sozialen Seite der Kirche
und in einem zweiten die theologische Erkenntnislehre. Die Vorzüge des

ersten Bandes (cf. FZPT 1 [1954] 211-217) sind auch hier zu finden : Klarheit

der Darstellung, sachliche Ausdrucksweise, reichhaltige Bibliographie
(besondere Berücksichtigung der neueren Artikel), solide, sorgfältige theologische

Durchdringung. Das Ganze ist sicher vom didaktischen Standpunkt
aus eine höchst zu begrüßende Leistung.

Die Schwierigkeiten, die wir haben, beziehen sich in erster Linie auf
den methodischen Aufbau der beiden Traktate. Der ganze erste Teil des
Buches (1-198) soll ekklesiologische Apologetik sein. Man behandelt aber
nur die drei Grundfragen der sozialen, hierarchischen und monarchischen
Struktur der Kirche, was eher an eine Apologie als an eigentliche Apologetik
denken läßt. Will man wirklich dem Namen Apologetik, und noch mehr
dem Namen Fundamentaltheologie, gerecht werden, so müssen die
entsprechenden ekklesiologischen Fragen so angeordnet sein, daß sie deutlich
in der Begründung des kirchlichen Lehramtes kulminieren. Nur so kann
von einer allgemeinen Verteidigung in Richtung auf die Prinzipien der
Theologie hin die Rede sein. Die Fragen des Lehramtes und der Unfehlbarkeit

desselben werden im vorliegenden Band vollständig zur
theologischen Erkenntnislehre gerechnet, was zur Folge hat, daß der methodologische

Traktat « De locis », wenigstens teilweise, apologetisch aufgebaut
werden muß. Das kommt uns ebenso problematisch vor wie die Loslösung
der Fragen um das kirchliche Lehramt vom apologetischen Traktat der
Kirche.

Auch bezüglich der Erkenntnislehre (199-323) ist uns nicht alles klar.
Im Vordergrund steht hier die unfehlbare Vorlage der Offenbarung durch
die Kirche. Schrift und Tradition werden nachher und nur in bescheidenerem
Rahmen behandelt. Gewiß ist das kirchliche Lehramt die « régula proxima
fdei » — « quoad nos ». Geht es aber um eine integrale theologische
Erkenntnislehre, so ist gemäß dem vorbereitenden potentiellen Teil, der
sogenannten « positiven Theologie », Schrift und Tradition vorwegzunehmen.



Besprechungen 475

Die Tradition bildet hier die entsprechende Vorbereitung und den
entsprechenden Übergang zum Lehramt. Wie schwierig es ist, einen anderen
Weg einzuschlagen, zeigt gerade der gegenwärtige Versuch. Man empfindet
ein gewisses Unbehagen, wenn man sieht, wie die wichtigen und
schwerwiegenden Fragen der Dogmenentwicklung vor der Schrift und der Tradition
behandelt werden. — Vernunft, Philosophie und Geschichte werden
übersprungen und nur als «Hilfsquellen» genannt (320). Damit entstehen
bedeutende Lücken. Wir denken z. B. an das wichtige und umfangreiche
12. Buch bei Cano, wo doch so Entscheidendes über die eigentliche theologische

Erkenntnis ausgesagt wird. Es scheint uns, daß Verf. die Probleme
etwas zu stark auf die Gegenüberstellung « Schrift » — oder «

Kirchentheologie » beschränkt (cf. 321-322), und daß die eigentlich primäre Funktion
der « doctrina sacra » zu kurz kommt.

Aber alles ist begrenzt, besonders der. handbuchartige Rahmen einer
Fundamentaltheologie. Diese ganze Wissenschaft ist ja immer noch stark
in Bewegung. Dazu kommt, daß es hier um schwierigste Probleme geht,
die sich kaum für eine einfache Einleitung in die Theologie eignen. Verf.
hat es verstanden, das für den beginnenden Theologiestudenten Wichtigste
herauszugreifen und in vorzüglicher Form zu präsentieren. Das Buch ist
sicher ein bedeutendes Hilfsmittel und bietet gegenüber einem gewissen
allzu verbreiteten billigen Schrifttum zuverlässigen Halt. Der Ton ist im
übrigen so irenisch, daß die Lektüre einem Andersgläubigen wenigstens
keine « psychologischen » Schwierigkeiten stellt.

Fribourg. H. Stirnimann O. P.

de Lubac, Henri : Betrachtung über die Kirche. Ins Deutsche übertr. v.
Günther Buxbaum. —- Verlag Styria, Graz 1954. 435 S.

Man hat sicher schon längere Zeit auf die deutsche Übersetzung des

wertvollen Buches «Méditation sur l'Eglise» (Paris 19532) gewartet. Aus
Priesterexerzitien und Vorträgen in Studienkreisen entstanden, hat es nicht
die Absicht — wie im Vorwort gesagt wird —, wissenschaftlichen Anspruch
zu erheben. Daher auch der Titel « Betrachtung ». Sieht man aber auf die
Sorgfalt, die Genauigkeit und die vielen Exkurse, so muß man sagen, daß
das Werk weit über den Rahmen einer Betrachtung im üblichen Sinn
hinausgeht.

Zunächst handelt es sich um eine Art Sentenzensammlung. Der ganze
Text ist teppichartig mit Zitaten, vorwiegend aus der Patristik und der
klassischen Theologie, durchwirkt. Die Anmerkungen und Belege nehmen
über einen Drittel des Umfanges ein. Schon allein wegen dieser Fülle des

Materials wird man das Buch mit Freude in die Hand nehmen. Doch geht
die Analogie zu den mittelalterlichen Sammlungen noch weiter. Die Texte
werden nämlich so geordnet, daß nicht selten ein Pro und Contra zum
Ausdruck kommt. Man will die einzelnen Themen von verschiedenen Seiten
her beleuchten.

Besonders möchten wir das Eingehen auf verschiedene aktuelle
Strömungen hervorheben. Oft werden gewisse verkappte einseitige Tendenzen



476 Besprechungen

aufgedeckt und in die richtigen Bahnen gewiesen (wir denken z. B. an die
diskrete Zurückweisung der Überbetonung der Transzendenz der Kirche
23-29 ; an die ausgeglichene Darstellung der Eschatologie der Kirche 49-58 ;

und ganz besonders an das Kapitel « Versuchungen gegenüber der Kirche »

192-221).
Daß die eigentlich theologische Auseinandersetzung nicht direkt berührt

wird, soll nicht als Mangel bewertet werden. Ganz im Gegenteil, wir glauben
sogar, daß gerade auf diesem Gebiet der « Voraktivierung » die
Hauptverdienste des sonst so vielseitigen Verf. liegen. Das Buch gehört also zu
jener Gruppe von Werken de Lubacs, die zweifellos größte Anerkennung
verdienen, des näheren steht es in besonders enger Beziehung zu «

Katholizismus als Gemeinschaft ».

Die Übersetzung ist nicht immer befriedigend. Doch war es nicht ein
leichtes, der hervorragenden Übersetzung von « Katholizismus » durch H. U,
von Balthasar eine ebenbürtige der « Betrachtung » entgegenzustellen. Wir
dürfen den Maßstab für die Beurteilung der schwierigen und undankbaren
Übersetzertätigkeit nicht zu hoch ansetzen. Es ist ja nicht notwendig, daß
immer gleich auch ein literarisch vollendetes Werk entsteht. Im großen und
ganzen dürfen wir wohl sagen, daß wir eine gute, nicht selten sogar fließende
Übersetzung haben, die den Genuß und die Verwertung des Buches kaum
behindert.

Fribourg. H. Stirnimann O. P.

Staehelin, Ernst : Die Verkündigung des Reiches Gottes in der Kirche Jesu
Christi. Zeugnisse aus allen Jahrhunderten und allen Konfessionen, Bd. III:
Von Bernhard von Clairvaux bis zu Girolamo Savonarola. — F. Reinhardt,
Basel (1955). x-548 S.

Wir alle leiden unter den Folgen einer allzu eng gezogenen Spezialisation.

Umso dankbarer aber greift man zu einem synthetischen Werk, wenn
es sich auf solcher Höhe bewegt wie das gegenwärtige'. Sowohl die
Persönlichkeit des Verf., Ordinarius für Kirchen- und Dogmengeschichte an der
Universität Basel (besonders bekannt durch seine Veröffentlichungen zu
Oekolompad in « Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte ») als
auch die schon erschienenen Bände (Bd. I : Von der Zeit der Apostel bis zur
Auflösung des Römischen Reiches. 1951. xn-429 S. — Bd. II : Von der

Christianisierung der Franken bis zum ersten Kreuzzug. 1953. xn-384 S. —

Im ganzen sind fünf Bände geplant), bürgen für die Gründlichkeit der
angewandten wissenschaftlichen Methoden.

Sachlich handelt die Textsammlung vom Gottesreich, das « mit Gewalt
einherstürmt » (Mt. 11, 12), das wohl «innerweltlich» genannt (S. v), aber
doch in erster Linie als ein « kommendes », eschatologisches betont wird
(besonders die Texte der großen Theologen beziehen sich fast ausschließlich
auf die Eschatologie). Glücklich scheint uns die nicht allzu enge Fassung
des Begriffes « Verkündigung ». Neben den Predigern kommen auch die
Mystiker, die Theologen, Männer der Tat und päpstliche Schreiben zum
Ausdruck. Nimmt man nun noch die Zeitspanne des vorliegenden Bandes



Besprechungen 477

hinzu : von Bernhard bis Savonarola — d. h. die Verkündigung des [eschato-
logischen] Reiches Gottes, in der Kirche Jesu Christi, von Bernhard bis
Savonarola —, so ergibt sich von selbst die Gewichtigkeit der damit
angeschnittenen Perspektiven.

Verschiedene Fäden kreuzen sich da. Wir denken an die großen Prediger

: Berthold v. Regensburg, Vinzenz Ferrer, Savonarola ; an die geistigen
Erneuerer des Ordensideals : Bernhard, Franziskus, Dominikus ; an die
Mystiker : Hildegard v. Bingen, die Mechtilden, die Mystiker des 14.
Jahrhunderts im Abend- und Morgenland ; an die Theologen : Viktoriner, Lom-
bardus, Bonaventura, Thomas, Nikolaus v. Kues, Dionysius der Kartäuser ;

an die Kämpfer bis zu den politischen Folgen : Otto v. Freising, Gerhoh v.
Reichersberg, Innozenz III., Bonifatius VIII. (mit dem Postscriptum des

Jean Quidort Die extrem spiritualistisch-apokalyptische Richtung: Abt
Joachim, Olivi, Arnald v. Villanova, Fra Dolcino, Johannes v. Winterthur,
Cola di Rienzo wird also nicht isoliert, sondern kommt in ihrem Zusammenhang

als Verselbständigung einer sonst authentisch vorhandenen Strömung
zur Geltung. Man findet ja der echten Glut und Erwartung der « Endzeit »

genug bei den soeben genannten probati auctores. — Interessant sind schließlich

auch die Einblicke in das Schrifttum der syrischen Christenheit : Bar-
hebräus, Salomon v. Basra, Ebedjesu.

Die Sammlung bietet also ein bedeutendes und — wir können wohl
sagen — umfassendes Bild von der Art, wie das Hoch- und Spätmittelalter
das kommende Reich erwartete, sich nach ihm sehnte, es verstand, und für
das schon angebrochene sich einsetzte. Besonders eindrucksvoll sind unter
diesem Gesichtspunkt z. B. die Kanonisationsbullen von Franziskus und
Dominikus (204-205, 216-219) von Gregor IX. Das Buch ist nicht nur ein

gelehrter Beitrag zu einem aktuellen theologischen Problem, sondern fordert
an verschiedenen Stellen auch auf zu einem ernsten, christlich zu vollziehenden

examen conscientiae (cf. dazu auch das Vorwort des Verf.).
Die Auswahl der Texte scheint wirklich hervorragend gelungen zu sein.

In Kürze kommt immer Wesentliches zur Sprache. Die gedrängten
Einleitungen zu den einzelnen Abschnitten und Texten sind in ihrer Sachlichkeit
und « Schmackhaftigkeit » ein kleines Meisterstück geübten Scharfblickes.
Eine ungeheure Arbeit war aber nicht nur die Sichtung und Auswahl des

Materials, sondern auch die Übersetzung der oft sehr schwierigen Stellen
(man denke nur an die verschachtelten Perioden des Kurialstils). Verf. zeigt
sich auch hier als Meister. Daß man manchmal eine andere Wendung
vorgezogen hätte, ist bei dem vielfach technischen Wortschatz kaum erstaunlich.

So hätten wir z. B. für Bernhards De Consideratione im Titel statt :

« Fünf Bücher zur Betrachtung » lieber : « Zur Erwägung » gelesen (cf. A. Sleu-

mer : Kirchenlateinisches Wörterbuch. 1926, S. 236). Gemäß dem Ausdruck
« De consideratione sui » wäre sogar : « Prüfe dich selbst » am Platz. S. 297

wird « visio comprehensionis » mit « erkennendem Schauen » widergegeben.
« Comprehendere » ist aber scholastischer Fachausdruck und bezeichnet das
« umfassende », ergreifende, erschöpfende Erkennen (cf. L. Schütz : Thomas-
Lexikon. 1895, S. 142). Nicht die Möglichkeit der « erkennenden Schau » der
göttlichen Wesenheit, sondern die Möglichkeit eines völlig begreifenden



478 Besprechungen

Schauens derselben wird verneint. Ganz vorzüglich sind aber die sorgfältig
gepflegten Angaben der Quellen und Textausgaben. Man kann die Arbeit,
die mühsame Kleinarbeit, wirklich kaum ermessen, die hier hinter dem so

umfangreichen Werk steht. Als kleine Kostproben lese man z. B. die
Anmerkungen zum Dies irae S. 210, Anm. 69 und S. 212, Anm. 85. 86. 87,

ferner zu S. th. I-II, q. 106, a. 4 auf S. 299, Anm. 114.

Fribourg. H. Stirnimann O. P.

Heilige Schrift

Initiation biblique. Introduction à l'Etude des Saintes Ecritures, publiée
sous la direction de A. Robert et A. Tricot. 3e édition refondue. —
Desclée, Paris-Tournai-Rome-NewYork 1954. xxvi-1082 p.

L'éloge de ce manuel n'est plus à faire, et il ne serait pas paradoxal
d'écrire que sa qualité même exige une mise à jour constante. Aussi bien,
cette troisième édition est-elle considérablement modifiée. Signalons six
chapitres nouveaux : Inspiration (P. Benoît), Livres prophétiques (A. Gelin)
et sapientiaux (A. Robert), l'Age apostolique (A. Tricot), Bible et Théologie
(P. Henry ; dont la bibliographie est étrangement pauvre, ignorant les

articles du P. Congar dans 1e Dictionnaire de Théologie catholique, du P. Braun
dans la Rev. Thomiste 1953, et toute la littérature américaine et allemande
si abondante sur ce sujet), Pastorale biblique (Th. Maertens), Bible et
Liturgie (L. Bouyer). Par ailleurs, de nombreux exposés ont été refondus :

Langue hébraïque (H. Cazelles), Ecritures (cardinal Tisserant), Loi et Livres
historiques de l'A. T. (Robert), Genres littéraires et histoire des formes
(A. Robert, A. Tricot ; un des meilleurs chapitres de l'ouvrage), Géographie
politique de la Palestine (L.-H. Vincent), Archéologie biblique (P. Lemaire),
Religions de l'Asie antérieure (H. Cazelles, A. Vincent), Islam (A. Vincent).
Cette énumération suggère l'ampleur de l'horizon de ce manuel ; la diversité
des collaborateurs assure presque toujours en chaque matière le jugement
d'un spécialiste qualifié. Les mss. de Qumrân ont apporté une nouvelle
contribution aux chapitres relatifs aux Apocryphes, à l'Ecriture, à la
Transmission du Texte, aux Esséniens. Enfin l'affreux « saint Jérôme » (A. Dürer)
a heureusement disparu de la première page. Cette somme des connaissances

scripturaires sera toujours consultée avec profit et sécurité ; on la trouvera
dans toute bibliothèque de bibliste.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Bibellexikon, herausgegeben von Herbert Haag, 7. Lieferung. —
Benziger, Einsiedeln 1955. Sp. 1317-1508.

Diese siebente Lieferung geht von « Personennamen » bis auf « Sichern »

und auch hier haben wir mehrere eigens für diese Ausgabe neu verfaßte
Artikel zu verzeichnen : Poesie (vom inzwischen bereits verstorbenen Pariser
Professor A. Robert), Prophet, Prophetismus (P. van Imschoot), Rechtferti-



Besprechungen 479

gung (W. Grossouw), Reich Gottes (P. van Imsclioot), Samuel (M. Rehm),
Scheidebrief und Schwagerehe (beide von W. Kornfeld).

Der Prophet Samuel wird Sp. 1381 wohl versehentlich ins 10.
Jahrhundert vor Christi Geburt angesetzt ; vgl. Sp. 1463. Samuels Tod war schon
erfolgt, als König Saul in der Philisterschlacht bei Gilbo'a umkam, und als
Regierungszeit dieses ersten Königs wird Sp. 1471, wie allgemein üblich,
etwa 1040-1010 angegeben. Der im Mischnatraktat Aboth I, 6 angeführte
Ausspruch des Lehrers Josue b. Perachja, auf den Sp. 1395 i. v. « Rabbi»
bezug nimmt, dürfte allerdings um etwa 100 v. Chr. und vielleicht sogar
noch etwas früher anzusetzen sein ; es wäre aber nicht undenkbar, daß das
in Frage kommende Wort « rab » in seinem technischen Sinne hier erst von
der Redaktion der Mischna stammen würde. Biblische Polyglotten (Sp. 1356)
hat es nicht nur im Altertum (Origenes) und in der Neuzeit, sondern auch
im Mittelalter gegeben. Die Vatikanische Bibliothek z. B. besitzt ein Psal-
terium aus dem 14. Jahrhundert mit einem fünfsprachigen Text : äthiopisch,
syrisch, koptisch, arabisch und armenisch. Eine Beschreibung dieser
Handschrift ist zu finden u. a. bei Grébaut & Tisserant in ihrem Katalog der
Äthiopischen Hss. der Vatikanischen Bibliothek, I, 859-861.

Fribourg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

Discoveries in the Judaean Desert, I : Qumran Cave I, by D. Barthélémy,

O. P., and J. T. Milik, with contributions by R. de Vaux, O. P.,
G. M. Crowfoot, H. J. Plenderleith, G. L. Harding. (Jordan Department

of Antiquities. Ecole Biblique et Archéologique Française. Palestine
Archeological Museum.) — Clarendon Press, Oxford 1955. xi-165 p.
(37 plates).

Dans l'avant-propos, G. L. Harding présente ce volume — consacré
aux manuscrits et objets découverts dans la grotte I de Qumran — comme
le premier d'une série qui publiera le résultat des fouilles dans les grottes
de Murabba'at et leurs alentours (Grottes II-VI ; colonie essénienne du
khirbet Qumran et les derniers documents du khirbet Mird). La première
partie de l'ouvrage donne le bilan des découvertes archéologiques. G. L. Harding

rappelle l'historique de la trouvaille, le déchiffrement et l'inventaire
des soixante-quinze livres différents, placés dans la grotte au Ier siècle
de notre ère. R. de Vaux présente la cinquantaine de jarres, d'un type à

peu près constant, les couvercles, bols, lampes, et même la marmite et
la cruchette, avec la reconstitution de leur forme céramique. Les textiles
(soixante-dix-sept morceaux) ont fait l'objet d'examens de laboratoire ;

G. M. Crowfoot en précise la texture, la nature des fibres et la coloration.
Enfin, une note technique de H. J. Plenderleith révèle comment les rouleaux
ont pu être déployés, par humidification, grâce à une solution d'eau et
de glycérine.

J. Barthélémy et J. T. Milik, avant la publication des textes, exposent
quelle fut la difficulté de leur tâche : Il fallait trier des centaines de parcelles
et reconstituer des ensembles d'après l'écriture, le grain et les nuances
de la peau ; la photographie infra-rouge a donné d'excellents résultats,



480 Besprechungen

que les excellentes planches du volume permettent d'apprécier. Les douze
textes bibliques, auxquels on a adjoint le phylactère, sont édités en premier
lieu ; puis les textes non bibliques divisés en trois groupes : d'abord les

commentaires (de Michée, Sophonie, Psaumes), puis les Apocryphes
(Jubilés, Livre de Noé, Testament de Lévi, Dires de Moïse, Livre des

Mystères, etc.), enfin les textes juridiques et liturgiques (Annexes à la Règle
de la communauté, Règle de la Congrégation, Recueil des Bénédictions,
Liturgie des Trois langues de feu, Recueils hymniques, etc.). Un commentaire

succinct accompagne — selon les meilleures traditions scientifiques —
la publication des textes. Il se compose d'une brève description paléographique,

de la transcription de chaque fragment, d'une traduction (pour
les textes non bibliques), enfin des notes mettant en relief les caractéristiques
philologiques, les attaches littéraires et les thèmes théologiques. Pour les

textes bibliques, un apparat critique relève les variantes à l'égard des formes
classiques, samaritaine et massorétique, du texte original. Deux index,
celui des textes bibliques et celui des mots hébreux et araméens, terminent
le volume.

Telle est — brièvement présentée — cette editio princeps des précieux
manuscrits. Il est superflu d'en dire l'intérêt ; mais on ne saurait trop
louer le soin extrême, la compétence et l'acribie mises en œuvre par les
éditeurs. Devant la difficulté et l'ampleur de la tâche, on s'étonne de la rapidité

avec laquelle cette publication a pu être faite : L'Université hébraïque
n'a pas encore édité l'Apocalypse de Lamech qu'elle possède depuis 1947
Enfin la qualité et même le luxe de la typographie sont dignes du contenu,
et sont dans l'authentique tradition des presses d'Oxford.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Del Pâramo, Severiano, S. J. : El Problema del Sentido Literal pleno
en la Sagrada Escritura. Lecciôn inaugural del Curso Académico, Universidad
Pontificia de Comillas (Curso Académico 1954-1955). — Universidad Ponti-
ficia, Comillas (Santander) 1954. 57 p.

Dans le débat, souvent confus, qui oppose les exégètes contemporains
sur l'existence et la nature du sens plénier, la leçon inaugurale du Père
Pârano à l'université de Comillas apporte une note de sérénité et un rayon
de clarté. Il observe que rien ne se trouve dans la lettre de l'Ecriture qui
n'y ait été mis par Dieu et l'hagiographe, mais aliter et aliter : Le sens littéral
strict est conçu par l'écrivain inspiré, alors que le sens typique ne l'est
que par Dieu. Celui-ci, en effet, a attaché un sens typique à certaines
personnes, choses ou événements de l'Ancien Testament, et il a mis aussi dans
leur expression verbale un sens plénier que les Apôtres ont dégagé, et que nous
pouvons découvrir grâce à l'Ecriture elle-même, la tradition et le magistère
de l'Eglise. Une telle exégèse est la via media entre la critique littérale
historique et l'interprétation symbolique ou pneumatique. Tout ceci est
indiscutable, mais d'un horizon un peu limité, car d'une part S. P. n'envisage
le sens plénier que dans l'Ancien Testament, d'autre part il semble le con-



Besprechungen 481

fondre parfois avec le sens typique, encore qu'il le dénomme virtuel et n'y
voit qu'un prolongement et un approfondissement du sens littéral. Est-ce
à l'exégète de creuser la lettre plus avant ou de prolonger son contenu
objectif

Fribourg. C. Spicq O. P.

Brown, Raymond Edward, S. S. : The Sensus Plenior of Sacred Scripture.
— St. Mary's University, Baltimore 1955. xiv-161 p.

Der Verfasser will die neue Kategorie der Noëmatik rechtfertigen und
beschreiben, die seit einigen Jahrzehnten von einer wachsenden Zahl von
Theologen anerkannt wird. Daher spricht er einleitend über die bekannten
Kategorien (Literalsinn, typischer Sinn, Sensus Consequens, Akkommodation),

wobei er dem typischen Sinn besondere Aufmerksamkeit schenkt. Der
Vorbereitung auf die Beweisführung dient der sich anschließende Überblick
über die Geschichte der Exegese (hier verdienen die Ausführungen über die
antiochenische Schule besondere Beachtung). Der Verfasser bestimmt den
Sensus Plenior als den von Gott intendierten, dem menschlichen Autor aber
nicht klar bewußten und folglich von ihm auch nicht klar formulierten
vollen Gehalt des Literalsinns, der erst in späterer Zeit durch eine neue
Offenbarung oder durch ein besseres Verständnis derselben erkannt wird.
So steht der Sensus Plenior in der Mitte zwischen dem Literalsinn und dem
typischen Sinn : mit ersterem hat er gemeinsam, daß er in dem Schrifttext
unmittelbar ausgesprochen ist und sich so auf das gleiche Objekt bezieht
wie der Literalsinn ; mit dem typischen Sinn teilt er den Zug, dem menschlichen

Autor nicht klar zum Bewußtsein gekommen zu sein. Die Beweise
für die Existenz dieses besonderen Schriftsinns sieht der Verfasser vor allem
darin, daß sich die echte Schriftinterpretation, die im Neuen Testament,
bei den Kirchenvätern, in der Liturgie und in den Dogmatisationsbullen
über die Unbefleckte Empfängnis Mariens und ihre Aufnahme in den Himmel
vorliegt, nicht vollständig in die beiden traditionellen Kategorien des
wirklichen Schriftsinns (Literalsinn und typischer Sinn) einordnen lasse ; es

bleibe ein Rest, der nur als Sensus Plenior verstanden werden könne
(Beweise a posteriori). Außerdem genüge der typische Sinn nicht, um die
erforderliche weitgehende Harmonie zwischen dem Alten und dem Neuen Testament

herzustellen (Beweis a priori). In Ergänzung der Beweisführung setzt
der Verfasser sich ausführlich mit den Einwänden auseinander, die gegen
den Sensus Plenior erhoben worden sind.

Bei den Beweisen a posteriori beschränkt der Verfasser sich fast
ausschließlich auf die Wiedergabe der Forschungsergebnisse anderer Gelehrter,
die Spezialuntersuchungen über die verschiedenen Teilgebiete (Neues Testament,

Kirchenväter, Liturgie, Dogmatisationsbullen) angestellt haben ; in
den seltenen Fällen, in denen er auf Beispiele für den Sensus Plenior
eingeht, geschieht dies mehr behauptend als beweisend. Man muß zugeben,
daß der Verfasser sich auf eine stattliche Reihe namhafter Befürworter des

Sensus Plenior berufen kann ; aber es hätte doch die Überzeugungskraft
seiner Ausführungen zweifellos erhöht, wenn er häufiger und eingehender

31



482 Besprechungen

an einzelnen Beispielen gezeigt hätte, daß hier einerseits keine bloße
Akkommodation vorliegt und daß andererseits die gebotene Exegese nicht in den
Rahmen des Literalsinns oder des typischen Sinns paßt. Immerhin hat der
Verfasser alle wichtigen Gedanken aus der reichhaltigen Literatur über den
Sensus Plenior zusammengefaßt. Sein Buch wird für jeden von Nutzen sein,
der sich über dieses wichtige und aktuelle hermeneutische Problem
informieren oder an dessen weiterer Klärung beteiligen will.

Walberberg (Köln). K. Gieraths O. P.

Bruno, Arvid : Die Psalmen. Eine rhythmische und textkritische
Untersuchung. — Almqvist & Wiksell, Stockholm 1954. 282 S.

Mit den Psalmen hat der Verfasser seine rhythmische Analyse der alt-
testamentlichen Bücher seinerzeit angefangen (Der Rhythmus der alttestament-
lichen Dichtung, 1930) und zu den Psalmen kehrt er in dieser Veröffentlichung

wieder zurück. Dabei hat er es insoweit bedeutend leichter, als

man in den Psalmen nicht mit den Prosa-Abschnitten zu rechnen hat, die
sonst, z. B. in der Genesis gerne als « epische Poesie » in Anspruch genommen
und dementsprechend behandelt werden. Nach Brunos Theorie besteht jeder
Abschnitt (der nicht notwendigerweise jedem Psalm entspricht) aus Strophen,
welche die gleiche Anzahl von betonten Wörtern aufweisen. Freilich gibt
er zu, daß man diese Regel nicht ohne Weiteres in mechanischer Weise
durchführen kann. Es komme nämlich ziemlich häufig vor, daß eine Strophe
ein nach B.s Theorie betontes Wort mehr, oder auch eines weniger enthält
als sie enthalten sollten. Wo etwa größere Abweichungen von der als normal
aufgestellten Anzahl der Betonungen auftreten, wird im Text ein Traditionsfehler

angenommen, und zwar meistens ein solcher, wobei Sätze oder
Satzteile an eine falsche Stelle geraten sind. Wo ein Text Schaden gelitten
hat, wird im allgemeinen sein Konsonantenbestand vom ursprünglichen nicht
weit abliegen. Das ist eine Voraussetzung, die jedem alttestamentlichen
Textkritiker geläufig ist und auch nach Bruno läßt sich der größere Teil
der « verdorbenen » Stellen ohne erhebliche Abweichungen vom überlieferten
Konsonantenbestand berichtigen.

Fribourg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

Spicq C., O. P. : Spiritualité sacerdotale d'après saint Paul. (Collection
Lectio Divina, 4.) — Les éditions du Cerf, Paris 1954. 203 p.

C. Spicq, der Ordinarius für neutestamentliche Exegese an der
Universität Freiburg/Schweiz, hat uns bereits vor acht Jahren einen ganz
ausgezeichneten Kommentar zu den paulinischen Pastoralbriefen geschenkt
(Etudes bibliques, Paris 1947).

Das vorliegende Werk bietet in zwölf vortrefflichen Kapiteln, welche
die wissenschaftliche Autorität und das reife Urteil des Fachgelehrten
verraten, nicht etwa einen neuen, fortlaufenden Kommentar, sondern vielmehr
eine Art biblischer Theologie für das Leben des katholischen Priesters,
gleichsam einen paulinischen « Seelenspiegel » für den Priester des Neuen



Besprechungen 483

Bundes. Es sind herrliche und beherzigenswerte Gedanken, die uns da in
zwangloser Folge geboten werden über die Kirche, über das heilige
Weihesakrament, über das Apostolat, die Glaubensverkündigung, die priesterlichen

Tugenden usw. Grundlage dieser sehr geistvollen Ausführungen ist
der heilige Text der Briefe Pauli an Timotheus und Titus. Spricht doch
Paulus in den genannten drei Briefen zu Menschen, die ein hierarchisches
Amt in der Kirche ausüben, zu seinen Stellvertretern und Beauftragten,
die bald die Nachfolger der Apostel sein werden. Er gibt ihnen Vorschriften,
Anleitungen, Direktiven, Ermahnungen für die verschiedenartigsten
Situationen, denen sie sich gegenübergestellt sehen. Er sagt ihnen, wie man in
all den Wechselfällen « im Hause Gottes wandeln soll » (1 Tim. 3, 15). Dieses

paulinische Gedankengut wertet nun Spicq aus für den katholischen Priester
von heute. In der klaren Darstellung und Begründung finden sich auch
zahlreiche treffende Stellen aus dem Alten Testament, den Evangelien und
besonders auch aus frühern Paulusschriften nebst sehr gut gewählten
Zitaten aus den Kirchenvätern und den Werken des hl. Thomas von Aquin.

Gegenüber ähnlichen Werken (z. B. Ginoulhiac, Les épîtres pastorales
ou Réflexions dogmatiques et morales sur les Epîtres de saint Paul à
Timothée et à Tite, Paris 1866 ; A. Padovani, In Epistolas ad Timotheum
et ad Titum, Paris 1894, 1896) bietet das Buch von Spicq den Vorteil, daß

es unmittelbarer und tiefer zum Gotteswort der Bibel vorstößt und dazu
einlädt, die geistige Nahrung für die mannigfaltige priesterliche Tätigkeit
eben aus diesem inspirierten Gotteswort zu schöpfen. Man möchte wünschen,
daß jeder katholische Priester nicht nur immer und immer wieder die
Pastoraibriefe liest, jedem sollte dazu das anregende Buch von P. Spicq
in die Hand' gegeben werden

Sursee. J. Haas.

Dogmatik

Premm, Matthias : Katholische Glaubenskunde. Ein Lehrbuch der
Dogmatik. 2. Bd. : Christus, Maria, Kirche. 3. Bd., I. Teil : Allgemeine
Sakramentenlehre, Taufe, Firmung, Eucharistie ; II. Teil : Buße, Krankenölung,

Priesterweihe, Ehe. 4. Bd. : Gnade, Tugenden, Vollendung. — Herder,
Wien 1952, 1954, 1955, 1953. xi-570, xm-376, xv-415, xvi-704 S.

Das Lehrbuch des emeritierten Salzburger Dogmatikers liegt nun
abgeschlossen vor. Bd. II bietet die Erlösungslehre (Christus der Erlöser,
Christologie), Christi Erlösungswerk (Soteriologie), die Mutter und Gehilfin
des Erlösers (Mariologie) und die Kirchenlehre (die Kirche als Leib Christi,
der Heilige Geist als Seele des Leibes Christi, unsichtbare Seite der Kirche,
die leibliche, die sichtbare Seite der Kirche). Ein Anhang bietet einen Überblick

über die orthodoxe Lehre über Erlösung, Maria und die Kirche. In
der Frage nach der Mitwirkung Mariens ist P. « mit der größeren Zahl der
Theologen der Ansicht, daß Maria im objektiven Erlösungswerke unmittelbar
mitwirkte, daher den Namen Miterlöserin im eigentlichen Sinne verdient»



484 Besprechungen

(387). Die aus Thomas angeführten Texte gehen aber sicher nicht ausdrücklich

so weit, wenigstens insofern ihr Wirken auf Golgatha gemeint ist. Albert
den Großen sollte man vorläufig nicht mehr zitieren, bis die Frage nach der
Echtheit der unter seinem Namen gehenden mariologischen Schriften geklärt
ist. Es ist begrüßenswert, daß Premm auch die dogmatische Lehre von der
Kirche in sein Lehrbuch aufgenommen hat und damit das Rundschreiben
über den mystischen Leib den Studenten zugänglicher macht. Freilich ist
in dieser Frage noch vieles zu klären. Es müßte deutlicher gemacht werden,
inwiefern der Heilige Geist, am Pfingsttage gesandt, die Seele der Kirche
ist und die Kirche doch in der Todesstunde Christi « geboren wurde ». Setzt
die Geburt nicht die Beseelung voraus Eine Fülle von Vätertexten sprechen
allerdings für den Augenblick der « objektiven » Erlösung als Geburtsstunde
der Kirche. Hinsichtlich der kirchlichen Mitgliedschaft vertritt P. die
Ansicht, « daß auch jene« noch Mitglieder der Kirche sind, die zwar innerlich
den Glauben teilweise oder ganz verloren haben, ohne es aber äußerlich
(wenigstens nicht der großen Öffentlichkeit gegenüber) merken zu lassen

(haeretici occulti). Auch hier steht die Sichtbarkeit der Kirche auf dem
Spiele » (53G).

Im Bd. III/l scheint uns die Meßopferlehre besonders glücklich dargestellt.

P. bekennt sich zur Theorie Billots, nach der Christus durch eine
symbolische Schlachtung in den Opferzustand versetzt wird und sich Gott
so aufopfert. Mit Recht betont der Verfasser, daß damit vorzüglich die
Ausführungen Pius XII. in der Enzyklika 'Mediator Dei' übereinstimmten (349).
Gegen die Mysterientheorie Odo Casels führt P. die Werturteile der Gegner
des Begründers dieser seltsamen Lehre an. Poschmann nannte sie eine « bare
Unmöglichkeit », Umberg einen « Irrweg », eine « Fata morgana », der Abt
B. Durst von Neeresheim lehnt sie ebenfalls ab, Kolping meint, « daß jeder
weitere Versuch, die Mysterientheorie im eigentlichen Sinne zu halten, aus der
Diskussion a limine auszuscheiden hat ». Fittkau hat neuerdings (s. Bibliogr.
N. 124 [1954]) bewiesen, wie berechtigt diese Urteile auch im Lichte der
patristischen Hauptquelle Casels waren. Thomas hatte schon den rechten
Weg gewiesen : « Hoc sacramentum est Signum passionis, et non ipsa passio »

(4 Sent., d. 12 q. 1 a. 3 ad 2). Dankenswert ist auch der kurze Bericht über
die der Mysterienlehre ungünstige Stellungnahme des Hl. Offiziums vom
25. Nov. 1948 in einem eigenen Schreiben an den Ordinarius loci von
Salzburg.

Bd. III/2 bietet die Lehre von der Buße, der Kranlcenölung, der Weihe
und der Ehe. Hier nimmt der Verfasser noch mehr als in den vorhergehenden
Bänden Rücksicht auf die « Lebenswerte » der Sakramente. So sind der
« Erhabenheit » des christlichen Sterbens, der Bedeutung des Zölibates, den
Zwecken der Ehe, der Josefsehe, der Größe der christlichen Ehe eigene
Abschnitte gewidmet. Begrüßenswert ist auch der Artikel, in dem die
Ehegesetzgebung in ihrer Beziehung zum dogmatischen Gehalte der Ehe
aufgezeigt wird.

Bd. IV enthält außer der auch in andern deutschen Lehrbüchern der
Dogmatik dargebotenen Gnadenlehre und der Eschatologie einen Traktat
über die theologischen Tugenden und die christliche Mystik. Gerade hier



Besprechungen 485

bot sich manche Gelegenheit, die Eigenart der Dogmatik von Premm noch
deutlicher zur Geltung kommen zu lassen : die Hinweise auf die Lebenswerte

der jeweiligen Lehre. Es ist gut, daß nun dem angehenden Theologen

deutscher Sprache auch in einem Handbuche Gelegenheit gegeben
wird, die theologische Disziplin zu studieren, die nach Pius XI. (,Scien-
tiarum Dominus') und nach den Weisungen der Studienkongregation an den
katholischen Fakultäten und Lehranstalten vorgetragen werden soll. Das
Leben des Trierer Bankdirektors Hieronymus Jaegen beweist, daß der
Priester zur Erfüllung seines Amtes auch Kenntnis von dieser Form christlichen

Lebens besitzen muß.

Walberberg. A. Hoffmann O. P.

Weber, Otto : Grundlagen der Dogmatik. Erster Band. — Verlag der
Buchhandlung des Erziehungsverems Neukirchen (Moers) 1955. 708 S.

Die « Grundlagen der Dogmatik », der protestantischen Dogmatik, sind
in vielfacher Beziehung beachtenswert. Methodisch soll die sparsame
Darbietung der eigenen Position möglichst in ständigem Gespräch mit den
« Vätern » und « Brüdern » geschehen und zuweilen in der Gestalt eines
kritischen Referats. Wohl nicht ohne einen Seitenblick auf andere neuere
dogmatische Lehr- oder Lernbücher beginnt sie « nicht jeweils neu und setzt
nicht mit der Zertrümmerung des geschichtlich Vorgegebenen ab, sondern
mit dessen kritischer Respektierung» (Vorwort). Der Verfasser hofft, daß
das Hören auf die Väter und Brüder, wenn es in der Gebundenheit an das
Wort Gottes geschieht, für die Gegenwartsfragen der Theologie die nötige
Freiheit beschere.

Im Verlaufe der ganzen Darstellung auf den 708 Seiten wird immer
wieder offenbar, wie treu Weber seinem Vorhaben geblieben ist und daß er
in der Tat zu den Vätern oder Brüdern auch die größten katholischen Theologen

zählt. Um aber von vorneherein jeder zu optimistischen Erwartung
vorzubeugen, sei gesagt, daß Weber durchaus protestantischer Theologe
bleibt und sich im Formalprinzip klar vom Katholizismus abhebt. Aber es

klingt doch versöhnlicher, wenn man hier hört, daß auch der evangelische
Theologe, der von seinem Standpunkte aus die römisch-katholische
Dogmeninterpretation ablehnt, ihr doch « alle schuldige Achtung erweisen » kann (52).

Diese Achtung und die Gelehrigkeit für das Wort der Väter und Brüder
werden besonders deutlich in der Bewertung und in der Benutzung der
Scholastik. Es ist gewiß eine Frucht der ökumenischen Bewegung, der
vertieften Kenntnis des Mittelalters und nicht zuletzt der Deutschen Thomasausgabe,

wenn wir folgendes ungewohnte Urteil über das Mittelalter und
seine Theologie hören : « Inzwischen hat sich im allgemeinen Geistesleben
eine ^Wendung vollzogen, in deren Gefolge das Mittelalter weithin als der
Inbegriff des Hellen und Ungebrochenen erscheint, als die jugendliche Ent-
wicklungsphase des europäischen Geistes, als die Epoche der Ganzheit, der
Einheit alles Denkens und Handelns. Der Protestantismus erscheint
demgegenüber als Abbruch des machtvoll Gebauten, als Zersetzung der Einheit,
als Vereinseitigung und Verarmung. Man kann dieses neue Werturteil als



486 Besprechungen

Zeichen für das 'Ende der Neuzeit' ansehen oder als das Ergebnis wirksamer
römisch-katholischer Propaganda. Ganz sicher ist es geistesgeschichtlich
mindestens ebenso sachgemäß wie die These vom 'finstern' Mittelalter Für
die Geschichte der Dogmatik wird hier die wichtigste aller Fragen
wachgerufen : die Frage, ob das, was in der Reformation geschah, nur das Ergebnis

eitles geistesgeschichtlichen Prozesses war (der dann gar leicht als
Zersetzungsvorgang aufgefaßt werden könnte) oder eine Heimkehr der Kirche
zu dem Wort, aus dem sie lebt» (108).

Es kann nicht zweifelhaft sein, der Protestant Weber muß in der
Reformation im Grunde eine « Heimkehr der Kirche zum Wort, aus dem sie

lebt », sehen. Aber seine Offenheit für die Väter und Brüder und die damit
geschenkte Bereicherung befähigte ihn doch zu folgendem befreienden Urteil

: « Auf jeden Fall ist zu urteilen, daß die Dogmatik der reformatorischen
wie der orthodoxen Zeit ohne genaue Kenntnis des Mittelalters in seiner
dogmatischen Arbeit nicht verstanden werden kann. Es ist zulange nicht
gesehen worden, daß die Reformatoren in der Denkweise des Mittelalters
aufgewachsen sind. Sollte nicht ihre Theologie in ihrer dogmatischen
Ausgestaltung stärker von den früh erworbenen Vorbedingungen beeinflußt sein,
als man vielfach annimmt Auch ein evangelischer Theologe, der
'grundsätzlich' nichts vom Mittelalter 'wissen' möchte, muß diese angeblich so
finstere Zeit schon kennen, um 'seine' Reformatoren zu verstehen » (108-109).

Wo ist nun dies Mittelalter in seiner reinsten Gestalt verwirklicht
In seiner Darstellung des Überblickes über die mittelalterliche Dogmatik
hören wir : « Der Thomismus, gewiß mehrerer Auslegungen fähig, vor allem
je nachdem man die Stufenfolge gleichsam von oben bis unten (wie Thomas
selbst) oder von unten nach oben denkt, ist in seiner Grundstruktur ohne
Frage der reinste Ausdruck des 'Katholischen' : alles hat hier seinen Platz,
alles wird in ein großes Ganzes eingeordnet, und vom Ersten und Obersten
her empfängt auch das Geringste noch Glanz und Würde. Dabei ist Thomas,
der entschieden von oben nach unten denkt, in allem seinem Denken wirklich

Theologe, der größte Dogmatiker der Kirche seit Augustin, in dessen

Bahnen er bewußter wandelt, als manche annehmen. Seine Philosophie ist
Ausfluß seines theologischen Grundaspektes : der aus und in sich selber
seiende, in seinem actus purus keiner Bedingtheit außerhalb seiner selbst
unterworfene Gott, der Dreieinige in der Fülle seiner Namen und
Vollkommenheiten ist zugleich der Schöpfer und Begründer aller Wahrheit, auf
die sein Geschöpf denkend oder komtemplativ stoßen kann. Soll man sagen,
daß Thomas Glaubensphilosophie treibe Man wird es schwerlich sagen
können : denn das steht ihm unverrückbar fest, daß Gott, eben weil er der
Schöpfer und der Gründer aller Wahrheit ist, auch 'natürlich' erkannt
werden kann — die theologisch eingeordnete Ontologie bleibt Ontologie und
die von der gratia überhöhte Natur bleibt Natur » (115-116).

Aber Weber beschränkt sich nicht auf diese Hinweise allgemeiner Art.
Er verweist seine protestantischen Leser ausdrücklich auf die zugänglichen
Thomasausgaben, die Leonina « mit ausführlichen Registern », « eine mit
deutscher Ubersetzung versehene und sorgfältig erläuterte Ausgabe usf., er
deutet die große Synthese der Summa an und rät als einführende Hilfe



Besprechungen 487

Grabmanns « Einführung in die Summa Theologiae des heiligen Thomas von
Aquin» an (115-116).

Persönlich hat der Verfasser bei fast allen einschlägigen Fragen Thomas
zu Rate gezogen, mehr als sechzigmal zitiert er ihn oder gibt nachdrückliche
Hinweise, er weist in Einzelfällen hin auf Übereinstimmung der Reformatoren

mit Thomas und deren Abhängigkeit von der Scholastik : vom thomi-
stischen Denken von Gott her ist der überwiegende Teil der reformierten
Orthodoxie beeinflußt, das molinistische Denken vom Menschen her ist in
seinen protestantischen Anhängern wirksam geworden (491). Der Grund,
warum dem Thomismus gegenüber seinen molinistischen (und zum Teil
protestantischen) Widersachern ein relativer Vorzug zu geben ist : weil man
nicht eine Verhaltungsweise in Gott annehmen darf, die ihn gleichsam als

müßigen Zuschauer erscheinen ließe (492). Zur Frage vom Wirken Gottes
und menschlicher Freiheit heißt es : Gott ist nicht zu denken als einer, dessen

Ehre angetastet wäre, wenn der Mensch in seinem Raum und zu seiner Zeit
in geschenkter Freiheit handelt. « Denn Gott schenkt die Freiheit, indem er
sich als der Allmächtige offenbart» (493). Es kann hier nicht auf alle
ähnlichen Aussagen hingewiesen werden. Freilich — und es ist nicht anders zu
erwarten — nimmt das Gespräch mit Thomas auch zuweilen die Gestalt
einer « kritischen Respektierung » an, wie übrigens auch das Gespräch mit
den Reformatoren der protestantischen Orthodoxie und den zeitgenössischen
Theologen, besonders mit Bultmann (366-384). Diese Kritik betrifft vor
allem die Lehre von der natürlichen Gotteserkenntnis und im Zusammenhang
damit die Auffassung vom Menschen als Sünder und Gottes Ebenbild (214-
252, 615-684).

Nach diesen Bemerkungen über ein Charakteristikum des neuesten
Lehrbuches protestantischer Dogmatik, dessen Verfasser sich keinem Theologen
so verpflichtet weiß wie Karl Barth, sei noch hingewiesen auf den Aufbau
dieser « Grundlagen der Dogmatik ». Aufgeteilt wird der Stoff in sechs
Abschnitte. Im Eingang wird von der Fragwürdigkeit und Notwendigkeit christlicher

Lehre gehandelt, vom Begriff des Dogmas und der Dogmatik sowie
ihren Aufgaben (8-88). Aus der Geschichte der Dogmatik hören wir dann von
der altkirchlichen, der mittelalterlichen, der reformatorischen, der orthodoxen

und neuern Dogmatik (88-184). Im dritten Abschnitt ist die Rede
von Gottes Selbsterschließung, von Gotteserkenntnis und Offenbarung, von
Schriftautorität und Schriftverständnis, vom Verhältnis der Heiligen Schrift
zur Kirche und von der Schriftauslegung (184-386) : also eine ausgebaute
theologische Erkenntnislehre im Sinne des Protestantismus.

Die « materielle » Dogmatik beginnt mit dem vierten Abschnitt. An die
Spitze stellt Weber die Lehre vom Dreieinigen Gott (388-510), und hier
nimmt wieder die Trinitätslehre den ersten Rang ein, denn « sie ist der
klarste Ausdruck dafür, daß die Dogmatik es überhaupt nicht primär mit
dem christlichen 'Selbstbewußtsein', sondern mit der allem Erkennen unbedingt

vorgängigen Selbsterschließung Gottes zu tun hat» (390). Erst dann
folgt ein Kapitel über Gottes Wesen und Eigenschaften. Der fünfte Abschnitt
behandelt die Schöpfungslehre (510-581), der sechste die theologische Anthropologie

: den Menschen (582-695).



488 Besprechungen

Der katholische Theologe, der sich über den Stand der heutigen
protestantischen Theologie informieren will und, nicht die Zeit findet, die
umfangreichen bisher erschienenen neun Bände der kirchlichen Dogmatik von
K. Barth durchzuarbeiten und in wohlwollenderem Tone angesprochen werden

möchte, als er in der Dogmatik E. Brunners vernehmbar ist, wird in
den « Grundlagen » von Otto Weber den geeigneten Wegweiser sehen dürfen,
der seine eigene Position so umschreibt : « So gewiß die Dogmatik unter
einem vorgegebenen, keiner Diskussion zugänglichen Kriterium steht, so

gewiß ist sie eben dadurch in die — diesem Kriterium unterworfene —
Gemeinsamkeit des Fragens und Antwortens mit den Vätern und Brüdern
gestellt ». Dieser Satz hat, recht verstanden, auch für den katholischen
Theologen Geltung.

Walberberg. A. Hoffmann O. P.

Moschner, Franz M. : Bild und Ewigkeit. — Herder, Freiburg 1955.

viii-96 S.

Die Lesergemeinde Moschners wird gerne zu diesem neuen Buche des
Verfassers greifen. Denn sie findet hier den Schlüssel zu vielen ihr schon
bekannten Ausführungen früherer Schriften. Es wird gleichsam die Theorie
geboten zum Verständnis der vielen von M. verwandten Bilder, aber damit
zugleich Allgemeingültiges ausgesagt über die Bedeutung der in Bibel, Liturgie

und kirchlicher Kunst verwandten Bilder und Gleichnisse für das
religiöse Leben. Auch dem Theologen wird in sprachlich edler Fassung eine
Fülle von Erkenntnissen ganz neuartig dargeboten, die ihm aus der Lehre
vom innergöttlichen Worte, vom Menschen als dem Abbilde Gottes, von
Christus als dem vollendeten Bilde des Vaters, vom innern und äußern
Worte bekannt waren. All dies wird nun aber geschaut und gedeutet im
Hinblick auf das sinnenfällige Bild, insofern es Hinweis auf Ewiges ist.
Das Büchlein lädt ein zum Innehalten bei den uns oft zu bekannten biblischen
und liturgischen Symbolen und leitet an, zu dem von Gott und der Kirche
gemeinten Sinn betrachtend vorzudringen.

Walberberg. A. Hoffmann O. P.

Die heilsgeschichtliche Stellvertretung der Menschheit durch Maria.
Ehrengabe an die Unbefleckt Empfangene von der mariologischen
Arbeitsgemeinschaft deutscher Theologen dargereicht. Hrsg. von Carl Feckes. —-

Schöningh, Paderborn 1954. xi-395 S.

Das Buch bietet 19 Beiträge zum gleichen Thema. Grundlegend sind
die Abhandlungen über die päpstliche Lehrverkündigung der letzten hundert
Jahre, über das Neue Testament, die griechischen und einige lateinische
Kirchenväter. Dann behandeln verschiedene Theologen die Kronzeugen ihrer
Orden und Schulen. Abschließend, ohne allerdings auf den Ergebnissen der

vorausgegangenen Arbeiten zu fußen, bietet Köster einen Systemversuch,
behandelt Semmelroth das Problem Maria - Kirche und gibt Graber einen



Besprechungen 489

Ausblick über die Stellvertretung Mariens und das katholische Ethos. Auf
Grund seiner Untersuchungen über die päpstliche Lehrverkündigung mahnt
Schwerdt zu Vorsicht und Kritik. Weil zur Zeit Pius' IX. und Leos XIII.
die « Corredemptrix-Frage » noch nicht in dem Sinne Gegenstand einer
theologischen Aussprache war wie heute, muß gewarnt werden, « die heute
bereits weithin differenzierten mariologischen Begriffe ohne weiteres in die
Textstellen selbst hineinzutragen» (S. 3). «Die ausdrücklich als lehrhafte
Abschnitte gekennzeichneten Teile der Enzykliken wollen nicht an erster
Stelle die Stellvertretung der Menschheit durch Maria als Wahrheit
vorlegen ; sie wird vielmehr nur mitvorgelegt » (S. 24). Hauptsächlich die erste
dieser Mahnungen wird, wie mir scheint, in den Abhandlungen über das
N. T. und die Kirchenväter in lobenswerter Weise befolgt, während andere
Autoren der sog. retrospektiven Methode erlegen sind (bes. S. 186-198).
Schwerdt selber scheint da und dort in der Ubersetzung der lat. Texte
nicht gerade das Richtige getroffen zu haben. So ist m. E. folgende
Übersetzung (S. 16) nicht richtig : daß die schmerzhafte Jungfrau das Werk der
Erlösung mit Christus geteilt habe : quod Virgo Perdolens redemptionis opus
cum Christo participavit. Oder (S. 21) : Die Liebe zu Gott hat ihr (Maria)
die Kraft gegeben, an dem Leiden Christi selbst teilzunehmen und sich mit
ihm darin zu teilen : participem passionum Christi sociamque effecit. Wenn
Maria auch im Heilsgeschehen Stellvertreterin der Menschheit ist, also teilhat

am Erlösungsgeschehen, so haben sich aber Christus und Maria doch
nicht in das Erlösungswerk geteilt. Teilhaben und teilen ist nicht das gleiche.
Dies klargestellt zu haben, ist ein äußerst wertvoller Ertrag des ganzen
Buches. Aus der päpstlichen LehrVerkündigung der letzten hundert Jahre
läßt sich eine eigentliche Stellvertretung Mariens bei der Verkündigung als
sicher herauslesen, was ja nicht zu verwundern ist, denn diese Tatsache
läßt sich, wie Michl (S. 26-41 ; Gächter und Braun finden nicht ungeteilte
Zustimmung) und Wennemer (S. 42-78) über das N. T. dartun, klar aus
der Heiligen Schrift ableiten, war außerdem, wie die Darlegungen der griech.
und lat. Kirchenväter bezeugen, allgemeines Traditionsgut. Trotz der fast
von allen Kirchenvätern ausgewerteten Parallele Eva - Maria hält es aber
sehr schwer, Maria auch beim Kreuzestod als Stellvertreterin der Menschheit

oder gar als aktiv mitwirkende « Miterlöserin » bezeugt zu finden. Die
Erlösungstat wird überall, wo davon die Rede ist, Christus allein zugewiesen
(z. B. S. 91, 98, 101, 129 usw.). Nach Hofmann (S. 141) spricht Augustinus
nirgends von einer besonderen Mitwirkung Mariens zu unserer Erlösung
durch ihre Gegenwart unter dem Kreuz ; darum bezieht ITofmann in der
Anmerkung Stellung gegen Semmelroth, der gerade Augustinus als
Kronzeugen für seine Auffassung anführen will. « Auch von einer besonderen
Fürbitte Mariens schweigt Augustinus » (S. 141). Mariens Anteil und
Stellvertretung wird immer wieder auf die Menschwerdung beschränkt (S. 93).
Söll sagt hierüber im Zusammenhang seiner Untersuchung über die
griechischen Kirchenväter : « Daß die griechische Tradition Maria in diesem
Sinn (direkte Mitwirkung bei der objektiven Erlösung) als Miterlöserin
betrachtet habe, kann trotz mancher so überzeugend klingender, weil aus
dem Zusammenhang genommener Texte nach dieser Untersuchung nicht



490 Besprechungen

behauptet werden und wird auch nicht dadurch glaubhafter, daß es oft
geschrieben und gesagt wird» (S. 104). Semmelroth (S. 363) meint in
seinem Artikel allerdings, man soll der Tatsache, daß die Kirchenväter ein
eigenes Wirken Mariens beim Kreuzesopfer Christi nicht ausdrücklich
betonen, keine Bedeutung zumessen, die ihr nicht zukommt, als wenn damit
ein Mitopfern Mariens als der Tradition fremd erwiesen wäre. M. E. aber
sollte dieses Schweigen doch zu etwas mehr Vorsicht und Zurückhaltung
mahnen. Zeugnisse finden sich (z.B. bei Ambrosius S. 119-130) für Maria
als Stellvertreterin der erlösten oder zu erlösenden Menschheit. Am weitesten
vorgestoßen in der Lehre von der Stellvertretung Mariens, sowohl bei der
Verkündigung als auch beim Kreuzesopfer und der daraus fließenden
Gnadenvermittlung, ist wohl Laurentius von Brindisi (S. 199-259).

Beachtenswert ist, daß Hofmann in seiner Untersuchung über Augustinus

zur Überzeugung kommt, daß die von Köster und Semmelroth
in ihren bekannten Veröffentlichungen vertretene Auffassung der rezeptiven
Erlösung (vgl. die Artikel S. 323-359 und 360-367), als ob sich zwischen
das Erlösungswerk Christi und die Kirche noch eine objektive Repräsentation

der erlösungsbedürftigen Menschheit in der Person Maria einschalten
würde, welche die durch ihn gewirkte Erlösung mit ihrem Ja für alle
Menschen entgegennimmt, dem Kirchenlehrer völlig fremd ist (S. 135).
« Christus und niemand anders, auch Maria nicht, ist die Kirche im Keim »

(S. 136). Für Augustinus steht Maria nicht zwischen Christus und der Kirche,
Maria ist das « höchste, ausgezeichnetste und darum auch heilkräftigste
Glied » der Kirche (S. 143). Es ist m. E. biblisch und theologisch nicht ganz
richtig, wenn Köster der Stellvertretung Mariens unter dem Kreuze
dadurch den theologischen Ort zuweisen will, daß er sagt : « Er (Christus)
befindet sich zwischen Gott (dem Vater) und der zu entsühnenden Menschheit.

Er steht nicht in ihrem Schuldzusammenhang, ist nicht erlösungsbedürftig

und darum von der Segensfolge seiner Erlösung nicht betroffen »

(S. 340). Also wäre zum « sinngemäßen Vollzug » der Erlösung Maria berufen,
für die zu erlösende Menschheit die stellvertretenden Akte, d. h. das
Jawort zu leisten. Dagegen ist zu sagen : Christus war sicher nicht erlösungsbedürftig

auf Grund einer persönlichen Schuld, aber er trug die Schuld der
Menschen auf sich, als ob er selber der Sünder wäre (vgl. Is. 53, 4 f.), Gott
machte Ihn zur Sünde (II Kor. 5, 21), Christus starb am Kreuze als Haupt
der Menschheit. Er gab als erster und einzig befähigter Erlöser, als neuer
Stammvater das Jawort der Menschheit zur Erlösung und hat sie auch
vollbracht. Darum war Christus wohl auch selber von der Segensfolge seiner
Erlösung betroffen, wie es das befreiende « Es ist vollbracht » kündet. Es
ist also für den « sinngemäßen Vollzug » der Erlösung sicher nicht
notwendig, noch einen anderen Stellvertreter der Menschen unter das Kreuz
zu stellen, da doch Christus als unser Haupt und für uns, an unserer Stelle,
am Kreuze hing. Man hat den Eindruck, als ob Köster den « einen Mittler
zwischen Gott und den Menschen, den Menschen Christus Jesus », darum
so sehr von den Menschen distanziere, um für Maria einen Platz zu finden.

Die gründlichen und im allgemeinen nüchtern gehaltenen Einzeluntersuchungen

des Buches werden eine unentbehrliche Grundlage sein können



Besprechungen 491

und müssen, damit in den strittigen Fragen der Mariologie nicht bloß
Frömmigkeit und Eifer, sondern auch die Theologie und Wissenschaft
befragt werden können. Auf die Fragestellung des Buches : « Kommt Maria
eine heilsgeschichtliche Stellvertretung der Menschheit zu », kann nach
den gefundenen Ergebnissen mit Ja geantwortet werden. Damit ist aber
die eigentliche « Corredemptrix »-Frage, d. h. die Frage nach einem aktiven
Mitwirken Mariens bei der objektiven Erlösung, formell noch nicht gelöst,
was allerdings auch nicht in der Absicht des Buches lag. Maria ist
Stellvertreterin der zu erlösenden und erlösten Menschheit, darum übt sie die
Funktion der zu Erlösenden, nicht der « Miterlöserin » aus. Sie leistete als
Stellvertreterin der zu erlösenden Menschheit den subjektiven Beitrag, den
jeder Mensch, dem die Erlösung zugewendet wird, leisten muß. Obgleich
Maria dadurch zur Königin der Märtyrer wurde, ist sie nicht aktiv
Miterlöserin, wie ja auch der Mensch, der erlöst wird, trotz physischer Leiden
und des « mystischen Sterbens », nicht Erlöser, sondern stets Erlöster ist.

Mariastein. T. Kreider O. S. B.

Volk, Hermann : Das Sakrament der Ehe. - Regensberg, Münster 1952. 85 S.

Der Münsterer Dogmatiker veröffentlicht in Buchform einen Vortrag
über das Sakrament der Ehe. Der Verfasser macht hier vollen Ernst mit
der Sakramentalität dieses Laiensakramentes, enthüllt seine Zeichenhaftig-
keit und zieht aus seiner Eigenart als Abbild des Verhältnisses, in dem
Christus zu seiner Kirche steht, die Folgerungen für die sakramentale Gnade :

Liebe, Einheit und Unauflöslichkeit werden in ihrer Beziehung zum Urbilde
gesehen, und es wird gezeigt, welche Kraft die christlichen Eheleute daraus
erwarten dürfen. Wenn der Christ betend seine Ehe vor Gott in Christus
versteht und bekennt, « dann wird auch die Gnade zuteil, das zu leben, was
er selbst und was seine Ehe durch die Gnade des Sakramentes ist» (85).
Inhalt und Sprache empfehlen das feine Büchlein allen jungen Menschen.

Walberberg. A. Hoffmann O. P.

Moraltheologie

Lottin, Odon, O. S. B. : Psychologie et morale aux XIIe et XIIIe siècles,
Tome IV : Problèmes de morale. Troisième partie. 2 vol. — Abbaye du
Mont-César, Louvain ; J. Duculot, Gembloux 1954. 944 p.

In dem vorliegenden 4. Band seines großangelegten Werkes bietet Dom
Odon Lottin eine weitere Sammlung von Studien zur Entwicklungsgeschichte
wichtiger Moralprobleme und ihrer Lösungen. Wie bei den vorausgehenden
Bänden (s. DT Fr. 28 [1950] 348-350) handelt es sich auch hier um eine
systematische Zusammenfassung gelegentlich veröffentlichter Artikel, die gründlich

überarbeitet und zum Teil auch stark erweitert wurden.
Der Band beginnt mit einer ausgedehnten Studie über die Erbsünde :

Les théories sur le péché originel de saint Anselme à saint Thomas d'Aquin
(S. 11-280). Es braucht nicht eigens hervorgehoben zu werden, daß die Lehre



492 Besprechungen

von der Erbsünde, die heute einen Bestandteil der Dogmatik bildet, in den
theologischen Synthesen des Mittelalters, besonders seit Petrus Lombardus,
im Zusammenhang mit den Moralproblemen behandelt wurde. Ausgehend
von den drei Ansichten, die sich am Anfang des 12. Jahrhunderts
gegenüberstanden, der des hl. Anselm von Canterbury, der des Anselm von Laon
und der Abälards, untersucht L. die einschlägigen Probleme des Wesens
und der Anrechnung, der Fortpflanzung und der Eigenschaften der
Erbsünde bis auf Thomas von Aquin. Die Darstellung fußt unmittelbar auf
den Quellen, die L. meisterhaft beherrscht. Außer den gedruckten Schriften
der Scholastiker des 12. und 13. Jahrhunderts war es L. möglich, eine
beträchtliche Menge noch unveröffentlichter Schriften; die ihm in einer
reichen Filmsammlung zur Verfügung stehen, heranzuziehen und zum ersten
Mal auszuwerten. Eine große Auswahl dieses unveröffentlichten Schrifttums
wird in kritischer Edition der Darstellung eingefügt. Durch dieses umfangreiche

Textmaterial ergänzt die Abhandlung vorzüglich den bereits 1930

von R. Martin O. P. veröffentlichten Textband : La controverse sur le
péché originel au début du XIVe siècle (Spicilegium sacr. Lovan. 10).
Anschließend folgt eine kürzere Studie, in welcher das ergänzende Problem
der Nachlassung der Erbsünde durch die Taufe während desselben
Zeitraumes behandelt wird : Péché originel et baptême (S. 283-305).

Zu den schwierigsten Problemen der Moral gehört sonder Zweifel das
der Sittlichkeit. In einem früheren Band seines Werkes (II, S. 421-465)
untersuchte L. die Entwicklung der theologischen Spekulation bezüglich des

objektiven Elementes der Sittlichkeit, der Handlung selbst. Sind alle menschlichen

Handlungen in sich indifferent, oder gibt es solche, die in sich, das
heißt durch das Objekt, auf das sie sich beziehen, innerlich gut oder schlecht
sind Gleichen Schritt mit dieser Frage hält das Problem des subjektiven
Elementes der Sittlichkeit, der Intentio oder Absicht des Handelnden, des

Finis operantis. Wie dieses Problem sich entwickelte, stellt L. hier in einer
langen, bisher unveröffentlichten Abhandlung dar : L'intention morale de

Pierre Abélard ci saint Thomas d'Aquin (S. 309-486). An Hand wiederum
eines reichen inedierten Textmaterials erläutert L. das Ringen der Theologen

um die Wahrheit auf diesem schwierigen Gebiet, ihre Bemühungen
zur Klärung der Mißverständnisse, zur Festlegung der Terminologie, bis sich
im 13. Jahrhundert, mit Hilfe verschiedener durch Alexander von Haies,
Albert den Großen und vor allem durch Thomas von Aquin durchgeführter
Unterscheidungen, eine präzise und rationell befriedigende Lösung des
Problems herbeiführen ließ. Als Anhang zu dieser Studie läßt I.. einen kürzeren
Artikel folgen, in dem er die Bedeutung des Finis operantis bei Thomas
von Aquin erörtert : La place du « finis operantis » dans la pensée de saint
Thomas d'Aquin (S. 489-517).

Die bisher besprochenen Abschnitte behandeln die Entwicklung, die
Thomas von Aquin vorausgegangen ist und bei ihm gewissermaßen ihren
Abschluß gefunden hat. In vier weiteren Studien untersucht L. den Einfluß,
den Thomas auf seine unmittelbare Um- und Nachwelt ausübte. Es ist
bekannt, daß Thomas an der Artistenfakultät von Paris großer Beachtung
und Hochschätzung sich erfreute. L. bietet neue Beweise dafür, daß auch



Besprechungen 493

thomistisches Gedankengut noch gegen Ende des 13. Jahrhunderts von den
Lehrern der Artistenfakultät übernommen und ausgewertet wurde : Saint
Thomas d'A quin à la faculté des Arts de Paris vers la fin du XIIIe siècle

(S. 521-548). Von größerer Bedeutung sind die drei folgenden Studien, die
L. dem Einfluß des hl. Thomas auf theologischem Gebiet widmet. Drei
Probleme der Tugend- und Gabenlehre, deren vorausgehende Entwicklung
bis auf Thomas im 3. Band dargestellt wurde, werden hier in der nach-
thomistischen Zeit untersucht : La connexion des vertus morales acquises de

saint Thomas d'Aquin à Jean Duns.Scot (S. 551-663), Les dons du Saint-
Esprit de saint Thomas d'Aquin à Pierre Auriol (S. 667-736), Les vertus
morales infuses au début du XIVe siècle (S. 739-807). Es ist interessant, das
Schicksal der thomistischen Lehre in diesen verschiedenen Punkten während
der Jahrzehnte nach Thomas' Tod, jener Zeit der Hochblüte des
theologischen Schaffens, zu verfolgen. Wir sehen, wie die Thomas-Schüler die
Lehre des Meisters aufnehmen und weiterführen, wie unabhängige Lehrer
und auch Gegner Elemente der thomistischen Synthese aufnehmen und an
ihnen festhalten, wie aber nach und nach, infolge einer verschiedenen
Betrachtungsweise, die These in neue Bahnen gelenkt wird und in einer von
Thomas ganz abweichenden Stellung mündet. Keines der drei hier besprochenen

Probleme hängt mit dem vornehmlich philosophisch gerichteten Korrek-
torienstreit zusammen. Die Entwicklung, die L. hier untersucht und darstellt,
ist eine durchaus friedliche, der jede polemische Absicht fremd zu sein scheint.

Zur leichteren Orientierung in dem inhalt- und umfangreichen Werk
bietet L. fünf Indices, die sich über alle Bände erstrecken. Der
chronologische Index aller zitierten scholastischen Schriften mit ihren gegenseitigen
Beziehungen, der bereits im 3. Band erschienen war, wurde hier (S. 831-874)
mit allen Ergänzungen und Bereicherungen neu verfaßt.

Durch dieses einzig in seiner Art dastehende historische Werk, dessen

Wert erst bei der Benützung völlig erkannt wird, hat sich der gelehrte
Verf. die größten Verdienste um die Erforschung und genetische Erklärung
der Scholastik erworben.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.

Thomas von Aquin : Der neue Bund und die Gnade. Kommentiert von
Thomas-Albert Deman O. P. f (I-II 106-114). Die deutsche Thomasausgabe.
Vollständige, ungekürzte deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica,
hrsg. v. der Albertus-Magnus-Akademie Walberberg b. Köln, 14. Bd. —
Kerle, Heidelberg; Styria, Graz 1955. (16)-478 S.

Thomas von Aquin : Besondere Gnadengaben und die zwei Wege menschlichen

Lebens. Kommentiert v. Urs von Balthasar. (II-II 171-182.) (Die
deutsche Thomasausgabe, 23.Bd.) — Kerle, Heidelberg; Pustet, Graz 1954.
(15)-516 S.

Seit Beendigung des zweiten Weltkrieges, der fast jegliche wissenschaftliche

Arbeit zum Erlahmen gebracht hatte, geht die Arbeit an der deutschen
Thomas-Ausgabe rasch vorwärts. In den letzten Jahren sind regelmäßig ein
oder sogar zwei Bände pro Jahr herausgekommen. Mit besonderer Freude



494 Besprechungen

begrüßen wir das Erscheinen der zwei vorliegenden Bände, womit bandzahl-
mäßig die Hälfte des Gesamtwerkes erreicht, ja sogar um einen Band
überschritten ist. In den nächsten Jahren sollen nach Mitteilung der Schriftleitung

je mindestens zwei. Bände erscheinen. Es besteht also die Hoffnung,
daß das Gesamtwerk in sieben oder acht Jahren abgeschlossen vorliegen
wird (Vorwort, Bd. 23).

Bd. 14. Um der Dringlichkeit des behandelten Stoffes willen haben wir
mit besonderer Ungeduld auf das Erscheinen gerade dieses Bandes gewartet.
Die Einleitung dazu schreibt P. Heinrich M. Christmann O. P. ; der
Kommentar stammt von der Feder des im Herbst vergangenen Jahres
verstorbenen Freiburger (Schw.) Professors Th. Deman O. P. Übertragung ins
Deutsche durch P. Bernward Dietsche O. P. Es werden in diesem Band zwei

eng miteinander zusammenhängende Traktate der theologischen Summe
übersetzt und kommentiert, nämlich der Traktat über das Neue Gesetz oder
über den Neuen Bund (I-II 106-108) und derjenige über die Gnade (I-II
109-114). Thomas hat eine ganz neue Auffassung vom Neuen Gesetz und
in seiner klaren Darstellung immer wieder scharf seinen Immanenzcharakter
betont. Für ihn besteht das Neue Gesetz, das Gesetz des Evangeliums und
des göttlichen Königreichs, wesentlich und primär in der Gnade des Heiligen
Geistes und nur sekundär in den verschiedenen Geboten, die dazu dienen
sollen, die Menschen zur vollen Reife des Gnadenlebens zu führen. In seinem
gediegenen, tiefen und durchsichtigen Kommentar hebt Deman hervor : das
Neue Gesetz verhält sich in der übernatürlichen Ordnung wie das Naturgesetz

in der rein natürlichen (S. 291). Treffend wird in der Einleitung
gesagt : « So wird Gesetz Gnade, und Gnade Gesetz — wahrlich eine kühne
Gleichung, wohl die kühnste Gleichung, die je in der Geschichte der Menschheit

für die Sphäre des Sittlichen aufgestellt wurde. »

Mit Recht kann Deman behaupten, die Auffassung von Thomas stelle
« eine Neufindung » dar (S. 292). So wird auch verständlich, daß der Gnadentraktat

die organische Fortsetzung des Traktates über den Neuen Bund und
von ihm kaum zu lösen ist. Ein glücklicher Gedanke war es also, diese
beiden Traktate zusammen in einem Band der Thomas-Ausgabe herauszugeben.

Anmerkungen und Kommentar beabsichtigen in erster Linie ein
klares und tiefes Verständnis des Thomastextes. Um der Kürze willen
verzichten sie fast völlig auf geschichtliche Erklärung. Die vorgetragenen
Gedanken wirken durch den ruhigen und sicheren Stil des Ausdruckes umso
befriedigender. — In der Einleitung zur Frage 109 wäre es wünschenswert
gewesen, hervorzuheben, wie Thomas nicht nur Stellung nimmt zu den

Hauptthesen der Pelagianer (Art. 3-5), sondern auch — und sogar
hauptsächlich — der Semi-Pelagianer (Art. 6-10), die Thomas zwar « Pelagianer »

nennt. Der ganze Aufbau der Frage ist streng geschichtlich bedingt. —
S. 246 und 340 wird die sogenannte « hinreichende » Gnade (gratia sufficiens)
als etwas ganz und gar Unthomistisches völlig auf die Seite geschoben. Das
ist aber nicht ganz richtig. « Hinreichend» steht nicht nur «nicht hinreichend»
gegenüber, sondern auch « wirksam » (gratia efficax, compléta, superabun-
dans, adaequata) — und das sogar in der Terminologie von Thomas selber
(vgl. De Ver. 29, 7 ad 4 ; ibid. ad 8 ; in I ad Tim, cap. 2 lect. 1). Richtig



Besprechungen 495

ist es schon, daß Thomas nie ausdrücklich von « hinreichender » und «

wirksamer » Gnade spricht. Der Gedanke und die Sache aber sind zweifellos bei
ihm zu finden. — Die in der Fußnote S. 335 vorgeschlagene Korrektur
zum Text der Summe ist u. E. nicht sehr glücklich. Die neue Lesung würde
noch mehr stören und ergäbe keinen rechten Sinn. — Das der Übersetzung
widerfahrene « Mißgeschick », das eine vierseitige Liste von Corrigenda am
Ende des Bandes veranlaßte (wobei nicht alle Fehler berücksichtigt wurden
stört leider sehr stark. Die Schriftleitung entschuldigt sich deswegen im
Vorwort. Besser wäre gewesen, die fehlerhaften Bogen neu drucken zu lassen.
Dieses Opfer für einen der bedeutendsten Bände des Gesamtwerkes hätte
sich schon gelohnt.

Bd. 23 bringt ebenfalls zwei Traktate aus dem moraltheologischen Teil
der Summa, und zwar zwei Traktate, die meistens in den Schulen und von
den Fachtheologen leider vernachlässigt werden, nämlich den Traktat über
die besonderen Gnadengaben (die sogenannten « gratiae gratis datae » : II-II
171-178), und den über die zwei Wege menschlichen Lebens (II-II 179-182).
Die Einleitung und die Übersetzung des Thomastextes stammen von Pater
Bernward Dietsche O. P. ; Anmerkungen und Kommentar schrieb Hans Urs
von Balthasar. Die beiden Traktate des vorliegenden Bandes stehen in
keinem so engen Zusammenhang zueinander wie die zwei Teile des 14. Bandes.
Es wäre u. E. auch besser gewesen, den Traktat über die zwei Wege (d. h.
über das tätige und beschauliche Leben) zu Bd. 24 zu nehmen. Der
Kommentar von Balthasar ist sehr umfangreich — ein großer Teil davon sogar
in Kleindruck, was das Lesen nicht erleichtert.

Er beschränkt sich, im Gegensatz zum Kommentar von Deman, auf
eine historische Erhellung des Summatextes, und der weitaus größte Teil
ist einer äußerst interessanten Erklärung der vier Quästionen (171-174) über
die Weissagung gewidmet. Die Quästionen über die übrigen « gratiae gratis
datae » und über die zwei Wege des menschlichen Lebens werden kürzer
behandelt. Zweifellos ist ein historischer Kommentar zur Summa, und besonders

zur IIa Pars, für die Fachleute, d. h. für die Theologen und
Dogmenhistoriker, von sehr großem Interesse. Aber die deutsche Thomas-Ausgabe
soll die Gedankenwelt des Aquinaten des Schulmäßigen entkleiden, um die
gebildeten Schichten mit ihr vertraut zu machen. Man könnte sich daher
fragen, ob die ausführliche geschichtliche Methode beim vorliegenden Band
dieses Ziel erreicht. Immer besteht die Gefahr, das eigentliche Gedankengut
ein wenig im Hintergrund zu lassen, vor allem dann, wenn der historischen
Erklärung des Textes keine spekulative oder doktrinäre Darlegung zur Seite
steht. Um auf ein Beispiel für diese Gefahr hinzuweisen : eine klare
Erläuterung des gegenseitigen Verhältnisses zwischen Glauben und Prophétie,
zwischen Glaubenserkenntnissen und der Schau eines Propheten ist nirgends
zu finden. Die Schwierigkeit wird angedeutet, aber nicht befriedigend gelöst
(vgl. S. 244, 301 ff.). — Diese Ausstellungen sollen aber den in sich
geschlossenen Wert des Kommentars von Balthasar nicht mindern. Die
Fachtheologen werden ihn mit Spannung lesen. Und dafür sind wir dem
Verfasser dankbar.

Fribourg. C. Williams O. P.



496 Besprechungen

Adam, August : Der Primat der Liebe. Studie über die Einordnung der
Sexualmoral in das Sittengesetz. 6. Aufl. — Butzon u. Bercker, Kevelaer
1954. 228 S.

Die 6. Auflage dieser rühmlich bekannten moralpädagogischen Studie
unterscheidet sich inhaltlich nur durch unwesentliche Verbesserungen vom
nachkriegsmäßigen Druck 1947. Das nunmehr wieder so einladende Buch
verdient es, in viele neue Hände von pädagogisch arbeitenden Geistlichen
und Laien zu kommen. Sie werden darin, nicht nur wissenschaftliche
Erkenntnisse schöpfen über die Beurteilung und den Rang von Keuschheit
und Unkeuschheit im Gesamt der christlichen Sittenlehre, sondern damit
zugleich auch in Berührung kommen mit der großen Tradition der
katholischen Theologie, vor allem mit Thomas von Aquin. Dies soll keineswegs
eine abschreckende Bemerkung sein Der Verfasser versteht es, sein Anliegen
in einer Weise darzustellen, daß die Lektüre seines Buches zum geistigen
Vergnügen wird. Zum Kapitel « Die Lehre von der 'Parvitas materiae' und
die Sonderstellung des sechsten Gebotes » könnte man noch erwähnen, daß
die thomistische Schau der Dinge mitten im 18. Jahrhundert, also zur Zeit
des hl. Alfons, von R. Billuart (Cursus theol. zu II-II q. 153, Erstausgabe,
Löwen 174C, Bd. 13, S. 321-ff.) in auffallend nachdrücklicher Weise
vorgetragen wurde. Der « Cursus theologiae » Billuarts war zwar vor der
Erstausgabe der « Theologia moralis » des hl. Alfons erschienen, doch hat ihn
Alfons in seinem Traktat de Sexto nicht zitiert, wie man überhaupt bei
Alfons unter den vielen zitierten Autoren den Namen Billuart kaum findet.

Fribourg. J. F. Groner O. P.

Heinen, Wilhelm : Fehlformen des Liebesstrebens in moralpsychologischer

Deutung und moraltheologischer Würdigung. — Herder, Freiburg

Br. 1954. xvi-526 S.

Anlaß und Ausgang dieses Werkes ist die besorgniserregende Tatsache,
daß heute das Seelenleben vieler Menschen gründlich gestört ist. Dem
Seelenforscher zeigen sich solche Störungen als Antriebshemmungen
verschiedenster Art, dem Seelsorger als Rückschlag oder Stillstand im
sittlichen Streben, sogar als Verkümmerung des Gewissens. Übereinstimmend
stellen Beobachter und Forscher eine besondere Ich-Bezogenheit und Ich-
Verkrampfung am heutigen Menschen fest.

Diese mannigfachen Störungen lassen sich auf den gemeinsamen Nenner
bringen : Fehlformen des Liebesstrebens. Denn die Liebe ist die sich in
allen Bewegungen äußernde Grundkraft im Menschenleben. — Damit ist
an sich noch nicht der Primat der Liebe vor dem Erkennen ausgesprochen.
Denn man bewegt sich hier im Reich des Tuns. Das Tun ist aber immer
zielbestimmt, d. h. es steht unter dem Einfluß eines Gutes und die Antwort

des Menschen auf das werbende Gut ist Liebs.
Der Verfasser führt die verschiedenen Liebesäußerungen auf drei Grundformen

zurück, auf die begehrliche, die überwiegend geistige und die
ambivalente Eros-Liebe. Alle Fehlformen der Liebe sind darum auch
Auswirkung von Fehlern in diesen Grundformen.



Besprechungen 497

Hier werden nun die Ergebnisse der allgemeinen und besonderen
Psychologie (der Psychologie der Geschlechter, der Lebensalter, des gestörten

und kranken Seelenlebens) ausgiebig herangezogen und so gelingt es

dem Verfasser, eine erstaunliche Fülle von Fehlformen zu unterscheiden und
zusammenzufassen. Dabei verliert er sein moraltheologisches Anliegen
niemals aus den Augen.

Zwar bedarf die Moraltheologie als Wissenschaft nicht der Begründung
vom konkreten Sein des Menschen, wie der Verf. im Vorwort (vni) meint
— begründet wird sie aus dem allgemeinen, dem Wesenssein des Menschen —•,
aber sie hat dem Leben, dem konkreten Menschen zu dienen. Sie stellt
die allgemeinen Gesetze für das menschliche Handeln und für den handelnden

Menschen auf. Anzuwenden sind diese aber nicht auf den
Idealmenschen, auch nicht auf den nach « Wille und Vorstellung », sondern auf
den Menschen, wie er tatsächlich ist. Wie kann das aber geschehen, ohne
daß man weiß, wie der Mensch tatsächlich ist, wie die Kräfte dieses «

vielschichtigen » Wesens mit- und gegeneinander gehen, wie sie den freien Akt
vervollkommnen, aber auch hemmen und verstümmeln können

So kommt der Verfasser, der über ein ausgebreitetes Wissen und eine
reiche Lebenserfahrung verfügt, einem moraltheologischen und seelsorglichen

Bedürfnis entgegen. Sein Buch ist eine reiche Fundgrube und ein
guter Ratgeber Ein ausführliches Person- und Sachverzeichnis erhöhen
seinen Gebrauchswert.

Bei der Durcharbeit ist gelegentlich ein Wunsch oder eine Frage
aufgetreten. Nach den Äußerungen im Vorwort hätte man das Besitz-, Geltungsund

Genußstreben als die dreistämmige Grundform aller menschlichen
Strebungen anzusehen. In den Ausführungen erscheinen diese drei Arten
aber nur als Unterformen der 'begehrlichen' Liebe, die selbst wieder eine
Grundform neben der überwiegend geistigen und der Eros-Liebe ist.

Für das, was 'begehrliche Liebe' genannt wird, hätte man der Klarheit
wegen einen anderen Namen finden sollen, da das 'Begehrliche' auch den
anderen Formen der Liebe anhaftet, bzw. anhaften kann.

Die Grundstrebungen (begehrliche, überwiegend geistige und seelische

Liebe) sind aus den Grundschichten des Menschen abgeleitet. Aus jeder
dieser 'Schichten' bricht ein Streben auf, das dem Menschen nach seinem
dreifachen Charakter als personaler Selbstand, Gemeinschaftswesen und
vernünftiges Geschöpf entspricht. Vielleicht hätte die Darstellung der
Fehlformen an Einheit und Zusammenhang gewonnen und der zuweilen
auftretende Eindruck einer 'rhapsodischen Zusammenfassung' wäre vermieden
worden, wenn die Fehlformen der Strebungen mehr im Zusammenhang mit
diesen Strukturen des Menschenwesens gesehen worden wären. Die Betrachtung

des Menschen als vernünftiges Geschöpf hätte noch einmal den schon
unter der begehrlichen Liebe behandelten Geltungsdrang ans Licht gebracht
und zwar in einem neuen Sinn : Als Urverlangen, von Gott anerkannt zu
werden. Daraus hätten sich dann wertvolle Erkenntnisse für Fehlbildungen
des Gewissens und ihre Heilung gewinnen lassen.

Der Wunsch, es hätte den Fehlformen erst eine Metaphysik der echten
Liebe, das Verhältnis von Wahrsein und Gutsein sowie das von Erkennen

33



498 Besprechungen

und Streben erhellend, vorausgesetzt werden sollen, war vielleicht deshalb
nicht erfüllbar, weil dann das schon umfangreiche Werk ungebührlich hätte
erweitert werden müssen. Aber auch so wird das Werk ohnehin seinen
Wert behalten.

Geistingen (Sieg). J. Endres C. Ss. R.

Doms, Herbert : Vom Sinn des Zölibats. Historische und systematische
Erwägungen. — Regensberg, Münster 1954. 68 S.

Doms will versuchen, eine in gewissem Sinne neue Antwort auf die
Frage zu geben : Wie ist die Angemessenheitsforderung des Zölibates
zutiefst begründet Neu will die Antwort sein im Vergleiche mit dem geschichtlich

wirksamen Gesichtspunkt der Munditia corporalis, neu auch im
Hinblick auf die von Albert und Thomas u. a. geltend gemachten Gedanken,
« daß der eheliche Verkehr psychologisch hemmend auf die für den Priester
so wünschenswerte Erhebung zur Kontemplation wirkt » und den ungeteilten
Dienst hindert. Diese Gesichtspunkte berühren den Weltpriester gewiß auch,
aber doch ähnlich wie die Ordensperson unter dem Gesichtspunkte des
Vollkommenheitsstrebens. Warum aber verpflichtet sich der zu höherer Voll-,
kommenheit berufene Priester nicht zur Armut und zum Gehorsam, sondern
nur zum Zölibat Warum ist gerade er dem Weltpriesterstande angemessen
Antwort : « Der Priester repräsentiert sichtbar durch seine Ehelosigkeit
Christus den Mittler, auf dem sakramentalen Charakter beruht die signi-
ficatio Christi mediatoris primär und seinsmäßig Die Repräsentation
Christi des Mittlers als dauernder Charakter ist ihm (dem Priester) in besonderer

Weise, ja ihm allein eigen » (52). Im Zölibat des Priesters wird der
Wesenszug des Christentums, daß es als Lehre und neues Leben nicht auf
Fleisch und Blut, sondern auf der Menschwerdung Gottes, der Erlösungstat
und der neuschaffenden Tätigkeit des Gottesgeistes gründet und die
Grundwahrheit, daß das Himmelreich Gewalt leidet, weithin sichtbar und lebendig
durch eine Eigentümlichkeit in der sozialen Struktur der abendländischen
Kirche dokumentiert. Deshalb hat die volle, reine Darstellung der Signi-
ficatio Christi mediatoris durch den Zölibat des Priesters für sein eigenes

priesterliches Leben und für das Gemeinwohl der Kirche höchste Bedeutung
und praktischen Nutzen (56). Denn das besondere Priestertum ist eben nach
seiner Idee und Würde und seinen Aufgaben und spezifischen Akten von so
übermenschlichem Inhalt, daß es eine lebendige Verwirklichung aus der Tiefe
und Charakterstärke des übernatürlichen Glaubens und aus echtem
Heiligkeitsstreben verlangt, wenn sich nicht zuerst persönlich-sittliche, sodann
aber bald auch soziale Schäden für die Kirche geltend machen sollen (56).
Jedem Priester sei dies tiefe Büchlein und seine Mahnung empfohlen : « Die
übernatürliche Leuchtkraft der sakramentalen Signifikationen ist eine Ord-
nungsquelle für den gläubigen Geist. Sie dürfen weder in ihrer objektiven
Verwirklichung, noch in ihrem subjektiven Verständnis bei den Gläubigen
einschließlich der Priester der Verdunklung anheimfallen » (59).

Walberberg. A. Hoffmann O. P.



Besprechungen 499

Kirchengeschichte

Seppelt, Franz Xaver : Geschichte der Päpste von den Anfängen bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts, Bd. 1 : Der Aufstieg des Papsttums von den

Anfängen bis zum Ausgang des 6. Jahrhunderts. 2. Aufl. — Kösel, München
1954. 318 S.

Von seiner hochgeschätzten Papstgeschichte in fünf Bänden, die 1931-
1941 in Leipzig erschien, bietet Prof. Seppelt hier eine wertvolle
Neubearbeitung, die durch einen 6. Band ergänzt werden soll, damit der
neuzeitliche Aufschwung des Papsttums nach der französischen Revolution
bis zur Mitte des 20. Jhdts. nicht mehr fehle, wie das in der ersten Auflage
der Fall war. Der vorliegende 1. Band der Neubearbeitung, der unmittelbar
vor dem Pontifikat Gregors des Großen (590) abschließt und damit die ganze
Antike behandelt, bietet die gleichen Qualitäten wie die erste Auflage :

gründliche Kenntnis der Quellen, irenische Objektivität der Beurteilung,
flotten Stil und überdies Benutzung der neuesten Literatur. Nicht nur als
Lektüre für jeden Gebildeten, sondern auch als erstes Orientierungsmittel
und Nachschlagewerk für Theologen und Historiker wird die Papstgeschichte
in sechs Bänden sich einer großen Beliebtheit erfreuen, wie das schon bei
der ersten Auflage der Fall war. Der Verfasser versteht es wirklich gut,
die meist umstrittenen Probleme der Papstgeschichte knapp und klar
darzustellen und unter den von den Spezialisten vorgeschlagenen Lösungen
stets die vernünftigste, die bestbelegte zu wählen, ohne sich in Diskussionen
zu verlieren, polemisch vorzugehen oder eigene Lösungen aufzudrängen.
Hie und da korrigiert er unauffällig gewisse leichtfertige Behauptungen und
Urteile draufgängerischer Historiker wie Haller, Caspar usw. Anderseits ist
die apologetische Methode der älteren katholischen Historiker, von der
Pastor sich noch nicht befreit hatte, hier in erfreulicher Weise aufgegeben.

Fribourg. G. G. Meersseman O. P.

Delius, Walter : Geschichte der Irischen Kirche von ihren Anfängen
bis zum 12. Jahrhundert. — Reinhardt, München-Basel 1954. 176 S.

Seit A. Bellesheim seine dreibändige Geschichte der katholischen Kirche
in Irland herausgab (1890-91), war in deutscher Sprache über die ersten
Jahrhunderte der für die Kulturgeschichte Mittel-Europas so wichtigen
Kirche Irlands kein Gesamtwerk, sondern nur ein Komplex von
zerstreuten Einzelforschungen erschienen. Daß nun dieses Thema von einem
deutschen Protestanten zusammenfassend behandelt wird, dürfte keinen
wundern, war es doch von jeher als Fundgrube papstfeindlicher Argumente
betrachtet worden, als willkommene Gelegenheit, das antirömische Ressentiment

abzureagieren. Schon 1873 hatte Ebrard in einer Abhandlung über
die iroschottische Missionskirche damit angefangen, Irland gegen Rom
auszuspielen. Sogar der nachmals bekannt gewordene Dogmengeschichtler
Fr. Loofs doktorierte 1882 mit einer Diss. « De antiqua Britonum Scotorum-



500 Besprechungen

que ecclesia ». Neuerdings verarbeitete Fr. Heiler die alten und neuen
Forschungsergebnisse in seinem anregenden, aber tendenziösen Werke :

«Altkirchliche Autonomie und päpstlicher Zentralismus» (München 1941)
zu einem eigenen Abschnitt (S. 138 ff.) über « die Keltische, d. h. Britische,
Irische und Schottische Kirche ». Im Gegensatz zum Katholiken Bellesheim
interessiert sich der Protestant Delius natürlich nur für die erste Periode
der Kirchengeschichte Irlands, d. h. bis zur « Gleichschaltung » mit der
Römischen Weltkirche im 12. Jhdt., aber er erzählt die Ereignisse und
beschreibt die eigenen Institutionen der irischen Kirche in jener Periode
mit einer Objektivität, die bis jetzt auf protestantischer Seite nicht üblich
war. Quellen und Literatur sind gewissenhaft verzeichnet, sodaß der
deutschsprachige Kirchenhistoriker ein Nachschlagewerk erhält, eine Einführung
ins Thema, die den katholischen Forscher nicht ärgert durch Unverständnis
und Vorurteil, sondern ihm in ihrer Sachlichkeit gefällt und mit Quellen- und
Literaturangaben wertvolle Hilfe bietet. Dieses durchaus nützliche
Arbeitsinstrument sollte in allen Seminarien für Kirchengeschichte aufgestellt
werden. Im Literaturverzeichnis (S. 143-50) vermißt man einige noch nicht
überholte Aufsätze, z. B. F. X. Funk, Zur Geschichte der altbritischen
Kirche, in : Kirchengeschichtliche Abhandlungen und Untersuchungen,
1. Bd., Paderborn 1897, S. 421-459.

Fribourg. G. G. Meersseman O. P.

Pantin, W. A. : The English Church in the Fourteenth Century. —
The University Press, Cambridge 1955. xn-292 p.

Der Verfasser, sonst schon bekannt durch die von ihm herausgegebenen
Kapitelsakten der englischen Benediktiner (1215-1540), entwirft hier ein
klares Bild von der Kirche in England während des 14. Jhdts., so wie er
es in seinen Vorlesungen an der Universität Cambridge 1948 skizziert hat.
Im 1. Teil behandelt er den Weltklerus, seine rechtliche Lage, seine
verschiedenen Institutionen, sein Verhältnis zur Krone und zum Papst, im
2. Teil das intellektuelle Leben des Klerus an den Hochschulen und in den
Klöstern, die theologischen Streitfragen jener Zeit und die führenden
Persönlichkeiten auf dem Gebiete der Polemik, im 3. Teil drei bisher etwas
vernachlässigte Literaturgattungen jener Epoche : die Handbücher der
Pfarrgeistlichkeit, das vulgärsprachige Schrifttum religiösen Inhalts, und die

mystische Literatur. Das ganze Werk stützt sich auf meist nur handschriftlich

vorhandene Quellen. Es korrigiert in mancher Beziehung das Bild der
Kirche Englands im 14. Jhdt., das der berühmte G. M. Trevellyan (England
in the Age of Wicliffe : 10 Auflagen von 1899 bis 1925) überall, auch im
deutschen Sprachgebiet verbreitet hat. Prof. Pantin hat durch die
Publikation seiner Vorlesungen den Forschern ein nützliches Arbeitsinstrument
verschafft, das zu weiterer Forschung und Problemstellung manche

Anregung bietet.

Fribourg. G. G. Meersseman Ö. P.



Besprechungen 501

Kirchenrecht

Berutti, Christopherus M., O. P. : De Curia Romana. Notulae historico-
exegetico-practicae. — Officium Libri Catholici, Romae 1952. 83 p.

In seinem mehrbändigen Werk « Institutiones Iuris Canonici » hatte
der bekannte italienische Kanonist nicht alle Teile des kirchlichen Gesetzbuches

erklärt. Im ersten Teil des zweiten Bandes, der 1943 erschien,
behandelte er nur : De personis (can. 87-107) und De clericis in genere
(can. 108-214). Der zweite Teil dieses Bandes, welcher die Erklärungen zum
Traktat De clericis in specie, und gleichsam als Anhang auch die De laicis
bringen sollte, wurde wohl in Aussicht gestellt, ist bisher aber nicht
erschienen. Um diesem Mangel und auch einem gewissen Bedürfnis für die
Praxis abzuhelfen, hat der Autor sich entschlossen, den vorliegenden kurzen
Aufriß über die römische Kurie separat herauszugeben. Allerdings ist er
in einem anderen Verlag und leider auch in anderem Format und anderer
Druckausstattung erschienen als die bisher veröffentlichten Bände der
Institutiones. Die Ausführungen des Verfassers, die er selber bescheiden als
Notulae historico-exegetico-practicae bezeichnet, verzichten bewußt auf
jegliche Literaturangabe ; sie greifen ausschließlich auf die Quellen zurück.
Trotzdem gibt die präzise und sachliche Übersicht einen guten Einblick
in die Struktur und die Arbeitsweise der obersten römischen Verwaltungsbehörden,

Gerichtshöfe und kurialen Ämter ; sie ist dem neuesten Stand
der Kanonistik angepaßt und deshalb die willkommene Orientierung eines

Kanonisten, der selber als Mitarbeiter der Kurie einen ausgezeichneten
Einblick in ihren Geschäftsgang hat.

Fribourg. H. O. Lüthi O. P.

Stillhart, Alkuin, 0. F. M. Cap. : Die Rechtspersönlichkeit der klösterlichen

Verbandsformen nach kanonischem und schweizerischem Recht.
(Freiburger Veröffentlichungen aus dem Gebiete von Kirche und Staat,
Bd. 6.) — Universitätsverlag, Freiburg (Schweiz) 1953. xvn-241 S.

Die vorliegende Abhandlung, die der Juristischen Fakultät der
Universität Freiburg/Schweiz als Dissertation eingereicht wurde, will die rechtliche

Stellung der klösterlichen Verbandsformen untersuchen. Für die
Auswahl des Themas war ausschlaggebend, daß gerade diese festgefügten
genossenschaftlichen Gebilde nicht nur im kirchlichen, sondern auch im
weltlich-bürgerlichen Bereich starken Widerhall finden, und ihre Rechtsund

Handlungsfähigkeit in beiden Gesetzgebungen ihren Niederschlag gefunden

hat. Die Bedeutung der Arbeit rechtfertigt es, etwas eingehender ihren
Gedankengängen nachzugehen.

Der Verfasser nimmt den auf den ersten Blick vielleicht etwas
ungewohnt scheinenden Ausdruck « klösterliche Verbandsformen » im weiteren
Sinn ; er versteht darunter zunächst die Klöster selber, dann die
Ordensgenossenschaft als Verband zur Bildung und Besetzung der Klöster, ferner



502 Besprechungen

die Provinz als Verband von Klöstern, und schließlich ebenfalls die
abhängigen Zweigniederlassungen. Welchen organisatorischen Gebilden des

Ordenswesens kommt nun Rechtspersönlichkeit zu, m. a. W., welche sind
juristische Personen ; woraus ergibt sich diese Rechtspersönlichkeit, und wie
äußert sie sich

Da die klösterlichen Verbände auf dem Boden der Kirche gewachsen
sind, werden sie vom kirchlichen Recht mit Rechtspersönlichkeit
ausgestattet. Aber im praktischen Rechtsleben treten die klösterlichen Verbandsformen

auch auf weltlich-bürgerlichem Boden als rechts- und handlungsfähig

auf. Deshalb mußte notwendigerweise auch das staatliche Recht mit
in den Kreis der Erwägung einbezogen werden.

Einleitend umreißt Stillhart zuerst den Begriff der juristischen Person
im kanonischen Recht. Die juristischen oder moralischen Personen sind
Zweckgebilde, die in der Rechtsordnung als Personen, d. h. als Träger von
Rechten und Pflichten, behandelt werden. Leider sind die Fachausdrücke
des Kodex nicht einheitlich, wie auch die rechtsphilosophische Begründung
immer noch umstritten ist. Zwar verschreibt sich der kirchliche Gesetzgeber

keiner der geschichtlich gewordenen Theorien, welche Konstruktion
und Begründung der juristischen Person klären und erklären wollten, und
so lassen die spärlichen, allgemein gehaltenen Bestimmungen des Kodex über
ihre Entstehung und ihren Inhalt heute noch Raum offen für Kontroversen.

Im Bereich der zivilen Rechtsordnung muß die Stellung der juristischen
Personen ebenfalls verankert werden. Zwar hat der Staat prinzipiell gesehen
über sie, als kirchliche Gebilde, kein Recht. Da sie jedoch mit der
staatlichbürgerlichen Rechtsordnung notwendigerweise in Berührung kommen
(vermögensrechtlicher Verkehr, Nachbarrecht), muß er sich äußern. Würde nun
der Staat die kirchlichen juristischen Personen einfach ignorieren und ihnen
die Rechtsfähigkeit absprechen, so würde er sie folglich weitgehendst der
Möglichkeit berauben, ihre Zwecke zu erreichen. Die tatsächliche Stellung,
die nun den kirchlichen juristischen Personen im zivilen Recht zukommt,
hängt im konkreten Fall von der Regelung des Verhältnisses zwischen Kirche
und Staat ab, und auch davon, wie die Rechtsfähigkeit im staatlichen
Recht zur Anerkennung gelangt. Da in der Schweiz die Regelung des
Verhältnisses zur Kirche grundsätzlich den Kantonen zukommt, muß zur
Beurteilung vielfach auch auf das Gewohnheitsrecht und auf die Staatspraxis
zurückgegriffen werden, weil die einschlägigen Verfassungsbestimmungen oft
sehr dürftig und generell gehalten sind.

Stillhart hat seine gründliche, klar aufgebaute Arbeit in drei Teile
gegliedert. Im ersten, betitelt : Die Rechtspersönlichkeit der klösterlichen
Verbandsformen in ihrer geschichtlichen Entwicklung (S. 21-90), bietet er
den rechtsgeschichtlichen Aufriß des ganzen Fragenkomplexes, aus der
richtigen Überlegung heraus, daß nur dann ein Rechtsinstitut richtig erfaßt
und verstanden werden kann, wenn es vom Standpunkt seiner
Rechtsentwicklung beleuchtet wird. So geht der Verfasser erst den Anfängen des

Klosterwesens nach, charakterisiert dessen Entwicklung unter dem römisch-
kanonischen Recht, als sich erstmals die kirchliche Autorität in
gesetzgeberischen Erlassen mit den bestehenden klösterlichen Verbänden befaßte



Besprechungen 503

und auch das römische Staatskirchenrecht mitbestimmend einwirkte. Die
Klöster erscheinen als rechts- und handlungsfähige Verbände, normiert durch
allgemein verpflichtende Erlasse der kanonischen und kaiserlichen Gesetzgebung

; ihre juristische Persönlichkeit war bereits klar ausgesprochen.
Ähnlich war die rechtliche Lage im germanisch-kanonischen Recht. Wie
aus den Quellen hervorgeht, sind die Klöster, insbesondere in vermögensrechtlicher

Hinsicht, selbständige Korporationen. Allerdings haben in dieser
Periode der genossenschaftliche Gedanke des germanischen Rechtes und auch
die Konzeption des Eigenkirchenrechtes einen gewissen Einfluß ausgeübt.
Deshalb räumt Stillhart dem Problem des « Eigenklosters » und seiner

Rechtspersönlichkeit einen breiteren Raum ein. Im klassisch-kanonischen
Recht bietet das Problem der Rechtspersönlichkeit der neu entstehenden
Formen klösterlicher Verbände neue Aspekte. Vor allem die Mendikanten
bereicherten das Ordensrecht und stellten durch ihre Struktur, wie durch
ihre vermögensrechtliche Stellung, neue Probleme. Die Meinung des Autors,
bei den Dominikanern sei das Armutsideal auch von der franziskanischen
Bewegung beeinflußt worden, dürfte nach dem heutigen Stand der Forschung
wohl kaum mehr aufrecht gehalten werden können. Unter dem tridenti-
nischen Kirchenrecht treten wiederum neue klösterliche Genossenschaften
in Erscheinung. Der Jesuitenorden übte einen einschneidenden Einfluß auf
die Weiterentwicklung des Ordensrechtes aus, vor allem durch seine
ausgeprägte Zentralisation. Doch haben tridentinische und nachtridentinische
Zeit im wesentlichen an der Korporatiönslehre des Mittelalters festgehalten,
wenn auch durch die größere Abhängigkeit von der kirchlichen Autorität
das anstaltliche Element eher verschärft wurde. Im staatlichen Bereich
hingegen, als Ausfluß der Bevormundung und Fesselung des Genossenschaftswesens

überhaupt, können wir sehen, daß der Staat in der Form der
landesherrlichen Kirchenhoheit seine Hand auch auf die klösterlichen
Verbände legte. Das 19. Jahrhundert endlich mit seinen vielen, auf die
Zeitbedürfnisse zugeschnittenen Neugründungen klösterlicher Verbände, die
übrigens vielfach ohne Zustimmung des Apostolischen Stuhles ins Leben
traten, weist zunächst die Eigentümlichkeit auf, daß sie nicht ins
allgemeine Kirchenrecht eingebaut waren. Unklarheiten und Unsicherheiten
bezüglich der Rechtslage waren die Folge davon. Unter den letzten Ponti-
fikaten vor der Neukodifizierung des kanonischen Rechtes erfuhren
verschiedene alte Orden ebenfalls eine Neuorganisierung. Die Kanonisten dieser
Zeit handeln von der Rechtspersönlichkeit klösterlicher Verbandsformen
meistens nur im Zusammenhang mit den vermögensrechtlichen Fragen.
Wechselvoll war die Behandlung, die ihnen im staatlichen Bereich zuteil
wurde, von der Garantie ihres Bestandes bis zum willkürlichen Rechtsbruch.

Nachdem Stillhart im ersten Teil einen äußerst wertvollen Überblick
über das Problem in rechtshistorischer Schau gegeben hat, widmet er den
zweiten der Darstellung der Rechtspersönlichkeit der klösterlichen Verbandsformen

in der geltenden kanonischen Disziplin (S, 93-186). Einleitend umreißt
er die drei, durch den Kodex erstmals klar und eindeutig umschriebenen
Formen, die als juristische Personen in Frage kommen : den klösterlichen
Gesamtverband, die Provinz, und die klösterliche Niederlassung, welche vor



504 Besprechungen

allem als organisatorische Erscheinungsform nach außen ins Blickfeld rückt.
Die Rechtspersönlichkeit dieser Verbandsformen und ihre Begründung, die
Sonderstellung in der kirchlichen Rechtsordnung, — sie sind in der Regel
der Leitung der niederen Jurisdiktionsträger entzogen und unmittelbar der
des höchsten unterstellt, — die rechtliche Struktur, werden eingehend untersucht

und, im Gegensatz zu den meisten Autoren, ausführlich begründet.
Den Grundsätzen der Vermögensfähigkeit klösterlicher Verbände wird

ebenfalls eine sorgfältige Behandlung zuteil. An und für sich sind sie, wie
die übrigen juristischen Personen, aller Rechte fähig, wenn auch im Einzelfall

eine Einschränkung dieser Rechtsfähigkeit möglich ist, sei es auf Grund
der Eigenstruktur, sei es von Gesetzes wegen (Partikulärrecht). Die
Sonderstellung der Mendikanten, vorab die der Franziskaner-Observanten und
Kapuziner, mußte in diesem Zusammenhang ein besonderes Interesse
beanspruchen. Mit beachtenswerten Gründen hebt der Verfasser, u. a. gegenüber
der Ansicht Köstlers, hervor, daß die Vermögensfähigkeit kein
Wesensmerkmal der Rechtsfähigkeit ist. Die Handlungsfähigkeit der klösterlichen
Verbände, d. h. ihre Fähigkeit, Rechte und Pflichten zu begründen, ihre
Haftungsverhältnisse, bzw. die Art und Weise der Verantwortlichkeit für
das rechtliche Handeln der zuständigen Organe, die Delikts- und Straf-
fähigkeit, ein Problem, das in der Kanonistik starken Widerhall fand und
im Gegensatz zum weltlichen Strafrecht in bejahendem Sinn beantwortet
wurde, wie auch die Partei- und Prozeßfähigkeit, sind gleichfalls Gegenstand

eingehender Untersuchung. Erörterungen über die im kanonischen
Recht unbeschränkte Dauer der klösterlichen Verbände und deren
Erlöschen oder Aufhebung beschließen den zweiten Teil.

Der dritte Teil der Arbeit beleuchtet das Problem der Rechtspersönlichkeit
der klösterlichen Verbandsformen nach schweizerischem Recht (S. 189-236).

Anhand der grundlegenden Bestimmungen des Schweizer Rechtes (Art. 52

der BV und Art. 59, Absatz 1 des ZGB) wird abgeklärt, ob und inwiefern
den klösterlichen Verbandsformen Rechtsfähigkeit zukommt und zuerkannt
wird, wobei freilich zuerst zu sehen war, was überhaupt der Gesetzgeber
unter dem Begriff « kirchliche Körperschaften und Anstalten » verstehe. Das
bekannte Ordens- und Klosterverbot der Bundesverfassung, das als materielles

Unrecht in ihr verankert ist, beansprucht in diesem Zusammenhang
besonderes Interesse. Es ist, wie auch das neuestens wiederum ins Blickfeld

der Öffentlichkeit gerückte Jesuitenverbot, der beschämende, den
Menschenrechten widersprechende Niederschlag der gegen den katholischen
Konfessionsteil visierten Kulturkampfstimmung. Diese Ausnahmeartikel
stehen dazu noch im Gegensatz zu den wesentlichen Grundsätzen des
modernen Staatsrechtes überhaupt, auf denen auch die schweizerische
Bundesverfassung aufbaut. Die Rechtspersönlichkeit nach kantonalem Recht
war in den Kreis der Erörterungen einzubeziehen, da die einschlägigen
Bestimmungen dieses Rechtes vorbehalten bleiben, wenn die Kantone sich
auch prinzipiell in ihrer diesbezüglichen Gesetzgebung an die durch die
Bundesverfassung gestellten Grenzen zu halten haben. Wichtig ist in diesem
Zusammenhang die Frage : wieweit können jene Arten von klösterlichen
Verbänden, denen nach kantonalem Recht keine oder nur zweifelhafte



Besprechungen 505

Rechtssubjektivität zuerkannt ist, sich mit einer Organisationsform des
Privatrechtes bekleiden, um so ihre Rechtsfähigkeit für den Bereich des
staatlichen Privatrechtes zur Anerkennung zu bringen Zweckmäßigkeitsgründe

werden im konkreten Fall den Ausschlag geben, und praktisch
gesehen dürften wohl nur die beiden im Zivilgesetzbuch vorgesehenen
Organisationsformen in Frage kommen : Verein und Stiftung.

Abschließend zieht Stillhart die Schlußfolgerungen aus seiner gediegenen
Arbeit. Seinen Lösungen und Vorschlägen, vorab dem Wunsche ,« daß
sowohl im gemeinen wie auch im partikulären Ordensrecht der Körperschaftscharakter

der klösterlichen Verbände besser zum Ausdruck kommt, daß
ferner die Struktur und Stellung der kleinen klösterlichen Niederlassungen
etwas eingehender normiert wird », wird jeder Kanonist dankbar zustimmen,
wie auch seinen Postulaten an die Adresse des schweizerischen Gesetzgebers.

Zusammenfassend darf hervorgehoben werden, daß die vorliegende
Untersuchung ein wertvoller Beitrag zum Ordensrecht ist. Sie zeichnet sich
durch sorgfältige Auswertung des Quellenmaterials aus, wie auch durch
erschöpfende Verarbeitung der umfangreichen Literatur. Der Verfasser zeigt
eine reife Selbständigkeit des Urteils, das immer sachlich und vornehm ist.
Allen verantwortlichen Leitern von Ordensgemeinschaften leistet die Arbeit
schätzenswerte Dienste und ist ihnen ein sicherer Führer in allen
einschlägigen Fragen und Problemen, sowohl des kanonischen als auch des

staatlichen Rechtes.

Fribourg. H. O. Lüthi O. P.

Pastoraltheologie

1. Ringel E. - W. Van Lun : Die Tiefenpsychologie hilft dem Seelsorger.
— Herder, Wien 1953. 145 S.

2. Firkel, Eva : Schicksalsfragen der Frau. — Herder, Wien 1954.

vi-270 S.

3. Jansen Cron, Heinrich : Ehe und Familie durch Christus. — Kerle,
Heidelberg 1952. 64 S.

1. Kurze Einführung in die Tiefenpsychologie mit besonderer
Berücksichtigung der Seelsorge. Im einzelnen werden drei Phänomene behandelt :

« Psychologie des Glaubens und Unglaubens » ; « Ein hysterischer Dämmerzustand

und seine Analyse » ; « Probleme der Zwangsneurose ». Zahlreiche
Beispiele illustrieren die theoretischen Darlegungen. — Ein Büchlein, das
sehr dazu anregt, sich zum Nutzen der seelsorgerlich Anvertrauten eingehender

mit Fragen der Tiefenpsychologie zu beschäftigen. Bedauerlicherweise
sind die Referenzen nur mangelhaft angegeben und, wo sie vorkommen,
verweisen sie einfach auf das ganze Buch des zitierten Verfassers. Ein
Sachregister, das bei der verhältnismäßig großen Menge der aufgeführten Begriffe
angebracht wäre, fehlt, ja nicht einmal ein Inhaltsverzeichnis wird der
Leser finden Man versteht nicht, wie so etwas im 20. Jahrhundert möglich

ist.



506 Besprechungen

2. Dieses Buch wendet sich zwar « an die Frau und spricht sie als
weibliches Wesen an », doch möchte man es auch jedem Mann, der als
Seelsorger oder sonstwie — als Gatte, Vater, Lehrer — dem Inneren der Frau
begegnen muß, mit wärmster Empfehlung in die Hand geben. Klar und in
edler Sprache, vor allem aber ohne zusammenhangloses Biologisieren und
Psychologisieren, bietet die kenntnis- und erfahrungsreiche Verfasserin
(theologisch gebildete Medizinerin, psychotherapeutisch tätig) ein ausgewogenes,
von christlicher Schau getragenes Bild der « Situation » der Frau vor allem
in der heutigen Welt. Dabei vermittelt das Buch mehr als die bloße
Erkenntnis dieser « Situation ». Es bietet zahlreiche wertvolle Anregungen für
eine qualifizierte psychologische bzw. seelsorgerliche Leitung und Betreuung
der Frau in den verschiedenen Stadien ihres Lebens — als Mädchen, Braut,
Gattin, Ledige und alternde Frau — und vor allem für die Schaffung eines

bewahrenden, heilenden und rettenden « Milieus » in Familie und
Pfarrgemeinde. — Der Ausdruck auf S. 205 : « Glaube ist Freundschaft mit Gott »

klingt theologisch nicht ganz einwandfrei. Glaube bedeutet seinem Wesen
nach nur Erkenntnis Gottes, die beim Todsünder mit Feindschaft gegen
Gott durchaus zusammenbestehen kann. « Freundschaft » meint das
Liebesverhältnis zwischen Gott und Mensch, ein Verhältnis, das den Zustand der
heiligmachenden Gnade im Menschen voraussetzt. Freilich ruht diese
Liebesbeziehung auf dem Fundament des Glaubens. Es ist der geglaubte Gott,
den der Mensch kraft der übernatürlichen Liebe (Caritas) wie einen Freund
zu lieben vermag.

3. In einer Zeit, wo biologische, psychologische und medizinische
Darstellungen in der Ehe- und Familienliteratur flutartig überhand nehmen,
müssen Gedanken rein religiöser Art über diese Themen besonders freudig
begrüßt werden, auch wenn sie so kurz gefaßt sind wie im vorliegenden
Werkchen. Der Verf., der sich auch an jüngere Leute wendet, bringt die
übernatürlichen Wahrheiten vor allem in Bibel- und Papstworten zum
Leuchten. Empfehlenswert — auch für den Seelsorger.

Friböurg. J. F. Groner O. P.


	Besprechungen

