Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)
Heft: 4
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Ekklesiologie

Lang, Albert : Fundamentaltheologie. Bd. IT : Der Auftrag der Kirche.
— Hueber, Miinchen 1954, xv-334 S.

Dieser zweite Band der Fundamentaltheologie von A, Lang umfaBt in
einem ersten Teil die apologetische Darstellung der sozialen Seite der Kirche
und in einem zweiten die theologische Erkenntnislehre. Die Vorziige des
ersten Bandes (cf. FZPT 1 [1954] 211-217) sind auch hier zu finden : Klar-
heit der Darstellung, sachliche Ausdrucksweise, reichhaltige Bibliographie
(besondere Beriicksichtigung der neueren Artikel), solide, sorgfiltige theolo-
gische Durchdringung. Das Ganze ist sicher vom didaktischen Standpunkt
aus eine hochst zu begriiBende Leistung.

Die Schwierigkeiten, die wir haben, beziehen sich in erster Linie auf
den methodischen Aufbau der beiden Traktate. Der ganze erste Teil des
Buches (1-198) soll ekklesiologische Apologetik sein. Man behandelt aber
nur die drei Grundfragen der sozialen, hierarchischen und monarchischen
Struktur der Kirche, was eher an eine Apologie als an eigentliche Apologetik
denken liBt. Will man wirklich dem Namen Apologetik, und noch mehr
dem Namen Fundamentaltheologie, gerecht werden, so miissen die ent-
sprechenden ekklesiologischen Fragen so angeordnet sein, da sie deutlich
in der Begriindung des kirchlichen Lehramtes kulminieren. Nur so kann
von einer allgemeinen Verteidigung in Richtung auf die Prinzipien der
Theologie hin die Rede sein. Die Fragen des Lehramtes und der Unfehl-
barkeit desselben werden im vorliegenden Band vollstindig zur theolo-
gischen Erkenntnislehre gerechnet, was zur Folge hat, dal der methodo-
logische Traktat « De locis », wenigstens teilweise, apologetisch aufgebaut
werden mufl. Das kommt uns ebenso problematisch vor wie die Loslésung
der Fragen um das kirchliche Lehramt vom apologetischen Traktat der
Kirche. :

Auch beziiglich der Erkenntnislehre (199-323) ist uns nicht alles klar.
Im Vordergrund steht hier die unfehlbare Vorlage der Offenbarung durch
die Kirche. Schrift und Tradition werden nachher und nur in bescheidenerem
Rahmen behandelt. Gewil} ist das kirchliche Lehramt die « regula proxima
fidei » — «quoad nos» Geht es aber um eine integrale theologische Er-
kenntnislehre, so ist gemidB dem vorbereitenden potentiellen Teil, der so-
genannten « positiven Theologie », Schrift und Tradition vorwegzunehmen.



Besprechungen 475

Die Tradition bildet hier die entsprechende Vorbereitung und den ent-
sprechenden Ubergang zum Lehramt. Wie schwierig es ist, einen anderen
Weg einzuschlagen, zeigt gerade der gegenwirtige Versuch. Man empfindet
ein gewisses Unbehagen, wenn man sieht, wie die wichtigen und schwer-
wiegenden Fragen der Dogmenentwicklung vor der Schrift und der Tradition
behandelt werden. — Vernunft, Philosophie und Geschichte werden iiber-
sprungen und nur als « Hilfsquellen » genannt (320). Damit entstehen
bedeutende Liicken. Wir denken z. B. an das wichtige und umfangreiche
12. Buch bei Cano, wo doch so Entscheidendes iiber die eigentliche tZeolo-
gische Erkenntnis ausgesagt wird. Es scheint uns, da3 Verf. die Probleme
etwas zu stark auf die Gegeniiberstellung « Schrift» — oder « Kirchen-
theologie » beschrinkt (cf. 321-322), und daB die eigentlich primire Funktion
der « doctrina sacra» zu kurz kommt.

Aber alles ist begrenzt, besonders der. handbuchartige Rahmen einer
Fundamentaltheologie. Diese ganze Wissenschaft ist ja immer noch stark
in Bewegung. Dazu kommt, daB es hier um schwierigste Probleme geht,
die sich kaum fiir eine einfache Einleitung in die Theologie eignen. Verf.
hat es verstanden, das fiir den beginnenden Theologiestudenten Wichtigste
herauszugreifen und in vorziiglicher Form zu prisentieren. Das Buch ist
sicher ein bedeutendes Hilfsmittel und bietet gegeniiber einem gewissen
allzu verbreiteten billigen Schrifttum zuverlissigen Halt. Der Ton ist im
iibrigen so irenisch, daf die Lektiire einem Andersgliubigen wenigstens
keine « psychologischen » Schwierigkeiten stellt.

Fribourg. H. StirNnIMANN O, P.

de Lubac, Henri : Betrachtung iiber die Kirche. Ins Deutsche iibertr. v.
Giinther BuxBauM. — Verlag Styria, Graz 1954. 435 S.

Man hat sicher schon lingere Zeit auf die deutsche Ubersetzung des
wertvollen Buches « Méditation sur 1’Eglise » (Paris 19532) gewartet. Aus
Priesterexerzitien und Vortrigen in Studienkreisen entstanden, hat es nicht
die Absicht — wie im Vorwort gesagt wird —, wissenschaftlichen Anspruch
zu erheben. Daher auch der Titel « Betrachtung ». Sieht man aber auf die
Sorgfalt, die Genauigkeit und die vielen Exkurse, so mu3 man sagen, daf3
das Werk weit iiber den Rahmen einer Betrachtung im iiblichen Sinn
hinausgeht.

Zunichst handelt es sich um eine Art Sentenzensammlung. Der ganze
Text ist teppichartig mit Zitaten, vorwiegend aus der Patristik und der
klassischen Theologie, durchwirkt. Die Anmerkungen und Belege nehmen
iiber einen Drittel des Umfanges ein. Schon allein wegen dieser Fiille des
Materials wird man das Buch mit Freude in die Hand nehmen. Doch geht
die Analogie zu den mittelalterlichen Sammlungen noch weiter. Die Texte
werden nidmlich so geordnet, daB nicht selten ein Pro und Contra zum
Ausdruck kommt. Man will die einzelnen Themen von verschiedenen Seiten
her beleuchten.

Besonders mochten wir das Eingehen auf verschiedene aktuelle Stro-
mungen hervorheben. Oft werden gewisse verkappte einseitige Tendenzen



476 Besprechungen

aufgedeckt und in die richtigen Bahnen gewiesen (wir denken z.B. an die
diskrete Zuriickweisung der Uberbetonung der Transzendenz der Kirche
23-29 ; an die ausgeglichene Darstellung der Eschatologie der Kirche 49-58 ;
und ganz besonders an das Kapitel « Versuchungen gegeniiber der Kirche »
192-221). .

DafB die eigentlich theologische Auseinandersetzung nicht direkt beriihrt
wird, soll nicht als Mangel bewertet werden. Ganz im Gegenteil, wir glauben
sogar, dall gerade auf diesem Gebiet der « Voraktivierung» die Haupt-
verdienste des sonst so vielseitigen Verf. liegen. Das Buch gehért also zu
jener Gruppe von Werken de Lubacs, die zweifellos groBte Anerkennung
verdienen, des niheren steht es in besonders enger Beziehung zu « Katho-
lizismus als Gemeinschaft ».

Die Ubersetzung ist nicht immer befriedigend. Doch war es nicht ein
leichtes, der hervorragenden, Ubersetzung von « Katholizismus » durch H. U,
von Balthasar eine ebenbiirtige der « Betrachtung » entgegenzustellen. Wir
diirfen den MaBstab fiir die Beurteilung der schwierigen und undankbaren
Ubersetzertitigkeit nicht zu hoch ansetzen. Es ist ja nicht notwendig, daB
immer gleich auch ein literarisch vollendetes Werk entsteht. Im groen und
ganzen diirfen wir wohl sagen, dal3 wir eine gute, nicht selten sogar flieBende
Ubersetzung haben, die den GenuB und die Verwertung des Buches kaum
behindert.

Fribourg. H. StirNniMANN O. P.

Staehelin, Ernst : Die Verkiindigung des Reiches Gottes in der Kirche Jesu
Christi. Zeugnisse aus allen Jahrhunderten und allen Konfessionen, Bd. III:
Von Bernhard von Clairvaux bis zu Girolamo Savonarola. — F. Reinhardt,
Basel (1955). x-548 S.

Wir alle leiden unter den Folgen einer allzu eng gezogenen Speziali-
sation. Umso dankbarer aber greift man zu einem synthetischen Werk, wenn
es sich auf solcher Hohe bewegt wie das gegenwirtige. Sowohl die Person-
lichkeit des Verf., Ordinarius fiir Kirchen- und Dogmengeschichte an der
Universitit Basel (besonders bekannt durch seine Verdffentlichungen zu
Oekolompad in « Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte ») als
auch die schon erschienenen Binde (Bd. I : Von der Zeit der Apostel bis zur
Auflosung des Romischen Reiches. 1951, X11-429 S. — Bd. II: Von der
Christianisierung der Franken bis zum evsten Kreuzzug. 1953. x11-384 S. —
Im ganzen sind fiinf Binde geplant), biirgen fiir die Griindlichkeit der
angewandten wissenschaftlichen Methoden.

Sachlich handelt die Textsammlung vom Gottesreich, das « mit Gewalt
einherstiirmt » (Mt. 11, 12), das wohl « innerweltlich » genannt (S. v), aber
doch in erster Linie als ein « kommendes» eschatologisches betont wird
(besonders die Texte der groBen Theologen beziehen sich fast ausschlieBlich
auf die Eschatologie). Gliicklich scheint uns die nicht allzu enge Fassung
des Begriffes « Verkiindigung », Neben den Predigern kommen auch die
Mystiker, die Theologen, Médnner der Tat und pipstliche Schreiben zum
Ausdruck. Nimmt man nun noch die Zeitspanne des vorliegenden Bandes



Besprechungen 477

hinzu : von Bernhard bis Savonarola — d. h. die Verkiindigung des [eschato-
logischen] Reiches Gottes, in der Kirche Jesu Christi, von Bernhard bis
Savonarola —, so ergibt sich von selbst die Gewichtigkeit der damit an-
geschnittenen Perspektiven.

Verschiedene Fiden kreuzen, sich da. Wir denken an die grofen Predi-
ger : Berthold v. Regensburg, Vinzenz Ferrer, Savonarola ; an die geistigen
Erneuerer des Ordensideals: Bernhard, Franziskus, Dominikus; an die
Mystiker : Hildegard v. Bingen, die Mechtilden, die Mystiker des 14. Jahr-
hunderts im Abend- und Morgenland ; an die Theologen : Viktoriner, Lom-
bardus, Bonaventura, Thomas, Nikolaus v. Kues, Dionysius der Kartiauser ;
an die Kiampfer bis zu den politischen Folgen : Otto v. Freising, Gerhoh v.
Reichersberg, Innozenz III., Bonifatius VIII. (mit dem Postscriptum des
Jean Quidort !). Die extrem spiritualistisch-apokalyptische Richtung : Abt
Joachim, Olivi, Arnald v. Villanova, Fra Dolcino, Johannes v. Winterthur,
Cola di Rienzo wird also nicht isoliert, sondern kommt in ihrem Zusammen-
hang als Verselbstindigung einer sonst authentisch vorhandenen Strémung
zur Geltung. Man findet ja der echten Glut und Erwartung der « Endzeit »
genug bei den soeben genannten probati auctores. — Interessant sind schlie$3-
lich auch die Einblicke in das Schrifttum der syrischen Christenheit : Bar-
hebrius, Salomon, v. Basra, Ebedjesu.

Die Sammlung bietet also ein bedeutendes und — wir konnen wohl
sagen — umfassendes Bild von der Art, wie das Hoch- und Spatmittelalter
das kommende Reich erwartete, sich nach ihm sehnte, es verstand, und fiir
das schon angebrochene sich einsetzte. Besonders eindrucksvoll sind unter
diesem Gesichtspunkt z. B. die Kanonisationsbullen von Franziskus und
Dominikus (204-205, 216-219) von Gregor IX. Das Buch ist nicht nur ein
gelehrter Beitrag zu einem aktuellen theologischen Problem, sondern fordert
an verschiedenen Stellen auch auf zu einem ernsten, christlich zu vollziehen-
den examen conscientiae (cf. dazu auch das Vorwort des Verf.).

Die Auswahl der Texte scheint wirklich hervorragend gelungen zu sein.
In Kiirze kommt immer Wesentliches zur Sprache. Die gedriangten Ein-
leitungen zu den einzelnen Abschnitten und Texten sind in ihrer Sachlichkeit
und « Schmackhaftigkeit » ein kleines Meisterstiick geiibten Scharfblickes.
Eine ungeheure Arbeit war aber nicht nur die Sichtung und Auswahl des
Materials, sondern auch die Ubersetzung der oft sehr schwierigen Stellen
(man denke nur an die verschachtelten Perioden des Kurialstils). Verf. zeigt
sich auch hier als Meister. Dal man manchmal eine andere Wendung vor-
gezogen hitte, ist bei dem vielfach technischen Wortschatz kaum erstaun-
lich. So hitten wir z. B. fiir Bernhards De Consideratione im Titel statt :
« Fiinf Biicher zur Betrachtung » lieber : « Zur Erwigung » gelesen (cf. A. Sleu-
mer : Kirchenlateinisches Worterbuch. 1926, S. 236). GemaB dem Ausdruck
« De consideratione sui » wire sogar : « Priife dich selbst ! » am Platz. S. 297
wird « visio comprehensionis » mit « erkennendem Schauen » widergegeben.
« Comprehendere » ist aber scholastischer Fachausdruck und bezeichnet das
« umfassende », ergreifende, erschopfende Erkennen (cf. L. Schiitz : Thomas-
Lexikon. 1895, S. 142). Nicht die Moglichkeit der « erkennenden Schau » der
gottlichen Wesenheit, sondern die Moglichkeit eines vollig begreifenden



478 Besprechungen

Schauens derselben wird verneint. Ganz vorziiglich sind aber die sorgfiltig
gepflegten Angaben der Quellen und Textausgaben. Man kann die Arbeit,
die miihsame Kleinarbeit, wirklich kaum ermessen, die hier hinter dem so
umfangreichen Werk steht. Als kleine Kostproben lese man z. B. die An-
merkungen zum Dies ivae S. 210, Anm. 69 und S. 212, Anm. 85. 86. 87,
ferner zu S. th. I-II, q. 106, a. 4 auf S. 299, Anm. 114.

Fribourg. H. StirNiMANN O. P.

Heilige Schrift

Initiation biblique. Introduction a I’Etude des Saintes Edritures, publiée
sous la direction de A. RoBERT et A. Tricor. 3¢ édition refondue. —
Desclée, Paris-Tournai-Rome-NewYork 1954. xxvi-1082 p.

L’éloge de ce manuel n’est plus a faire, et il ne serait pas paradoxal
d’écrire que sa qualité méme exige une mise & jour constante. Aussi bien,
cette troisiéme édition est-elle considérablement modifiée. Signalons six
chapitres nouveaux : Inspiration (P. Benoit), Livres prophétiques (A. Gelin)
et sapientiaux (A. Robert), I’Age apostolique (A. Tricot), Bible et Théologie
(P. Henry; dont la bibliographie est étrangement pauvre, ignorant les
articles du P. Congar dans le Dictionnaire de Théologie catholique, du P. Braun
dans la Rev. Thomiste 1953, et toute la littérature américaine et allemande
si abondante sur ce sujet), Pastorale biblique (Th. Maertens), Bible et
Liturgie (L. Bouyer). Par ailleurs, de nombreux exposés ont été refondus :
Langue hébraique (H. Cazelles), Ecritures (cardinal Tisserant), Loi et Livres
historiques de 1I’A. T. (Robert), Genres littéraires et histoire des formes
(A. Robert, A. Tricot ; un des meilleurs chapitres de 'ouvrage), Géographie
politique de la Palestine (L.-H. Vincent), Archéologie biblique (P. Lemaire),
Religions de 1’Asie antérieure (H. Cazelles, A. Vincent), Islam (A. Vincent).
Cette énumération suggére I’ampleur de 1’horizon de ce manuel ; la diversité
des collaborateurs assure presque toujours en chaque matiére le jugement
d'un spécialiste qualifié. Les mss. de Qumran ont apporté une nouvelle
contribution aux chapitres relatifs aux Apocryphes, a I’Ecriture, & la Trans-
mission du Texte, aux Esséniens. Enfin I’affreux « saint Jérome » (A. Diirer)
a heureusement disparu de la premiére page. Cette somme des connaissances
scripturaires sera toujours consultée avec profit et sécurité ; on la trouvera
dans toute bibliothéque de bibliste.

Fribourg. C. Sricg O. P.

Bibellexikon, herausgegeben von Herbert Haag, 7. Lieferung. — Ben-
ziger, Einsiedeln 1955. Sp. 1317-1508.

Diese siebente Lieferung geht von « Personennamen » bis auf « Sichem »
und auch hier haben wir mehrere eigens fiir diese Ausgabe neu verfaBte
Artikel zu verzeichnen : Poesie (vom inzwischen bereits verstorbenen Pariser
Professor A. Robert), Prophet, Prophetismus (P. van Imschoot), Rechtferti-



Besprechungen _ 479

gung (W. Grossouw), Reich Gottes (P. van Imschoot), Samuel (M. Rehm),
Scheidebrief und Schwagerehe (beide von W. Kornfeld).

Der Prophet Samuel wird Sp. 1381 wohl versehentlich ins 10. Jahr-
hundert vor Christi Geburt angesetzt ; vgl. Sp. 1463. Samuels Tod war schon
erfolgt, als Koénig Saul in der Philisterschlacht bei Gilbo’a umkam, und als
Regierungszeit dieses ersten Konigs wird Sp. 1471, wie allgemein iiblich,
etwa 1040-1010 angegeben. Der im Mischnatraktat 4both 1, 6 angefiihrte
Ausspruch des Lehrers Josue b. Perachja, auf den Sp. 1395 i. v. « Rabbi»
bezug nimmt, diirfte allerdings um etwa 100 v. Chr. und vielleicht sogar
noch etwas frither anzusetzen sein ; es wire aber nicht undenkbar, daB das
in Frage kommende Wort « rab » in seinem technischen Sinne hier erst von
der Redaktion der Mischna stammen wiirde. Biblische Polyglotten (Sp. 1356)
hat es nicht nur im Altertum (Origenes) und in der Neuzeit, sondern auch
im Mittelalter gegeben. Die Vatikanische Bibliothek z. B. besitzt ein Psal-
terium aus dem 14. Jahrhundert mit einem fiinfsprachigen Text : dthiopisch,
syrisch, koptisch, arabisch und armenisch. Eine Beschreibung dieser Hand-
schrift ist zu finden u. a. bei GREBAUT & TisSERANT in ihrem Katalog der
i’lthiopischen Hss. der Vatikanischen Bibliothek, I, 859-861.

Fribourg. M. A. van pEN OUDENRIJN O. P.

Discoveries in the Judaean Desert, I : Qumran Cave I, by D. BARTHE-
LEMy, O. P., and J. T. MiLIK, with contributions by R. pE Vaux, O. P.,
G. M. Crowroot, H. J. PLENDERLEITH, G. L. HARDING. (Jordan Depart-
ment of Antiquities. Ecole Biblique et Archéologique Frangaise. Palestine
Archeological Museum.) — Clarendon Press, Oxford 1955. x1-165 p.
(37 plates).

Dans I'avant-propos, G. L. Harding présente ce volume — consacré
aux manuscrits et objets découverts dans la grotte I de Qumran — comme
le premier d’une série qui publiera le résultat des fouilles dans les grottes
de Murabba’at et leurs alentours (Grottes II-VI; colonie essénienne du
khirbet Qumran et les derniers documents du khirbet Mird). La premiére
partie de I'ouvrage donne le bilan des découvertes archéologiques. G. L. Har-
ding rappelle I'historique de la trouvaille, le déchiffrement et l’inventaire
des soixante-quinze livres différents, placés dans la grotte au Ier siécle
de notre ¢ére. R. de Vaux présente la cinquantaine de jarres, d’'un type a
peu prés constant, les couvercles, bols, lampes, et méme la marmite et
la cruchette, avec la reconstitution de leur forme céramique. Les textiles
(soixante-dix-sept morceaux) ont fait I’objet d’examens de laboratoire ;
G. M. Crowfoot en précise la texture, la nature des fibres et la coloration.
Enfin, une note technique de H. J. Plenderleith révele comment les rouleaux
ont pu étre déployés, par humidification, grice & une solution d’eau et
de glycérine. :

J. Barthélemy et J. T. Milik, avant la publication des textes, exposent
quelle fut la difficulté de leur tiche : Il fallait trier des centaines de parcelles
et reconstituer des ensembles d’aprés 1’écriture, le grain et les nuances
de la peau; la photographie infra-rouge a donné d’excellents résultats,



480 Besprechungen

que les excellentes planches du volume permettent d’apprécier. Les douze
textes bibliques, auxquels on a adjoint le phylactére, sont édités en premier
lieu ; puis les textes non bibliques divisés en trois groupes: d’abord les
commentaires (de Michée, Sophonie, Psaumes), puis les Apocryphes
(Jubiles, Livre de Noé, Testament de Lévi, Dires de Moise, Livre des
Mystéres, etc.), enfin les textes juridiques et liturgiques (Annexes a la Régle
de la communauté, Regle de la Congrégation, Recueil des Bénédictions,
Liturgie des Trois langues de feu, Recueils hymniques, etc.). Un commen-
taire succinct accompagne — selon les meilleures traditions scientifiques —
la publication des textes. Il se compose d'une bréve description paléogra-
phique, de la transcription de chaque fragment, d’une traduction (pour
les textes non bibliques), enfin des notes mettant en relief les caractéristiques
philologiques, les attaches littéraires et les thémes théologiques. Pour les
textes bibliques, un apparat critique reléve les variantes a 1’égard des formes
classiques, samaritaine et massorétique, du texte original. Deux index,
celui des textes bibliques et celui des mots hébreux et araméens, terminent
le volume,.

Telle est — briévement présentée — cette editio princeps des précieux
manuscrits. Il est superflu d’en dire l'intérét; mais on ne saurait trop
louer le soin extréme, la compétence et 1’acribie mises en ceuvre par les édi-
teurs. Devant la difficulté et 'ampleur de la tache, on s’étonne de la rapi-
dité avec laquelle cette publication a pu étre faite : L'Université hébraique
n’a pas encore édité I’Apocalypse de Lamech qu’elle posséde depuis 1947 !
Enfin la qualité et méme le luxe de la typographie sont dignes du contenu,
et sont dans l'authentique tradition des presses d’Oxford.

Fribourg. C. Spicg O. P.

Del Paramo, Severiano, S. J.: El Problema del Sentido Literal pleno
en la Sagrada Escritura. Leccién inaugural del Curso Académico, Universidad
Pontificia de Comillas (Curso Académico 1954-1955). — Universidad Ponti-
ficia, Comillas (Santander) 1954. 57 p.

Dans le débat, souvent confus, qui oppose les exégetes contemporains
sur l’existence et la nature du sens plénier, la legon inaugurale du Pére
Parano a l'université de Comillas apporte une note de sérénité et un rayon
de clarté. I1 observe que rien ne se trouve dans la lettre de I’Ecriture qui
n’y ait été mis par Dieu et I’hagiographe, mais aliter et aliter : Le sens littéral
strict est congu par I’écrivain inspiré, alors que le sens typique ne l’est
que par Dieu. Celui-ci, en effet, a attaché un sens typique a certaines per-
sonnes, choses ou événements de 1’Ancien Testament, et il a mis aussi dans
leur expression verbale un sens plénier que les Apotres ont dégagé, et que nous
pouvons découvrir grice a I’Ecriture elle-méme, la tradition et le magistére
de I’Eglise. Une telle exégése est la via media entre la critique littérale
historique et l'interprétation symbolique ou pneumatique. Tout ceci est
indiscutable, mais d'un horizon un peu limité, car d’une part S. P. n’envisage
le sens plénier que dans I’Ancien Testament, d’autre part il semble le con-



Besprechungen 481

fondre parfois avec le sens typique, encore qu’il le dénomme virtuel et n’y
voit qu'un prolongement et un approfondissement du sens littéral. Est-ce
a l'exégeéte de creuser la lettre plus avant ou de prolonger son contenu
objectif ?

Fribourg. C. Sreicg O. P.

- Brown, Raymond Edward, S. S. : The Sensus Plenior of Sacred Scripture.
—- St. Mary’s University, Baltimore 1955. X1v-161 p.

Der Verfasser will die neue Kategorie der Noématik rechtfertigen und
beschreiben, die seit einigen Jahrzehnten von einer wachsenden Zahl von
Theologen anerkannt wird. Daher spricht er einleitend iiber die bekannten
Kategorien (Literalsinn, typischer Sinn, Sensus Consequens, Akkommoda-
tion), wobei er dem typischen Sinn besondere Aufmerksamkeit schenkt. Der
Vorbereitung auf die Beweisfiihrung dient der sich anschlieBende Uberblick
iiber die Geschichte der Exegese (hier verdienen die Ausfiihrungen iiber die
antiochenische Schule besondere Beachtung). Der Verfasser bestimmt den
Sensus Plenior als den von Gott intendierten, dem menschlichen Autor aber
nicht klar bewuBten und folglich von ihm auch nicht klar formulierten
vollen Gehalt des Literalsinns, der erst in spiterer Zeit durch eine neue
Offenbarung oder durch ein besseres Verstindnis derselben erkannt wird.
So steht der Sensus Plenior in der Mitte zwischen dem Literalsinn und dem
typischen Sinn : mit ersterem hat er gemeinsam, daB3 er in dem Schrifttext
unmittelbar ausgesprochen ist und sich so auf das gleiche Objekt bezieht
wie der Literalsinn ; mit dem typischen Sinn teilt er den Zug, dem mensch-
lichen Autor nicht klar zum BewuBtsein gekommen zu sein. Die Beweise
fiir die Existenz dieses besonderen Schriftsinns sieht der Verfasser vor allem
darin, dal3 sich die echte Schriftinterpretation, die im Neuen Testament,
bei den Kirchenvitern, in der Liturgie und in den Dogmatisationsbullen
iiber die Unbefleckte Empfingnis Mariens und ihre Aufnahme in den Himmel
vorliegt, nicht vollstindig in die beiden traditionellen Kategorien des wirk-
lichen Schriftsinns (Literalsinn und typischer Sinn) einordnen lasse; es
bleibe ein Rest, der nur als Sensus Plenior verstanden werden kénne (Be-
weise a posteriori). AuBerdem geniige der typische Sinn nicht, um die erfor-
derliche weitgehende Harmonie zwischen dem Alten und dem Neuen Testa-
ment herzustellen (Beweis a priori). In Erginzung der Beweisfiihrung setzt
der Verfasser sich ausfiihrlich mit den Einwidnden auseinander, die gegen
den Sensus Plenior erhoben worden sind.

Bei den Beweisen a posteriori beschrinkt der Verfasser sich fast aus-
schlieflich auf die Wiedergabe der Forschungsergebnisse anderer Gelehrter,
die Spezialuntersuchungen iiber die verschiedenen Teilgebiete (Neues Testa-
ment, Kirchenviter, Liturgie, Dogmatisationsbullen) angestellt haben ; in
den seltenen Fallen, in denen er auf Beispiele fiir den Sensus Plenior ein-
geht, geschieht dies mehr behauptend als beweisend. Man muf3 zugeben,
daB der Verfasser sich auf eine stattliche Reihe namhafter Befiirworter des
Sensus Plenior berufen kann; aber es hitte doch die Uberzeugungskraft
seiner Ausfiihrungen zweifellos erhoht, wenn er hiufiger und eingehender

31



482 Besprechungen

an einzelnen Beispielen gezeigt hiatte, daB hier einerseits keine bloBe Akkom-
modation vorliegt und daf3 andererseits die gebotene Exegese nicht in den
Rahmen des Literalsinns oder des typischen Sinns pa(t. Immerhin hat der
Verfasser alle wichtigen Gedanken aus der reichhaltigen Literatur iiber den
Sensus Plenior zusammengefaf3t. Sein Buch wird fiir jeden von Nutzen sein,
der sich iiber dieses wichtige und aktuelle hermeneutische Problem infor-
mieren oder an dessen weiterer Klirung beteiligen will.

Walberberg (Koln). K. GieratHS O. P.

Bruno, Arvid : Die Psalmen. Eine rhythmische und textkritische Unter-
suchung. — Almgqvist & Wiksell, Stockholm 1954. 282 S.

Mit den Psalmen hat der Verfasser seine rhythmische Analyse der alt-
testamentlichen Biicher seinerzeit angefangen (Der Rhythmus der alttestament-
lichen Dichtung, 1930) und zu den Psalmen kehrt er in dieser Verdffent-
lichung wieder zuriick. Dabei hat er es insoweit bedeutend leichter, als
man in den Psalmen nicht mit den Prosa-Abschnitten zu rechnen hat, die
sonst, z. B. in der Genesis gerne als « epische Poesie » in Anspruch genommen
und dementsprechend behandelt werden. Nach Brunos Theorie besteht jeder
Abschnitt (der nicht notwendigerweise jedem Psalm entspricht) aus Strophen,
welche die gleiche Anzahl von betonten Wortern aufweisen. Freilich gibt
er zu, daB man diese Regel nicht ohne Weiteres in mechanischer Weise
durchfithren kann. Es komme ndmlich ziemlich hdufig vor, daB3 eine Strophe
ein nach B.s Theorie betontes Wort mehr, oder auch eines weniger enthilt
als sie enthalten sollten. Wo etwa groBere Abweichungen von der als normal
aufgestellten Anzahl der Betonungen auftreten, wird im Text ein Traditions-
fehler angenommen, und zwar meistens ein solcher, wobei Sitze oder
Satzteile an eine falsche Stelle geraten sind. Wo ein Text Schaden gelitten
hat, wird im allgemeinen sein Konsonantenbestand vom urspriinglichen nicht
weit abliegen. Das ist eine Voraussetzung, die jedem alttestamentlichen
Textkritiker geldufig ist und auch nach Bruno 18t sich der gréBere Teil
der « verdorbenen » Stellen ohne erhebliche Abweichungen vom tiberlieferten
Konsonantenbestand berichtigen.

Fribourg. M. A. vAN DEN OUDENRIJN O. P.

Spicq C., O. P. : Spiritualité sacerdotale d’aprés saint Paul. (Collection
Lectio Divina, 4.) — Les éditions du Cerf, Paris 1954. 203 p.

C. Spicq, der Ordinarius fiir neutestamentliche Exegese an der Uni-
versitdt Freiburg/Schweiz, hat uns bereits vor acht- Jahren einen ganz aus-
gezeichneten Kommentar zu den paulinischen Pastoralbriefen geschenkt
(Etudes bibliques, Paris 1947).

Das vorliegende Werk bietet in zwolf vortrefflichen Kapiteln, welche
die wissenschaftliche Autoritit und das reife Urteil des Fachgelehrten ver-
raten, nicht etwa einen neuen, fortlaufenden Kommentar, sondern vielmehr
eine Art biblischer Theologie fiir das Leben des katholischen Priesters,
gleichsam einen paulinischen « Seelenspiegel » fiir den Priester des Neuen



Besprechungen 483

Bundes. Es sind herrliche und beherzigenswerte Gedanken, die uns da in
zwangloser Folge geboten werden iiber die Kirche, iiber das heilige Weihe-
sakrament, iiber das Apostolat, die Glaubensverkiindigung, die priester-
lichen Tugenden usw. Grundlage dieser sehr geistvollen Ausfiithrungen ist
der heilige Text der Briefe Pauli an Timotheus und Titus. Spricht doch
Paulus in den genannten drei Briefen zu Menschen, die ein hierarchisches
Amt in der Kirche ausiiben, zu seinen Stellvertretern und Beauftragten,
die bald die Nachfolger der Apostel sein werden. Er gibt ihnen Vorschriften,
Anleitungen, Direktiven, Ermahnungen fiir die verschiedenartigsten Situa-
tionen, denen sie sich gegeniibergestellt sehen. Er sagt ihnen, wie man in
all den Wechselfillen « im Hause Gottes wandeln soll » (1 Tim. 3, 15). Dieses
paulinische Gedankengut wertet nun Spicq aus fiir den katholischen Priester
von heute. In der klaren Darstellung und Begriindung finden sich auch
zahlreiche treffende Stellen aus dem Alten Testament, den Evangelien und
besonders auch aus frithern Paulusschriften nebst sehr gut gewihlten
Zitaten aus den Kirchenvitern und den Werken des hl. Thomas von Aquin.

Gegeniiber dhnlichen Werken (z. B. GINoULHIAC, Les épitres pastorales
ou Réflexions dogmatiques et morales sur les Epitres de saint Paul a
Timothée et a Tite, Paris 1866 ; A. Papovani, In Epistolas ad Timotheum
et ad Titum, Paris 1894, 1896) bietet das Buch von Spicq den Vorteil, da
es unmittelbarer und tiefer zum Gotteswort der Bibel vorst68t und dazu
einliddt, die geistige Nahrung fiir die mannigfaltige priesterliche Tatigkeit
eben aus diesem inspirierten Gotteswort zu schépfen. Man méchte wiinschen,
daB jeder katholische Priester nicht nur immer und immer wieder die
Pastoralbriefe liest, jedem sollte dazu das anregende Buch von P. Splcq
in die Hand' gegeben werden !

Sursee. J. Haas.

Dogmatik

Premm, Matthias : Katholische Glaubenskunde. Ein Lehrbuch der
Dogmatik. 2. Bd.: Christus, Maria, Kirche. 3.Bd., I. Teil: Allgemeine
Sakramentenlehre, Taufe, Firmung, Eucharistie ; II. Teil : BuBle, Kranken-
6lung, Priesterweihe, Ehe. 4. Bd. : Gnade, Tugenden, Vollendung. — Herder,
Wien 1952, 1954, 1955, 1953. x1-570, XI111-376, XV-415, XVI-704 S.

Das Lehrbuch des emeritierten Salzburger Dogmatikers liegt nun ab-
geschlossen vor. Bd. Il bietet die Erlosungslehve (Christus der Erloser,
Christologie), Christi Erlosungswerk (Soteriologie), die Mutter und Gehilfin
des Erlosers (Mariologie) und die Kirchenlehve (die Kirche als Leib Christi,
der Heilige Geist als Seele des Leibes Christi, unsichtbare Seite der Kirche,
die leibliche, die sichtbare Seite der Kirche). Ein Anhang bietet einen Uber-
blick iiber die orthodoxe Lehre iiber Erlosung, Maria und die Kirche. In
der Frage nach der Mitwirkung Mariens ist P. « mit der gréBeren Zahl der
Theologen der Ansicht, daBl Maria im objektiven Erlosungswerke unmitielbar
mitwirkte, daher den Namen Miterloserin im eigentlichen Sinne verdient »



484 Besprechungen

(387). Die aus Thomas angefiihrten Texte gehen aber sicher nicht ausdriick-
lich so weit, wenigstens insofern ihr Wirken auf Golgatha gemeint ist. Albert
den GroBen sollte man vorliufig nicht mehr zitieren, bis die Frage nach der
Echtheit der unter seinem Namen gehenden mariologischen Schriften geklirt
ist. Es ist begriiBenswert, dal3 Premm auch die dogmatische Lehre von der
Kirche in sein Lehrbuch aufgenommen hat und damit das Rundschreiben
iiber den mystischen Leib den Studenten zuginglicher macht. Freilich ist
in dieser Frage noch vieles zu kliren. Es miiite deutlicher gemacht werden,
inwiefern der Heilige Geist, am Pfingsttage gesandt, die Seele der Kirche
ist und die Kirche doch in der Todesstunde Christi « geboren wurde ». Setzt
die Geburt nicht die Beseelung voraus ? Eine Fiille von Vitertexten sprechen
allerdings fiir den Augenblick der « objektiven » Erlésung als Geburtsstunde
der Kirche. Hinsichtlich der kirchlichen Mitgliedschaft vertritt P. die An-
sicht, « daB auch jene noch Mitglieder der Kirche sind, die zwar innerlich
den Glauben teilweise oder ganz verloren haben, ohne es aber duBerlich
(wenigstens nicht der groBen Offentlichkeit gegeniiber) merken zu lassen
(haeretici occulti). Auch hier steht ... die Sichtbarkeit der Kirche auf dem
Spiele » (536).

Im Bd. III/1 scheint uns die MeBopferlehre besonders gliicklich darge-
stellt. P. bekennt sich zur Theorie Billots, nach der Christus durch eine
symbolische Schlachtung in den Opferzustand versetzt wird und sich Gott
so aufopfert. Mit Recht betont der Verfasser, daB damit vorziiglich die Aus-
fiihrungen Pius XII. in der Enzyklika ‘Mediator Dei’ iibereinstimmten (349).
Gegen die Mysterientheorie Odo Casels fiihrt P. die Werturteile der Gegner
des Begriinders dieser seltsamen Lehre an. Poschmann nannte sie eine « bare
Unmoglichkeit », Umberg einen « Irrweg », eine « Fata morgana », der Abt
B. Durst von Neeresheim lehnt sie ebenfalls ab, Kolping meint, « daB jeder
weitere Versuch, die Mysterientheorie im eigentlichen Sinne zu halten, aus der
Diskussion a limine auszuscheiden hat ». Fittkau hat neuerdings (s. Bibliogr.
N. 124 [1954]) bewiesen, wie berechtigt diese Urteile auch im Lichte der
patristischen Hauptquelle Casels waren. Thomas hatte schon den rechten
Weg gewiesen : « Hoc sacramentum est signum passionis, et non ipsa passio »
(4 Sent., d. 12 q. 1 a. 3 ad 2). Dankenswert ist auch der kurze Bericht iiber
die der Mysterienlehre ungiinstige Stellungnahme des HI. Offiziums vom
25. Nov. 1948 in einem eigenen Schreiben an den Ordinarius loci von Salz-
burg.

Bd. 1112 bietet die Lehre von der Bulle, der Krankenolung, der Weihe
und der Ehe. Hier nimmt der Verfasser noch mehr als in den vorhergehenden
Binden Riicksicht auf die « Lebenswerte » der Sakramente. So sind der
« Erhabenheit » des christlichen Sterbens, der Bedeutung des Zolibates, den
Zwecken der Ehe, der Josefsehe, der GroBe der christlichen Ehe eigene
Abschnitte gewidmet. BegriiBenswert ist auch der Artikel, in dem die Ehe-
gesetzgebung in ihrer Beziehung zum dogmatischen Gehalte der Ehe auf-
gezeigt wird.

Bd. IV enthdlt auBer der auch in andern deutschen Lehrbiichern der
Dogmatik dargebotenen Gnadenlehre und der Eschatologie einen Traktat
iber die theologischen Tugenden und die christliche Mystik. Gerade hier



Besprechungen , 485

bot sich manche Gelegenheit, die Eigenart der Dogmatik von Premm noch
deutlicher zur Geltung kommen zu lassen : die Hinweise auf die Lebens-
werte der jeweiligen Lehre. Es ist gut, daB nun dem angehenden Theo-
logen deutscher Sprache auch in einem Handbuche Gelegenheit gegeben
wird, die theologische Disziplin zu studieren, die nach Pius XI. (,Scien-
tiarum Dominus’) und nach den Weisungen der Studienkongregation an den
katholischen Fakultiten und Lehranstalten vorgetragen werden soll. Das
Leben des Trierer Bankdirektors Hieronymus Jaegen beweist, daf} der
Priester zur Erfiillung seines Amtes auch Kenntnis von dieser Form christ-
lichen Lebens besitzen muf.

Walberberg. A. Horrmann O. P.

Weber, Otto : Grundlagen der Dogmatik. Erster Band. — Verlag der
Buchhandlung des Erziehungsvereins Neukirchen (Moers) 1955. 708 S.

Die « Grundlagen der Dogmatik », der profestantischen Dogmatik, sind
in vielfacher Beziehung beachtenswert. Methodisch soll die sparsame Dar-
bietung der eigenen Position moglichst in stindigem Gesprach mit den
« Vitern » und « Briidern » geschehen und zuweilen in der Gestalt eines kriti-
schen Referats. Wohl nicht ohne einen Seitenblick auf andere neuere dog-
matische Lehr- oder Lernbiicher beginnt sie « nicht jeweils neu und setzt
nicht mit der Zertriimmerung des geschichtlich Vorgegebenen ab, sondern
mit dessen kritischer Respektierung » (Vorwort). Der Verfasser hofft, da3
das Horen auf die Viter und Briider, wenn ‘es in der Gebundenheit an das
Wort Gottes geschieht, fiir die Gegenwartsfragen der Theologie die notige
Freiheit beschere.

Im Verlaufe der ganzen Darstellung auf den 708 Seiten wird immer
wieder offenbar, wie treu Weber seinem Vorhaben geblieben ist und daf3 er
in der Tat zu den Vitern oder Briidern auch die gré8ten katholischen Theo-
logen zdhlt. Um aber von vorneherein jeder zu optimistischen Erwartung
vorzubeugen, sei gesagt, dal Weber durchaus protestantischer Theologe
bleibt und sich im Formalprinzip klar vom Katholizismus abhebt. Aber es
klingt doch verséhnlicher, wenn man hier hort, daB3 auch der evangelische
Theologe, der von seinem Standpunkte aus die rémisch-katholische Dogmen-
interpretation ablehnt, ihr doch « alle schuldige Achtung erweisen » kann (52).

Diese Achtung und die Gelehrigkeit fiir das Wort der Viter und Briider
werden besonders deutlich in der Bewertung und in der Benutzung der
Scholastik. Es ist gewill eine Frucht der 6kumenischen Bewegung, der ver-
tieften Kenntnis des Mittelalters und nicht zuletzt der Deutschen Thomas-
ausgabe, wenn wir folgendes ungewohnte Urteil iiber das Mittelalter und
seine Theologie horen : « Inzwischen hat sich im allgemeinen Geistesleben
eine Wendung vollzogen, in deren Gefolge das Mittelalter weithin als der
Inbegriff des Hellen und Ungebrochenen erscheint, als die jugendliche Ent-
wicklungsphase des europaischen Geistes, als die Epoche der Ganzheit, der
Einheit alles Denkens und Handelns. Der Protestantismus erscheint dem-
gegeniiber als Abbruch des machtvoll Gebauten, als Zersetzung der Einheit,
als Vereinseitigung und Verarmung. Man kann dieses neue Werturteil als



486 Besprechungen

Zeichen fiir das ‘Ende der Neuzeit’ ansehen oder als das Ergebnis wirksamer
romisch-katholischer Propaganda. Ganz sicher ist es geistesgeschichtlich
mindestens ebenso sachgemil wie die These vom ‘finstern’ Mittelalter ! Fiir
die Geschichte der Dogmatik wird hier die wichtigste aller I'ragen wach-
gerufen : die Frage, ob das, was in der Reformation geschah, nur das Ergeb-
nis eines geistesgeschichtlichen Prozesses war (der dann gar leicht als Zer-
setzungsvorgang aufgefaBt werden konnte) oder eine Heimkehr der Kirche
zu dem Wort, aus dem sie lebt » (108).

Es kann nicht zweifelhaft sein, der Protestant Weber muB3 in der
Reformation im Grunde eine « Heimkehr der Kirche zum Wort, aus dem sie
lebt », sehen. Aber seine Offenheit fiir die Vater und Briider und die damit
geschenkte Bereicherung befdhigte ihn doch zu folgendem befreienden Ur-
teil : « Auf jeden Fall ist zu urteilen, da8 die Dogmatik der reformatorischen
wie der orthodoxen Zeit ohne genaue Kenntnis des Mittelalters in seiner
dogmatischen Arbeit nicht verstanden werden kann. Es ist zulange nicht
gesehen worden, dall die Reformatoren in der Denkweise des Mittelalters
aufgewachsen sind. Sollte nicht ihre Theologie in ihrer dogmatischen Aus-
gestaltung stdrker von den friih erworbenen Vorbedingungen beeinflu3t sein,
als man vielfach annimmt ? ... Auch ein evangelischer Theologe, der ‘grund-
siitzlich’ nichts vom Mittelalter ‘wissen’ mochte, mull diese angeblich so
finstere Zeit schon kennen, um ‘seine’ Reformatoren zu verstehen » (108-109).

Wo ist nun dies Mittelalter in seiner reinsten Gestalt verwirklicht ?
In seiner Darstellung des Uberblickes iiber die mittelalterliche Dogmatik
héren wir : « Der Thomismus, gewill mehrerer Auslegungen fihig, vor allem
je nachdem man die Stufenfolge gleichsam von oben bis unten (wie T/homas
selbst) oder von unten nach oben denkt, ist in seiner Grundstruktur ohne
Frage der reinste Ausdruck des ‘Katholischen’ : alles hat hier seinen Platz,
alles wird in ein groBes Ganzes eingeordnet, und vom Ersten und Obersten
her empfingt auch das Geringste noch Glanz und Wiirde. Dabei ist Thomas,
der entschieden von oben nach unten denkt, in allem .seinem Denken wirk-
lich Theologe, der groBte Dogmatiker der Kirche seit Augustin, in dessen
Bahnen er bewufter wandelt, als manche annehmen. Seine Philosophie ist
Ausflu3 seines theologischen Grundaspektes: der aus und in sich selber
seiende, in seinem actus purus keiner Bedingtheit auBlerhalb seiner selbst
unterworfene Gott, der Dreieinige in der Fiille seiner Namen und Voll-
kommenheiten ist zugleich der Schopfer und Begriinder aller Wahrheit, auf
die sein Geschopf denkend oder komtemplativ stolen kann. Soll man sagen,
daB Thomas Glaubensphilosophie treibe ? Man wird es schwerlich sagen
kénnen : denn das steht ihm unverriickbar fest, dal Gott, eben weil er der
Schopfer und der Griinder aller Wahrheit ist, auch ‘natiirlich’ erkannt
werden kann — die theologisch eingeordnete Ontologie bleibt Ontologie und
die von der gratia iiberh6hte Natur bleibt Natur ! » (115-116). .

Aber Weber beschriankt sich nicht auf diese Hinweise allgemeiner Art,
Er verweist seine protestantischen Leser ausdriicklich auf die zuganglichen
Thomasausgaben, die Leonina « mit ausfiihrlichen Registern », « eine mit
deutscher Ubersetzung versehene und sorgfiltig erliuterte Ausgabe usf., er
deutet die groBe Synthese der Summa an und rit als einfithrende Hilfe



Besprechungen 487

Grabmanns « Einfithrung in die Summa Theologiae des heiligen Thomas von
Aquin » an (115-116).

Personlich hat der Verfasser bei fast allen einschligigen Fragen Thomas
zu Rate gezogen, mehr als sechzigmal zitiert er ihn oder gibt nachdriickliche
Hinweise, er weist in Einzelfillen hin auf Ubereinstimmung der Reforma-
toren mit Thomas und deren Abhdngigkeit von der Scholastik : vom thomi-
stischen Denken von Gott her ist der iiberwiegende Teil der reformierten
Orthodoxie beeinfluBt, das molinistische Denken vom Menschen her ist in
seinen protestantischen Anhdngern wirksam geworden (491). Der Grund,
warum dem Thomismus gegeniiber seinen molinistischen (und zum Teil pro-
testantischen) Widersachern ein relativer Vorzug zu geben ist: weil man
nicht eine Verhaltungsweise in Gott annehmen darf, die ihn gleichsam als
miiBigen Zuschauer erscheinen lieBe (492). Zur Frage vom Wirken Gottes
und menschlicher Freiheit heif3t es : Gott ist nicht zu denken als einer, dessen
Ehre angetastet wire, wenn der Mensch in seinem Raum und zu seiner Zeit
in geschenkter Freiheit handelt. « Denn Gott schenkt die Freiheit, indem er
sich als der Allméchtige offenbart » (493). Es kann hier nicht auf alle dhn-
lichen Aussagen hingewiesen werden. Ireilich — und es ist nicht anders zu
erwarten — nimmt das Gesprich mit Thomas auch zuweilen die Gestalt
einer « kritischen Respektierung» an, wie iibrigens auch das Gesprich mit
den Reformatoren der protestantischen Orthodoxie und den zeitgendssischen
Theologen, besonders mit Bultmann (366-384). Diese Kritik betrifft vor
allem die Lehre von der natiirlichen Gotteserkenntnis und im Zusammenhang
damit die Auffassung vom Menschen als Siinder und Gottes Ebenbild (214-
252, 615-684).

Nach diesen Bemerkungen iiber ein Charakteristikum des neuesten Lehr-
buches protestantischer Dogmatik, dessen Verfasser sich keinem Theologen
so verpflichtet wei3 wie Karl Barth, sei noch hingewiesen auf den Aufbau
dieser « Grundlagen der Dogmatik ». Aufgeteilt wird der Stoff in sechs Ab-
schnitte. Im Eingang wird von der Fragwiirdigkeit und Notwendigkeit christ-
licher Lehre gehandelt, vom Begriff des Dogmas und der Dogmatik sowie
ihren Aufgaben (8-88). Aus der Geschichte dev Dogmatik horen wir dann von
der altkirchlichen, der mittelalterlichen, der reformatorischen, der ortho-
doxen und neuern Dogmatik (88-184). Im dritten Abschnitt ist die Rede
von Gottes Selbsterschliefung, von Gotteserkenntnis und Offenbarung, von
Schriftautoritit und Schriftverstindnis, vom Verhiltnis der Heiligen Schrift
zur Kirche und von der Schriftauslegung (184-386) : also eine ausgebaute
theologische Erkenntnislehre im Sinne des Protestantismus.

Die « materielle » Dogmatik beginnt mit dem vierten Abschnitt. An die
Spitze stellt Weber die Lehre vom Dreieinigen Gott (388-510), und hier
nimmt wieder die Trinititslehre den ersten Rang ein, denn «sie ist der
klarste Ausdruck dafiir, daB die Dogmatik es iiberhaupt nicht primir mit
dem christlichen ‘Selbstbewuf3tsein’, sondern mit der allem Erkennen unbe-
dingt vorgingigen SelbsterschlieBung Gottes zu tun hat» (390). Erst dann
folgt ein Kapitel iiber Gottes Wesen und Eigenschaften. Der fiinfte Abschnitt
behandelt die Schépfungslehre (510-581), der sechste die theologische Anthro-
pologie : den Menschen (582-695).



488 Besprechungen

Der katholische Theologe, der sich iiber den Stand der heutigen prote-
stantischen Theologie informieren will und nicht die Zeit findet, die um-
fangreichen bisher erschienenen neun Béande der kirchlichen Dogmatik von
K. Barth durchzuarbeiten und in wohlwollenderem Tone angesprochen wer-
den mochte, als er in der Dogmatik E. Brunners vernehmbar ist, wird in
den « Grundlagen » von Otto Weber den geeigneten Wegweiser sehen diirfen,
der seine eigene Position so umschreibt: « So gewiB die Dogmatik unter
einem vorgegebenen, keiner Diskussion zuginglichen Kriterium steht, so
gewil3 ist sie eben dadurch in die — diesem Kriterium unterworfene —
Gemeinsamkeit des Fragens und Antwortens mit den Vitern und Briidern
gestellt ». Dieser Satz hat, recht verstanden, auch fiir den katholischen
Theologen Geltung.

Walberberg. A. HorrManN O, P.

Moschner, Franz M. : Bild und Ewigkeit. — Herder, Freiburg 1955.
vII-96 S.

Die Lesergemeinde Moschners wird gerne zu diesem neuen Buche des
Verfassers greifen. Denn sie findet hier den Schliissel zu vielen ihr schon
bekannten Ausfithrungen friiherer Schriften. Es wird gleichsam die Theorie
geboten zum Verstindnis der vielen von M. verwandten Bilder, aber damit
zugleich Allgemeingiiltiges ausgesagt iiber die Bedeutung der in Bibel, Litur-
gie und kirchlicher Kunst verwandten Bilder und Gleichnisse fiir das reli-
giose Leben. Auch dem Theologen wird in sprachlich edler Fassung eine
Fiille von Erkenntnissen ganz neuartig dargeboten, die ihm aus der Lehre
vom innergéttlichen Worte, vom Menschen als dem Abbilde Gottes, von
Christus als dem vollendeten Bilde des Vaters, vom innern und Adullern
Worte bekannt waren. All dies wird nun aber geschaut und gedeutet im
Hinblick auf das sinnenfillige Bild, insofern es Hinweis auf Ewiges ist.
Das Biichlein 1dadt ein zum Innehalten bei den uns oft zu bekannten biblischen
und liturgischen Symbolen und leitet an, zu dem von Gott und der Kirche
gemeinten Sinn betrachtend vorzudringen.

Walberberg. A. HorrmMaNnN O. P,

\

Die heilsgeschichtliche Stellvertretung der Menschheit durch Maria.
Ehrengabe an die Unbefleckt Empfangene von der mariologischen Arbeits-
gemeinschaft deutscher Theologen dargereicht. Hrsg. von Carl FECKES. —
Schoéningh, Paderborn 1954. x1-395 S.

Das Buch bietet 19 Beitrige zum gleichen Thema. Grundlegend sind
die Abhandlungen iiber die papstliche Lehrverkiindigung der letzten hundert
Jahre, iiber das Neue Testament, die griechischen und einige lateinische
Kirchenviter. Dann behandeln verschiedene Theologen die Kronzeugen ihrer
Orden und Schulen. AbschlieBend, ohne allerdings auf den Ergebnissen der
vorausgegangenen Arbeiten zu fuBen, bietet K&sTER einen Systemversuch,
behandelt SEMMELROTH das Problem Maria - Kirche und gibt GRABER einen



Besprechungen 489

Ausblick iiber die Stellvertretung Mariens und das katholische Ethos. Auf
Grund seiner Untersuchungen iiber die papstliche Lehrverkiindigung mahnt
ScHwERDT zu Vorsicht und Kritik. Weil zur Zeit Pius’ IX. und Leos XIII.
die « Corredemptrix-Frage » noch nicht in dem Sinne Gegenstand einer theo-
logischen Aussprache war wie heute, muB gewarnt werden, «die heute
bereits weithin differenzierten mariologischen Begriffe ohne weiteres in die
Textstellen selbst hineinzutragen » (S. 3). « Die ausdriicklich als lehrhafte
Abschnitte gekennzeichneten Teile der Enzykliken wollen nicht an erster
Stelle die Stellvertretung der Menschheit durch Maria als Wahrheit vor-
legen ; sie wird vielmehr nur mitvorgelegt » (S. 24). Hauptséchlich die erste
dieser Mahnungen wird, wie mir scheint, in den Abhandlungen iiber das
N. T. und die Kirchenviter in lobenswerter Weise befolgt, wiahrend andere
Autoren der sog. retrospektiven Methode erlegen sind (bes. S. 186-198).
ScHWERDT selber scheint da und dort in der Ubersetzung der lat. Texte
nicht gerade das Richtige getroffen zu haben. So ist m. E. folgende Uber-
setzung (S. 16) nicht richtig : da8 die schmerzhafte Jungfrau das Werk der
Erlésung mit Christus geteilt habe : quod Virgo Perdolens redemptionis opus
cum Christo participavit. Oder (S. 21) : Die Liebe zu Gott ... hat ihr (Maria)
die Kraft gegeben, an dem Leiden Christi selbst teilzunehmen und sich mit
ihm darin zu teilen : participem passionum Christi sociamque effecit. Wenn
Maria auch im Heilsgeschehen Stellvertreterin der Menschheit ist, also teil-
hat am Erlésungsgeschehen, so haben sich aber Christus und Maria doch
nicht in das Erlosungswerk geteilt, Teilhaben und teilen ist nicht das gleiche.
Dies klargestellt zu haben, ist ein duBerst wertvoller Ertrag des ganzen
Buches. Aus der pdpstlichen Lehrverkiindigung der letzten hundert Jahre
1aBt sich eine eigentliche Stellvertretung Mariens bei der Verkiindigung als
sicher herauslesen, was ja nicht zu verwundern ist, denn diese Tatsache
146t sich, wie MicHL (S. 26-41 ; Gédchter und Braun finden nicht ungeteilte
Zustimmung) und WENNEMER (S. 42-78) iiber das N. T. dartun, klar aus
der Heiligen Schrift ableiten, war aulerdem, wie die Darlegungen der griech.
und lat. Kirchenviter bezeugen, allgemeines Traditionsgut. Trotz der fast
von allen Kirchenvitern ausgewerteten Parallele Eva - Maria hilt es aber
sehr schwer, Maria auch beim Kreuzestod als Stellvertreterin der Mensch-
heit oder gar als aktiv mitwirkende « Miterloserin » bezeugt zu finden. Die
Erlosungstat wird iiberall, wo davon die Rede ist, Christus allein zugewiesen
(z. B. S. 91, 98, 101, 129 usw.). Nach HoFmanN (S. 141) spricht Augustinus
nirgends von einer besonderen Mitwirkung Mariens zu unserer Erlosung
durch ihre Gegenwart unter dem Kreuz; darum bezieht HorFMANN in der
Anmerkung Stellung gegen SEMMELROTH, der gerade Augustinus als Kron-
zeugen fiir seine Auffassung anfithren will. « Auch von einer besonderen
Fiirbitte Mariens schweigt Augustinus» (S. 141). Mariens Anteil und Stell-
vertretung wird immer wieder auf die Menschwerdung beschrinkt (S. 93).
SOLL sagt hieriiber im Zusammenhang seiner Untersuchung iiber die grie-
chischen Kirchenviter : « Dal die griechische Tradition Maria in diesem
Sinn (direkte Mitwirkung bei der objektiven KErlosung) als Miterloserin
betrachtet habe, kann trotz mancher so iiberzeugend klingender, weil aus
dem Zusammenhang genommener Texte nach dieser Untersuchung nicht



490 Besprechungen

behdauptet werden und wird auch nicht dadurch glaubhafter, daBl es oft
geschrieben und gesagt wird» (S.104). SEMMELROTH (S. 363) meint in
seinem Artikel allerdings, man soll der Tatsache, da3 die Kirchenviter ein
eigenes Wirken Mariens beim Kreuzesopfer Christi nicht ausdriicklich be-
tonen, keine Bedeutung zumessen, die ihr nicht zukommt, als wenn damit
ein Mitopfern Mariens als der Tradition fremd erwiesen wire. M. E. aber
sollte dieses Schweigen doch zu etwas mehr Vorsicht und Zuriickhaltung
mahnen. Zeugnisse finden sich (z. B. bei Ambrosius S. 119-130) fiir Maria
als Stellvertreterin der erlosten oder zu erlésenden Menschheit. Am weitesten
vorgestoflen in der Lehre von der Stellvertretung Mariens, sowohl bei der
Verkiindigung als auch beim Kreuzesopfer und der daraus flieBenden Gnaden-
vermittlung, ist wohl Laurentius von Brindisi (S. 199-259).

" Beachtenswert ist, daB HoFMANN in seiner Untersuchung iiber Augu-
stinus’ zur Uberzeugung kommt, daB die von K&6sTER und SEMMELROTH
in ihren bekannten Veroffentlichungen vertretene Auffassung der rezeptiven
Erlosung (vgl. die Artikel S. 323-359 und 360-367), als ob sich zwischen
das Erlésungswerk Christi und die Kirche noch eine objektive Reprisenta-
tion der erlésungsbediirftigen Menschheit in der Person Marid einschalten
wiirde, welche die durch ihn gewirkte Erlésung mit ihrem Ja fiir alle
Menschen entgegennimmt, dem Kirchenlehrer véllig fremd ist (S. 135).
« Christus und niemand anders, auch Maria nicht, ist die Kirche im Keim »
(S. 136). Fiir Augustinus steht Maria nicht zwischen Christus und der Kirche,
Maria ist das « hochste, ausgezeichnetste und darum auch heilkriftigste
Glied » der Kirche (S. 143). Es ist m. E. biblisch und theologisch nicht ganz
richtig, wenn KO6sTER der Stellvertretung Mariens unter dem Kreuze da-
durch den theologischen Ort zuweisen will, dal er sagt: « Er (Christus)
befindet sich zwischen Gott (dem Vater) und der zu entsithnenden Mensch-
heit. Er steht nicht in ihrem Schuldzusammenhang, ist nicht erldsungs-
bediirftig und darum von der Segensfolge seiner Erlosung nicht betroffen »
(S. 340). Also wire zum « sinngemdfBen Vollzug » der Erlosung Maria berufen,
fiir die zu erlosende Menschheit die stellvertretenden Akte, d.h. das Ja-
wort zu leisten. Dagegen ist zu sagen : Christus war sicher nicht erlésungs-
bediirftig auf Grund einer personlichen Schuld, aber er trug die Schuld der
Menschen auf sich, als ob er selber der Siinder wire (vgl. Is. 53, 4 1.), Gott
machte Ihn zur Siinde (IT Kor. 5, 21), Christus starb am Kreuze als Haupt
der Menschheit. Er gab als erster und einzig befdihigter Erltser, als neuer
Stammvater das Jawort der Menschheit zur Erlésung und hat sie auch
vollbracht. Darum war Christus wohl auch selber von der Segensfolge seiner
Erlosung betroffen, wie es das befreiende « Es ist vollbracht » kiindet. Es
ist also fiir den «sinngemdBen Vollzug» der Erlésung sicher nicht not-
wendig, noch einen anderen Stellvertreter der Menschen unter das Kreuz
zu stellen, da doch Christus als unser Haupt und fiir uns, an unserer Stelle,
am Kreuze hing. Man hat den Eindruck, als ob K&6sTER den « einen Mittler
zwischen Gott und den Menschen, den Menschen Christus Jesus», darum
so sehr von den Menschen distanziere, um fiir Maria einen Platz zu finden.

Die griindlichen und im allgemeinen niichtern gehaltenen Einzelunter-
suchungen des Buches werden eine unentbehrliche Grundlage sein kénnen



Besprechungen 491

und miissen, damit in den strittigen Fragen der Mariologie nicht blof3
Frommigkeit und Eifer, sondern auch die Theologie und Wissenschaft be-
fragt werden konnen. Auf die Iragestellung des Buches: « Kommt Maria
eine heilsgeschichtliche Stellvertretung der Menschheit zu ? », kann nach
den gefundenen Ergebnissen mit Ja geantwortet werden. Damit ist aber
die eigentliche « Corredemptrix »-Frage, d. h. die Frage nach einem aktiven
Mitwirken Mariens bei der objektiven Erlosung, formell noch nicht geldst,
was allerdings auch nicht in der Absicht des Buches lag. Maria ist Stell-
vertreterin der zu erlésenden und erlosten Menschheit, darum iibt sie die
Funktion der zu Erlosenden, nicht der « Miterldserin » aus, Sie leistete als
Stellvertreterin der zu erlésenden Menschheit den subjektiven Beitrag, den
jeder Mensch, dem die Erlosung zugewendet wird, leisten muf3. Obgleich
Maria dadurch zur Kénigin der Martyrer wurde, ist sie nicht aktiv Mit-
erloserin, wie ja auch der Mensch, der erlost wird, trotz physischer Leiden
und des « mystischen Sterbens», nicht Erlgser, sondern stets Erloster ist.

Mariastein. T. KreipeEr O. S. B.

Volk, Hermann: Das Sakrament der Ehe. — Regensberg, Miinster 1952. 85S.

Der Miinsterer Dogmatiker verdffentlicht in Buchform einen Vortrag
iiber das Sakrament der Ehe. Der Verfasser macht hier vollen Ernst mit
der Sakramentalitit dieses Laiensakramentes, enthiillt seine Zeichenhaftig-
keit und zieht aus seiner Eigenart als Abbild des Verhiltnisses, in dem
Christus zu seiner Kirche steht, die Folgerungen fiir die sakramentale Gnade :
Liebe, Einheit und Unauflgslichkeit werden in ihrer Beziechung zum Urbilde
gesehen, und es wird gezeigt, welche Kraft die christlichen Eheleute daraus
erwarten diirfen. Wenn der Christ betend seine Ehe vor Gott in Christus
versteht und bekennt, « dann wird auch die Gnade zuteil, das zu leben, was
er selbst und was seine Ehe durch die Gnade des Sakramentes ist» (85).
Inhalt und Sprache empfehlen das feine Biichlein allen jungen Menschen.

Walberberg. A. Horrmann O. P.

Moraltheologie

Lottin, Odon, O. S. B. : Psychologie et morale aux XII®¢ et XIII® siécles,
Tome IV : Problémes de morale. Troisiéme partie. 2 vol. — Abbaye du
Mont-César, Louvain ; J. Duculot, Gembloux 1954. 944 p.

In dem vorliegenden 4. Band seines groBangelegten Werkes bietet Dom
Odon Lottin eine weitere Sammlung von Studien zur Entwicklungsgeschichte
wichtiger Moralprobleme und ihrer Lésungen. Wie bei den vorausgehenden
Binden (s. DT Fr. 28 [1950] 348-350) handelt es sich auch hier um eine syste-
matische Zusammenfassung gelegentlich veroffentlichter Artikel, die griind-
lich iiberarbeitet und zum Teil auch stark erweitert wurden.

Der Band beginnt mit einer ausgedehnten Studie iiber die Erbsiinde :
Les théories sur le péché originel de saint Anselme a saint Thomas d'Aquin
(S. 11-280). Es braucht nicht eigens hervorgehoben zu werden, da3 die Lehre



492 Besprechungen

von der Erbsiinde, die heute einen Bestandteil der Dogmatik bildet, in den
theologischen Synthesen des Mittelalters, besonders seit Petrus Lombardus,
im Zusammenhang mit den Moralproblemen behandelt wurde. Ausgehend
von den drei Ansichten, die sich am Anfang des 12. Jahrhunderts gegen-
iiberstanden, der des hl. Anselm von Canterbury, der des Anselm von Laon
und der Abédlards, untersucht L. die einschligigen Probleme des Wesens
und der Anrechnung, der Fortpflanzung und der Eigenschaften der Erb-
siinde bis auf Thomas von Aquin. Die Darstellung fuft unmittelbar auf
den Quellen, die L. meisterhaft beherrscht. Auler den gedruckten Schriften
der Scholastiker des 12. und 13. Jahrhunderts war es L. moglich, eine
betrichtliche Menge noch unveroffentlichter Schriften, die ihm in einer
reichen Filmsammlung zur Verfiigung stehen, heranzuziehen und zum ersten
Mal auszuwerten. Eine groBe Auswahl dieses unveroffentlichten Schrifttums
wird in kritischer Edition der Darstellung eingefiigt. Durch dieses umfang-
reiche Textmaterial erginzt die Abhandlung vorziiglich den bereits 1930
von R. MarTIN O. P. verdffentlichten Textband: La controverse sur le
péché originel au début du XIVe si¢cle (Spicilegium sacr. Lovan. 10). An-
schlieBend folgt eine kiirzere Studie, in welcher das erginzende Problem
der Nachlassung der Erbsiinde durch die Taufe wihrend desselben Zeit-
raumes behandelt wird : Péché originel et baptéme (S. 283-305).

Zu den schwierigsten Problemen der Moral gehdrt sonder Zweifel das
der Sittlichkeit. In einem fritheren Band seines Werkes (II, S. 421-465)
untersuchte L. die Entwicklung der theologischen Spekulation beziiglich des
objektiven Elementes der Sittlichkeit, der Handlung selbst. Sind alle mensch-
lichen Handlungen in sich indifferent, oder gibt es solche, die in sich, das
hei3t durch das Objekt, auf das sie sich beziehen, innerlich gut oder schlecht
sind ? Gleichen Schritt mit dieser Frage hdlt das Problem des subjektiven
Elementes der Sittlichkeit, der Intentio oder Absicht des Handelnden, des
Finis operantis. Wie dieses Problem sich entwickelte, stellt L. hier in einer
langen, bisher unvertffentlichten Abhandlung dar: L’intention morale de
Pierve Abélard a saint Thomas d’Aquin (S. 309-486). An Hand wiederum
eines reichen inedierten Textmaterials erliutert L. das Ringen der Theo-
logen um die Wahrheit auf diesem schwierigen Gebiet, ihre Bemiihungen
zur Klirung der MiBverstindnisse, zur Festlegung der Terminologie, bis sich
im 13. Jahrhundert, mit Hilfe verschiedener durch Alexander von Hales,
Albert den GroBen und vor allem durch Thomas von Aquin durchgefiihrter
Unterscheidungen, eine prizise und rationell befriedigende Lésung des Pro-
blems herbeifiihren lie3. Als Anhang zu dieser Studie 1a3t L.. einen kiirzeren
Artikel folgen, in dem er die Bedeutung des Finis operantis bei Thomas
von Aquin erértert : La place du « finis operantis » dans la pensée de saint
Thomas d’Aquin (S. 489-517).

Die bisher besprochenen Abschnitte behandeln die Entwicklung, die
Thomas von Aquin vorausgegangen ist und bei ihm gewissermaflen ihren
Abschlu3 gefunden hat. In vier weiteren Studien untersucht L. den EinfluB,
den Thomas auf seine unmittelbare Um- und Nachwelt ausiibte. Es ist
bekannt, dal Thomas an der Artistenfakultit von Paris groBer Beachtung
und Hochschitzung sich erfreute. L. bietet neue Beweise dafiir, daff auch



Besprechungen 493

thomistisches Gedankengut noch gegen Ende des 13. Jahrhunderts von den
Lehrern der Artistenfakultit iibernommen und ausgewertet wurde : Saint
Thomas d’Aquin a la faculté des Arts de Paris vers la fin du XIIIe siécle
(S. 521-548). Von groélerer Bedeutung sind die drei folgenden Studien, die
L. dem EinfluB des hl. Thomas auf theologischem Gebiet widmet. Drei
Probleme der Tugend- und Gabenlehre, deren vorausgehende Entwicklung
bis auf Thomas im 3. Band dargestellt wurde, werden hier in der nach-
thomistischen Zeit untersucht : La connexion des vertus movales acquises de
saint Thomas d’Aquin @ Jean Duns, Scot (S. 551-663), Les dons du Saint-
Esprit de saint Thomas d’Aquin @ Pierve Auriol (S. 667-736), Les vertus
movales infuses au début du XIVe siécle (S. 739-807). Es ist interessant, das
Schicksal der thomistischen Lehre in diesen verschiedenen Punkten wihrend
der Jahrzehnte nach Thomas’ Tod, jener Zeit der Hochbliite des theolo-
gischen Schaffens, zu verfolgen. Wir sehen, wie die Thomas-Schiiler die
Lehre des Meisters aufnehmen und weiterfithren, wie unabhingige Lehrer
und auch Gegner Elemente der thomistischen Synthese aufnehmen und an
ihnen festhalten, wie aber nach und nach, infolge einer verschiedenen
Betrachtungsweise, die These in neue Bahnen gelenkt wird und in einer von
Thomas ganz abweichenden Stellung miindet. Keines der drei hier besproche-
nen Probleme hingt mit dem vornehmlich philosophisch gerichteten Korrek-
torienstreit zusammen. Die Entwicklung, die L. hier untersucht und darstellt,
ist eine durchaus friedliche, der jede polemische Absicht fremd zu sein scheint.

Zur leichteren Orientierung in dem inhalt- und umfangreichen Werk
bietet L. fiinf Indices, die sich iiber alle Binde erstrecken. Der chrono-
logische Index aller zitierten scholastischen Schriften mit ihren gegenseitigen
Beziehungen, der bereits im 3. Band erschienen war, wurde hier (S. 831-874)
mit allen Erginzungen und Bereicherungen neu verfaft.

Durch dieses einzig in seiner Art dastehende historische Werk, dessen
Wert erst bei der Beniitzung vollig erkannt wird, hat sich der gelehrte
Verf. die groBten Verdienste um die Erforschung und genetische Erklirung
der Scholastik erworben.

Rom, S. Anselmo. J. P. MUrLEr O. S. B.

Thomas von Aquin : Der neue Bund und die Gnade. Kommentiert von
Thomas-Albert DEmMaN O. P. 1 (I-IT 106-114). Die deutsche Thomasausgabe.
Vollstdndige, ungekiirzte deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica,
hrsg. v. der Albertus-Magnus-Akademie Walberberg b. Kéln, 14. Bd. —
Kerle, Heidelberg ; Styria, Graz 1955. (16)-478 S.

Thomas von Aquin: Besondere Gnadengaben und die zwei Wege mensch-
lichen Lebens. Kommentiert v. Urs voN BALTHASAR. (II-II 171-182.) (Die
deutsche Thomasausgabe, 23. Bd.) — Kerle, Heidelberg ; Pustet, Graz 1954.
(15)-516 S.

Seit Beendigung des zweiten Weltkrieges, der fast jegliche wissenschaft-
liche Arbeit zum Erlahmen gebracht hatte, geht die Arbeit an der deutschen
Thomas-Ausgabe rasch vorwirts. In den letzten Jahren sind regelmiBig ein
oder sogar zwei Binde pro Jahr herausgekommen. Mit besonderer Freude



494 Besprechungen

begriien wir das Erscheinen der zwei vorliegenden Binde, womit bandzahl-
maBig die Halfte des Gesamtwerkes erreicht, ja sogar um einen Band iiber-
schritten ist. In den nédchsten Jahren sollen nach Mitteilung der Schrift-
leitung je mindestens zwei Bande erscheinen. Es besteht also die Hoffnung,
daB das Gesamtwerk in sieben oder acht Jahren abgeschlossen vorliegen
wird (Vorwort, Bd. 23).

Bd. 14. Um der Dringlichkeit des behandelten Stoffes willen haben wir
mit besonderer Ungeduld auf das Erscheinen gerade dieses Bandes gewartet.
Die Einleitung dazu schreibt P. Heinrich M. Christmann O. P. ; der Kom-
mentar stammt von der Feder des im Herbst vergangenen Jahres ver-
storbenen Freiburger (Schw.) Professors Th. Deman O. P. Ubertragung ins
Deutsche durch P, Bernward Dietsche O. P. Es werden in diesem Band zwei
eng miteinander zusammenhidngende Traktate der theologischen Summe
iibersetzt und kommentiert, nimlich der Traktat iiber das Neue Gesetz oder
iiber den Neuen Bund (I-IT 106-108) und derjenige iiber die Gnade (I-II
109-114). Thomas hat eine ganz neue Auffassung vom Neuen Gesetz und
in seiner klaren Darstellung immer wieder scharf seinen Immanenzcharakter
betont. Fiir ihn besteht das Neue Gesetz, das Gesetz des Evangeliums und
des gottlichen Konigreichs, wesentlich und primér in der Gnade des Heiligen
Geistes und nur sekundar in den verschiedenen Geboten, die dazu dienen
sollen, die Menschen zur vollen Reife des Gnadenlebens zu fithren. In seinem
gediegenen, tiefen und durchsichtigen Kommentar hebt Deman hervor : das
Neue Gesetz verhilt sich in der iibernatiirlichen Ordnung wie das Natur-
gesetz in der rein natiirlichen (S. 291). Treffend wird in der Einleitung
gesagt : « So wird Gesetz Gnade, und Gnade Gesetz — wahrlich eine kiihne
Gleichung, wohl die kiihnste Gleichung, die je in der Geschichte der Mensch-
heit fiir die Sphére des Sittlichen aufgestellt wurde. »

Mit Recht kann Deman behaupten, die Auffassung von Thomas stelle
« eine Neufindung » dar (S. 292). So wird auch verstindlich, dal der Gnaden-
traktat die organische Fortsetzung des Traktates iiber den Neuen Bund und
von ihm kaum zu losen ist. Ein gliicklicher Gedanke war es also, diese
beiden Traktate zusammen in einem Band der Thomas-Ausgabe herauszu-
geben. Anmerkungen und Kommentar beabsichtigen in erster Linie ein
klares und tiefes Verstindnis des Thomastextes. Um der Kiirze willen ver-
zichten sie fast vollig auf geschichtliche Erklirung. Die vorgetragenen Ge-
danken wirken durch den ruhigen und sicheren Stil des Ausdruckes umso
befriedigender. — In der Einleitung zur Frage 109 wire es wiinschenswert
gewesen, hervorzuheben, wie Thomas nicht nur Stellung nimmt zu den
Hauptthesen der Pelagianer (Art, 3-5), sondern auch — und sogar haupt-
sichlich — der Semi-Pelagianer (Art. 6-10), die Thomas zwar « Pelagianer »
nennt. Der ganze Aufbau der Frage ist streng geschichtlich bedingt. —
S. 246 und 340 wird die sogenannte « hinreichende » Gnade (gratia sufficiens)
als etwas ganz und gar Unthomistisches vollig auf die Seite geschoben. Das
ist aber nicht ganz richtig. « Hinreichend» steht nicht nur «nicht hinreichend »
gegeniiber, sondern auch « wirksam » (gratia efficax, completa, superabun-
dans, adaequata) — und das sogar in der Terminologie von Thomas selber
(vgl. De Ver. 29, 7 ad 4 ; ibid. ad 8; in I ad Tim. cap. 2 lect. 1). Richtig



Besprechungen 495

ist es schon, dafl Thomas nie ausdriicklich von « hinreichender » und « wirk-
samer » Gnade spricht. Der Gedanke und die Sache aber sind zweifellos bei
ihm zu finden. — Die in der FuBnote S. 335 vorgeschlagene Korrektur
zum Text der Summe ist u. E. nicht sehr gliicklich. Die neue Lesung wiirde
noch mehr stéren und ergibe keinen rechten Sinn. — Das der Ubersetzung
widerfahrene « MiBgeschick », das eine vierseitige Liste von Corrigenda am
Ende des Bandes veranlaf3te (wobei nicht alle Fehler beriicksichtigt wurden !),
stort leider sehr stark. Die Schriftleitung entschuldigt sich deswegen im Vor-
wort. Besser wire gewesen, die fehlerhaften Bogen neu drucken zu lassen.
Dieses Opfer fiir einen der bedeutendsten Bande des Gesamtwerkes hitte
sich schon gelohnt.

Bd. 23 bringt ebenfalls zwei Traktate aus dem moraltheologischen Teil
der Summa, und zwar zwei Traktate, die meistens in den Schulen und von
den Fachtheologen leider vernachlissigt werden, nimlich den Traktat iiber
die besonderen Gnadengaben (die sogenannten « gratiae gratis datae » : I1-I1
171-178), und den iiber die zwei Wege menschlichen Lebens (II-II 179-182).
Die Einleitung und die Ubersetzung des Thomastextes stammen von Pater
Bernward Dietsche O. P.; Anmerkungen und Kommentar schrieb Hans Urs
von Balthasar. Die beiden Traktate des vorliegenden Bandes stehen in
keinem so engen Zusammenhang zueinander wie die zwei Teile des 14. Bandes.
Es wire u. E. auch besser gewesen, den Traktat iiber die zwei Wege (d. h.
iiber das tdtige und beschauliche Leben) zu Bd. 24 zu nehmen. Der Kom-
mentar von Balthasar ist sehr umfangreich — ein groBer Teil davon sogar
in Kleindruck, was das Lesen nicht erleichtert.

Er beschriankt sich, im Gegensatz zum Kommentar von Deman, auf
eine historische Erhellung des Summatextes, und der weitaus groBte Teil
ist einer duBerst interessanten Erklirung der vier Quéastionen (171-174) iiber
die Weissagung gewidmet. Die Quistionen iiber die iibrigen « gratiae gratis
datae» und iiber die zwei Wege des menschlichen Lebens werden kiirzer
behandelt. Zweifellos ist ein historischer Kommentar zur Summa, und beson-
ders zur IIa Pars, fiir die Fachleute, d. h. fiir die Theologen und Dogmen-
historiker, von sehr groBem Interesse. Aber die deutsche Thomas-Ausgabe
soll die Gedankenwelt des Aquinaten des SchulmifBigen entkleiden, um die
gebildeten Schichten mit ihr vertraut zu machen. Man koénnte sich daher
fragen, ob die ausfiihrliche geschichtliche Methode beim vorliegenden Band
dieses Ziel erreicht. Immer besteht die Gefahr, das eigentliche Gedankengut
ein wenig im Hintergrund zu lassen, vor allem dann, wenn der historischen
Erkldrung des Textes keine spekulative oder doktrinire Darlegung zur Seite
steht. Um auf ein Beispiel fiir diese Gefahr hinzuweisen : eine klare Erliu-
terung des gegenseitigen Verhiltnisses zwischen Glauben und Prophetie,
zwischen Glaubenserkenntnissen und der Schau eines Propheten ist nirgends
zu finden. Die Schwierigkeit wird angedeutet, aber nicht befriedigend geldst
(vgl. S. 244, 301 ff.). — Diese Ausstellungen sollen aber den in sich ge-
schlossenen Wert des Kommentars von Balthasar nicht mindern, Die Fach-
theologen werden ihn mit Spannung lesen. Und dafiir sind wir dem Ver-
fasser dankbar.

Fribourg. C. WiLriams O. P,



496 Besprechungen

Adam, August : Der Primat der Liebe. Studie iiber die Einordnung der
Sexualmoral in das Sittengesetz. 6. Aufl. — Butzon u. Bercker, Kevelaer
1954. 228 S.

Die 6. Auflage dieser rithmlich bekannten moralpidagogischen Studie
unterscheidet sich inhaltlich nur durch unwesentliche Verbesserungen vom
nachkriegsmidBigen Druck 1947. Das nunmehr wieder so einladende Buch
verdient es, in viele neue Hidnde von pidagogisch arbeitenden Geistlichen
und Laien zu kommen. Sie werden darin nicht nur wissenschaftliche Er-
kenntnisse schopfen iiber die Beurteilung und den Rang von Keuschheit
und Unkeuschheit im Gesamt der christlichen Sittenlehre, sondern damit
zugleich auch in Berithrung kommen mit der groBen Tradition der katho-
lischen Theologie, vor allem mit Thomas von Aquin. Dies soll keineswegs
eine abschreckende Bemerkung sein | Der Verfasser versteht es, sein Anliegen
in einer Weise darzustellen, daB die Lektiire seines Buches zum geistigen
Vergniigen wird. Zum Kapitel « Die Lehre von der ‘Parvitas materiae’ und
die Sonderstellung des sechsten Gebotes » konnte man noch erwahnen, daf3
die thomistische Schau der Dinge mitten im 18. Jahrhundert, also zur Zeit
des hl. Alfons, von R. Billuart (Cursus theol. zu II-II q. 153, Erstausgabe,
Lowen 1746, Bd. 13, S. 321-ff.) in auffallend nachdriicklicher Weise vor-
getragen wurde. Der « Cursus theologiae » Billuarts war zwar vor der Erst-
ausgabe der « Theologia moralis » des hl. Alfons erschienen, doch hat ihn
Alfons in seinem Traktat de Sexto nicht zitiert, wie man {iberhaupt bei
Alfons unter den vielen zitierten Autoren den Namen Billuart kaum findet.

Fribourg. J. F. GrRoNER O.-P.

Heinen, Wilhelm : Fehlformen des Liebesstrebens in moralpsycho-
logischer Deutung und moraltheologischer Wiirdigung. — Herder, Frei-
burg Br. 1954. xvI-526 S.

AnlaBl und Ausgang dieses Werkes ist die besorgniserregende Tatsache,
daB heute das Seelenleben vieler Menschen griindlich gestort ist. Dem
Seelenforscher zeigen sich solche Stérungen als Antriebshemmungen ver-
schiedenster Art, dem Seelsorger als Riickschlag oder Stillstand im sitt-
lichen Streben, sogar als Verkiimmerung des Gewissens. Ubereinstimmend
stellen Beobachter und Forscher eine besondere Ich-Bezogenheit und Ich-
Verkrampfung am heutigen Menschen fest.

Diese mannigfachen Stérungen lassen sich auf den gemeinsamen Nenner
bringen : Fehlformen des Liebesstrebens. Denn die Liebe ist die sich in
allen Bewegungen dullernde Grundkraft im Menschenleben, -— Damit ist
an sich noch nicht der Primat der Liebe vor dem Erkennen ausgesprochen.
Denn man bewegt sich hier im Reich des Tuns. Das Tun ist aber immer
zielbestimmt, d. h. es steht unter dem EinfluB eines Gutes und die Ant-
wort des Menschen auf das werbende Gut ist Liebe,

Der Verfasser fithrt die verschiedenen LiebesiuB8erungen auf drei Grund-
formen zuriick, auf die begehrliche, die iberwiegend geistige und die ambi-
valente Eros-Liebe. Alle Fehlformen der Liebe sind darum auch Aus-
wirkung von Fehlern in diesen Grundformen.



Besprechungen 497

Hier werden nun die Ergebnisse der allgemeinen und besonderen
Psychologie (der Psychologie der Geschlechter, der Lebensalter, des gestor-
ten und kranken Seelenlebens) ausgiebig herangezogen und so gelingt es
dem Verfasser, eine erstaunliche Fiille von Fehlformen zu unterscheiden und
zusammenzufassen. Dabei verliert er sein moraltheologisches Anliegen nie-
mals aus den Augen.

Zwar bedarf die Moraltheologie als Wissenschaft nicht der Begriindung
vom konkreten Sein des Menschen, wie der Verf. im Vorwort (viil) meint
— begriindet wird sie aus dem allgemeinen, dem Wesenssein des Menschen —,
aber sie hat dem ILeben, dem konkreten Menschen zu dienen. Sie stellt
die allgemeinen Gesetze fiir das menschliche Handeln und fiir den handeln-
den Menschen auf. Anzuwenden sind diese aber nicht auf den Ideal-
menschen, auch nicht auf den nach « Wille und Vorstellung », sondern auf
den Menschen, wie er tatsdchlich ist. Wie kann das aber geschehen, ohne
daBB man weill, wie der Mensch tatsichlich ist, wie die Krifte dieses « viel-
schichtigen » Wesens mit- und gegeneinander gehen, wie sie den freien Akt
vervollkommnen, aber auch hemmen und verstimmeln konnen ?

So kommt der Verfasser, der iiber ein ausgebreitetes Wissen und eine
reiche Lebenserfahrung verfiigt, einem moraltheologischen und seelsorg-
lichen Bediirfnis entgegen. Sein Buch ist eine reiche Fundgrube und ein
guter Ratgeber ! Ein ausfiihrliches Person- und Sachverzeichnis erhéhen
seinen Gebrauchswert.

Bei der Durcharbeit ist gelegentlich ein Wunsch oder eine Frage auf-
getreten. Nach den AuBerungen im Vorwort hitte man das Besitz-, Geltungs-
und GenuBstreben als die dreistimmige Grundform aller menschlichen
Strebungen anzusehen. In den Ausfithrungen erscheinen diese drei Arten
aber nur als Unterformen der ‘begehrlichen’ Liebe, die selbst wieder eine
Grundform neben der iiberwiegend geistigen und der Eros-Liebe ist.

Fir das, was ‘begehrliche Liebe’ genannt wird, hitte man der Klarheit
wegen einen anderen Namen finden sollen, da das ‘Begehrliche’ auch den
anderen Formen der Liebe anhaftet, bzw. anhaften kann.

Die Grundstrebungen (begehrliche, iiberwiegend geistige und seelische
Liebe) sind aus den Grundschichten des Menschen abgeleitet. Aus jeder
dieser ‘Schichten’ bricht ein Streben auf, das dem Menschen nach seinem
dreifachen Charakter als personaler Selbstand, Gemeinschaftswesen und ver-
niinftiges Geschopf entspricht. Vielleicht hitte die Darstellung der Fehl-
formen an Einheit und Zusammenhang gewonnen und der zuweilen auf-
tretende Eindruck einer ‘rhapsodischen Zusammenfassung’ wiire vermieden
worden, wenn die Fehlformen der Strebungen mehr im Zusammenhang mit
diesen Strukturen des Menschenwesens gesehen worden wiren. Die Betrach-
tung des Menschen als verniinftiges Geschopf hitte noch einmal den schon
unter der begehrlichen Liebe behandelten Geltungsdrang ans Licht gebracht
und zwar in einem neuen Sinn: Als Urverlangen, von Gott anerkannt zu
werden. Daraus hdtten sich dann wertvolle Erkenntnisse fiir Fehlbildungen
des Gewissens und ihre Heilung gewinnen lassen.

Der Wunsch, es hitte den Fehlformen erst eine Metaphysik der echten
Liebe, das Verhiltnis von Wahrsein und Gutsein sowie das von Erkennen

32



498 Besprechungen

und Streben erhellend, vorausgesetzt werden sollen, war vielleicht deshalb
nicht erfiillbar, weil dann das schon umfangreiche Werk ungebiihrlich hitte
erweitert werden miissen. Aber auch so wird das Werk ohnehin seinen
Wert behalten.

Geistingen (Sieg). J. EnprEs C. Ss. R.

Doms, Herbert : Vom Sinn des Zélibats. Historische und systematische
Erwiagungen. — Regensberg, Miinster 1954. 68 S.

Doms will versuchen, eine in gewissem Sinne neue Antwort auf die
Frage zu geben : Wie ist die Angemessenheitsforderung des Zolibates zu-
tiefst begriindet ? Neu will die Antwort sein im Vergleiche mit dem geschicht-
lich wirksamen Gesichtspunkt der Munditia corporalis, neu auch im Hin-
blick auf die von Albert und Thomas u. a. geltend gemachten Gedanken,
« daB3 der eheliche Verkehr psychologisch hemmend auf die fiir den Priester
so wiinschenswerte Erhebung zur Kontemplation wirkt» und den ungeteilten
Dienst hindert. Diese Gesichtspunkte beriihren den Weltpriester gewif3 auch,
aber doch dhnlich wie die Ordensperson unter dem Gesichtspunkte des Voll-
kommenheitsstrebens. Warum aber verpflichtet sich der zu hdéherer Voll-,
kommenheit berufene Priester nicht zur Armut und zum Gehorsam, sondern
nur zum Zolibat ? Warum ist gerade er dem Weltpriesterstande angemessen ?
Antwort : « Der Priester reprisentiert sichtbar durch seine Ehelosigkeit
Christus den Mittler, ... auf dem sakramentalen Charakter beruht die signi-
ficatio Christi mediatoris primdr und seinsmidBig ... Die Reprisentation
Christi des Mittlers als dauernder Charakter ist ihm (dem Priester) in beson-
derer Weise, ja ihm allein eigen» (52). Im Zolibat des Priesters wird der
Wesenszug des Christentums, daB es als Lehre und neues Leben nicht auf
Fleisch und Blut, sondern auf der Menschwerdung Gottes, der Erlésungstat
und der neuschaffenden Tatigkeit des Gottesgeistes griindet und die Grund-
wahrheit, daB das Himmelreich Gewalt leidet, weithin sichtbar und lebendig
durch eine Eigentiimlichkeit in der sozialen Struktur der abendlindischen
Kirche dokumentiert. Deshalb hat die volle, reine Darstellung der Signi-
ficatio Christi mediatoris durch den Zoélibat des Priesters fiir sein eigenes
priesterliches Leben und fiir das Gemeinwohl der Kirche héchste Bedeutung
und praktischen Nutzen (56). Denn das besondere Priestertum ist eben nach
seiner Idee und Wiirde und seinen Aufgaben und spezifischen Akten von so
iibermenschlichem Inhalt, daB es eine lebendige Verwirklichung aus der Tiefe
und Charakterstirke des iibernatiirlichen Glaubens und aus echtem Heilig-
keitsstreben verlangt, wenn sich nicht zuerst persdnlich-sittliche, sodann
aber bald auch soziale Schaden fiir die Kirche geltend machen sollen (56).
Jedem Priester sei dies tiefe Biichlein und seine Mahnung empfohlen : « Die
iibernatiirliche Leuchtkraft der sakramentalen Signifikationen ist eine Ord-
nungsquelle fiir den gliubigen Geist. Sie diirfen weder in ihrer objektiven
Verwirklichung, noch in ihrem subjektiven Verstandnis bei den Gliubigen
einschlieBlich der Priester der Verdunklung anheimfallen » (59).

Walberberg. A. Horrmann O, P.



Besprechungen 499

Kirchengeschichte

Seppelt, Franz Xaver : Geschichte der Papste von den Anfdngen bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts, Bd. 1 : Der Aufstieg des Papsttums von den
Anfingen bis zum Ausgang des 6. Jahrhunderts. 2. Aufl. — Kosel, Miinchen
1954. 318 S.

~ Von seiner hochgeschitzten Papstgeschichte in fiinf Binden, die 1931-
1941 in Leipzig erschien, bietet Prof. Seppelt hier eine wertvolle Neu-
bearbeitung, die durch einen 6. Band ergianzt werden soll, damit der neu-
zeitliche Aufschwung des Papsttums nach der franzésischen Revolution
bis zur Mitte des 20. Jhdts. nicht mehr fehle, wie das in der ersten Auflage
der Fall war. Der vorliegende 1. Band der Neubearbeitung, der unmittelbar
vor dem Pontifikat Gregors des GroBen (590) abschlieBt und damit die ganze
Antike behandelt, bietet die gleichen Qualititen wie die erste Auflage :
griindliche Kenntnis der Quellen, irenische Objektivitit der Beurteilung,
flotten Stil und iiberdies Benutzung der neuesten Literatur. Nicht nur als
Lektiire fiir jeden Gebildeten, sondern auch als erstes Orientierungsmittel
und Nachschlagewerk fiir Theologen und Historiker wird die Papstgeschichte
in sechs Binden sich einer groBen Beliebtheit erfreuen, wie das schon bei
der ersten Auflage der Fall war. Der Verfasser versteht es wirklich gut,
die meist umstrittenen Probleme der Papstgeschichte knapp und klar dar-
zustellen und unter den von den Spezialisten vorgeschlagenen Losungen
stets die verniinftigste, die bestbelegte zu wihlen, ohne sich in Diskussionen
zu verlieren, polemisch vorzugehen oder eigene Losungen aufzudrangen.
Hie und da korrigiert er unauffallig gewisse leichtfertige Behauptungen und
Urteile draufgangerischer Historiker wie Haller, Caspar usw. Anderseits ist
die apologetische Methode der &lteren katholischen Historiker, von -der
Pastor sich noch nicht befreit hatte, hier in erfreulicher Weise aufgegeben.

Fribourg. G. G. MEERSSEMAN O. P.

Delius, Walter : Geschichte der Irischen Kirche von ihren Anfingen
bis zum 12. Jahrhundert. — Reinhardt, Miinchen-Basel 1954. 176 S.

Seit A. Bellesheim seine dreibindige Geschichte der katholischen Kirche
in Irland herausgab (1890-91), war in deutscher Sprache iiber die ersten
Jahrhunderte der fiir die Kulturgeschichte Mittel-Europas so wichtigen
Kirche Irlands kein Gesamtwerk, sondern nur ein Komplex von zer-
streuten Einzelforschungen erschienen, DaBl nun dieses Thema von einem
deutschen Protestanten zusammenfassend behandelt wird, diirfte keinen
wundern, war es doch von jeher als Fundgrube papstfeindlicher Argumente
betrachtet worden, als willkommene Gelegenheit, das antiromische Ressenti-
ment abzureagieren. Schon 1873 hatte Ebrard in einer Abhandlung iiber
die iroschottische Missionskirche damit angefangen, Irland gegen Rom aus-
zuspielen. Sogar der nachmals bekannt gewordene Dogmengeschichtler
Fr. Loofs doktorierte 1882 mit einer Diss. « De antiqua Britonum Scotorum-



500 Besprechungen

que ecclesia». Neuerdings verarbeitete Fr. Heiler die alten und neuen
Forschungsergebnisse in seinem anregenden, aber tendenziosen Werke :
« Altkirchliche Autonomie und péapstlicher Zentralismus» (Miinchen 1941)
zu einem eigenen Abschnitt (S. 138 ff.) iiber « die Keltische, d. h. Britische,
Irische und Schottische Kirche ». Im Gegensatz zum Katholiken Bellesheim
interessiert sich der Protestant Delius natiirlich nur fiir die erste Periode
der Kirchengeschichte Irlands, d.h. bis zur « Gleichschaltung » mit der
Romischen Weltkirche im 12, Jhdt., aber er erzahlt die Ereignisse und
beschreibt die eigenen Institutionen der irischen Kirche in jener Periode
mit einer Objektivitit, die bis jetzt auf protestantischer Seite nicht iiblich
war. Quellen und Literatur sind gewissenhaft verzeichnet, soda3 der deutsch-
sprachige Kirchenhistoriker ein Nachschlagewerk erhilt, eine Einfiihrung
ins Thema, die den katholischen Forscher nicht drgert durch Unverstindnis
und Vorurteil, sondern ihm in ihrer Sachlichkeit gefdllt und. mit Quellen- und
Literaturangaben wertvolle Hilfe bietet. Dieses durchaus niitzliche Arbeits-
instrument sollte in allen Seminarien fiir Kirchengeschichte aufgestellt
werden. Im Literaturverzeichnis (S. 143-50) vermiBt man einige noch nicht
iiberholte Aufsitze, z. B. F. X. Funk, Zur Geschichte der altbritischen
Kirche, in: Kirchengeschichtliche Abhandlungen und Untersuchungen,
1. Bd., Paderborn 1897, S. 421-459.

Fribourg. G. G. MEERSSEMAN O, P,

Pantin, W. A.: The English Church in the Fourteenth Century. —
The University Press, Cambridge 1955. x11-292 p.

Der Verfasser, sonst schon bekannt durch die von ihm herausgegebenen
Kapitelsakten der englischen Benediktiner (1215-1540), entwirft hier ein
klares Bild von der Kirche in England wahrend des 14. Jhdts., so wie er
es in seinen Vorlesungen an der Universitit Cambridge 1948 skizziert hat.
Im 1. Teil behandelt er den Weltklerus, seine rechtliche Lage, seine ver-
schiedenen Institutionen, sein Verhiltnis zur Krone und zum Papst, im
2. Teil das intellektuelle Leben des Klerus an den Hochschulen und in den
Kléstern, die theologischen Streitfragen jener Zeit und die fiihrenden
Personlichkeiten auf dem Gebiete der Polemik, im 3. Teil drei bisher etwas
vernachlassigte Literaturgattungen jener Epoche : die Handbiicher der Pfarr-
geistlichkeit, . das vulgarsprachige Schrifttum religiésen Inhalts, und die
mystische Literatur. Das ganze Werk stiitzt sich auf meist nur handschrift-
lich vorhandene Quellen. Es korrigiert in mancher Beziehung das Bild der
Kirche Englands im 14. Jhdt., das der beriihmte G. M. Trevellyan (England
in the Age of Wicliffe: 10 Auflagen von 1899 bis 1925) iiberall, auch im
deutschen Sprachgebiet verbreitet hat. Prof. Pantin hat durch die Publi-
kation seiner Vorlesungen den Forschern ein niitzliches Arbeitsinstrument
verschafft, das zu weiterer Forschung und Problemstellung manche An-
regung bietet.

Fribourg. G. G. MeEgrsseEMAN O, P,



Besprechungen 501

Kirchenrecht

Berutti, Christophorus M., O. P. : De Curia Romana. Notulae historico-
exegetico-practicae. — Officium Libri Catholici, Romae 1952. 83 p.

In seinem mehrbidndigen Werk « Institutiones Iuris Canonici» hatte
der bekannte italienische Kanonist nicht alle Teile des kirchlichen Gesetz-
buches erklirt. Im ersten Teil des zweiten Bandes, der 1943 erschien,
behandelte er nur: De personis (can. 87-107) und De clericis in genere
(can. 108-214). Der zweite Teil dieses Bandes, welcher die Erklarungen zum
Traktat De clericis in specie, und gleichsam als Anhang auch die De laicis
bringen sollte, wurde wohl in Aussicht gestellt, ist bisher aber nicht er-
schienen. Um diesem Mangel und auch einem gewissen Bediirfnis fiir die
Praxis abzuhelfen, hat der Autor sich entschlossen, den vorliegenden kurzen
Aufri tdber die rémische Kurie separat herauszugeben. Allerdings ist er
in einem anderen Verlag und leider auch in anderem Format und anderer
Druckausstattung erschienen als die bisher verdffentlichten Biande der Insti-
tutiones. Die Ausfithrungen des Verfassers, die er selber bescheiden als
Notulae historico-exegetico-practicae bezeichnet, verzichten bewuf3t auf jeg-
liche Literaturangabe ; sie greifen ausschlieBlich auf die Quellen zuriick.
Trotzdem gibt die prizise und sachliche Ubersicht einen guten Einblick
in die Struktur und die Arbeitsweise der obersten rémischen Verwaltungs-
behorden, Gerichtshéfe und kurialen Amter ; sie ist dem neuesten Stand
der Kanonistik angepat und deshalb die willkommene Orientierung eines
Kanonisten, der selber als Mitarbeiter der Kurie einen ausgezeichneten Ein-
blick in ihren Geschiftsgang hat.

Fribourg. ‘ H. O. LotH1 O. P.

Stillhart, Alkuin, O. F. M. Cap. : Die Rechtspersonlichkeit der kloster-
lichen Verbandsformen nach kanonischem und schweizerischem Recht.
(Freiburger Verdffentlichungen aus dem Gebiete von Kirche und Staat,
Bd. 6.) — Universitdtsverlag, Freiburg (Schweiz) 1953. xvii-241 S.

Die vorliegende Abhandlung, die der Juristischen Fakultit der Uni-
versitit Freiburg/Schweiz als Dissertation eingereicht wurde, will die recht-
liche Stellung der klosterlichen Verbandsformen untersuchen. Fiir die Aus-
wahl des Themas war ausschlaggebend, daB gerade diese festgefiigten
genossenschaftlichen Gebilde nicht nur im kirchlichen, sondern auch im
weltlich-biirgerlichen Bereich starken Widerhall finden, und ihre Rechts-
und Handlungsfihigkeit in beiden Gesetzgebungen ihren Niederschlag gefun-
den hat. Die Bedeutung der Arbeit rechtfertigt es, etwas eingehender ihren
Gedankengidngen nachzugehen. :

Der Verfasser nimmt den auf den ersten Blick vielleicht etwas unge-
wohnt scheinenden Ausdruck « klosterliche Verbandsformen » im weiteren
Sinn ; er versteht darunter zunichst die Kloster selber, dann die Ordens-
genossenschaft als Verband zur Bildung und Besetzung der Kloster, ferner



502 Besprechungen

die Provinz als Verband von Klgstern, und schlieBlich ebenfalls die ab-
hingigen Zweigniederlassungen. Welchen organisatorischen Gebilden des
Ordenswesens kommt nun Rechtspersonlichkeit zu, m. a. W., welche sind
juristische Personen ; woraus ergibt sich diese Rechtspersonlichkeit, und wie
auBert sie sich ? ‘

Da die klosterlichen Verbinde auf dem Boden der Kirche gewachsen
sind, werden sie vom kirchlichen Recht mit Rechtspersonlichkeit ausge-
stattet. Aber im praktischen Rechtsleben treten die klsterlichen Verbands-
formen auch auf weltlich-biirgerlichem Boden als rechts- und handlungs-
fahig auf. Deshalb muBte notwendigerweise auch das staatliche Recht mit
in den Kreis der Erwdgung einbezogen werden. '

Einleitend umreit Stillhart zuerst den Begriff der juristischen Person
im kanonischen Recht. Die juristischen oder moralischen Personen sind
Zweckgebilde, die in der Rechtsordnung als Personen, d. h. als Triger von
Rechten und Pflichten, behandelt werden. Leider sind die Fachausdriicke
des Kodex nicht einheitlich, wie auch die rechtsphilosophische Begriindung
immer noch umstritten ist. Zwar verschreibt sich der kirchliche Gesetz-
geber keiner der geschichtlich gewordenen Theorien, welche Konstruktion
und Begrindung der juristischen Person kliren und erkliren wollten, und
so lassen die sparlichen, allgemein gehaltenen Bestimmungen des Kodex iiber
ihre Entstehung und ihren Inhalt heute noch Raum offen fiir Kontroversen.

Im Bereich der zivilen Rechtsordnung muB3 die Stellung der juristischen
Personen ebenfalls verankert werden. Zwar hat der Staat prinzipiell gesehen
iiber sie, als kirchliche Gebilde, kein Recht. Da sie jedoch mit der staatlich-
biirgerlichen Rechtsordnung notwendigerweise in Berithrung kommen (ver-
mogensrechtlicher Verkehr, Nachbarrecht), mu er sich duern. Wiirde nun
der Staat die kirchlichen juristischen Personen einfach ignorieren und ihnen
die Rechtsfihigkeit absprechen, so wiirde er sie folglich weitgehendst der
Moglichkeit berauben, ihre Zwecke zu erreichen. Die tatsidchliche Stellung,
die nun den kirchlichen juristischen Personen im zivilen Recht zukommt,
hédngt im konkreten Fall von der Regelung des Verhiltnisses zwischen Kirche
und Staat ab, und auch davon, wie die Rechtsfihigkeit im staatlichen
Recht zur Anerkennung gelangt. Da in der Schweiz die Regelung des Ver-
héltnisses zur Kirche grundsitzlich den Kantonen zukommt, muf3 zur Beur-
teilung vielfach auch auf das Gewohnheitsrecht und auf die Staatspraxis
zuriickgegriffen werden, weil die einschldgigen Verfassungsbestimmungen oft
sehr diirftig und generell gehalten sind.

Stillhart hat seine griindliche, klar aufgebaute Arbeit in drei Teile
gegliedert. Im ersten, betitelt: Die Rechtspersonlichkeit dev klosterlichen
Verbandsformen in ihver geschichtlichen Entwicklung (S. 21-90), bietet er
den rechtsgeschichtlichen Aufri@ des ganzen Fragenkomplexes, aus der
richtigen Uberlegung heraus, daB nur dann ein Rechtsinstitut richtig erfaBt
und verstanden werden kann, wenn es vom Standpunkt seiner Rechts-
entwicklung beleuchtet wird. So geht der Verfasser erst den Anfingen des
Klosterwesens nach, charakterisiert dessen Entwicklung unter dem rémisch-
kanonischen Recht, als sich erstmals die kirchliche Autoritit in gesetz-
geberischen Erlassen mit den bestehenden klosterlichen Verbianden befaBte



Besprechungen 503

und auch das rémische Staatskirchenrecht mitbestimmend einwirkte. Die
Klgster erscheinen als rechts- und handlungsfdhige Verbiande, normiert durch
allgemein verpflichtende Erlasse der kanonischen und kaiserlichen Gesetz-
gebung ; ihre juristische Personlichkeit war bereits klar ausgesprochen.
Ahnlich war die rechtliche Lage im germanisch-kanonischen Recht. Wie
aus den Quellen hervorgeht, sind die Kloster, insbesondere in vermégens-
rechtlicher Hinsicht, selbstindige Korporationen. Allerdings haben in dieser
Periode der genossenschaftliche Gedanke des germanischen Rechtes und auch
die Konzeption des Eigenkirchenrechtes einen gewissen Einflu3 ausgeiibt.
Deshalb rdumt Stillhart dem Problem des « Eigenklosters» und seiner
Rechtspersonlichkeit einen breiteren Raum ein. Im klassisch-kanonischen
Recht bietet das Problem der Rechtspersonlichkeit der neu entstehenden
Formen klosterlicher Verbdande neue Aspekte. Vor allem die Mendikanten
bereicherten das Ordensrecht und stellten durch ihre Struktur, wie durch
ihre vermogensrechtliche Stellung, neue Probleme, Die Meinung des Autors,
bei den Dominikanern sei das Armutsideal auch von der franziskanischen
Bewegung beeinflut worden, diirfte nach dem heutigen Stand der Forschung
wohl kaum mehr aufrecht gehalten werden konnen. Unter dem tridenti-
nischen Kirchenrecht treten wiederum neue klosterliche Genossenschaften
in Erscheinung. Der Jesuitenorden iibte einen einschneidenden Einflul auf
die Weiterentwicklung des Ordensrechtes aus, vor allem durch seine aus-
gepriagte Zentralisation. Doch haben tridentinische und nachtridentinische
Zeit im wesentlichen an der Korporationslehre des Mittelalters festgehalten,
wenn auch durch die gréBere Abhingigkeit von der kirchlichen Autoritit
das anstaltliche Element eher verschirft wurde. Im staatlichen Bereich hin-
gegen, als Ausflul der Bevormundung und Fesselung des Genossenschafts-
wesens iliberhaupt, koénnen wir sehen, daBl der Staat in der Form der
landesherrlichen Kirchenhoheit seine Hand auch auf die klsterlichen Ver-
béande legte. Das 19. Jahrhundert endlich mit seinen vielen, auf die Zeit-
bediirfnisse zugeschnittenen Neugrindungen klosterlicher Verbdnde, die
iibrigens vielfach ohne Zustimmung des Apostolischen Stuhles ins Leben
traten, weist zunidchst die Eigentiimlichkeit auf, daf sie nicht ins all-
gemeine Kirchenrecht eingebaut waren. Unklarheiten und Unsicherheiten
beziiglich der Rechtslage waren die Folge davon. Unter den letzten Ponti-
fikaten vor der Neukodifizierung des kanonischen Rechtes erfuhren ver-
schiedene alte Orden ebenfalls eine Neuorganisierung. Die Kanonisten dieser
Zeit handeln von der Rechtspersonlichkeit klosterlicher Verbandsformen
meistens nur im Zusammenhang mit den vermdgensrechtlichen Fragen.
Wechselvoll war die Behandlung, die ihnen im staatlichen Bereich zuteil
wurde, von der Garantie ihres Bestandes bis zum willkiirlichen Rechtsbruch.

Nachdem Stillhart im ersten Teil einen duBerst wertvollen Uberblick
iiber das Problem in rechtshistorischer Schau gegeben hat, widmet er den
zweiten der Darstellung der Rechtspersonlichkeit der klssterlichen Verbands-
formen in der geltenden kanowischen Disziplin (S. 93-1 86). Einleitend umreifit
er die drei, durch den Kodex erstmals klar und eindeutig umschriebenen
Formen, die als juristische Personen in Frage kommen : den kldsterlichen
Gesamtverband, die Provinz, und die klosterliche Niederlassung, welche vor



504 Besprechungen

allem als organisatorische Erscheinungsform nach auBen ins Blickfeld riickt.
Die Rechtspersonlichkeit dieser Verbandsformen und ihre Begriindung, die
Sonderstellung in der kirchlichen Rechtsordnung, — sie sind in der Regel
der Leitung der niederen Jurisdiktionstriger entzogen und unmittelbar der
des hochsten unterstellt, — die rechtliche Struktur, werden eingehend unter-
sucht und, im Gegensatz zu den meisten Autoren, ausfiihrlich begriindet.

Den Grundsitzen der Vermogensfahigkeit klosterlicher Verbdnde wird
ebenfalls eine sorgfiltige Behandlung zuteil. An und fir sich sind sie, wie
die iibrigen juristischen Personen, aller Rechte fihig, wenn auch im Einzel-
fall eine Einschrinkung dieser Rechtsfihigkeit moglich ist, sei es auf Grund
der Eigenstruktur, sei es von Gesetzes wegen (Partikuldrrecht). Die Sonder-
stellung der Mendikanten, vorab die der Franziskaner-Observanten und
Kapuziner, muflte in diesem Zusammenhang ein besonderes Interesse bean-
spruchen. Mit beachtenswerten Griinden hebt der Verfasser, u. a. gegeniiber
der Amnsicht Kostlers, hervor, daB die Vermogensfihigkeit kein Wesens-
merkmal der Rechtsfihigkeit ist. Die Handlungsfihigkeit der klgsterlichen
Verbdnde, d. h. ihre Fédhigkeit, Rechte und Pflichten zu begriinden, ihre
Haftungsverhiltnisse, bzw. die Art und Weise der Verantwortlichkeit fiir
das rechtliche Handeln der zustdndigen Organe, die Delikts- und Straf-
fahigkeit, ein Problem, das in der Kanonistik starken Widerhall fand und
im Gegensatz zum weltlichen Strafrecht in bejahendem Sinn beantwortet
wurde, wie auch die Partei- und ProzeBfihigkeit, sind gleichfalls Gegen-
stand eingehender Untersuchung. Erérterungen iiber die im kanonischen
Recht unbeschrinkte Dauer der Kklosterlichen Verbinde und deren Er-
l6schen oder Aufhebung beschlieBen den zweiten Teil.

Der dritte Teil der Arbeit beleuchtet das Problem der Rechtspersonlich-
keit dev klosterlichen Verbandsformen nach schweizevischem Recht (S. 189-236).
Anhand der grundlegenden Bestimmungen des Schweizer Rechtes (Art. 52
der BV und Art. 59, Absatz 1 des ZGB) wird abgeklirt, ob und inwiefern
den klosterlichen Verbandsformen Rechtsfiahigkeit zukommt und zuerkannt
wird, wobei freilich zuerst zu sehen war, was iiberhaupt der Gesetzgeber
unter dem Begriff « kirchliche Korperschaften und Anstalten » verstehe. Das
bekannte Ordens- und Klosterverbot der Bundesverfassung, das als mate-
rielles Unrecht in ihr verankert ist, beansprucht in diesem Zusammenhang
besonderes Interesse. Es ist, wie auch das neuestens wiederum ins Blick-
feld der Offentlichkeit geriickte Jesuitenverbot, der beschdmende, den
Menschenrechten widersprechende Niederschlag der gegen den katholischen
Konfessionsteil visierten Kulturkampfstimmung. Diese Ausnahmeartikel
stehen dazu noch im Gegensatz zu den wesentlichen Grundsitzen des
modernen Staatsrechtes {iberhaupt, auf denen auch die schweizerische
Bundesverfassung aufbaut. Die Rechtspersonlichkeit nach kantonalem Recht
war in den Kreis der Erdrterungen einzubeziehen, da die einschldgigen
Bestimmungen dieses Rechtes vorbehalten bleiben, wenn die Kantone sich
auch prinzipiell in ihrer diesbeziiglichen Gesetzgebung an die durch die
Bundesverfassung gestellten Grenzen zu halten haben. Wichtig ist in diesem
Zusammenhang die Frage: wieweit konnen jene Arten von klosterlichen
Verbidnden, denen nach kantonalem Recht keine oder nur zweifelhafte



Besprechungen 505

Rechtssubjektivitit zuerkannt ist, sich mit einer Organisationsform des
Privatrechtes bekleiden, um so ihre Rechtsfihigkeit fiir den Bereich des
staatlichen Privatrechtes zur Anerkennung zu bringen ? ZweckmaiBigkeits-
grinde werden im konkreten Fall den Ausschlag geben, und praktisch
gesehen diirften wohl nur die beiden im Zivilgesetzbuch vorgesehenen
Organisationsformen in Frage kommen : Verein und Stiftung.

Abschlieflend zieht Stillhart die SchluBfolgerungen aus seiner gediegenen
Arbeit. Seinen Losungen und Vorschligen, vorab dem Wunsche ,« dal so-
wohl im gemeinen wie auch im partikuldren Ordensrecht der Korperschafts-
charakter der klosterlichen Verbdnde besser zum Ausdruck kommt, daf3
ferner die Struktur und Stellung der kleinen kldsterlichen Niederlassungen
etwas eingehender normiert wird », wird jeder Kanonist dankbar zustimmen,
wie auch seinen Postulaten an die Adresse des schweizerischen Gesetzgebers.

Zusammenfassend darf hervorgehoben werden, daB3 die vorliegende
Untersuchung ein wertvoller Beitrag zum Ordensrecht ist. Sie zeichnet sich
durch sorgfiltige Auswertung des Quellenmaterials aus, wie auch durch
erschopfende Verarbeitung der umfangreichen Literatur. Der Verfasser zeigt
eine reife Selbstindigkeit des Urteils, das immer sachlich und vornehm ist.
Allen verantwortlichen Leitern von Ordensgemeinschaften leistet die Arbeit
schitzenswerte Dienste und ist ihnen ein sicherer Fithrer in allen ein-
schligigen Fragen und Problemen, sowohl des kanonischen als auch des
staatlichen Rechtes.

Fribourg. H. O. LutHu1 O. P.

Pastoraltheologie

1. Ringel E. - W. Van Lun : Die Tiefenpsychologie hilft dem Seelsorger.
— Herder, Wien 1953. 145 S.

2. Firkel, Eva : Schicksalsfragen der Frau. — Herder, Wien 1954.
vi-270 S.

3. Jansen Cron, Heinrich : Ehe und Familie durch Christus. — Kerle,
Heidelberg 1952. 64 S.

1. Kurze Einfiithrung in die Tiefenpsychologie mit besonderer Beriick-
sichtigung der Seelsorge. Im einzelnen werden drei Phinomene behandelt :
« Psychologie des Glaubens und Unglaubens » ; « Ein hysterischer Dammer-
zustand und seine Analyse»; « Probleme der Zwangsneurose ». Zahlreiche
Beispiele illustrieren die theoretischen Darlegungen. — Ein Biichlein, das
sehr dazu anregt, sich zum Nutzen der seelsorgerlich Anvertrauten eingehen-
der mit Fragen der Tiefenpsychologie zu beschaftigen. Bedauerlicherweise
sind die Referenzen nur mangelhaft angegeben und, wo sie vorkommen,
verweisen sie einfach auf das ganze Buch des zitierten Verfassers. Ein Sach-
register, das bei der verhdltnismafig groBen Menge der aufgefiihrten Begriffe
angebracht wire, fehlt, ja nicht einmal ein Inhaltsverzeichnis wird der
Leser finden ! Man versteht nicht, wie so etwas im 20. Jahrhundert még-
lich ist.



506 Besprechungen

2. Dieses Buch wendet sich zwar « an die Frau und spricht sie als weib-
liches Wesen an », doch mochte man es auch jedem Mann, der als Seel-
sorger oder sonstwie — als Gatte, Vater, Lehrer — dem Inneren der Frau
begegnen mufl, mit wirmster Empfehlung in die Hand geben. Klar und in
edler Sprache, vor allem aber ohne zusammenhangloses Biologisieren und
Psychologisieren, bietet die kenntnis- und erfahrungsreiche Verfasserin (theo-
logisch gebildete Medizinerin, psychotherapeutisch titig) ein ausgewogenes,
von christlicher Schau getragenes Bild der « Situation » der Frau vor allem
in der heutigen Welt. Dabei vermittelt das Buch mehr als die bloBe Er-
kenntnis dieser « Situation ». Es bietet zahlreiche wertvolle Anregungen fiir
eine qualifizierte psychologische bzw. seelsorgerliche Leitung und Betreuung
der Frau in den verschiedenen Stadien ihres Lebens — als Madchen, Braut,
Gattin, Ledige und alternde Frau — und vor allem fiir die Schaffung eines
bewahrenden, heilenden und rettenden « Milieus » in Familie und Pfarr-
gemeinde. — Der Ausdruck auf S. 205 : « Glaube ist Freundschaft mit Gott »
klingt theologisch nicht ganz einwandfrei. Glaube bedeutet seinem Wesen
nach nur Erkenninis Gottes, die beim Todsiinder mit Feindschaft gegen
Gott durchaus zusammenbestehen kann. « Freundschaft » meint das Liebes-
verhiltnis zwischen Gott und Mensch, ein Verhiltnis, das den Zustand der
heiligmachenden Gnade im Menschen voraussetzt. Freilich ruht diese Liebes-
beziehung auf dem Fundament des Glaubens. Es ist der geglaubte Gott,
den der Mensch kraft der iibernatiirlichen Liebe (Caritas) wie einen Freund
zu lieben vermag.

3. In einer Zeit, wo biologische, psychologische und medizinische Dar-
stellungen in der Ehe- und Familienliteratur flutartig tiberhand nehmen,
miissen Gedanken rein religioser Art iiber diese Themen besonders freudig
begriiBt werden, auch wenn sie so kurz gefaBt sind wie im vorliegenden
Werkchen. Der Verf., der sich auch an jiingere Leute wendet, bringt die
iibernatiirlichen Wahrheiten vor allem in Bibel- und Papstworten zum
Leuchten. Empfehlenswert — auch fiir den Seelsorger.

Fribourg. J. E. GronER O. P.



	Besprechungen

