Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 4

Artikel: Das neue Weltbild Albert Mitterers [Schluss]
Autor: Pfaffenwimmer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760506

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das neue Weltbild Albert Mitterers

VoN GEORG PFAFFENWIMMER C. Ss. R.

(Schlup)

III. Die Gottesbeweise

Wir behandeln diesen letzten Punkt in drei Teilen, indem wir die
Gottesbeweise und ihre Grundlagen aufzeigen 1. bei Aristoteles, 2. bei
Thomas und 3. nach Pius XII.

1. Avristoteles

Das neue Weltbild konnte man unter Umstinden ruhig links liegen
lassen, wenn es nicht auch ernstere Konsequenzen fiir die Beweisbarkeit der
Existenz Gottes nach sich zoge. Wenn daher M. imstande wire, uns nach
seinem Weltbild einen Gottesbeweis vorzulegen, wiirden wir ihm gerne recht
geben. Es liegt nun einmal in der Geschlossenheit des Systems der klassischen
Philosophie, daf} sich kein Prinzip ohne Erschiitterung des Ganzen leugnen
la3t. Aristoteles, der eigentliche Begriinder dieser Philosophie, hat sie mit
der Metaphysik und diese wiederum mit der natiirlichen Theologie gekront.
Nachdem er sich eine breite naturwissenschaftliche Basis verschafft hatte,
stieg er mit Hilfe des « Organon » konsequent bis zu den hochsten Hohen,
soweit sie menschliche Vernunft erreichen kann, schrittweise und sicher
empor. Es war ein unschitzbarer und bleibender Gewinn, als man im Mittel-
alter den « Philosophen » entdeckte und zum Ausbau der wissenschaftlichen
Theologie heranzog. Die Gegner konnten nie auch nur Anniaherndes entgegen-
stellen, Das merkten sie auch. Man hat alles versucht, uns Aristoteles ent-
weder zu nehmen oder wenigstens zu verleiden. Es gab Zeiten, wo man
ihn den ganz und gar unchristlichen Philosophen nannte, den « Heiden » !,

! Luther nennt ihn den « Archistultilis » und den « Erzstultus » (vgl. J. Lorrz,
Die Reformation in Deutschland, I. 416) und schreibt {iber ihn an Lang, er wolle
ihm « die griechische Larve herunterreiBen, mit welcher der Komddiant sich als
Philosoph in der Kirche aufgespielt hat» (bei Grisar, Luther, I. 66). Schon um
1509 macht er zu Augustin, De civitate Dei, die Glosse: « Noch wviel auffilliger
ist der Irrtum unserer Theologen, wenn sie dreist den Mund voll nehmen und von
Aristoteles sagen, er weiche nicht von der katholischen Wahrheit ab» (GRisar I,



ot

Das neue Weltbild Albert Mitterers 455

SchlieBlich sah man ein, daB diese Methode wissenschaftlich unhaltbar ist,
und so versuchte man es auf andere Weise. Mehrere meinten nun Aristoteles
besser verstanden zu haben als das Mittelalter . Vor allen aber vertrat
Prantl die Ansicht : « Wer sich in religiéser Beziehung volle Unbefangenheit
bewahrt oder errungen hat, wird in der ganzen sogenannten Philosophie des
Thomas nichts weiter erblicken als eine unverstindige Verquickung zweier
wesentlich disparater Standpunkte ; denn Sache nur eines unklaren Ver-
standes kann es sein, wenn man den aristotelischen Substanzbegriff neben
der christlichen Trinititslehre festhalten zu koénnen glaubt, oder wenn
man die aristotelische Ethik in christliche Moraltheologie verballhornt » 2.
Doch diirfte Prantl die Lehre des hl. Thomas nicht hinreichend gekannt
haben, da er dem heiligen Lehrer eine Ansicht zuschrieb, die derselbe Thomas
mit «ratio deficit in tribus» zuriickweist >. Kein Wunder, wenn dieser
Autor von der « Borniertheit eines Albert und Thomas» spricht *, und
schlieBlich die Frage aufwirft, « ob nicht Thomas durch seine Verquickung
mit Aristotelismus etwa auch die theologische Auffassung alteriert habe» °.

Einen dhnlichen Standpunkt vertritt auch M., wenngleich in anderer
Absicht ; denn M. meint es personlich entschieden gut. Doch findet er im
Aristotelismus nahezu auf allen Gebieten solche Mangel, daB sich ein katho-
lischer Philosoph heute unmdéglich mit ihm identifizieren kénne. Schon be-
treffs der Kategorien meint er, sie hiatten nicht nach der Denk- und Wahr-
nehmungsweise, sondern nach der Seinsweise abgeleitet werden miissen ® ; in
der Bewegungslehre wurde bedauerlicherweise die Ansicht des hl. Augustin,
der die Zeitwerke bereits kannte, dem Aristotelismus geopfert 7 ; und schlieB-
lich sollte man die « naturphilosophische Metaphysik » des Aristoteles durch
eine « kreaturphilosophische » ersetzen ®. Erstere sei ja ungeeignet, die Exi-
stenz eines Schopfergottes zu beweisen.

Das ist alles sicherlich recht gut gemeint. Wir werden uns aber doch
fragen miissen : Was versteht M. unter Aristotelismus ? In der Kategorien-
lehre scheint ihm offenbar der Zusammenhang von Sein und Erkennen nicht

108). Daher « zweifelt Luther an der Seligkeit des hl. Thomas, weil er Ketzerisches
schrieb und den Verwiister der frommen Lehre, Aristoteles, in der Kirche zur
Herrschaft gebracht hat» (Grisar, I 197). Kettenbach nennt Aristoteles den
« Narrestoltile » (LorTz, a. a. 0.).

1 So schreibt TH. BUHLE, Arist. Op. I 346 (1791) iiber die Kommentare des
hl. Thomas : « Equidem eos in singulis tantum locis consului, et inveni nonunquam
praeclare et acute dicta, haec ipsa tamen plerumque aut a Graeco quodam inter-
prete, aut ab Averrhoe mutuata, multo saepius vero, imprimis ubi Thomas proprio
ingenio indulsit, absurda et futilia. »

* Gesch. d. Logik (Manuldr. d. Orig. Ausg. 1927) III 108.

3 PRANTL, a.a. O. 114, Anm. 515 ; vgl. THoMAs, De Ver. q. 1 a. 1 ad 5 ctr.

* A a. 0. 202

5 A.a. 0. 108, Anm. 482,

# WW 3, 55 (siehe KW, in dieser Zeitschrift 2 (1955) 173, Anm. 2).

" W. u. W, (= Wissenschaft und Weltbild, 1954) 241.

® ESch 431 (= Von der Erzeugung ohne Schépfung zur Schépfung ohne
Erzeugung. Phil, Jahrb., Fulda 61 (1951) 417-432.)



456 Das neue Weltbild Albert Mitterers
hinreichend klar zu sein !, Wie aber M. sonst zu seinem aristotelischen
Weltbild gekommen sein mag, kann uns vielleicht die folgende Gegeniiber-
stellung zeigen. Wir fiihren in den einzelnen Absitzen zuerst das an, was
M. dem Stagiriten zuschreibt, und vergleichen es mit dem, was Aristoteles
tatsdchlich gelehrt hat.

1. « Gott ist unbewegter Beweger wie die Geister » 2. — Arist. lehrt hin-
gegen : Gott ist schlechthin unbeweglich 3; die Sphirengeister aber sind
mitfolgend bewegt 4.

2. « Gott ist einer unter seinesgleichen » % : Henotheismus. — Aristoteles
aber lehrt : Gott ist nicht bloB einer, sondern allein der Einfache 8. Jeder der
Sphérengeister ist zwar auch einer (elg), aber nur Gott ist einfach (drwhoig).

3. « Die Welt, sei es als Gesamtwerkstéitte, sei es in ihren einzelnen
Hauptbestandteilen, also in ihrem Personal und Material, ist nicht von Gott
verursacht, sondern unverursacht, unerschaffen oder aseisch wie er selbst » 7.
— Aristoteles sieht hingegen in der Welt das Werk der Vernunft; daher
nennt er diejenigen, die das nicht eingesehen haben, « Irreredende » 8 und er
lobt Anaxagoras, weil er den volg die Ursache des Kosmos und der ganzen
Ordnung nennt, da man die Ordnung nicht auf Rechnung des Zufalls
setzen konne 9.

1 Vgl. ArisTOTELES, Met. II 1. 993, b, 30 ; De interpr. c. 1. 16, a, 3 s. ; AMMo-
nius, C. A. G. (= Commentaria in Aristotelem Graeca) IV/5, 17, 24s.; PHILO-
poNuUs, In Arist. Cat., C. A. G. XIII/1, 9, 30 s.; DExippus, IV/2, 10, 18 ; EL1AsS,
In Cat. proem. XVIII/1, 131, 7 s.

? ESch 420. _

8 Phys. VIII 6. 258, b, 15 ; Met. XII 8. 1073, a, 23.

4 Phys. VIII 6. 259, b, 28 ; vgl. SimpLIKIOS, C, A, G. X 1353, 8 ; ALEXANDER
ApPHROD. bei Simpl. X 1261, 30. Arist. Met. XII 3. 1072, a, 26 ; vgl. THEMISTIUS,
V/5, 26, 6 ; MicHAEL EpHEs. 1 701, 10 ; 707, 17 ; THoMAS, Met. XII lect. 7 n, 2521,

5 KW 190 ; ESch 470.

8 Met. XII 7.1072, a, 32 ; dazu THomas, lect. 7, n. 2524 ; Tuemist. C. A. G.
V/5, 19, 14 s. ; MicHAEL EpH. I 695, 10 s. Wenn Gott seinesgleichen hitte, konnte
er nach Arist. nicht reiner Akt sein (Met. XII 6. 1071, b, 20 ; dazu RoLFES, Aristo-
teles, Anm. 37 f., und ArisT. Met. XII 7. 1072, b, 27) ; Gott konnte nicht subsi-
stierendes Leben sein (I c. 7. 1072, b, 26 ; THEMIST. V/5, 24, 19 ; MICHAEL EPH.
I 698, 36 s.) ; nicht % vénoig vonoswe (1. c. 9. 1074, b, 34) ; nicht der Beste (Met.
XII. ibid. ; vgl. ALEXANDER, Scr. min. lib. I C. A. G. Suppl. II/2, 4. 24) ; noch
der Hochste (De coelo I 9. 279, a, 33 ; vgl. Simpr. VII 290, 34 ss; AskLEPIOS, VI/2
20, 25; SyrianNus, VI/1. 11, 2 s)). Der « Henotheismus » ist daher unbegriindet.
Denn entweder bedeutet er so viel wie Monotheismus, dann haben wir keinen
Grund zu unterscheiden ; oder er bedeutet nicht Monotheismus, dann miissen wir
Atheismus sagen, wie die Viter lehren. Vgl. ATHANASIUS : éAéyopev Thv molvbed-
o dfedrnra elvoe (Orat. c. gent. PG. 25, c. 76). Gott kann nach Arist. auch nicht
seinesgleichen haben, weil er nach Met. XII 8. 1074, a, 35 immateriell ist. AuBer-
dem miite Gott in einem genus sein ; was aber nicht zutrifft. Schlieflich kann
Gott nicht von Natur aus seinesgleichen haben und der erste sein, weil nicht jeder
von Natur aus der erste sein kann.

7 ESch 418. 8 Met. I 3. 984, b, 17.

% Met. 1. c. Vgl. dazu ArLExanp. C. A. G. I 32, 9; AskrLeEp. VI/2, 28, 5 s.
ARri1st. de coelo III 2. 301, a, 12. Aristoteles, der allenthalben etwas Wunderbares



Das neue Weltbild Albert Mitterers 457

4. « Gott ist weltimmanent, d.h. Teil der Welt » '. — Dagegen lehrt
Aristoteles ausdriicklich : Gott ist nicht weltimmanent (évtég), das wire so-
gar unmoglich ?; daher ist Gott auch nicht ein Teil (und¢v péprov Tod mavrég)
der Welt 3, sondern iiber der héchsten Sphire 4.

5. « Die Ursachlichkeit Gottes an der unbewegten Welt ist gleich null » %,
— Aristoteles hingegen sagt : Gott ist der Beherrscher der Welt ¢ ; Er ist das
erste und héchste Prinzip 7 ; Er ist Ursache 8. '

6. « Der aristotelische Gott ... war nicht unerschaffener Schopfer » 9.
— Man kann das wohl nicht so sicher behaupten ; jedenfalls ist der Be-
weis hiefiir noch ausstindig; wahrend umgekehrt angesehene Aristoteles-
erklirer den Gottesbegriff des Stagiriten so fassen, dal3 er sachlich mit dem
Schopfergott zusammenfillt. So Alexander Aphrod., Averroes, St. Thomas,
Scotus, Toletus und in neuerer Zeit Fr, Brentano, Brandis, Rolfes u. a. Sie
haben hiefiir nicht nur ihre guten Griinde, sondern kénnen auch auf diese
Weise mehrere sonst unvermeidliche Widerspriiche bereinigen . Diese

findet (vgl. de part. anim. I 5. 645, a, 16) und nach dem letzten Grunde forscht,
wird sich kaum selber zu den Irreredenden gerechnet haben. Soll er sich nie gefragt
haben, woher diese « Werkstitte » stammt ? War sie zufdllig betriebsfihig ? !

I ESch 422.

* De animal. mot. 3. 699, b, 10. Vgl. Micu. Eprx. C. A. G. XXII/2, 111, 14
und 30.

3 De animal. mot. 1. c. a, 32 ; MicH. EpH. L. c. 16. ArisT. Met. XI 7. 1064, a,
35 s.

1 De coelo I 9, 279, a, 20 ; Phys. VIII 10. 267, a, 21 s. Vgl. SimpL. C. A. G. X
1353, 37 s. Gleichwohl weil Gott alles. Met. I 2. 983, a, 1-10. Vgl. dazu RoLFES,
Anm. 7. Als die erste Ursache erkennt Gott alles in sich selbst. Met. XII 7, 1072, b,
20s;c. 9, 1074, b, 15 ; III 4. 1000, b, 3. Dazu THOMAS, lect. 11, n. 476 und ROLFES,
Anm. 32, ALEXANDER C. A, G. I 220, 24 s. THEMISTIUS sagt daher : « (Deus) cum
enim intellegit sese, intellegit, quid ipse sit, et iam intellegit se esse causam et
principium rerum.» V/5, 84, 14 s. Desgleichen ASKLEP.: Aub @not « Ocla éori
Tév EmoTnudy, v 6 Ocdg oldev ». Tadtny 3% oldev h¢ Eyoveav map’ éowth Tag
dpxag Tav 8vtwy, oldev odv 6 Ocdg od pévov ta xabblov, dAAk xal wo xad’
gxaotee . VI[2, 21, 26; vgl. L c. 21, 1.

5 ESch 420.

8 Met. XII 10. 1076, a, 4 ; 1075, a, 12 s ; TuEMisT. C. A, G. V/5, 35, 28.

7 Met. XI 7. 1064, b, 1: wpmtn ol xupLwTdTn &pXY.

8 Met. XI 8. 1065, b, 4; I 2. 983, a, 8; VI 1. 1026, a, 17. RoOLFESs : « Das ist
eben eine nachweisbar irrige Annahme, daB der aristotelische Gott nur bewegen-
des Prinzip ist. » A. a. O. 194, Anm. 7. THomas, Met. VI, lect. 1, n. 1164 ; ebenso
ALEXAND. C. A. G. I 18, 10 ; StmpL. X 1361, 11 ss. ; AskLEP. VI/2, 29, 6 et passim ;
THEMIST. L c. 36, 38 ; PHiLop. XVII 875, 6 s.; ErLias, XVIII/1, 120, 15; DAvID,
XVIII/2, 6, 2-19.

9 ESch 420.

101, Zu Met. IT 2. 994, a, 1 s. bemerkt z. B. ALEXANDER : « Da die Ursachen
des Seins der ewigen Dinge am meisten wahr sind, so folgt aus dem Gesagten der
Beweis, daB es diese Ursachen gibt und daf es auch fiir diese ein Prinzip gibt, das
dann die erste Ursache ist, und daB die Ursachenreihe nicht ins Unendliche fort-
gehen kann.» C. A. G. I 149, 19s.; vgl. 1 c. 148, 30.

2. Gott ist nach Arist. (Met. XII 8. 1073, a, 23) « das Prinzip und das Erste



458 . Das neue Weltbild Albert Mitterers

Interpretation empfiehlt sich vor allem wegen der von Aristoteles sicher
gelehrten Prioritit des aktuellen vor dem potentiellen Sein. Die Anwendung
dieses Prinzips fiihrte schon Aristoteles zum absolut notwendigen Sein,
dessen Wesen reiner Akt, die Wirklichkeit selber und damit auch allein
das Prinzip alles Seins ist '. Der Bewegungssatz, der ja nur die Anwen-
dung dieses Prinzips auf die Verinderung ist, muBte daher auch zu jenem
Gottesbegriff fiihren, der allein von der Offenbarung bestitigt wurde. Mit
Recht sagt daher Rolfes : « Jedenfalls hat Aristoteles darin recht, daB er das
hochste Prinzip fiir wesenhafte Tatigkeit und lautere Wirklichkeit erklart,
und die Aufstellung dieses Gottesbegriffes, zu welchem sich freilich bei Plato
ein Analogon finden méchte, gereicht ihm zu ewigem Ruhme » %,

von allem Seienden ». Also ist er Schopfer. Vgl. Met. XI 7. 1064, b, 1; 1 3. 984, b,
21 ; Tuemist. C. A. G. V/5, 36, 3.

3. Wenn die Soldaten ihrem Feldherrn von Natur aus folgen sollten, miite
dieser ihr Schépfer sein ; denn er miilte ihnen die Natur geben. Nun ist aber nach
Met. XII 10. 1075, a, 12 s. die ganze Welt Gott von Natur aus unterworfen. Vgl.
AsxLEp. C, A. G. VI/2, 28, 27 s.

4. « Gott und die Natur tun nichts umsonst.» (De coelo I 4. 271, a, 33).
Wenn nun die Natur von Natur aus verniinftig handelt, ohne selbst Vernunft
zu haben, mufl sie die Natur von einem verniinftigen Wesen durch Schopfung
erhalten haben. Vgl. Eth. Nic. VII 14. 1153, b, 32 ; Met. XI 8. 1065, b, 3 ; Phys. II
6. 198, a, 11.

5. Gott hat die immerwahrende Fortpflanzung (Zeugung) « gemacht» (De gen.
et corr. II 10. 336, b, 32). Das ist aber nur durch Schépfung méglich. Vgl. AskLEP.
VIf2, 194, 12 ss.

6. Alle Wesen unterscheiden sich nach dem Grad der Teilnahme an einem
héchsten Wesen, das selber autokrat ist und keines anderen bedarf (De coelo I
9. 279, a, 28 ; II 12. 292, b, 10). Diese Abstufung ist nur durch Schépfung denkbar.

7. Die menschliche Seele kann nach Met. XII 3. 1070, a, 20 nicht praeexi-
stieren ; sie kommt aber von aullen. De gen. anim. IT 3. 736, b, 28. Woher kommt
sie also ? !

8. Gott ist die Zweckursache von allen. Der Zweck mull aber im Geiste frither
sein als das Werk selber. Das kann aber nur der géttliche Geist sein ; denn dieser
muB auch das Werk hervorbringen, dessen Zweck er selber ist. Es kann sich nicht
etwas anderes als Zweck erkliren, sondern nur die causa efficiens. Met. XII 7.
1072, a, 26 ; 8. 1074, a, 18s.; V 2, 1013, b, 9; Eth. Eud. II 15. 1249, b, 14. Vgl
Erias : Térog rolvuv Tiig *Aptototeliniic prlocopiag T yvdvar 47t mdvrwv i
¢otiv dpyh . Dann folgt der Gottesbeweis im Anschlu8 an Met. XII 10 (vgl. Prov.
Salomon. Arist. frg. 16 Rose) mit der conclusio : pla dpo oD moavrde &pyn . xed
Tadtny Bovieror mounTiehy elvar odpaviwy xol tdv dmd Ty eedpvnv. C. AL G.
XVIII/1, 119, 30 s. Nimmt man daher in der aristotelischen Philosophie die Sub-
stanz weg, so bricht alles zusammen (Met. VII 1. 1028, a, 30 s.) ; nimmt man die
npeyTn &pyh (Met. 7. 1064, a, 37) weg, dann verschwindet alles ins Nichts. (Vgl.
ALEXAND. C. A. G. 118, 10 ; MicuaeL EpH. I 661, 30.) Denn von « diesem Prinzip
hingt der Himmel und die Natur ab» (Met. XII 7. 1072, b, 14), « von ihm haben
alle Sein und Leben », De coelo I 9. 279, a, 29. Vgl. Syrianus, C. A. G. VI/1, 9, 37.

1 Met. XII 6. 1071, b, 20; 8. 1073, a, 23.

? Metaphys. d. Arist. x11 Anm. 37. Es fehlen bisher die positiven Beweise
dafiir, daB der aristotelische Gott nicht Schopfer sei, wihrend umgekehrt die



Das neue Weltbild Albert Mitterers 459

AbschlieBend sei noch bemerkt, daB nach Aristoteles weder die Spharen-
geister «unpersénliche Denkinhalte» sind ?, noch die Menschen von der
Sonne gezeugt werden ® denn «nur ein Mensch kann einen Menschen erzeu-
gen » 3, noch «gibt Thomas (I 44, 2c) zu, daB Plato und Aristoteles die
Unerschaffenheit des Urstoffes lehrten » 4.

Aus all dem kénnen wir den Schluf3 ziehen, dafl sich die langjahrige
weltbildvergleichende Thomasforschung bei der Interpretation des Aristo-
teles hauptsidchlich nach jenen Autoren orientierte, die entweder schlecht
unterrichtet waren oder sich durch ihre Gegnerschaft gegen den hl. Thomas
empfohlen haben. M. scheint dies auch anzudeuten, indem er schreibt : « Ich
gebe Aristoteles nach der Auffassung jener Ungenannten (quidam), denen
sie St. Thomas zuschreibt, ohne sie vollig teilen zu wollen (Phys. 8. 3 ;
Met. 2, 2 med.). Wir nennen sie trotzdem kurz die Aristotelische » 3. Eine
weltbildvergleichende Forschung wird damit rechnen miissen, daB unsere
Philosophie, welche auch der Heilige Vater wiederholt als philosophia
perennis bezeichnet, ihren Siegeszug bei Aristoteles begonnen hat, vom
hl. Thomas in kongenialer Weise erklirt wurde und uns von der Kirche
durch den C. J.C. can. 1366, 2 fiir alle Zeiten vorgeschrieben ist. Einen
philosophischen Wandel im Weltbild, wie ihn M. in seinen zahlreichen Publi-
kationen intendiert , miissen wir daher ablehnen, da die Naturwissen-
schaft der Philosophie wohl das Objekt der Forschung, nicht aber die meta-
physischen Prinzipien bieten kann. Diese finden sich sowohl fiir die Philo-
sophie im allgemeinen als auch speziell fiir die Gottesbeweise bereits bei
Aristoteles, weshalb der doctor communis die Beweise fiir die natiirliche
Gotteserkenntnis darauf aufbaut 7.

2. Thomas

Die Beweise fiir die Existenz Gottes lassen sich nicht ohne metaphysische
Prinzipien aufstellen. Der hl. Thomas legt uns fiinf Beweise oder besser fiinf
Wege des einen Gottesbeweises vor. M. lehnt sie alle ab und damit auch die
Prinzipien dieser Beweise. Das allein war schon angesichts der Weisungen
der Kirche sehr gewagt. Sagt doch Pius X.: « Magistros autem monemus
ut rite hoc teneant, Aquinatem vel parum deserere, praesertim in re meta-

Creatio als logische Folgerung in den metaphysischen Prinzipien selbst liegt. Vgl.
G. ManseR O. P., Das Wesen des Thomismus (Freiburg 1949% 575. J. GREDT sagt
daher : « Aristoteles implicite saltem potentiam Dei creatricem admittit. » Elem.
phil. II 245 (19531%), Ad 830 sqq.

1 ESch 422 ; dagegen Arist. Met. XII 6. 1071, b, 14.

? ESch 419 ; dagegen ARrist. De part. an. I 1. 640, a, 25; 641, b, 27.

3 ZELLER, Phil. d. Gr. (1879) III 328 ; vgl. Arist. Met. XII 7. 1072, b, 35 ;
XIV 5. 1092, a, 16 ; de gen. an. II 3. 737, a, 3.

¢ ESch 432, Anm. 6. Dagegen THoMAS, S. th. I 44, 2, c¢. und ad 2 ; In Phys,
VIII lect. 2 und 3; de Pot. 3, 5.

5 ESch 418.

8 ESch 417 ; WW 3, 17 ; vgl. J. FiscHL, Gesch, d. Phil, V (1954) 405,

7 C. Gent. I 13,



460 Das neue Weltbild Albert Mitterers

physica, non sine magno detrimento esse » '. Der Grund nun, warum M.
diese Beweise fiir unzulinglich erkldrt, ist sein neues Weltbild, in das sie
nicht mehr passen wollen.

Der Beweis aus der Bewegung fillt schon deshalb weg, weil der Bewe-
gungssatz « unter besserqualifizierten Scholastikern umstritten ist » ®

Der zweite Beweis stiitzt sich auf eine Atiologie, die es nach dem neuen
Weltbild nicht mehr gibt 3. ,

Der Kontingenzbeweis ist nicht stichhaltig, weil er kein notwendig
existierendes Wesen erweist, das auch Schopfer sein miite 4.

Der vierte Beweis beruht auf dem Begriff der Partizipation. Dieser
beweist aber wieder nicht die Seinsschépfung 5.

Der fiinfte Beweis kann auf keine {iberweltliche Zweckursache schlieBen,
da ja das, was aus sich die Bewegung hat, auch den Endzweck aus sich
haben muB 8.

Nachdem M. die aus Thomas bekannten Gottesbeweise abgelehnt
hatte, stellte er die These auf, man konne die Existenz Gottes « profanwis-
senschaftlich » nicht nachweisen ?. Wir haben diese Ansicht durch einen
Text aus M. zu belegen gesucht 8. Wir finden sie auBerdem noch in den
folgenden Stellen ausgesprochen : « Man erklirte, gestiitzt auf die Bibel,
gegen Aristoteles, daff Gott allein unerschaffen, dagegen Geister, Gestirne,
Elemente und Urstoffe, iiberhaupt alles auler Gott, von ihm geschaffen sei.
Wissenschaftlich freilich konnte man diese Schépfung nicht beweisen, und
Thomas warnte vor solchen Versuchen. Aber man konnte sie ebensowenig
widerlegen. War sie also auf der einen Seite ein Glaubensartikel, so war sie
auf der andern Seite eine brauchbare wissenschaftliche Hypothese » .

! Motu proprio « Sacr. Antist.» 1.9.1910. AAS 2 (1910) 656 ; vgl. Alloc.
17.9.1950. AAS 42 (1950) 735.

? GBB (= Der Gottesbeweis aus der Bewegung nach Thomas von Aquin und
nach Papst Pius XII. In : Theolog. Fragen der Gegenwart, Wien, Domverlag, 1952,
49-59) S. 55.

3 GBB 56 : « Speziell die Exekutivursichlichkeit, deren Hauptsatz der Be-
wegungssatz ist, machte einer Konsekutivitiologie Platz. »

* A.a.O. « Aber selbst im dritten Weg, der ihn (Thomas) zu einem inkon-
tingenten und aseischen Sein fiihrt, das fiir andere notigende Ursache ihres kontin-
genten und inkontingenten Seins ist, folgt noch kein Schopfer. Denn jenem Begriff
geniigte ein unerzeugter Erzeuger des Kontingenten und ein unbeteilter Beteiler
des Inkontingenten. »

% ESch 432, Anm. 7 : « Jedenfalls wagt auch Thomas nicht von Seinsschopfung,
sondern nur von Seinsbeteiligung der Welt durch Gott zu sprechen (Met. II 2.
296 ; Phys. III 3, 6), was schon aus dem Zugestindnis der Unerschaffenheit des
Urstoffes hervorgeht. »

¢ Tuomas, C. Gent. III c. 71, 6 ; Met. lect. 4, n. 70 und 71 ; V lect. 2, n. 775 ;
vgl. M. ESch 425 und 428, dazu TroMmAs, C. Gent. I c. 13 in fine und Comment.
Ferrariensis, C. Gent. III c. 64, 3.

” Da ein Gottesbeweis ohne Philosophie nicht gefithrt werden kann, so
bedeutet « profanwissenschaftlich » den Unterschied von Offenbarung. Vgl. Alloc.
v, 22.11.1951.

8§ DTF 31 (1953) 223. % ESch 420 f.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 461

Ferner : « Damit (d. h. unter der Voraussetzung der Beweisbarkeit eines
Weltanfanges in der Zeit) hingt die Frage zusammen, ob die Zeit gekommen
ist, die Schopfung der Welt auch profanwissenschaftlich nachzuweisen »’,

SchlieBlich argumentiert M. so : « Der Bewegungssatz stammt von einem
Heiden. Der Heide Aristoteles muBte das Sein, dessen Bewegtsein er ursich-
lich erkliren wollte, als unerschaffen voraussetzen » . Nach der Lehre der
Kirche aber darf niemand diese Voraussetzung machen, selbst wenn er ein
Heide ist, weil hiefiir kein verniinftiger Grund vorhanden ist. Der Heide
mufte zwar die Existenz, durfte aber niemals die Unerschaffenheit der Welt
voraussetzen. Andernfalls kénnte weder ein Heide noch ein Christ die Exi-
stenz Gottes aus der Vernunft beweisen, weil jeder Beweis gegen die Voraus-
setzung wire, die sie, gestiitzt auf die bloBe Vernunft, machen miissen.

M. scheint also die Schopfung als solche mit der Schopfung in der Zeit
zu verwechseln. Erstere konnen wir beweisen, letztere aber nicht. Da er
nun keinen anderen Beweis zu kennen scheint als den fiir die zeitliche
Schoépfung, konnte er auch die Meinung vertreten, wir hitten noch keinen
strikten Vernunftbeweis fiir die Existenz Gottes. Daraus erklart sich dann
seine besondere Interpretation der Rede des Heiligen Vaters vom 22.11.1951.
Er versteht sie ganz im Sinne des neuen Weltbildes und macht vor allem
drei Feststellungen : 1. Heraklit hat dennoch recht; 2. der Bewegungssatz
wurde von der Kirche freigegeben ; 3. es gibt einen Gottesbeweis aus der
Bewegung ohne Anwendung des Bewegungssatzes, wodurch der Gottesbeweis
bei Aristoteles und Thomas, der auf Grund des Bewegungssatzes gefiihrt
wird, als hinfillig erklart wird 3.

3. Pius XII.

Wir wollen zunichst den Gedankengang der genannten Rede kurz skiz-
zieren. Der Heilige Vater fiihrt darin aus, da3 wir bisher zwei Mittel hatten,
um zur sicheren Erkenntnis der Existenz Gottes zu gelangen : erstens den
Glauben an die Offenbarung ; zweitens die natiirliche Vernunft mit Hilfe
der Philosophie. Letztere ging von unleugbaren Tatsachen aus und ver-
mochte durch metaphysische Prinzipien die Existenz Gottes sicher zu
beweisen. Die Erfahrung, worauf sich diese Beweise stiitzten, war zwar
ein Minimum ; dafiir aber so sicher, dal3 die Beweise nur dann keine Geltung
haben, wenn wir die Existenz der Welt und jede Bewegung leugnen kénnen.

Zu diesen zwei Mitteln der Gotteserkenntnis, Glaube und metaphysische
Beweise, kommt nun — und das wollte der Heilige Vater in dieser Rede
vor allem betonen — noch ein drittes Mittel zur Erkenntnis eines Schopfers,
und zwar ein naturwissenschaftlicher Beweis. Bisher konnte man nimlich
die Zeitlichkeit der Schopfung nicht sicher beweisen, und vor solchen Ver-
suchen warnte auch der hl. Thomas. Allerdings legte spiter das Entropie-
gesetz einen Weltanfang nahe ; aber jene Naturwissenschaftler, die weder
die Offenbarung noch die metaphysischen Beweise anerkannten, konnten

1 A a. O. S, 431, ? KW 188.
8 GBB 52-59; KW 177; vgl. 185 und 187 {,



462 Das neue Weltbild Albert Mitterers

immer noch behaupten : « La materia esiste. Dal nulla nasce nulla: per
consequenza la materia & eterna. Noi non possiamo ammettere la creazione
della materia» '. Heute geht das nicht mehr. Die Materie erweist sich
als verinderlich, insofern sie selbst in ihrem innersten Wesen von einem
Stadium zum anderen fortschreitet. Sowohl der Makrokosmos wie auch der
Mikrokosmos (Atom) lassen sich nur bis zu einem gewissen Stadium zuriick-
verfolgen, iiber das wir nicht hinausgehen kdénnen, wo wir daher einen
Anfang annehmen miissen. Allerdings bediirfen diese Schliisse noch einiger
Untersuchung ; aber man kann nicht mehr mit der kiihnen Behauptung
auftreten, als miisse die Materie ewig sein, da sie selbst den Stempel der
Zeitlichkeit an sich tragt. Dies lehrt heute die naturwissenschaftliche Er-
fahrung. Soweit der Inhalt der Rede des Heiligen Vaters.

Wir glauben nun nicht, daB man daraus die oben erwihnten drei Fest-
stellungen M.s ableiten konne. Denn :

1. Betreffs Heraklit gebraucht zwar der Heilige Vater das bekannte
Wort mdvre pei, jedoch in einem ganz anderen Sinne, als wir es bei Heraklit
annehmen miissen. Bei diesem ist es lediglich im metaphysischen Sinne zu
verstehen und als solches wurde es nicht bloB von Aristoteles und Thomas,
sondern auch vom Heiligen Vater abgelehnt. Im empirischen Sinne jedoch
konnte es Heraklit nicht verstanden haben, da ihm die Erfahrung gefehlt
hat ; denn in dem Sinne, wie der Heilige Vater das wdvra get auffaB8t, hat
es Heraklit nicht einmal geahnt® Was also Heraklit mit dem mndvra pei
gelehrt hat, ist nicht wahr, und was an diesem Worte wahr ist, hat er nie
gelehrt. Wir diirfen daher dieses heraklitische Wort nicht mideuten, um
so den ersten Gottesbeweis des hl. Thomas, der den Bewegungssatz zur Vor-
aussetzung hat, zu liquidieren, da der Heilige Vater den Gottesbeweis aus
der Bewegung, wie ihn der hl. Thomas fiihrt, ausdriicklich anerkennt. AuBer-
dem erklart Pius XII., dal wir aus der Verinderlichkeit, mit der die anor-
ganische Welt bis ins innerste Mark gezeichnet ist, auf die Realitit eines
unveranderlichen Wesens schlieBen. Die Unverinderlichkeit kann aber nur
auf Grund des Bewegungssatzes aus der Verdnderlichkeit direkt erschlossen
werden. Daher betont der Heilige Vater, da3 die Prinzipien des ersten Gottes-
beweises unberiihrt bleiben ; es soll nur die empirische Grundlage, nicht
aber die Struktur des Beweises selbst revidiert werden. « Es geht daher nicht
um eine Revision der philosophischen Beweise, sondern vielmehr darum, die
physikalischen Grundlagen zu iiberdenken, von denen sich jene Argumente
ableiten » 3. Der Bewegungsbeweis des hl. Thomas wird vorausgesetzt ; denn
er war schon fiir die Alten « ein hinreichendes Argument fiir den Erweis des
Daseins Gottes », obgleich sie sich auf eine primitive Erfahrung stiitzten 4.

1 Alloc. v. 21.11.1951. AAS 44 (1952) 41.

? Prus XII. sagt, dal die Existenz und den Umfang der Verinderlichkeit
« bisher kein menschlicher Verstand zu ahnen vermochte», (A.a. O. p. 33.) Also
hat sie auch Heraklit nicht geahnt. AuBerdem sagt der Heilige Vater « quasi»,
um anzudeuten, dafl es nicht im Sinne Heraklits zu verstehen sei. Schlieflich
lesen wir in der Rede nicht « mozione » (Bewegtheit), sondern « mutabilita » (Be-
weglichkeit).

¢ Alloc. a.a O, 32, 4 LEhend,



Das neue Weltbild Albert Mitterers 463

2. Wurde der Bewegungssatz durch diese Rede freigegeben ? Mit der
Beantwortung dieser Frage steht und fillt auch das neue Weltbild. Da nun
der Heilige Vater den Bewegungsbeweis des hl. Thomas ausdriicklich aner-
kennt und von allen anderen Beweisen zwecks Auswertung der empirischen
Erkenntnisse der Naturwissenschaft bevorzugt, so ist wohl damit auch der
Bewegungssatz bestitigt. Denn es gibt keinen « ersten Weg » ohne Bewegungs-
satz. Da aber M. sein Weltbild auf der Leugnung des Bewegungssatzes auf-
baut, ist es kaum mehr zweifelhaft, daB der Heilige Vater, ebenso wie die
klassische Philosophie, dieses Weltbild zuriickweist.

Nebenbei sei bemerkt, dall schon der Ausdruck « freigegeben » sehr
sonderbar klingt. Er macht den Eindruck, als wiirde die Kirche die freie,
verniinftige Forschung irgendwie beschrinken oder behindern, so daB die
katholischen Gelehrten erst abwarten miiBten, bis wieder ein Prinzip « frei-
gegeben » werde. Die Kirche behindert die Forschung nicht, sondern sie
bewahrt nur vor irrigen Ansichten und lenkt damit die fruchtbare For-
schungsarbeit.

3. Wie steht es schliefllich mit dem Gottesbeweis aus der Bewegung
ohne Bewegungssatz ? M. ist es nicht entgangen, daB die Unterscheidung
der drei Mittel (tre strumenti), Glaube, Philosophie und Naturwissenschaft,
gefihrlich werden kénnte. Um nun, sein Weltbild zu retten, ist er bemiiht,
die Grenzen zu verwischen und den philosophischen Beweis aus der Bewegung
mit dem naturwissenschaftlichen Beweis moglichst zu verquicken. Dadurch
aber verliert der philosophische Beweis seine absolute Sicherheit; denn :
peiorem sequitur semper conclusio partem. Wenn wir ihn daher von der
naturwissenschaftlichen Entdeckung von der Zeitlichkeit der Welt abhingig
machen, dann haben wir heute noch keinen sicheren Gottesbeweis, da ja,
wie der Heilige Vater erklirt, die Forschungen noch nicht abgeschlossen
sind. M. schligt nun vor, wir sollten von der Bewegtheit der Welt ausgehen
und dann einen Gottesbeweis aus der Bewegung ohne Bewegungssatz auf-
stellen. Ist aber, so fragen wir uns, ein solcher Beweis iliberhaupt denkbar ?
Er wiirde ja in sich schon einen Widerspruch enthalten, da sich der Bewe-
gungssatz aus dem Begriff der Bewegung selber ergibt !. Der Heilige Vater
unterscheidet daher ausdriicklich: Offenbarung, Metaphysik und Natur-
wissenschaft. Er sagt: « Es ist wohl wahr, dal die Tatsachen, die bisher
liber die Schopfung in der Zeit festgestellt worden sind, keinen absolut
zwingenden SchluB zulassen, im Gegensatz zu den Tatsachen der Meta-
physik und Offenbarung, wenn es sich um die Schépfung schlechthin, und
der Offenbarung allein, wenn es sich um die Schépfung in der Zeit handelt.
Die naturwissenschaftlichen Tatsachen, von denen wir eben gesprochen
haben, fordern noch weitere Forschungsarbeiten und Bestitigungen. Die
Theorien, die sich auf sie griinden, bediirfen noch weiterer Entwicklung und
Begriindung, um einen sicheren Ausgangspunkt zu finden fiir eine Beweis-
fiihrung, die in sich aullerhalb des eigentlichen Bereiches der Naturwissen-
schaft liegt » *.

! Vgl. in dieser Zeitschrift 2 (1955) 321, Anm. 4,
? Alloc. a. a. O. 41.



464 Das neue Weltbild Albert Mitterers

Dieser wichtige Text umfaf3t so ziemlich alles, was wir gegen M. ein-
zuwenden haben. 1. Die Beweise des hl. Thomas, vorab die prima via, fiir
die Schopfung schlechthin sind absolut sicher. 2. Die philosophischen Be-
weise (Metaphysik) fiir die Zeitlichkeit der Welt sind streng zu unterschei-
den von den naturwissenschaftlichen. 3. Letztere Beweise sind noch nicht
zwingend.

M. will nun nur die naturwissenschaftlichen Beweise gelten lassen und
meint, man kénne aus der Bewegtheit der Welt die Existenz eines aseischen
Seienden ohne Bewegungssatz nachweisen. Der Heilige Vater hingegen lehrt,
daB man zur Zeit die Existenz Gottes naturwissenschaftlich noch gar nicht
sicher nachweisen kann, sondern nur dann, wenn nachgewiesen wird, dal
die Welt einen Anfang in der Zeit hatte. Nun 1iBt sich aber dieser Anfang
nur dann nachweisen, wenn die Materie nicht von Natur aus bewegt
angenommen wird. sondern nur beweglich!. Da nun M. eine aus sich
bewegte Materie annimmt, 1Bt sich nach ihm die Existenz Gottes weder
philosophisch noch naturwissenschaftlich nachweisen, weil es unter dieser
Voraussetzung der Naturwissenschaft nie gelingen wird, einen solchen Anfang
zu beweisen. Der Grund ist folgender : Die moderne Naturwissenschaft unter-
scheidet zwischen Kraft und Stoff. Der Prozel begann mit einem Stoff von
ungeheurer Energie *. Hitte nun der ProzeB, der kraft der Energie der
Materie abliuft, von Ewigkeit her gedauert, hitte die Energie unendlich
sein miissen. Damit hatten wir aber keine Materie mehr, sondern eine in
sich gleichbleibende unendliche Energie 3. Es wire nie zu einer Bewe-
gung oder zu einem Entwicklungsprozel gekommen. Somit ist die Energie
endlich groB und konnte nicht groBer sein, als es fiir die Materie tragbar ist.
Damit wird die Endlichkeit des Prozesses a parte ante bewiesen ; diesem
entspricht das Ende des Prozesses im Entropiemaximum, das einen voll-
kommenen Stillstand bedeutet 4. Dieser Zustand besagt aber nicht, daB
sich alles ins Nichts auflésen muB3, sondern nur die Negation jeder wenig-
stens noch merklichen Bewegung. Soweit der Grundgedanke des naturwissen-
schaftlichen Beweises.

Wie sieht nun aber dieser Beweis nach dem neuen Weltbild aus ? M.
geht vom bewegten Sein aus. Die Bewegung ist dem Stoff wesentlich und
daher untrennbar mit ihm verbunden 5. Ist der Stoff vorhanden, so ist eo
ipso auch die Bewegung gegeben. Es braucht daher keine Energie, um die
Bewegung auszulésen und den ProzeB in Gang zu halten; es geniigt die
Existenz der Materie. Daraus entsteht aber kein geradliniger ProzeB, sondern
eine ewige Bewegung. Man kann jetzt unmdglich mehr beweisen, daB die
Welt einmal angefangen hat ; denn die Bewegung kann dann ebenso ewig

1 Der Heilige Vater unterscheidet zwischen Materie mit ihrer mutabilitd und
der Energie als Prinzip der Bewegung (mozione).

2 Vgl Alloc. a. a. O. 38.

8 Vgl. ArisToTELES, Phys. VIII 9.267, b, 17 s.

1 Alloc. a.a. O. 38.

b « Niemand mehr kann heute im Ernst behaupten, Bewegung sei etwas zum
Sein der Welt Hinzugekommenes und von ihm Trennbares» (GBB 52).



Das neue Weltbild Albert Mitterers 465

angenommen werden wie der Stoff selber. Man kann jetzt nicht mehr sagen,
was sich verindert, ist zeitlich, d. h. von beschrinkter Dauer, weil ja der
Stoff nicht notwendig nur eine bestimmte Zeit existiert. Er kann ebenso
gut immer sein. Naturwissenschaftlich lit sich daher die Zeitlichkeit der
Welt nicht mehr beweisen, weil ein solches Argument eine petitio principii
ware. M. miite ndmlich sagen : Die Materie ist zeitlich, weil der Prozel3
(Bewegung) zeitlich ist; und der ProzeB ist zeitlich, weil die Materie zeit-
lich ist. Er findet also fiir den Nachweis der Zeitlichkeit der Welt keinen
Anhaltspunkt mehr. Aber nehmen wir an, er kénnte den Anfang nach-
weisen, dann kidme er nie zu einem Stillstand der Bewegung, von dem der
Heilige Vater spricht. Er miiBte denn annehmen, daf mit der Bewegung
auch die Materie verschwindet.

Aber diese Auffassung ist auch widersinnig. Wollten wir namlich das
Werden und die Bewegung aus dem Beweglichen erkliren, so wire das
genau so, als wollten wir den Widerspruch zum Prinzip machen, wie Garrigou-
Lagrange treffend bemerkt *.

M.s Auffassung ist aber auch unkirchlich. Nach ihm héitten wir nidmlich
iiberhaupt noch keinen schliissigen Gottesbeweis, sondern miiten erst ab-
warten, bis uns jemand einen Gottesbeweis aus der Bewegung ohne Bewe-
gungssatz konstruiert. Nun, abgesehen davon, daB sich niemand finden wird,
der dieses Kunststiick vollbringen kénnte, hatte die Kirche, als sie die Erkla-
rung iiber die Beweisbarkeit Gottes aussprach, nicht die zukiinftigen Beweise
vor Augen, sondern die Beweise der philosophia perennis, die aber nicht erst
mit M. und dessen geistigen Epigonen beginnt, sondern bereits bei Sokrates,
Plato und Aristoteles ®. Die kirchliche Erklirung wiire also wenigstens damals
falsch gewesen.

Wir miissen daher notwendig den Begriff der Kraft einschalten, um von
einer begrenzten Dauer des Prozesses reden zu koénnen. Die Kraft 148t sich
aber nur auf Grund des Bewegungssatzes feststellen. Nehmen wir hingegen
die Kraft hinweg und denken wir uns die Materie aus sich bewegt, kommt
weder ein Anfang noch ein Ende in Frage. Diese Materie ware namlich
ebenso aseisch bewegt, wie Gott aseisch unbewegt ist 3. Man kann dann
nicht mehr sagen, die Materie sei ein kontingentes Sein ; denn diese Kontin-
genz miilten wir aus einem anderen Grunde beweisen, nicht aber aus der
Bewegung. Der Gottesbeweis aus der Bewegung ohne Bewegungssatz ist da-
her undenkbar.

Zur groBeren Ubersicht und Klarheit bringen wir die Beweise in Form.
Der Einfachheit halber wihlen wir den Konditionalbeweis.

1 « Dire que le devenir est & lui-méme’sa raison, c’est mettre la contradiction
au principe de tout. » Dieu, a. a. O. 242,

2 Tuomas, S. th. I 44, 1. c. Vgl. Denz. 2145. Aus der Bewegung konnen wir
aber nicht ohne den Bewegungssatz Gott « tanquam causam per effectus » beweisen.
Dafl wir die Existenz Gottes beweisen konnen, erklart die Kirche auf Grund der
Offenbarung ; wie wir sie zu beweisen haben, lehrt sie uns durch den Hinweis auf
die philosophia perennis. Vgl. « Humani generis », a. a. O. 571 s.

3 Aus diesem Grunde ist Heraklit Atheist. Vgl. CLEMENS ALEX., Strom. V
14, PG 9. 160.

30



466 Das neue Weltbild Albert Mitterers

I. Philosophischer Beweis aus der Bewegung nach Thomas :

Wenn es eine Bewegung gibt, so gibt es auch einen unbeweglichen
Beweger = Gott; nun aber gibt es eine Bewegung. Ergo existiert Gott.

Die Minor dieses Beweises wurde seinerzeit von Zeno bestritten. Er
wurde von Aristoteles widerlegt. Der hl. Thomas nimmt die Existenz der
Bewegung als eine Erfahrungstatsache hin. Der Heilige Vater zeigt nun,
daB die Bewegung viel hiufiger ist, als Thomas nur ahnen konnte. Daher
gewinnt dieser Beweis fiir die Gegenwart an Bedeutung und Aktualitit, da
uns iiberall im Makrokosmos wie im Mikrokosmos die Bewegung entgegen-
tritt. Hiefiir muB es einen ersten Beweger geben, und dieser ist Gott, falls
die Maior richtig ist.

In der Major braucht nur die Konsequenz bewiesen zu werden. Das
geschieht durch die zwei metaphysischen Prinzipien : Omne quod movetur
ab alio movetur und In moventibus non est procedendum in infinitum. Diese
Prinzipien sind gleichsam das Herzstiick der prima via. Wer sie leugnet,
der leugnet ipso facto den Beweis aus der Bewegung .

II. Der Gottesbeweis aus dem Anfang der Welt :

Wenn die Welt zu existieren angefangen hat, gibt es einen Schoépfer
der Welt ; nun aber hat die Welt zu existieren angefangen. Ergo.

Die Maior wird wiederum mit einem metaphysischen Prinzip bewiesen :
Quidquid existere incipit, causam efficientem habet. — Die Minor hat ihre
besondere Schwierigkeit. Sie konnte von den Alten nicht bewiesen werden.
Heute hingegen ist man daran, sie ernstlich zu beweisen. Weil es nun vor
allem die Naturwissenschaft ist, die uns die Minor zu beweisen hat, wird
dieser Beweis auch der naturwissenschaftliche genannt. Er bedarf aber eben-
so wie der erste Beweis der metaphysischen Prinzipien, wie der Heilige Vater
ausdriicklich hervorhebt. Die Naturwissenschaft bietet nur die Voraus-
setzung fiir die « Beweisfithrung, die in sich aullerhalb des Bereiches der
Naturwissenschaft liegt » 2 .

Das sind nun die Beweise, die der Heilige Vater in der erwiahnten Rede
behandelt. Wie stellt sich M. dazu ? Er begeht u. E. vor allem drei Fehler :

1. Er leugnet die Maior des ersten Beweises ® und damit den Bewe-
gungsbeweis des hl. Thomas, wahrend ihn der Heilige Vater als sicher
annimmt 4,

1 Vgl. GARRIGOU-LAGRANGE, a. a. O. 242.

2 Alloc. a. a. O. 41.

¥ Beim Gottesbeweis des Heiligen Vaters, sagt M., « fehlen vor allem die drei
grundlegenden Voraussetzungen des hl. Thomas : Bewegungssatz, Bewegerreihe und
deren Endlichkeit. Sie waren schon lingst eine Belastung des Gottesbeweises und
unter besserqualifizierten Scholastikern umstritten. Gewifl ist durch Stillschweigen
weder fiir noch gegen sie entschieden. Aber sie sind iibergangen. Der Gottesbeweis
ist so entlastet. Mit Recht. Denn mit umstrittenen Primissen lat sich kein tiber-
zeugender Beweis filhren. AuBerdem hat sich das Welt- und Bewegungsbild so
verandert, daB die damals sinnvolle Anwendung dieser drei Voraussetzungen heute
nicht mehr maéglich scheint » (GBB 55).

4 Prus XII. bezeichnet die Beweise des hl. Thomas als « sicheren Rexseweg
des Geistes zu Gott » (Alloc. a. a. O. 32) und als « hinreichende Argumente fiir den



Das neue Weltbild Albert Mitterers . 467

2. M. behauptet, der unbewegliche Beweger, den Thomas erweist, sei
nicht Gott'; der Heilige Vater hingegen erklirt, daB der unbewegliche
Beweger, den der hl, Thomas mit der prima via beweist, derselbe (il mede-
simo) Schépfergott ist, an den wir glauben 2.

3. M. anerkennt nur mehr den naturwissenschaftlichen Beweis. Er setzt
ihn an Stelle des philosophischen und sagt: « Ausdriicklich nennt er (der
Heilige Vater) den Nachweis des Schopfers aus der Fatalitit der Bewegungs-
richtung, ja des Erschaffers in der Zeit aus dem Anfang der Welt. Das ist
der Ubergang vom Gottesbeweis aus der Weltbewegung, den Thomas fiir
den iiberzeugenderen hielt, zum Gottesbeweis aus dem Anfang der Welt und
ihrer Bewegung. Thomas und mit ihm Pius XII. hilt ihn fiir den iiberzeugend-
sten. Aber Thomas konnte ihn nicht fithren, weil alle Voraussetzungen dafiir
fehlten, wahrend der Papst diese Voraussetzungen heute immer mehr, wenn
auch nicht endgiiltig gegeben sieht » 3,

Das heiB3t also, da3 der Gottesbeweis, den der hl. Thomas und Pius XII.
fiir den iiberzeugendsten halten, heute noch problematisch ist. Wie mag es
dann erst mit den iibrigen Gottesbeweisen bestellt sein ? Vgl. jedoch Denz.
2145 | Das ist zugleich auch das konkrete Ergebnis der weltbildvergleichen-
den Thomasforschung.

Erweis des Daseins Gottes» (ebend.). SchlieSlich nennt er sie « le classiche prove
dell’Angelico, specialmente quelle desunte dal moto e dall’ordine dell'universo »
(ebend.).

1 « Wenn Thomas erklirte, der erste unbewegte Beweger sei das, was alle
oder was wir unter Gott verstehen und so nennen, so ist das eine religionsgeschicht-
liche Behauptung, die heute nicht mehr so selbstverstindlich klingt wie damals.
Wir denken vorsichtiger. Der erste unbewegte Beweger war ein wissenschaftlicher,
Gott dagegen ist ein religiéser Begriff. Die Gottesvorstellungen der Menschen
waren und sind aber sehr verschieden. Der unbewegte Beweger ist nur eine von
ihnen. Sie war und ist ebensowenig allgemein verbreitet wie die des unerschaffenen
Schopfers. Am wenigsten aber ist das unser Gottesbegriff. Wir denken uns Gott
als den allmichtigen Vater, Schopfer des Himmels und der Erde. Das ist der ein-
zige (monos) ohne seinesgleichen. Jener aber ist einer (heis), wenn auch der erste
unter seinesgleichen, nimlich unter anderen unbewegten Bewegern » (GBB 57).

? Alloc. a.a. Q. 42, Ferner schlieBt der Heilige Vater an drei Stellen aug
der Bewegung auf eben diesen Gott, den er « dem Wesen nach unverdnderlich »
(ebend.) nennt, und schlieBt dann mit Bezug auf den ersten Gottesbeweis des
hl. Thomas : « Worin liegt also die Bedeutung der modernen Wissenschaft fiir jenen
Gottesbeweis, der auf der Verdnderlichkeit des Kosmos beruht ? Durch ihre exakten
und in das einzelne gehenden Forschungsarbeiten im Makrokosmos und Mikro-
kosmos haben die modernen Wissenschaften jene Erfahrungsgrundlage beachtlich
erweitert und vertieft, auf welche jene Beweisfithrungen sich griinden und von wo
aus man auf die Existenz eines Ens a se schlieBt, das seiner Natur nach unver-
anderlich ist» (ebend.).

3 GBB 58 1.



468 Das neue Weltbild Albert Mitterers

SchluB

M. hat uns in seinen Schriften die Grundgedanken des neuen Welt-
bildes in aller Offenheit und Klarheit dargelegt. Wir haben sie von der
thomistischen Philosophie her zu beleuchten gesucht. Mit seiner Antwort
(KW) auf unseren Artikel hat er uns keinen geringen Dienst erwiesen. Er
hat seine Anschauung in manchen Punkten noch genauer prizisiert und
damit gezeigt, daf wir ihn wenigstens in den wesentlichen Ziigen nicht mif3-
verstanden haben. Somit gelten auch die Griinde, die wir dagegen vorgebracht
haben. Seine Anstrengungen, diese Griinde zu entkraften, lassen die Un-
haltbarkeit des neuen Weltbildes nur umso deutlicher erscheinen . Diese
sogenannte weltbildvergleichende Thomasforschung ist durchaus beherrscht
von triigerischen Phantasievorstellungen und 1lift die klare Verstandes-
erkenntnis peinlich vermissen. Vor allem krankt sie daher an dem Mangel
einer wissenschaftlichen Methode. Es miilten namlich zuerst die Grund-
begriffe festgelegt werden. Die Definition ist das Prinzip des Beweises und
der Beweis die unabdingbare Forderung jeder Wissenschaft %. In Bezug
auf die Methode sind die weltbildvergleichenden Schriften M.s, speziell fiir
die jungen Leute, geradezu Gift. Sie verwirren die Képfe, vernebeln unsere
herrliche philosophia perennis, untergraben das Ansehen des hl. Thomas und
miBBbrauchen selbst die Autoritit des Heiligen Stuhles. Ein Urteil iiber die
Kirchlichkeit des neuen Weltbildes steht uns nicht zu; das hat sich die
Kirche selbst vorbehalten. Unsere Bedenken konnte aber der Artikel KW
nicht zerstreuen. Wir fassen sie kurz in fiinf Punkte zusammen :

1. Das Subjekt dieses Weltbildes ist auf Grund der adiquaten Selbst-
bewegung innerlich unméglich.

2. Das Kausalitidtsprinzip wird infolge der Leugnung des Bewegungssatzes
unhaltbar.

3. Die « holistische » Auffassung der Welt bedeutet gemaf3 der Darstellung
M.s substantiellen Monismus.

4. Die Beweisbarkeit der Existenz Gottes wird in Frage gestellt.

5. Die von der Kirche empfohlene philosophia perennis, d. i. die Philosophie
des hl. Thomas, in der das neue Weltbild keinen Platz findet, soll durch
eine neue bisher nicht niher bestimmte Philosophie ersetzt werden 3.

1 M. hat auch in W. u. W. 7 (1954) 241-250 und 401-416 unsere Argumente
zu widerlegen gesucht. Wir wollen hier nicht niher darauf eingehen, da uns dies
wohl zu weit filhren mdchte. Unsere Absicht war ja nur, das neue Weltbild mit
der klassischen Philosophie zu konfrontieren.

2 Arist. Anal. post. IT 3. 90, b, 24 ; Met. XIII 4. 1078, b, 17 und 24. In dem
gewill anerkennenswerten Bestreben, der Philosophie iiber den — allerdings nur
scheinbar — toten Punkt hinwegzuhelfen, versuchte M. iiber Aristoteles und
Thomas hinauszugehen, wurde aber dabei in die vorsokratische Periode zuriick-
gefithrt und teilt damit das Los aller derartiger Versuche. Denn nur die thomistische
Philosophie kann einen wahren Fortschritt versprechen. « Humani generis», AAS
42 (1950) 573.

3 Die ablehnende Haltung des romanischen Kulturkreises dem neuen Welt-
bild gegeniiber kann jetzt nicht mehr iiberraschen. Vgl. NRT 64 (1937) 439 und



Hat Philipp der Kanzler die Summa Duacensis verfaBt ? 469

Wir wollen diese Kontroverse mit einer Alternative schlieflen : Ent-
weder nehmen wir den Bewegungssatz an, dann diirften wir keinen Grund
haben, von einem philosophischen Wandel im Weltbild zu reden ; oder wir
nehmen ihn nicht an, dann diirfte bereits klar sein, was wir zu erwarten haben.

Damit glauben wir einigermafen auch dem Auftrage des Heiligen Vaters
entsprochen zu haben : « Errantibus amica praebeatur manus, nihil autem
indulgeatur opinionum erroribus » ..

Hat Philipp der Kanzler die Summa Duacensis verfalit ?

VonN Pius KitnzrLe O. P.

Bekanntlich ist die Existenz der sog. Summa Duacensis noch nicht
sicher bewiesen. AuBere Zeugnisse dafiir fehlen. Thren Namen verdankt sie
Msgr. Glorieux, der sehr gute Griinde dafiir vorbrachte, dal die Quaestionen,
bzw. Artikel 60-77 und 84-113 in Douai 434 I, f. 59a-62a bzw. 65c-70a als
Fragmente einer bis anhin nicht weiter bezeugten Summa anzusehen seien 2,
Jedenfalls kénne es sich nicht um nachtriglich redigierte Schuldisputationen
handeln, wie aus der einheitlichen Konzeption ersichtlich sei. Besonders
sprechen auch die hdufigen und zum Teil ausgiebigen Einteilungsschemen
mit Verweisen nach vor- und riickwarts fiir das Vorliegen einer Summa 3.
Trotzdem die Existenz dieser Summe nicht besser erwiesen ist und ihr,
wie es einstweilen scheint, keine grofle Bedeutung beschieden war, bean-
sprucht sie ein Interesse, das in keinem Verhdltnis zu ihrem bescheidenen
Rufe steht. Dies deswegen, weil die nach iibereinstimmendem Urteil der
Literarkritiker spiter entstandene Summa de bono des Kanzlers Philipp
unleugbare und sehr weitgehende Parallelen aufweist, sodaf8 die Originalitit
Philipps auf dem Spiele steht.

V. Doucet O. F. M. hat unlingst dulerst wertvolle Aufschliisse iiber
die Eigenart der ganzen Hs Douai 434 vorgelegt ¢ und dabei auch das

440 ; 73 (1951) 105 ; ferner RSPT 35 (1951) 633 ; 36 (1952) 478 ; Revista de Filo-
sofia 11 (1952) 676. Daher hat auch der I'V. Internationale Thomistenkongre8 (1955)
in Rom, der sich speziell auch mit dem Verhiltnis des Thomismus zur modernen
Naturwissenschaft befafite, von diesem Weltbild keine Notiz genommen. Silence
éloquent | Vgl. auBerdem H. M. Braun O. P., « Hylosystemismus oder Hylomor-
phismus» in DTEF 16 (1938) 420-458 ; NiEpDERMEYER, Handbuch d. speziellen
Pastoralmedizin, 6. Bd. (1949-52) ; ders. Philosophische Propideutik der Medizin
(1955), s. Index : Mitterer, Albert.

1 Prus XII. Alloc. 17.9.1946, AAS 38 (1946) 385.

? P. GLoriEUX, La Summa Duacensis. RTAM 12 (1940) 104-135. — Die
Numerierung der Quaestionen erfolgt nach P. GrLoriEUX, Les 572 Questions du
manuscrit de Douai 434. RTAM 10 (1938) 123-152, 225-267.

3 P. GLoriEuX, La Summa Duacensis, 105.

4 V. DouceT, A travers le manuscrit 434 de Douai. Antonianum 27 (1952)
531-580.



	Das neue Weltbild Albert Mitterers [Schluss]

