
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 4

Artikel: Das neue Weltbild Albert Mitterers [Schluss]

Autor: Pfaffenwimmer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das neue Weltbild Albert Mitterers

Von Georg Pfaffenwimmer C. Ss. R.

(Schluß)

III. Die Gottesbeweise

Wir behandeln diesen letzten Punkt in drei Teilen, indem wir die
Gottesbeweise und ihre Grundlagen aufzeigen 1. bei Aristoteles, 2. bei
Thomas und 3. nach Pius XII.

1. Aristoteles

Das neue Weltbild könnte man unter Umständen ruhig links liegen
lassen, wenn es nicht auch ernstere Konsequenzen für die Beweisbarkeit der
Existenz Gottes nach sich zöge. Wenn daher M. imstande wäre, uns nach
seinem Weltbild einen Gottesbeweis vorzulegen, würden wir ihm gerne recht
geben. Es liegt nun einmal in der Geschlossenheit des Systems der klassischen
Philosophie, daß sich kein Prinzip ohne Erschütterung des Ganzen leugnen
läßt. Aristoteles, der eigentliche Begründer dieser Philosophie, hat sie mit
der Metaphysik und diese wiederum mit der natürlichen Theologie gekrönt.
Nachdem er sich eine breite naturwissenschaftliche Basis verschafft hatte,
stieg er mit Hilfe des « Organon » konsequent bis zu den höchsten Höhen,
soweit sie menschliche Vernunft erreichen kann, schrittweise und sicher

empor. Es war ein unschätzbarer und bleibender Gewinn, als man im Mittelalter

den « Philosophen » entdeckte und zum Ausbau der wissenschaftlicheil
Theologie heranzog. Die Gegner konnten nie auch nur Annäherndes entgegenstellen.

Das merkten sie auch. Man hat alles versucht, uns Aristoteles
entweder zu nehmen oder wenigstens zu verleiden. Es gab Zeiten, wo man
ihn den ganz und gar unchristlichen Philosophen nannte, den « Heiden » \

1 Luther nennt ihn den « Archistultilis » und den « Erzstultus » (vgl. J. Lortz,
Die Reformation in Deutschland, I. 416) und schreibt über ihn an Lang, er wolle
ihm « die griechische Larve herunterreißen, mit welcher der Komödiant sich als

Philosoph in der Kirche aufgespielt hat» (bei Grisar, Luther, I. 66). Schon um
1509 macht er zu Augustin, De civitate Dei, die Glosse : « Noch viel auffälliger
ist der Irrtum unserer Theologen, wenn sie dreist den Mund voll nehmen und von
Aristoteles sagen, er weiche nicht von der katholischen Wahrheit ab » (Grjsar I.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 455

Schließlich sah man ein, daß diese Methode wissenschaftlich unhaltbar ist,
und so versuchte man es auf andere Weise. Mehrere meinten nun Aristoteles
besser verstanden zu haben als das Mittelalter '. Vor allen aber vertrat
Prantl die Ansicht : « Wer sich in religiöser Beziehung volle Unbefangenheit
bewahrt oder errungen hat, wird in der ganzen sogenannten Philosophie des

Thomas nichts weiter erblicken als eine unverständige Verquickung zweier
wesentlich disparater Standpunkte ; denn Sache nur eines unklaren
Verstandes kann es sein, wenn man den aristotelischen Substanzbegriff neben
der christlichen Trinitätslehre festhalten zu können glaubt, oder wenn
man die aristotelische Ethik in christliche Moraltheologie verballhornt »2.

Doch dürfte Prantl die Lehre des hl. Thomas nicht hinreichend gekannt
haben, da er dem heiligen Lehrer eine Ansicht zuschrieb, die derselbe Thomas
mit « ratio deficit in tribus » zurückweist3. Kein Wunder, wenn dieser
Autor von der « Borniertheit eines Albert und Thomas » spricht \ und
schließlich die Frage aufwirft, « ob nicht Thomas durch seine Verquickung
mit Aristotelismus etwa auch die theologische Auffassung alteriert habe »5.

Einen ähnlichen Standpunkt vertritt auch M., wenngleich in anderer
Absicht ; denn M. meint es persönlich entschieden gut. Doch findet er im
Aristotelismus nahezu auf allen Gebieten solche Mängel, daß sich ein katholischer

Philosoph heute unmöglich mit ihm identifizieren könne. Schon
betreffs der Kategorien meint er, sie hätten nicht nach der Denk- und
Wahrnehmungsweise, sondern nach der Seinsweise abgeleitet werden müssen 8

; in
der Bewegungslehre wurde bedauerlicherweise die Ansicht des hl. Augustin,
der die Zeitwerke bereits kannte, dem Aristotelismus geopfert7 ; und schließlich

sollte man die « naturphilosophische Metaphysik » des Aristoteles durch
eine « kreaturphilosophische » ersetzen 8. Erstere sei ja ungeeignet, die
Existenz eines Schöpfergottes zu beweisen.

Das ist alles sicherlich recht gut gemeint. Wir werden uns aber doch
fragen müssen : Was versteht M. unter Aristotelismus In der Kategorienlehre

scheint ihm offenbar der Zusammenhang von Sein und Erkennen nicht

108). Daher « zweifelt Luther an der Seligkeit des hl. Thomas, weil er Ketzerisches
schrieb und den Verwüster der frommen Lehre, Aristoteles, in der Kirche zur
Herrschaft gebracht hat» (Grisar, I 197). Kettenbach nennt Aristoteles den
« Narrestoltile » (Lortz, a. a. O.).

1 So schreibt Th. Buhle, Arist. Op. I 346 (1791) über die Kommentare des
hl. Thomas : « Equidem eos in singulis tantum locis consului, et inveni nonunquam
praeclare et acute dicta, haec ipsa tarnen plerumque aut a Graeco quodam
interprète, aut ab Averrhoe mutuata, multo saepius vero, imprimis ubi Thomas proprio
ingenio induisit, absurda et futilia. »

2 Gesch. d. Logik (Manuldr. d. Orig. Ausg. 1927) III 108.
3 Prantl, a. a. O. 114, Anm. 515 ; vgl. Thomas, De Ver. q. 1 a. 1 ad 5 ctr.
1 A. a. O. 202.
5 A. a. O. 108, Anm. 482.
8 WW 3, 55 (siehe KW, in dieser Zeitschrift 2 (1955) 173, Anm. 2).
7 W. u. W. Wissenschaft und Weltbild, 1954) 241.
8 ESch 431 Von der Erzeugung ohne Schöpfung zur Schöpfung ohne

Erzeugung. Phil, Jahrb., Fulda 61 (1951) 417-432.)



456 Das neue Weltbild Albert Mitterers

hinreichend klar zu sein 1. Wie aber M. sonst zu seinem aristotelischen
Weltbild gekommen sein mag, kann uns vielleicht die folgende Gegenüberstellung

zeigen. Wir führen in den einzelnen Absätzen zuerst das an, was
M. dem Stagiriten zuschreibt, und vergleichen es mit dem, was Aristoteles
tatsächlich gelehrt hat.

1. « Gott ist unbewegter Beweger wie die Geister » 2. — Arist. lehrt
hingegen : Gott ist schlechthin unbeweglich 3

; die Sphärengeister aber sind
mitfolgend bewegt 4.

2. « Gott ist einer unter seinesgleichen »
5

: Henotheismus. — Aristoteles
aber lehrt : Gott ist nicht bloß einer, sondern allein der Einfache 6. Jeder der
Sphärengeister ist zwar auch einer (elç), aber nur Gott ist einfach (anXoug).

3. « Die Welt, sei es als Gesamtwerkstätte, sei es in ihren einzelnen
Hauptbestandteilen, also in ihrem Personal und Material, ist nicht von Gott
verursacht, sondern unverursacht, unerschaffen oder aseisch wie er selbst » 7.

— Aristoteles sieht hingegen in der Welt das Werk der Vernunft ; daher
nennt er diejenigen, die das nicht eingesehen haben, « Irreredende » 8 und er
lobt Anaxagoras, weil er den vouç die Ursache des Kosmos und der ganzen
Ordnung nennt, da man die Ordnung nicht auf Rechnung des Zufalls
setzen könne !l.

1 Vgl. Aristoteles, Met. II 1. 993, b, 30 ; De interpr. c. 1. 16, a, 3 s. ; Ammo-

nius, C. A. G. Commentaria in Aristotelem Graeca) IV/5, 17, 24 s.; Philo-
ponus, In Arist. Cat., C. A. G. XIII/1, 9, 30 s. ; Dexippus, IV/2, 10, 18 ; Elias,
In Cat. proem. XVIII/1, 131, 7 s.

2 ESch 420.
3 Phys. VIII 6. 258, b, 15 ; Met. XII 8. 1073, a, 23.
4 Phys. VIII 6. 259, b, 28 ; vgl. Simplikios, C. A. G. X 1353, 8 ; Alexander

Aphrod. bei Simpl. X 1261, 30. Arist. Met. XII 3. 1072, a, 26 ; vgl. Themistius,
V/5, 26, 6 ; Michael Ephes. I 701, 10 ; 707, 17 ; Thomas, Met. XII lect. 7 n. 2521.

5 KW 190 ; ESch 470.
6 Met. XII 7. 1072, a, 32 ; dazu Thomas, lect. 7, n. 2524 ; Themist. C. A. G.

V/5, 19, 14 s. ; Michael Eph, I 695, 10 s. Wenn Gott seinesgleichen hätte, könnte
er nach Arist. nicht reiner Akt sein (Met. XII 6. 1071, b, 20 ; dazu Rolfes, Aristoteles,

Anm. 37 f., und Arist. Met. XII 7. 1072, b, 27) ; Gott könnte nicht subsi-
stierendes Leben sein (I c. 7. 1072, b, 26 ; Themist. V/5, 24, 19 ; Michael Eph.
I 698, 36 s.) ; nicht yj v6ï)0iç vofjosoiç (1. c. 9. 1074, b, 34) ; nicht der Beste (Met.
XII. ibid. ; vgl. Alexander, Scr. min. lib. I C. A. G. Suppl. II/2, 4. 24) ; noch
der Höchste (De coelo I 9. 279, a, 33 ; vgl. Simpl. VII 290, 34 ss ; Asklepios, VI/2
20, 25; Syrianus, VI/1. 11, 2 s.). Der «Henotheismus» ist daher unbegründet.
Denn entweder bedeutet er so viel wie Monotheismus, dann haben wir keinen
Grund zu unterscheiden ; oder er bedeutet nicht Monotheismus, dann müssen wir
Atheismus sagen, wie die Väter lehren. Vgl. Athanasius : èXéyopcv tyjv 7toXu0e<5-

TT)xa äGsÖTTjra sïvai (Orat. c. gent. PG. 25, c. 76). Gott kann nach Arist. auch nicht
seinesgleichen haben, weil er nach Met. XII 8. 1074, a, 35 immateriell ist. Außerdem

müßte Gott in einem genus sein ; was aber nicht zutrifft. Schüeßlich kann
Gott nicht von Natur aus seinesgleichen haben und der erste sein, weil nicht jeder
von Natur aus der erste sein kann.

7 ESch 418. 8 Met. I 3. 984, b, 17.
9 Met. I.e. Vgl. dazu Alexand. C. A. G. I 32, 9; Asklep. VI/2, 28, 5 s.

Arist. de coelo III 2. 301, a, 12. Aristoteles, der allenthalben etwas Wunderbares



Das neue Weltbild Albert Mitterërs 457

4. « Gott ist weltimmanent, <1. h. Teil der Welt » 1. — Dagegen lehrt
Aristoteles ausdrücklich : Gott ist nicht weltimmanent (êvx6ç), das wäre
sogar unmöglich 2

; daher ist Gott auch nicht ein Teil (frrçSèv pôpiov xoü iravxéç)
der Welt 3, sondern über der höchsten Sphäre 4.

5. « Die Ursächlichkeit Gottes an der unbewegten Welt ist gleich null »

— Aristoteles hingegen sagt : Gott ist der Beherrscher der Welt 6 ; Er ist das
erste und höchste Prinzip 7

; Er ist Ursache 8.

6. « Der aristotelische Gott war nicht unerschaffener Schöpfer » 9.

— Man kann das wohl nicht so sicher behaupten ; jedenfalls ist der
Beweis hiefür noch ausständig ; während umgekehrt angesehene Aristoteleserklärer

den Gottesbegriff des Stagiriten so fassen, daß er sachlich mit dem
Schöpfergott zusammenfällt. So Alexander Aphrod., Averroes, St. Thomas,
Scotus, Toletus und in neuerer Zeit Fr. Brentano, Brandis, Rolfes u. a. Sie
haben hiefür nicht nur ihre guten Gründe, sondern können auch auf diese
Weise mehrere sonst unvermeidliche Widersprüche bereinigen10. Diese

findet (vgl. de part. anim. I 5. 645, a, 16) und nach dem letzten Grunde forscht,
wird sich kaum selber zu den Irreredenden gerechnet haben. Soll er sich nie gefragt
haben, woher diese « Werkstätte » stammt War sie zufällig betriebsfähig

1 ESch 422.
2 De animal, mot. 3. 699, b, 10. Vgl. Mich. Eph. C. A. G. XXII/2, 111, 14

und 30.
3 De animal, mot. 1. c. a, 32 ; Mich. Eph. 1. c. 16. Arist. Met. XI 7. 1064, a,

35 s.
1 De coelo I 9, 279, a, 20 ; Phys. VIII 10. 267, a, 21 s. Vgl. Simpl. C. A. G. X

1353, 37 s. Gleichwohl weiß Gott alles. Met. I 2. 983, a, 1-10. Vgl. dazu Rolfes.
Anm. 7. Als die erste Ursache erkennt Gott alles in sich selbst. Met. XII 7, 1072, b,
20 s ; c. 9, 1074, b, 15 ; III 4. 1000, b, 3. Dazu Thomas, lect. 11, n. 476 und Rolfes,
Anm. 32. Alexander C. A. G. I 220, 24 s. Themistius sagt daher : « (Deus) cum
enim intellegit sese, intellegit, quid ipse sit, et iam intellegit se esse causam et
principium rerum. » V/5, 34, 14 s. Desgleichen Asklep. : Ai6 Ç7)at «0s£a ècttI
xgSv èmciT7]p.ôiv, ô 0eôç oïSsv ». xat)xr]v 8è oISsv <bç è'xoucrav Trap' Éauxfl xàç
àpxàç xcov ovtcov, oïSev o5v 6 Oeàç oô pôvov va xa06Xou, àXXà xal xà xa0'
sxaaxa VI/2, 21, 26 ; vgl. 1. c. 21, 1.

5 ESch 420.
8 Met. XII 10. 1076, a, 4 ; 1075, a, 12 s ; Themist. C. A. G. V/5, 35, 28.
7 Met. XI 7. 1064, b, 1 : updixT) xal xupiaixàxï) àpxf).
8 Met. XI 8. 1065, b, 4 ; I 2. 983, a, 8 ; VI 1. 1026, a, 17. Rolfes : « Das ist

eben eine nachweisbar irrige Annahme, daß der aristotelische Gott nur bewegendes

Prinzip ist. » A. a. O. 194, Anm. 7. Thomas, Met. VI, lect. 1, n. 1164 ; ebenso
Alexand. C. A. G. I 18, 10 ; Simpl. X 1361, 11 ss. ; Asklep. VI/2, 29, 6 et passim ;

Themist. 1. c. 36, 38 ; Philop. XVII 875, 6 s. ; Elias, XVIII/1, 120, 15 ; David,
XVIII/2, 6, 2-19.

9 ESch 420.
10 1. Zu Met. II 2. 994, a, 1 s. bemerkt z. B. Alexander : « Da die Ursachen

des Seins der ewigen Dinge am meisten wahr sind, so folgt aus dem Gesagten der
Beweis, daß es diese Ursachen gibt und daß es auch für diese ein Prinzip gibt, das
dann die erste Ursache ist, und daß die Ursachenreihe nicht ins Unendliche
fortgehen kann. » C. A. G. I 149, 19 s. ; vgl. 1. c. 148, 30.

2. Gott ist nach Arist. (Met, XII 8. 1073, a, 23) « das Prinzip und das Erste



458 Das neue Weltbild Albert Mitterers

Interpretation empfiehlt sich vor allem wegen der von Aristoteles sicher
gelehrten Priorität des aktuellen vor dem potentiellen Sein. Die Anwendung
dieses Prinzips führte schon Aristoteles zum absolut notwendigen Sein,
dessen Wesen reiner Akt, die Wirklichkeit selber und damit auch allein
das Prinzip alles Seins istl. Der Bewegungssatz, der ja nur die Anwendung

dieses Prinzips auf die Veränderung ist, mußte daher auch zu jenem
Gottesbegriff führen, der allein von der Offenbarung bestätigt wurde. Mit
Recht sagt daher Rolfes : « Jedenfalls hat Aristoteles darin recht, daß er das

höchste Prinzip für wesenhafte Tätigkeit und lautere Wirklichkeit erklärt,
und die Aufstellung dieses Gottesbogriffes, zu welchem sich freilich bei Plato
ein Analogon finden möchte, gereicht ihm zu ewigem Ruhme » 2.

von allem Seienden ». Also ist er Schöpfer. Vgl. Met. XI 7. 1064, b, 1 ; I 0. 984, b,
21 ; Themist. C. A. G. V/5, 36, 3.

3. Wenn die Soldaten ihrem Feldherrn von Natur aus folgen sollten, müßte
dieser ihr Schöpfer sein ; denn er müßte ihnen die Natur geben. Nun ist aber nach
Met. XII 10. 1075, a, 12 s. die ganze Welt Gott von Natur aus unterworfen. Vgl.
Asklep. C. A. G. VI/2, 28, 27 s.

4. «Gott und die Natur tun nichts umsonst.» (De coelo I 4. 271, a, 33).
Wenn nun die Natur von Natur aus vernünftig handelt, ohne selbst Vernunft
zu haben, muß sie die Natur von einem vernünftigen Wesen durch Schöpfung
erhalten haben. Vgl. Eth. Nie. VII 14. 1153, b, 32 ; Met. XI 8. 1065, b, 3 ; Phys. II
6. 198, a, 11.

5. Gott hat die immerwährende Fortpflanzung (Zeugung) « gemacht » (De gen.
et corr. II 10. 336, b, 32). Das ist aber nur durch Schöpfung möglich. Vgl. Asklep.
VI/2, 194, 12 ss.

6. Alle Wesen unterscheiden sich nach dem Grad der Teilnahme an einem
höchsten Wesen, das selber autokrat ist und keines anderen bedarf (De coelo I
9. 279, a, 28 ; II 12. 292, b, 10). Diese Abstufung ist nur durch Schöpfung denkbar.

7. Die menschliche Seele kann nach Met. XII 3. 1070, a, 20 nicht praeexi-
stieren ; sie kommt aber von außen. De gen. anim. II 3. 736, b, 28. Woher kommt
sie also

8. Gott ist die Zweckursache von allen. Der Zweck muß aber im Geiste früher
sein als das Werk selber. Das kann aber nur der göttliche Geist sein ; denn dieser
muß auch das Werk hervorbringen, dessen Zweck er selber ist. Es kann sich nicht
etwas anderes als Zweck erklären, sondern nur die causa efficiens. Met. XII 7.

1072, a, 26 ; 8. 1074, a, 18 s. ; V 2. 1013, b, 9 ; Eth. Eud. II 15. 1249, b, 14. Vgl.
Elias : TéXoç toîvuv irfi 'ApHTTOTsXixîjç çiXoooipfaç to yvövai ort raxvrov pia
êorlv àpxf). Dann folgt der Gottesbeweis im Anschluß an Met. XII 10 (vgl. Prov.
Salomon. Arist. frg. 16 Rose) mit der conclusio : pia dtpa toü rtavrôç âpyr) xal
raùTT,v ßouXsTai Tioi^TtxfjV sïvai oùpavicov xai töv {otö tvjv ctsX^vvjv C. A. G.

XVIII/1, 119, 30 s. Nimmt man daher in der aristotelischen Philosophie die
Substanz weg, so bricht alles zusammen (Met. VII 1. 1028, a, 30 s.) ; nimmt man die
7tp<ÜT>) àpx_Y] (Met. 7. 1064, a, 37) weg, dann verschwindet alles ins Nichts. (Vgl.
Alexand. C. A. G. I 18, 10 ; Michael Eph. I 661, 30.) Denn von « diesem Prinzip
hängt der Himmel und die Natur ab » (Met. XII 7. 1072, b, 14), « von ihm haben
alle Sein und Leben». De coelo I 9. 279, a, 29. Vgl. Syrianus, C. A. G. VI/1, 9, 37.

1 Met. XII 6. 1071, b, 20 ; 8. 1073, a, 23.
2 Metaphys. d. Arist. xn Anm. 37. Es fehlen bisher die positiven Beweise

dafür, daß der aristotelische Gptt nicht Schöpfer sei, während umgekehrt die



Das neue Weltbild Albert Mitterers 459

Abschließend sei noch bemerkt, daß nach Aristoteles weder die Sphärengeister

« unpersönliche Denkinhalte » sind \ noch die Menschen von der
Sonne gezeugt werden 2, denn « nur ein Mensch kann einen Menschen erzeugen

» 3, noch « gibt Thomas (I 44, 2 c) zu, daß Plato und Aristoteles die
Unerschaffenheit des Urstoffes lehrten » 4.

Aus all dem können wir den Schluß ziehen, daß sich die langjährige
weltbildvergleichende Thomasforschung bei der Interpretation des Aristoteles

hauptsächlich nach jenen Autoren orientierte, die entweder schlecht
unterrichtet waren oder sich durch ihre Gegnerschaft gegen den hl. Thomas
empfohlen haben. M. scheint dies auch anzudeuten, indem er schreibt : « Ich
gebe Aristoteles nach der Auflassung jener Ungenannten (quidam), denen
sie St. Thomas zuschreibt, ohne sie völlig teilen zu wollen (Phys. 8. 3;
Met. 2, 2 med.). Wir nennen sie trotzdem kurz die Aristotelische» 5. Eine
weltbildvergleichende Forschung wird damit rechnen müssen, daß unsere
Philosophie, welche auch der Heilige Vater wiederholt als philosophia
perennis bezeichnet, ihren Siegeszug bei Aristoteles begonnen hat, vom
hl. Thomas in kongenialer Weise erklärt wurde und uns von der Kirche
durch den C. J. C. can. 1366, 2 für alle Zeiten vorgeschrieben ist. Einen
philosophischen Wandel im Weltbild, wie ihn M. in seinen zahlreichen
Publikationen intendiert6, müssen wir daher ablehnen, da die Naturwissenschaft

der Philosophie wohl das Objekt der Forschung, nicht aber die
metaphysischen Prinzipien bieten kann. Diese finden sich sowohl für die
Philosophie im allgemeinen als auch speziell für die Gottesbeweise bereits bei
Aristoteles, weshalb der doctor communis die Beweise für die natürliche
Gotteserkenntnis darauf aufbaut7.

2. Thomas

Die Beweise für die Existenz Gottes lassen sich nicht ohne metaphysische
Prinzipien aufstellen. Der hl. Thomas legt uns fünf Beweise oder besser fünf
Wege des einen Gottesbeweises vor. M. lehnt sie alle ab und damit auch die
Prinzipien dieser Beweise. Das allein war schon angesichts der Weisungen
der Kirche sehr gewagt. Sagt doch Pius X. : « Magistros autem monemus
ut rite hoc teneant, Aquinatem vel parum deserere, praesertim in re meta-

Creatio als logische Folgerung in den metaphysischen Prinzipien selbst liegt. Vgl.
G. Manser O. P., Das Wesen des Thomismus (Freiburg 19493) 575. J. Gredt sagt
daher : « Aristoteles implicite saltern potentiam Dei creatricem admittit. » Elem.
phil. II 245 (195310), Ad 830 sqq.

1 ESch 422 ; dagegen Arist. Met. XII 6. 1071, b, 14.
2 ESch 419 ; dagegen Arist. De part. an. I 1. 640, a, 25 ; 641, b, 27.
3 Zeller, Phil. d. Gr. (1879) III 328 ; vgl. Arist. Met. XII 7. 1072, b, 35 ;

XIV 5. 1092, a, 16 ; de gen. an. II 3. 737, a, 3.
4 ESch 432, Anm. 6. Dagegen Thomas, S. th. I 44, 2, c. und ad 2 ; In Phys.

VIII lect. 2 und 3 ; de Pot. 3, 5.
5 ESch 418.
6 ESch 417 ; WW 3, 1? ; vgl. J. Fischl, Gesçh, d. Phil. V (1954) 405,
' C. Gent. I 13.



460 Das neue Weltbild Albert Mitterers

physica, non sine magno detrimento esse » x. Der Grund nun, warum M.
diese Beweise für unzulänglich erklärt, ist sein neues Weltbild, in das sie

nicht mehr passen wollen.
Der Beweis aus der Bewegung fällt schon deshalb weg, weil der

Bewegungssatz « unter besserqualifizierten Scholastikern umstritten ist » 2.

Der zweite Beweis stützt sich auf eine Ätiologie, die es nach dem neuen
Weltbild nicht mehr gibt 3.

Der Kontingenzbeweis ist nicht stichhaltig, weil er kein notwendig
existierendes Wesen erweist, das auch Schöpfer sein müßte 4.

Der vierte Beweis beruht auf dem Begriff der Partizipation. Dieser
beweist aber wieder nicht die Seinsschöpfung 6.

Der fünfte Beweis kann auf keine überweltliche Zweckursache schließen,
da ja das, was aus sich die Bewegung hat, auch den Endzweck aus sich
haben muß 6.

Nachdem M. die aus Thomas bekannten Gottesbeweise abgelehnt
hatte, stellte er die These auf, man könne die Existenz Gottes «

profanwissenschaftlich » nicht nachweisen 7. Wir haben diese Ansicht durch einen
Text aus M. zu belegen gesucht 8. Wir finden, sie außerdem noch in den

folgenden Stellen ausgesprochen : « Man erklärte, gestützt auf die Bibel,
gegen Aristoteles, daß Gott allein unerschaffen, dagegen Geister, Gestirne,
Elemente und Urstoffe, überhaupt alles außer Gott, von ihm geschaffen sei.
Wissenschaftlich freilich konnte man diese Schöpfung nicht beweisen, und
Thomas warnte vor solchen Versuchen. Aber man konnte sie ebensowenig
widerlegen. War sie also auf der einen Seite ein Glaubensartikel, so war sie

auf der andern Seite eine brauchbare wissenschaftliche Hypothese » 9.

1 Motu proprio « Sacr. Antist. » 1.9.1910. AAS 2 (1910) 656; vgl. Alloc.
17.9.1950. AAS 42 (1950) 735.

2 GBB Der Gottesbeweis aus der Bewegung nach Thomas von Aquin und
nach Papst Pius XII. In : Theolog. Fragen der Gegenwart, Wien, Domverlag, 1952,
49-59) S. 55.

3 GBB 56 : « Speziell die Exekutivursächlichkeit, deren Hauptsatz der
Bewegungssatz ist, machte einer Konsekutivätiologie Platz. »

4 A. a. O. « Aber selbst im dritten Weg, der ihn (Thomas) zu einem inkon-
tingenten und aseischen Sein führt, das für andere nötigende Ursache ihres kontin-
genten und inkontingenten Seins ist, folgt noch kein Schöpfer. Denn jenem Begriff
genügte ein unerzeugter Erzeuger des Kontingenten und ein unbeteilter Beteiler
des Inkontingenten. »

5 ESch 432, Anm. 7 : « Jedenfalls wagt auch Thomas nicht von Seinsschöpfung,
sondern nur von Seinsbeteiligung der Welt durch Gott zu sprechen (Met. II 2.

296 ; Phys. III 3, 6), was schon aus dem Zugeständnis der Unerschafienheit des
Urstoffes hervorgeht. »

6 Thomas, C. Gent. III c. 71, 6 ; Met. lect. 4, n. 70 und 71 ; V lect. 2, n. 775 ;

vgl. M. ESch 425 und 428, dazu Thomas, C. Gent. I c. 13 in fine und Comment.
Ferrariensis, C. Gent. III c. 64, 3.

7 Da ein Gottesbeweis ohne Philosophie nicht geführt werden kann, so

bedeutet « profanwissenschaftlich » den Unterschied von Offenbarung. Vgl. Alloc,
v. 22.11.1951.

8 DTF 31 (1953) 223. 9 ESch 420 f.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 461

Ferner : « Damit (d. h. unter der Voraussetzung der Beweisbarkeit eines
Weltanfanges in der Zeit) hängt die Frage zusammen, ob die Zeit gekommen
ist, die Schöpfung der Welt auch profanwissenschaftlich nachzuweisen »

Schließlich argumentiert M. so : « Der Bewegungssatz stammt von einem
Heiden. Der Heide Aristoteles mußte das Sein, dessen Bewegtsein er ursächlich

erklären wollte, als unerschaffen voraussetzen » 2. Nach der Lehre der
Kirche aber darf niemand diese Voraussetzung machen, selbst wenn er ein
Heide ist, weil hiefür kein vernünftiger Grund vorhanden ist. Der Heide
mußte zwar die Existenz, durfte aber niemals die Unerschaffenheit der Welt
voraussetzen. Andernfalls könnte weder ein Heide noch ein Christ die
Existenz Gottes aus der Vernunft beweisen, weil jeder Beweis gegen die Voraussetzung

wäre, die sie, gestützt auf die bloße Vernunft, machen müssen.
M. scheint also die Schöpfung als solche mit der Schöpfung in der Zeit

zu verwechseln. Erstere können wir beweisen, letztere aber nicht. Da er
nun keinen anderen Beweis zu kennen scheint als den für die zeitliche
Schöpfung, konnte er auch die Meinung vertreten, wir hätten noch keinen
strikten Vernunftbeweis für die Existenz Gottes. Daraus erklärt sich dann
seine besondere Interpretation der Rede des Heiligen Vaters vom 22.11.1951.
Er versteht sie ganz im Sinne des neuen Weltbildes und macht vor allem
drei Feststellungen : 1. Heraklit hat dennoch recht ; 2. der Bewegungssatz
wurde von der Kirche freigegeben ; 3. es gibt einen Gottesbeweis aus der
Bewegung ohne Anwendung des Bewegungssatzes, wodurch der Gottesbeweis
bei Aristoteles und Thomas, der auf Grund des Bewegungssatzes geführt
wird, als hinfällig erklärt wird :f.

3. Pius XII.
Wir wollen zunächst den Gedankengang der genannten Rede kurz

skizzieren. Der Heilige Vater führt darin aus, daß wir bisher zwei Mittel hatten,
um zur sicheren Erkenntnis der Existenz Gottes zu gelangen : erstens den
Glauben an die Offenbarung ; zweitens die natürliche Vernunft mit Hilfe
der Philosophie. Letztere ging von unleugbaren Tatsachen aus und
vermochte durch metaphysische Prinzipien die Existenz Gottes sicher zu
beweisen. Die Erfahrung, worauf sich diese Beweise stützten, war zwar
ein Minimum ; dafür aber so sicher, daß die Beweise nur dann keine Geltung
haben, wenn wir die Existenz der Welt und jede Bewegung leugnen können.

Zu diesen zwei Mitteln der Gotteserkenntnis, Glaube und metaphysische
Beweise, kommt nun — und das wollte der Heilige Vater in dieser Rede

vor allem betonen — noch ein drittes Mittel zur Erkenntnis eines Schöpfers,
und zwar ein naturwissenschaftlicher Beweis. Bisher konnte man nämlich
die Zeitlichkeit der Schöpfung nicht sicher beweisen, und vor solchen
Versuchen warnte auch der hl. Thomas. Allerdings legte später das Entropiegesetz

einen Weltanfang nahe ; aber jene Naturwissenschaftler, die weder
die Offenbarung noch die metaphysischen Beweise anerkannten, konnten

1 A. a. O. S. 431. 2 KW 188.
3 GBB 52-59 ; KW 177 ; vgl. 185 und 187 f.



462 Das neue Weltbild Albert Mitterers

immer noch behaupten : « La materia esiste. Dal nulla nasce nulla : per
consequenza la materia è eterna. Noi non possiamo ammettere la creazione
della materia » \ Heute geht das nicht mehr. Die Materie erweist sich
als veränderlich, insofern sie selbst in ihrem innersten Wesen von einem
Stadium zum anderen fortschreitet. Sowohl der Makrokosmos wie auch der
Mikrokosmos (Atom) lassen sich nur bis zu einem gewissen Stadium
zurückverfolgen, über das wir nicht hinausgehen können, wo wir daher einen
Anfang annehmen müssen. Allerdings bedürfen diese Schlüsse noch einiger
Untersuchung ; aber man kann nicht mehr mit der kühnen Behauptung
auftreten, als müsse die Materie ewig sein, da sie selbst den Stempel der
Zeitlichkeit an sich trägt. Dies lehrt heute die naturwissenschaftliche
Erfahrung. Soweit der Inhalt der Rede des Heiligen Vaters.

Wir glauben nun nicht, daß man daraus die oben erwähnten drei
Feststellungen M.s ableiten könne. Denn :

1. Betreffs Heraklit gebraucht zwar der Heilige Vater das bekannte
Wort 7tàvxa psä, jedoch in einem ganz anderen Sinne, als wir es bei Heraklit
annehmen müssen. Bei diesem ist es lediglich im metaphysischen Sinne zu
verstehen und als solches wurde es nicht bloß von Aristoteles und Thomas,
sondern auch vom Heiligen Vater abgelehnt. Im empirischen Sinne jedoch
konnte es Heraklit nicht verstanden haben, da ihm die Erfahrung gefehlt
hat ; denn in dem Sinne, wie der Heilige Vater das toüvtoc peï auffaßt, hat
es Heraklit nicht einmal geahnt2. Was also Heraklit mit dem Ttâvra peî

gelehrt hat, ist nicht wahr, und was an diesem Worte wahr ist, hat er nie
gelehrt. Wir dürfen daher dieses heraklitische Wort nicht mißdeuten, um
so den ersten Gottesbeweis des hl. Thomas, der den Bewegungssatz zur
Voraussetzung hat, zu liquidieren, da der Heilige Vater den Gottesbeweis aus
der Bewegung, wie ihn der hl. Thomas führt, ausdrücklich anerkennt. Außerdem

erklärt Pius XII., daß wir aus der Veränderlichkeit, mit der die
anorganische Welt bis ins innerste Mark gezeichnet ist, auf die Realität eines

unveränderlichen Wesens schließen. Die UnVeränderlichkeit kann aber nur
auf Grund des Bewegungssatzes aus der Veränderlichkeit direkt erschlossen
werden. Daher betont der Heilige Vater, daß die Prinzipien des ersten
Gottesbeweises unberührt bleiben ; es soll nur die empirische Grundlage, nicht
aber die Struktur des Beweises selbst revidiert werden. « Es geht daher nicht
um eine Revision der philosophischen Beweise, sondern vielmehr darum, die

physikalischen Grundlagen zu überdenken, von denen sich jene Argumente
ableiten » 3. Der Bewegungsbeweis des hl. Thomas wird vorausgesetzt ; denn
er war schon für die Alten « ein hinreichendes Argument für den Erweis des
Daseins Gottes », obgleich sie sich auf eine primitive Erfahrung stützten 4.

1 Alloc, v. 21.11.1951. AAS 44 (1952) 41.
2 Pius XII. sagt, daß die Existenz und den Umfang der Veränderlichkeit

« bisher kein menschlicher Verstand zu ahnen vermochte ». (A. a. O. p. 33.) Also
hat sie auch Heraklit nicht geahnt. Außerdem sagt der Heilige Vater « quasi »,

um anzudeuten, daß es nicht im Sinne Heraklits zu verstehen sei. Schließlich
lesen wir in der Rede nicht « mozione » (Bewegtheit), sondern « mutabiUtà »

(Beweglichkeit).
2 Alloc, a. a O, 32. 4 Ebend.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 463

2. Wurde der Bewegungssatz durch diese Rede freigegeben Mit der
Beantwortung dieser Frage steht und fällt auch das neue Weltbild. Da nun
der Heilige Vater den Bewegungsbeweis des hl. Thomas ausdrücklich
anerkennt und von allen anderen Beweisen zwecks Auswertung der empirischen
Erkenntnisse der Naturwissenschaft bevorzugt, so ist wohl damit auch der
Bewegungssafe bestätigt. Denn es gibt keinen « ersten Weg » ohne Bewegungssatz.

Da aber M. sein Weltbild auf der Leugnung des Bewegungssatzes
aufbaut, ist es kaum mehr zweifelhaft, daß der Heilige Vater, ebenso wie die
klassische Philosophie, dieses Weltbild zurückweist.

Nebenbei sei bemerkt, daß schon der Ausdruck « freigegeben » sehr
sonderbar klingt. Er macht den Eindruck, als würde die Kirche die freie,
vernünftige Forschung irgendwie beschränken oder behindern, so daß die
katholischen Gelehrten erst abwarten müßten, bis wieder ein Prinzip «

freigegeben » werde. Die Kirche behindert die Forschung nicht, sondern sie
bewahrt nur vor irrigen Ansichten und lenkt damit die fruchtbare
Forschungsarbeit.

3. Wie steht es schließlich mit dem Gottesbeweis aus der Bewegung
ohne Bewegungssatz M. ist es nicht entgangen, daß die Unterscheidung
der drei Mittel (tre strumenti), Glaube, Philosophie und Naturwissenschaft,
gefährlich werden könnte. Um nun sein Weltbild zu retten, ist er bemüht,
die Grenzen zu verwischen und den philosophischen Beweis aus der Bewegung
mit dem naturwissenschaftlichen Beweis möglichst zu verquicken. Dadurch
aber verliert der philosophische Beweis seine absolute Sicherheit ; denn :

peiorem sequitur semper conclusio partem. Wenn wir ihn daher von der
naturwissenschaftlichen Entdeckung von der Zeitlichkeit der Welt abhängig
machen, dann haben wir heute noch keinen sicheren Gottesbeweis, da ja,
wie der Heilige Vater erklärt, die Forschungen noch nicht abgeschlossen
sind. M. schlägt nun vor, wir sollten von der Bewegtheit der Welt ausgehen
und dann einen Gottesbeweis aus der Bewegung ohne Bewegungssatz
aufstellen. Ist aber, so fragen wir uns, ein solcher Beweis überhaupt denkbar
Er würde ja in sich schon einen Widerspruch enthalten, da sich der
Bewegungssatz aus dem Begriff der Bewegung selber ergibt '. Der Heilige Vater
unterscheidet daher ausdrücklich : Offenbarung, Metaphysik und
Naturwissenschaft. Er sagt : « Es ist wohl wahr, daß die Tatsachen, die bisher
über die Schöpfung in der Zeit festgestellt worden sind, keinen absolut
zwingenden Schluß zulassen, im Gegensatz zu den Tatsachen der
Metaphysik und Offenbarung, wenn es sich um die Schöpfung schlechthin, und
der Offenbarung allein, wenn es sich um die Schöpfung in der Zeit handelt.
Die naturwissenschaftlichen Tatsachen, von denen wir eben gesprochen
haben, fordern noch weitere Forschungsarbeiten und Bestätigungen. Die
Theorien, die sich auf sie gründen, bedürfen noch weiterer Entwicklung und
Begründung, um einen sicheren Ausgangspunkt zu finden für eine
Beweisführung, die in sich außerhalb des eigentlichen Bereiches der Naturwissenschaft

liegt »2.

1 Vgl. in dieser Zeitschrift 2 (1955) 321, Anm. 4.
2 Alloc, a. a, O. 41.



464 Das neue Weltbild Albert Mitterers

Dieser wichtige Text umfaßt so ziemlich alles, was wir gegen M.
einzuwenden haben. 1. Die Beweise des hl. Thomas, vorab die prima via, für
die Schöpfung schlechthin sind absolut sicher. 2. Die philosophischen
Beweise (Metaphysik) für die Zeitlichkeit der Welt sind streng zu unterscheiden

von den naturwissenschaftlichen. 3. Letztere Beweise sind noch nicht
zwingend.

M. will nun nur die naturwissenschaftlichen Beweise gelten lassen und
meint, man könne aus der Bewegtheit der Welt die Existenz eines aseischen
Seienden ohne Bewegungssatz nachweisen. Der Heilige Vater hingegen lehrt,
daß man zur Zeit die Existenz Gottes naturwissenschaftlich noch gar nicht
sicher nachweisen kann, sondern nur dann, wenn nachgewiesen wird, daß
die Welt einen Anfang in der Zeit hatte. Nun läßt sich aber dieser Anfang
nur dann nachweisen, wenn die Materie nicht von Natur aus bewegt
angenommen wird, sondern nur beweglich h Da nun M. eine aus sich
bewegte Materie annimmt, läßt sich nach ihm die Existenz Gottes weder
philosophisch noch naturwissenschaftlich nachweisen, weil es unter dieser

Voraussetzung der Naturwissenschaft nie gelingen wird, einen solchen Anfang
zu beweisen. Der Grund ist folgender : Die moderne Naturwissenschaft
unterscheidet zwischen Kraft und Stoff. Der Prozeß begann mit einem Stoff von
ungeheurer Energie 2. Hätte nun der Prozeß, der kraft der Energie der
Materie abläuft, von Ewigkeit her gedauert, hätte die Energie unendlich
sein müssen. Damit hätten wir aber keine Materie mehr, sondern eine in
sich gleichbleibende unendliche Energie3. Es wäre nie zu einer Bewegung

oder zu einem Entwicklungsprozeß gekommen. Somit ist die Energie
endlich groß und konnte nicht größer sein, als es für die Materie tragbar ist.
Damit wird die Endlichkeit des Prozesses a parte ante bewiesen ; diesem

entspricht das Ende des Prozesses im Entropiemaximum, das einen
vollkommenen Stillstand bedeutet 4. Dieser Zustand besagt aber nicht, daß
sich alles ins Nichts auflösen muß, sondern nur die Negation jeder wenigstens

noch merklichen Bewegung. Soweit der Grundgedanke des naturwissenschaftlichen

Beweises.
Wie sieht nun aber dieser Beweis nach dem neuen Weltbild aus M.

geht vom bewegten Sein aus. Die Bewegung ist dem Stoff wesentlich und
daher untrennbar mit ihm verbunden 5. Ist der Stoff vorhanden, so ist eo

ipso auch die Bewegung gegeben. Es braucht daher keine Energie, um die

Bewegung auszulösen und den Prozeß in Gang zu halten ; es genügt die
Existenz der Materie. Daraus entsteht aber kein geradliniger Prozeß, sondern
eine ewige Bewegung. Man kann jetzt unmöglich mehr beweisen, daß die
Welt einmal angefangen hat ; denn die Bewegung kann dann ebenso ewig

1 Der Heilige Vater unterscheidet zwischen Materie mit ihrer mutabilità und
der Energie als Prinzip der Bewegung (mozione).

2 Vgl. Alloc, a. a. O. 38.
3 Vgl. Aristoteles, Phys. VIII 9.267, b, 17 s.
4 Alloc, a. a. O. 38.
6 « Niemand mehr kann heute im Ernst behaupten, Bewegung sei etwas zum

Sein der Welt Hinzugekommenes und von ihm Trennbares» (GBB 52).



Das neue Weltbild Albert Mitterers 465

angenommen werden wie der Stoff selber. Man kann jetzt nicht mehr sagen,
was sich verändert, ist zeitlich, d. h. von beschränkter Dauer, weil ja der
Stoff nicht notwendig nur eine bestimmte Zeit existiert. Er kann ebenso

gut immer sein. Naturwissenschaftlich läßt sich daher die Zeitlichkeit der
Welt nicht mehr beweisen, weil ein solches Argument eine petitio principii
wäre. M. müßte nämlich sagen : Die Materie ist zeitlich, weil der Prozeß
(Bewegung) zeitlich ist ; und der Prozeß ist zeitlich, weil die Materie zeitlich

ist. Er findet also für den Nachweis der Zeitlichkeit der Welt keinen
Anhaltspunkt mehr. Aber nehmen wir an, er könnte den Anfang
nachweisen, dann käme er nie zu einem Stillstand der Bewegung, von dem der
Heilige Vater spricht. Er müßte denn annehmen, daß mit der Bewegung
auch die Materie verschwindet.

Aber diese Auffassung ist auch widersinnig. Wollten wir nämlich das
Werden und die Bewegung aus dem Beweglichen erklären, so wäre das

genau so, als wollten wir den Widerspruch zum Prinzip machen, wie Garrigou-
Lagrange treffend bemerkt1.

M.s Auffassung ist aber auch unkirchlich. Nach ihm hätten wir nämlich
überhaupt noch keinen schlüssigen Gottesbeweis, sondern müßten erst
abwarten, bis uns jemand einen Gottesbeweis aus der Bewegung ohne
Bewegungssatz konstruiert. Nun, abgesehen davon, daß sich niemand finden wird,
der dieses Kunststück vollbringen könnte, hatte die Kirche, als sie die Erklärung

über die Beweisbarkeit Gottes aussprach, nicht die zukünftigen Beweise

vor Augen, sondern die Beweise der philosophia perennis, die aber nicht erst
mit M. und dessen geistigen Epigonen beginnt, sondern bereits bei Sokrates,
Plato und Aristoteles2. Die kirchliche Erklärung wäre also wenigstens damals
falsch gewesen.

Wir müssen daher notwendig den Begriff der Kraft einschalten, um von
einer begrenzten Dauer des Prozesses reden zu können. Die Kraft läßt sich
aber nur auf Grund des Bewegungssatzes feststellen. Nehmen wir hingegen
die Kraft hinweg und denken wir uns die Materie aus sich bewegt, kommt
weder ein Anfang noch ein Ende in Frage. Diese Materie wäre nämlich
ebenso aseisch bewegt, wie Gott aseisch unbewegt ist 3. Man kann dann
nicht mehr sagen, die Materie sei ein kontingentes Sein ; denn diese Kontingenz

müßten wir aus einem anderen Grunde beweisen, nicht aber aus der
Bewegung. Der Gottesbeweis aus der Bewegung ohne Bewegungssatz ist
daller undenkbar.

Zur größeren Übersicht und Klarheit bringen wir die Beweise in Form.
Der Einfachheit halber wählen wir den Konditionalbeweis.

1 « Dire que le devenir est à lui-même sa raison, c'est mettre la contradiction
au principe de tout. » Dieu, a. a. O. 242.

2 Thomas, S. th. I 44, 1. c. Vgl. Denz. 2145. Aus der Bewegung können wir
aber nicht ohne den Bewegungssatz Gott « tanquam causam per effectus » beweisen.
Daß wir die Existenz Gottes beweisen können, erklärt die Kirche auf Grund der
Offenbarung ; wie wir sie zu beweisen haben, lehrt sie uns durch den Hinweis auf
die philosophia perennis. Vgl. « Humani generis », a. a. O. 571 s.

3 Aus diesem Grunde ist Heraklit Atheist. Vgl. Clemens Alex., Strom. V
14. PG 9. 160.

80



466 Das neue Weltbild Albert Mitterers

I. Philosophischer Beweis aus der Bewegung nach Thomas :

Wenn es eine Bewegung gibt, so gibt es auch einen unbeweglichen
Beweger Gott ; nun aber gibt es eine Bewegung, Ergo existiert Gott.

Die Minor dieses Beweises wurde seinerzeit von Zeno bestritten. Er
wurde von Aristoteles widerlegt. Der hl. Thomas nimmt die Existenz der
Bewegung als eine Erfahrungstatsache hin. Der Heilige Vater zeigt nun,
daß die Bewegung viel häufiger ist, als Thomas nur ahnen konnte. Daher
gewinnt dieser Beweis für die Gegenwart an Bedeutung und Aktualität, da
uns überall im Makrokosmos wie im Mikrokosmos die Bewegung entgegentritt.

Hiefür muß es einen ersten Beweger geben, und dieser ist Gott, falls
die Maior richtig ist.

In der Major braucht nur die Konsequenz bewiesen zu werden. Das
geschieht durch die zwei metaphysischen Prinzipien : Omne quod movetur
ab alio movetur und In moventibus non est procedendum in infinitum. Diese

Prinzipien sind gleichsam das Herzstück der prima via. Wer sie leugnet,
der leugnet ipso facto den Beweis aus der Bewegung \

II. Der Gottesbeweis aus dem Anfang der Welt :

Wenn die Welt zu existieren angefangen hat, gibt es einen Schöpfer
der Welt ; nun aber hat die Welt zu existieren angefangen. Ergo.

Die Maior wird wiederum mit einem metaphysischen Prinzip bewiesen :

Quidquid existere incipit, causam eificientem habet. — Die Minor hat ihre
besondere Schwierigkeit. Sie konnte von den Alten nicht bewiesen werden,
bleute hingegen ist man daran, sie ernstlich zu beweisen. Weil es nun vor
allem die Naturwissenschaft ist, die uns die Minor zu beweisen hat, wird
dieser Beweis auch der naturwissenschaftliche genannt. Er bedarf aber ebenso

wie der erste Beweis der metaphysischen Prinzipien, wie der Heilige Vater
ausdrücklich hervorhebt. Die Naturwissenschaft bietet nur die Voraussetzung

für die « Beweisführung, die in sich außerhalb des Bereiches der
Naturwissenschaft liegt » 2.

Das sind nun die Beweise, die der Heilige Vater in der erwähnten Rede
behandelt. Wie stellt sich M. dazu Er begeht u. E. vor allem drei Fehler :

1. Er leugnet die Maior des ersten Beweises 3 und damit den
Bewegungsbeweis des hl. Thomas, während ihn der Heilige Vater als sicher
annimmt 4.

1 Vgl. Garrigou-Lagrange, a. a. O. 242.
2 Alloc, a. a. O. 41.
3 Beim Gottesbeweis des Heiligen Vaters, sagt M., « fehlen vor allem die drei

grundlegenden Voraussetzungen des hl. Thomas : Bewegungssatz, Bewegerreihe und
deren Endlichkeit. Sie waren schon längst eine Belastung des Gottesbeweises und
unter besserqualifizierten Scholastikern umstritten. Gewiß ist durch Stillschweigen
weder für noch gegen sie entschieden. Aber sie sind übergangen. Der Gottesbeweis
ist so entlastet. Mit Recht. Denn mit umstrittenen Prämissen läßt sich kein
überzeugender Beweis führen. Außerdem hat sich das Welt- und Bewegungsbild so

verändert, daß die damals sinnvolle Anwendung dieser drei Voraussetzungen heute
nicht mehr möglich scheint » (GBB 55).

4 Pius XII. bezeichnet die Beweise des hl. Thomas als « sicheren Reiseweg
des Geistes zu Gott » (Alloc, a. a. O. 32) und als « hinreichende Argumente für den



Das neue Weltbild Albert Mitterers 467

2. M. behauptet, der unbewegliche Beweger, den Thomas erweist, sei
nicht Gott1 ; der Heilige Vater hingegen erklärt, daß der unbewegliche
Beweger, den der hl. Thomas mit der prima via beweist, derselbe (il mede-

simo) Schöpfergott ist, an den wir glauben 2.

3. M. anerkennt nur mehr den naturwissenschaftlichen Beweis. Er setzt
ihn an Stelle des philosophischen und sagt : « Ausdrücklich nennt er (der
Heilige Vater) den Nachweis des Schöpfers aus der Fatalität der Bewegungsrichtung,

ja des Erschaffers in der Zeit aus dem Anfang der Welt. Das ist
der Übergang vom Gottesbeweis aus der Weltbewegung, den Thomas für
den überzeugenderen hielt, zum Gottesbeweis aus dem Anfang der Welt und
ihrer Bewegung. Thomas und mit ihm Pius XII. hält ihn für den überzeugendsten.

Aber Thomas konnte ihn nicht führen, weil alle Voraussetzungen dafür
fehlten, während der Papst diese Voraussetzungen heute immer mehr, wenn
auch nicht endgültig gegeben sieht » 3.

Das heißt also, daß der Gottesbeweis, den der hl. Thomas und Pius XII.
für den überzeugendsten halten, heute noch problematisch ist. Wie mag es

dann erst mit den übrigen Gottesbeweisen bestellt sein Vgl. jedoch Denz.
2145 Das ist zugleich auch das konkrete Ergebnis der weltbildvergleichenden

Thomasforschung.

Erweis des Daseins Gottes» (ebend.). Schließlich nennt er sie «le classiche prove
dell'Angelico, specialmente quelle desunte dal moto e dall'ordine dell'universo »

(ebend.).
1 « Wenn Thomas erklärte, der erste unbewegte Beweger sei das, was alle

oder was wir unter Gott verstehen und so nennen, so ist das eine religionsgeschichtliche

Behauptung, die heute nicht mehr so selbstverständlich klingt wie damals.
Wir denken vorsichtiger. Der erste unbewegte Beweger war ein wissenschaftlicher,
Gott dagegen ist ein religiöser Begriff. Die Gottesvorstellungen der Menschen
waren und sind aber sehr verschieden. Der unbewegte Beweger ist nur eine von
ihnen. Sie war und ist ebensowenig allgemein verbreitet wie die des unerschaffenen
Schöpfers. Am wenigsten aber ist das unser Gottesbegriff. Wir denken uns Gott
als den allmächtigen Vater, Schöpfer des Himmels und der Erde. Das ist der
einzige (monos) ohne seinesgleichen. Jener aber ist einer (heis), wenn auch der erste
unter seinesgleichen, nämlich unter anderen unbewegten Bewegern » (GBB 57).

2 Alloc, a. a. O. 42. Ferner schließt der Heilige Vater an drei Stellen aus
der Bewegung auf eben diesen Gott, den er « dem Wesen nach unveränderlich »

(ebend.) nennt, und schließt dann mit Bezug auf den ersten Gottesbeweis des
hl. Thomas : « Worin hegt also die Bedeutung der modernen Wissenschaft für jenen
Gottesbeweis, der auf der Veränderlichkeit des Kosmos beruht Durch ihre exakten
und in das einzelne gehenden Forschungsarbeiten im Makrokosmos und
Mikrokosmos haben die modernen Wissenschaften jene Erfahrungsgrundlage beachtlich
erweitert und vertieft, auf welche jene Beweisführungen sich gründen und von wo
aus man auf die Existenz eines Ens a se schließt, das seiner Natur nach
unveränderlich ist» (ebend.).

3 GBB 58 f.



468 Das neue Weltbild Albert Mitterers

Schluß

M. hat uns in seinen Schriften die Grundgedanken des neuen
Weltbildes in aller Offenheit und Klarheit dargelegt. Wir haben sie von der
thomistischen Philosophie her zu beleuchten gesucht. Mit seiner Antwort
(KW) auf unseren Artikel hat er uns keinen geringen Dienst erwiesen. Er
hat seine Anschauung in manchen Punkten noch genauer präzisiert und
damit gezeigt, daß wir ihn wenigstens in den wesentlichen Zügen nicht
mißverstanden haben. Somit gelten auch die Gründe, die wir dagegen vorgebracht
haben. Seine Anstrengungen, diese Gründe zu entkräften, lassen die Un-
haltbarkeit des neuen Weltbildes nur umso deutlicher erscheinen 1. Diese
sogenannte weltbildvergleichende Thomasforschung ist durchaus beherrscht
von trügerischen Phantasievorstellungen und läßt die klare Verstandeserkenntnis

peinlich vermissen. Vor allem krankt sie daher an dem Mangel
einer wissenschaftlichen Methode. Es müßten nämlich zuerst die
Grundbegriffe festgelegt werden. Die Definition ist das Prinzip des Beweises und
der Beweis die unabdingbare Forderung jeder Wissenschaft2. In Bezug
auf die Methode sind die weltbildvergleichenden Schriften M.s, speziell für
die jungen Leute, geradezu Gift. Sie verwirren die Köpfe, vernebeln unsere
herrliche philosophia perennis, untergraben das Ansehen des hl. Thomas und
mißbrauchen selbst die Autorität des Heiligen Stuhles. Ein Urteil über die
Kirchlichkeit des neuen Weltbildes steht uns nicht zu ; das hat sich die
Kirche selbst vorbehalten. Unsere Bedenken konnte aber der Artikel KW
nicht zerstreuen. Wir fassen sie kurz in fünf Punkte zusammen :

1. Das Subjekt dieses Weltbildes ist auf Grund der adäquaten
Selbstbewegung innerlich unmöglich.

2. Das Kausalitätsprinzip wird infolge der Leugnung des Bewegungssatzes
unhaltbar.

3. Die « holistische » Auffassung der Welt bedeutet gemäß der Darstellung
M.s substantiellen Monismus.

4. Die Beweisbarkeit der Existenz Gottes wird in Frage gestellt.
5. Die von der Kirche empfohlene philosophia perennis, d. i. die Philosophie

des hl. Thomas, in der das neue Weltbild keinen Platz findet, soll durch
eine neue bisher nicht näher bestimmte Philosophie ersetzt werden 3.

1 M. hat auch in W. u. W. 7 (1954) 241-250 und 401-416 unsere Argumente
zu widerlegen gesucht. Wir wollen hier nicht näher darauf eingehen, da uns dies
wohl zu weit führen möchte. Unsere Absicht war ja nur, das neue Weltbild mit
der klassischen Philosophie zu konfrontieren.

2 Arist. Anal. post. II 3. 90, b, 24 ; Met. XIII 4. 1078, b, 17 und 24. In dem
gewiß anerkennenswerten Bestreben, der Philosophie über den — allerdings nur
scheinbar — toten Punkt hinwegzuhelfen, versuchte M. über Aristoteles und
Thomas hinauszugehen, wurde aber dabei in die vorsokratische Periode zurückgeführt

und teilt damit das Los aller derartiger Versuche. Denn nur die thomistische
Philosophie kann einen wahren Fortschritt versprechen. « Humani generis », AAS
42 (1950) 573.

3 Die ablehnende Haltung des romanischen Kulturkreises dem neuen Weltbild

gegenüber kann jetzt nicht mehr überraschen. Vgl. NRT 64 (1937) 439 und



Hat Philipp der Kanzler die Summa Duacensis verfaßt 469

Wir wollen diese Kontroverse mit einer Alternative schließen :

Entweder nehmen wir den Bewegungssatz an, dann dürften wir keinen Grund
haben, von einem philosophischen Wandel im Weltbild zu reden ; oder wir
nehmen ihn nicht an, dann dürfte bereits klar sein, was wir zu erwarten haben.

Damit glauben wir einigermaßen auch dem Auftrage des Heiligen Vaters
entsprochen zu haben : « Errantibus amica praebeatur manus, nihil autem
indulgeatur opinionum erroribus » \

Hat Philipp der Kanzler die Summa Duacensis verfaßt

Von Pius Künzle O. P.

Bekanntlich ist die Existenz der sog. Summa Duacensis noch nicht
sicher bewiesen. Äußere Zeugnisse dafür fehlen. Ihren Namen verdankt sie

Msgr. Glorieux, der sehr gute Gründe dafür vorbrachte, daß die Quaestionen,
bzw. Artikel 60-77 und 84-113 in Douai 434 I, f. 59a-62a bzw. 65c-70a als

Fragmente einer bis anhin nicht weiter bezeugten Summa anzusehen seien 2.

Jedenfalls könne es sich nicht um nachträglich redigierte Schuldisputationen
handeln, wie aus der einheitlichen Konzeption ersichtlich sei. Besonders
sprechen auch die häufigen und zum Teil ausgiebigen Einteilungsschemen
mit Verweisen nach vor- und rückwärts für das Vorliegen einer Summa 3.

Trotzdem die Existenz dieser Summe nicht besser erwiesen ist und ihr,
wie es einstweilen scheint, keine große Bedeutung beschieden war,
beansprucht sie ein Interesse, das in keinem Verhältnis zu ihrem bescheidenen
Rufe steht. Dies deswegen, weil die nach übereinstimmendem Urteil der
Literarkritiker später entstandene Summa de bono des Kanzlers Philipp
unleugbare und sehr weitgehende Parallelen aufweist, sodaß die Originalität
Philipps auf dem Spiele steht.

V. Doucet O. F. M. hat unlängst äußerst wertvolle Aufschlüsse über
die Eigenart der ganzen Hs Douai 434 vorgelegt 4 und dabei auch das

440 ; 73 (1951) 105 ; ferner RSPT 35 (1951) 633 ; 36 (1952) 478 ; Revista de Filo-
sofia 11 (1952) 676. Daher hat auch der IV. Internationale Thomistenkongreß (1955)
in Rom, der sich speziell auch mit dem Verhältnis des Thomismus zur modernen
Naturwissenschaft befaßte, von diesem Weltbild keine Notiz genommen. Silence
éloquent Vgl. außerdem H. M. Braun O. P., « Hylosystemismus oder Hylomor-
phismus » in DTF 16 (1938) 420-458 ; Niedermeyer, Handbuch d. speziellen
Pastoralmedizin, 6. Bd. (1949-52) ; ders. Philosophische Propädeutik der Medizin
(1955), s. Index : Mitterer, Albert.

1 Pius XII. Alloc. 17.9.1946, AAS 38 (1946) 385.
2 P. Glorieux, La Summa Duacensis. RTAM 12 (1940) 104-135. — Die

Numerierung der Quaestionen erfolgt nach P. Glorieux, Les 572 Questions du
manuscrit de Douai 434. RTAM 10 (1938) 123-152, 225-267.

3 P. Glorieux, La Summa Duacensis, 105.
4 V. Doucet, A travers le manuscrit 434 de Douai. Antonianum 27 (1952)

531-580.


	Das neue Weltbild Albert Mitterers [Schluss]

