
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 4

Artikel: Die Auferstehung Christi : zu einer bedeutsamen Auseinandersetzung
zwischen Rudolf Bultmann und Karl Barth

Autor: Hamer, Jérôme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760505

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Auferstehung Christi
Zu einer bedeutsamen Auseinandersetzung zwischen

Rudolf Bultmann und Karl Barth

Von Jérôme Hamer O. P.

« Mit großer Macht legten die Apostel Zeugnis ab von der

Auferstehung Jesu, des Herrn » (Apg. 4, 33). Das Osterereignis steht im

Mittelpunkt der apostolischen Lehrverkündigung. So schien es uns denn

interessant, gerade dièses als Vergleichspunkt für eine theologische

Gegenüberstellung der Anschauungen von Rudolf Bultmann und Karl
Barth heranzuziehen. Beide Theologen vertreten ja — wie allgemein
bekannt ist — zwei Hauptströmungen im heutigen Protestantismus.

Da wir unsere Ausführungen zu einem ökumenischen Gespräch
erweitern möchten, stellen wir uns von Anfang an bewußt' a.uPeine

theologische Ebene. Die beiden genannten Autoren veranlassen uns im
übrigen dazu. Sie treiben im Gegensatz zu ihren liberalen*«Vorgängern
keine Vogelstraußpolitik, sondern geben offen zu, daß sich jede biblische

Synthese auf gewisse theologische Voraussetzungen stützt.
Die Einteilung unserer Studie ergibt sich von selbst. Im ersten

Teil bringen wir einige Texte, die die Grundthesen von Bultmann und
Barth belegen (I). Den zweiten widmen wir der kritischen Untersuchung
und Erörterung der aufgeworfenen Probleme. Die Ergebnisse des ersten
Teiles vorwegnehmend erwähnen wir jetzt schon die entscheidenden

Punkte : erstens die Geschichtlichkeit der Auferstehung (II) und zweitens
die Beziehung der geschichtlichen Auferstehung zur heutigen christlichen
Existenz (III). Damit ist der Inhalt der drei Teile umschrieben.

I. Die Belege

Das Schrifttum der beiden Autoren zu unserer Frage ist sehr

umfangreich. Wir beschränken uns daher auf einige bezeichnende Haupttexte.

Von Bultmann berücksichtigen wir vor allem seine kürzlich



424 Die Auferstehung Christi

erschienene Theologie des Neuen Testamentes und sein Theologisches

Manifest von 1941. Von Barth berücksichtigen wir besonders jene
Stellen seiner Kirchlichen Dogmatik, wo er sich mit Bultmann
auseinandersetzt, ferner die Sonderschrift, in der er eingehend das Problem
der Entmythologisierung erörtert1.

1. Die Stellung Bultmanns :

Gegenwart der Auferstehung im Wort der Verkündigung

Das Heilsgeschehen ist einmalig. Es umfaßt zugleich den Tod und
die Auferstehung Christi. So lautet die Überlieferung, die Paulus
empfangen (1 Kor. 15, 1-4). Der gestorbene und auferstandene Christus
steht im Mittelpunkt seiner Predigt (Rom. 8, 34 ; 2 Kor. 5, 15 ; 13, 4).
Der Apostel beachtet weder den Lehrer noch den Propheten, er
verweilt nicht beim Leben Jesu, noch bei seinem Wirken, seiner
Persönlichkeit. Kurz, er zeigt kein Interesse für den historischen Christus.
Entscheidend ist allein « das Wort vom Kreuze », der Xoyoç toü <rraopoü

(1 Kor. 1,18), Ärgernis und Torheit für den natürlichen Menschen 2.

Paulus begnügt sich nicht, das Heilsgeschehen zu verkünden, er

1 Die wichtigsten Werke von Bultmann und Barth, die in diesem Artikel
verwendet wurden :

Rudolf Bultmann : Theologie des Neuen Testaments (Neue theologische
Grundrisse), 2. Aufl., Tübingen 1954. TNT) —• Der Artikel von Bultmann,
der in « Kerygma und Mythos » veröffentlicht wurde. Ein theologisches Gespräch
(Theologische Forschung. Bd. I), Hamburg 1948, S. 15-53. KM, Bd. I). Dieser
Band enthält auch interessante Untersuchungen anderer Exegeten und Theologen
zum gleichen Thema, so z. B. von J. Schniewind und H. Thielicke. — Im zweiten
Band : « Kerygma und Mythos. Diskussionen und Stimmen des In- und Auslandes »

(Theologische Forschung. Bd. II), Hamburg 1952 KM, Bd. II) hat Bultmann
erneut Stellung genommen in einem bedeutenden Artikel Zum Problem der
Entmythologisierung, S. 179-208. Weitere Beiträge von größerem Interesse sind im
gleichen Band erschienen. Wir nennen einige Autoren: E. Stauffer, R. Prentner,
F. Buri, K. Barth, W. G. Kümmel. — Ferner wurde in Glauben und Verstehen.
Gesammelte Aufsätze. Bd. II, Tübingen 1952, S. 211-235, der Artikel Das Problem
der Hermeneutik aufgenommen, der schon 1950 erschienen ist.

Karl Barth : Die kirchliche Dogmatik. Bd. III 2, Zollikon-Ziirich 1948,
S. 534-537. — Rudolf Bultmann. Ein Versuch ihn zu verstehen (Theologische
Studien, Heft 34), Zollikon-Zürich 1952. — Wir zitieren ebenfalls eine Schrift,
die, obschon älter, sehr bedeutungsvoll in der Auseinandersetzung zwischen
Bultmann und Barth ist, nämlich Die Auferstehung der Toten. Eine akademische
Vorlesung über 1 Kor. 15, München 1926 AT).

2 In unserer Darstellung von Bultmanns Gedankengang nehmen wir
hauptsächlich Bezug auf § 33 der TNT, S, 287-301 : Tod und Auferstehung Christi als

Heilsgeschehen,



Die Auferstehung Christi 425

will auch seine Tragweite dartun. Dazu bedient er sich verschiedener

Begriffe, die einerseits der Kult- und Rechtssprache der Juden
entliehen sind, andererseits dem Sprachgebrauch der Mysterienreligionen
und des gnostischen Mythos entsprechen. Zur ersten Gruppe gehören
die Begriffe « Sühnopfer », « Stellvertretung » und « Loskauf », zur zweiten
die sakramentale Teilnahme an Tod und Auferstehung der Gottheit,
ferner der Gedanke der Einheit der Erlösten mit dem Erlöser in einem

gemeinsamen Leib (cröjxa).
Die Vielfalt dieser Begriffe gibt zu erkennen, wie schwer es für

Paulus gewesen ist, die ganze Wirklichkeit des Heilsgeschehens
angemessen auszudrücken. Bultmann gibt sich aber mit dieser allgemeinen
Feststellung nicht zufrieden. Er geht weiter und sucht zu zeigen, warum
Paulus auf die heidnischen Denkformen zurückgreifen mußte. Er findet
dafür zwei Gründe. Die rechtlichen und kultischen Begriffe der Juden
mochten wohl genügen, um die Bedeutung des Kreuzes darzustellen,
für den Sinngehalt der Auferstehung aber reichten sie nicht aus. Es

ist tatsächlich nicht möglich, das Ostergeheimnis in den Kategorien von
« Sühnopfer », « Stellvertretung » und « Loskauf » auszudrücken. Zu
diesem ersten Grund kommt noch ein zweiter. Die genannten griechischen
Kategorien machen es möglich, über die Vergangenheit hinauszugehen
und das Heilsgeschehen als fortdauernd und gegenwärtig zu betrachten.
Sie erlauben zu zeigen, wie Tod und Auferstehung Christi unmittelbar
den Menschen von heute betreffen.

Dieser letztere Gesichtspunkt wird von Bultmann ganz besonders

hervorgehoben. Für ihn ist die Theologie des Neuen Testamentes nicht
einfach eine Zusammenstellung von Lehren, die in der Schrift zu finden
sind. Er unterscheidet sich hier deutlich vom Standpunkt eines Ethel-
bert Stauffer, der den zeitgeschichtlichen Rahmen nicht verlassen

und keine historische Verlagerung vornehmen will, die seiner Ansicht
nach die Problemstellung fälschen würde 1. Bultmann stellt sich

zugleich auf die Ebene der Geschichte und der Gegenwart. Er versucht,
geschichtliche Erkenntnis mit lebendiger Gegenwart zu verbinden2,
und will weniger eine Rekonstruktion als vielmehr eine Interpretation

1 Ethelbert Stauffer : Die Theologie des Neuen Testaments. 4. Aufl. Stuttgart

1948. Stauffer ist Professor an der Universität Erlangen.
2 TNT, S. 590 : « Die in diesem Buche gegebene Darstellung der neutest.

Theologie steht einerseits in der historisch-kritischen und religionsgeschichtlichen
Forschung und sucht andererseits deren Fehler zu vermeiden, der in der
Zerreißung von Denken und Leben und daher in der Verkennung des Sinnes
theologischer Aussagen besteht. »



426 Die Auferstehung Christi

des Neuen Testamentes vornehmen. Seine Untersuchungen werden

durchweg nach den Grundsätzen einer festgelegten Arbeitshypothese
vollzogen. Diese lautet : wie sucht das Neue Testament das neue
Selbstverständnis wiederzugeben, das der Glaube dem Christen vermittelt1

Das Heil kommt nicht vor dem Wort, das das Heil verkündet.
Mit diesem Satz kann u. E. das Ergebnis von Bultmanns Auslegung
zusammengefaßt werden. Lesen wir mit ihm die betreffenden Stellen,

wo Paulus Christus verkündet. Im Römerbrief wendet sich der Apostel
z. B. an eine Gemeinde, die sein Wort noch nicht vernommen hat. Er
beginnt aber nicht mit einer Schilderung der geschichtlichen Ereignisse,
in denen das Heil bestehen würde. Nein, er geht vielmehr geradewegs
auf das Ziel los, greift die Situation des Menschen auf und beschreibt
sie so, daß die Heilsverkündigung als die Antwort auf die aktuelle Lage
des Menschen erscheint. Diese Art des Vorgehens ist besonders im
7. und 8. Kapitel des Römerbriefes deutlich (Rom. 7, 7-8, 11), deren

Höhepunkt der Ausruf ist : « Ich unglückseliger Mensch » (Rom. 7, 24).

Die Predigt vom Kreuz fordert uns gebieterisch zur inneren Umkehr
auf. Sie ist ein Ärgernis und eine Torheit, damit sich kein Geschöpf

vor Gott zu rühmen vermag (l.Kor. 1, 18-31). Dies ist das Wort der

Versöhnung, das Gott Paulus in den Mund gelegt hat (2 Kor. 5, 18-6, 2).

Kurz gesagt, das Kreuz Christi predigen, heißt zum Glauben aufrufen
und so den Menschen vor die Entscheidung stellen.

Für sich genommen kommt dem geschichtlichen Faktum : Tod
Jesu in der Heilsordnung keine Bedeutung zu. Die geschichtliche
Tatsache könnte diese Bedeutung nur haben, wenn man schon im voraus
an die Präexistenz und Gottheit Christi glauben würde. In diesem Falle
könnte man verstehen, daß der Tod des Gottmenschen Heilswert besitzt.
Darf man aber eine solche Voraussetzung machen Nein, sagt Bultmann,
denn der vorausgehende Glaube würde das Ärgernis und die Torheit
von der Kreuzespredigt ausschließen. Die Heilskraft des Todes Christi
wäre nicht mehr Gegenstand der Verwunderung für einen Menschen,
der schon glaubt, daß der Gekreuzigte Gott ist. Ja, mit diesem Glauben
würde er im Gegenteil darauf gefaßt sein. In Wirklichkeit besteht das

Ärgernis und die Torheit ausschließlich darin, daß ein Gekreuzigter als

Herr verkündet wird. Diese Verkündigung fordert den Hörer dazu auf,
sein Betragen und seine Lebensauffassung preiszugeben, um sein Kreuz

1 TNT, S. 591 : « Eben deshalb galt es, die theologischen Gedanken des NT
in ihrem Zusammenhang mit dem 'Lebensakt', d. h. als Erklärung des glaubenden
Selbstverständnisses zu interpretieren. »



Die Auferstehung Christi 427

auf sich zu nehmen und sich mit Christus kreuzigen zu lassen 1. In
dieser Verkündigung liegt das eigentliche Heilsereignis.

Die Auslegung der Schriftstellen von der Auferstehung hat unter
den gleichen Gesichtspunkten zu geschehen. Bultmann ist hier sehr

radikal. Das Osterereignis läßt sich gar nicht in den Rahmen der menschlichen

Geschichte einfügen 2. Beweis wird keiner erbracht. Es handelt
sich hier in den Augen des Verfassers um ein undiskutierbares Postulat.
Die Auferstehung Christi kann nicht als eine objektive Tatsache erwiesen

werden3. Bultmann ist sich bewußt, daß er sich damit von der Lehre
des Paulus entfernt, der ja im ersten Korintherbrief ausdrücklich darauf

hinweist, daß der auferstandene Christus Kephas, den Zwölfen, den

fünfhundert Brüdern, Jakobus, dann allen Aposteln, und schließlich
ihm selber erschienen ist. Bultmann gibt diese Abweichung von Paulus
ausdrücklich zu und tadelt Barth, der nicht desgleichen* tut4. Letzterer
vertritt in seinem Kommentar zur genannten Stelle die Ansicht, die

Aufzählung der Zeugen habe keinen anderen Sinn, als die

Übereinstimmung der Predigt von Paulus mit jener der Urgemeinde darzutun.
Sie hat gewiß auch diesen Sinn. Bultmann verweist selber auf Vers 11 :

« Gleichviel ob ich es bin oder sie ; so lautet unsere Predigt. » Aber in
erster Linie hat diese Aufzählung unzweifelhaft den Zweck, die

Auferstehung als objektives Faktum glaubhaft zu machen. Wenn also

Bultmann nicht gewillt ist, alles in seine Theologie aufzunehmen, was er
bei Paulus eindeutig liest, so deshalb, weil es ihm mehr um eine

Interpretation der Sache als um eine Rekonstruktion der Lehre geht.
Die Auferstehung gehört aber zum Heilsgeschehen. Sie kann vom

Kreuz nicht getrennt werden, da sie in gleicher Weise an seiner soterio-

logischen Kraft teilhat. Die Auferstehung Christi ist im Worte der

Verkündigung gegenwärtig und besitzt keine unabhängige, vom Wort
getrennte Existenz. Doch haben wir uns die Wirkkraft Christi nicht

1 TNT, S. 298 : « Die Entscheidungsfrage, vor die der X6yoç toü oxaupop den
Hörer stellt, ist, ob er anerkennen will, daß Gott einen Gekreuzigten zum Herrn
gemacht hat, ob er damit die Forderung anerkennen will, in der Preisgabe seines

bisherigen Selbstverständnisses das Kreuz zu übernehmen, es zur bestimmenden
Macht seines Lebens zu machen, sich mit Christus kreuzigen zu lassen. » (Kursiv
von uns.)

2 TNT, S. 290 : « Da die Auferstehung überhaupt nicht als Tatsache im
Bereich der menschlichen Geschichte sichtbar sein kann. »

3 TNT, S. 300 : « Die Tatsache der Auferstehung kann nicht als ein
objektiv feststellbares Faktum, auf das hin man glauben kann, erwiesen oder
einleuchtend gemacht werden. » (Kursiv von uns.)

4 Vgl. NTN, S. 290, Anm. f.



428 Die Auferstehung Christi

etwa nach der Weise vorzustellen, nach der eine große geschichtliche
Persönlichkeit durch ihre Werke auf spätere Generationen Einfluß
gewinnt. Christus ist in der Predigt nicht so gegenwärtig, wie der Genius

Descartes im Discours de la méthode oder Kant in seiner Kritik der

reinen Vernunft. Es handelt sich bei der Verkündigung um eine aktuelle

Gegenwart für jeden, der die Predigt als « persönliche Anrede », als ein

Wort, das sich unmittelbar an ihn richtet, aufnimmt h « Für Christus
denn lassen wir den Aufruf ergehen als seine Gesandten, und es ist, wie

wenn Gott durch uns aufriefe» (2 Kor. 5, 20). Auf diesen Vers baut
Bultmann seine Gedankengänge. Christus ist in der Staxovia des Predigers
gegenwärtig 2. Hier kommt auch der tiefere Sinn der Präexistenz und
der Menschwerdung zum Ausdruck. Im verkündeten Wort nimmt Gott
Knechtsgestalt an. Die Menschwerdung kennt keine andere geschichtliche

Dimension. Am Schluß des Abschnittes, in dem das Heilsgeschehen
behandelt wird, faßt Rudolf Bultmann das Gesagte in eine sehr bezeichnende

Formel zusammen : « Der Auferstandene selbst begegnet uns im
Apostel. »3

Nach dieser Darstellung von Bultmanns Lehre über das

Heilsgeschehen müssen wir noch auf den philosophischen Hintergrund seiner

Anschauung aufmerksam machen. Die Bedeutung, die dem Ausdruck
und dem Begriff Selbstverständnis beigelegt wird, zeigt deutlich, wie die

ganze Interpretation von gewissen theoretischen Voraussetzungen
ausgeht 4. Der Autor macht im übrigen kein Geheimnis daraus. Wenn er
in seiner Theologie des Neuen Testamentes (die sich für längere
Ausführungen dieser Art nicht eignet) in diesem Punkt ziemlich
zurückhaltend ist, so hat er sich darüber umso eindeutiger in seinem Manifest

von 1941 ausgesprochen 5. Er gibt dort eine methodische Erklärung
über die beiden Grundzüge seines theologischen Werkes, die einerseits
auf den Mythosgedanken, andererseits auf den Begriff der Existenz
zurückgehen.

Nach Bultmann ist die Heilsverkündigung unlösbar an eine naive

1 TNT, S. 301 : « Der Glaube an die Auferstehung Christi und der Glaube,
daß im verkündigten Wort Christus selbst, ja Gott selbst, spricht ist identisch. »

2 TNT, S. 299 : « Insofern Christus in der Staxovia der Verkündiger gegenwärtig

ist. »

3 TNT, S. 301 : « Im Apostel ist Christus eben als der Auferstandene
gegenwärtig Der Auferstandene selbst begegnet im Apostel. »

1 Selbstverständnis bedeutet ferner auch persönliche Einstellung,
Lebensauffassung, Haltung zur Existenz,

6 KM, Bd. I, S, 15-53.



Die Auferstehung Christi 429

Vorstellung von der Welt und vom Menschen gebunden, an ein Weltbild,

das seinen Ursprung unmittelbar in der jüdischen Offenbarung und
im gnostischen Heilsmythos hat. Die biblischen Sätze von der Präexistenz
Christi, von der Menschwerdung, vom Sühnetod, von der Auferstehung
Jesu, von der Himmelfahrt und von der Wiederkunft am Ende der

Zeiten gehören zu einer Anschauungsweise, die für den modernen
Menschen schlechthin unannehmbar ist. Diese Mythologie, die nichts
spezifisch Christliches an sich hat, ist eine Auffassung, die sich vor dem

Auftreten des wissenschaftlichen Denkens herausgebildet hat. Für den

heutigen Menschen ist es unmöglich sich durch einen Willensakt eine

Vorstellung anzueignen, die nun einmal überholt ist. Jeder Mensch

gewinnt sein Weltbild in seiner eignen geschichtlichen Situation.
Da die biblische Verkündigung mythologisch ist, bleibt dem Theologen

nichts anderes übrig, als ihre « Entmythologisierung »

vorzunehmen 1. Aber dadurch stellt sich ein neues Problem. Wie hat man
bei dieser « Entmythologisierung » vorzugehen Soll man sie als Art
Ausmerzung auffassen, die aus dem Neuen Testament alles endgültig
Überholte ausscheidet, um nur noch die sicheren Elemente festzuhalten
Diesen Weg hat der Liberalismus Harnacks gewählt. Bultmann dagegen

verwirft diese Lösung. Er anerkennt, daß die Anschauungsweise des NT
außergewöhnlich einheitlich ist und dem im Mittelpunkt stehenden

Heilsgeschehen entspricht. Man hat es nicht nur mit mehr oder weniger
bedeutungsvollen mythischen Teilstücken zu tun, sondern mit einem

Werk, das als Ganzes in mythischer Denkweise dasteht2.
Was hat der Theologe folglich zu tun Muß er einfach die Heilige

Schrift dem Fach der Religionsgeschichte überlassen In diesem Fall
würde der Name Theologe jegliche reale Bedeutung verlieren. Bultmann
geht nicht so weit. Seiner Ansicht nach kann die Analyse des Mythosbegriffs

eine tiefe, grundlegende Bestimmung aufdecken, die sich nicht
in der objektivierenden, kosmologischen oder dramatischen Begriffswelt
erschöpft, sondern darüber hinausreicht. Diese Bestimmung ist existential

oder anthropologisch. Sie soll ausdrücken, wie der Mensch sich selbst

versteht3. Diese Analyse ermöglicht es Bultmann auf positive Weise

1 Entmythologisierung ist bei Bultmann ein technischer Ausdruck.
2 KM, Bd. I, S. 22 : « Man kann das mythische Weltbild nur als Ganzes

annehmen oder verwerfen. »

3 KM, Bd. I, S. 23 : « Der eigentliche Sinn des Mythos ist nicht der, ein objektives

Weltbild zu geben : vielmehr spricht sich in ihm aus, wie sich der Mensch
selbst in seiner Welt versteht : der Mythos will nicht kosmologisch, sondern anthro-



430 Die Auferstehung Christi

Theologie zu treiben. Im Mythos ist ja nicht alles Mythos. Da in ihm
der objektivierende Vorstellungsgehalt nur die Rolle einer figurativen
Darstellung besitzt, da das Innere des Mythos im Verständnis des

Menschen von sich selbst besteht, darum ist die existentiale Auslegung
des NT die eigentliche Aufgabe des Theologen. Sein Werk erschöpft sich

nicht in einer negativen Rolle, sondern gipfelt in dieser Umdeutung des

NT in neue Kategorien h In diesem Suchen nach der echten christlichen
Existenz läßt sich Bultmann ausdrücklich von der Philosophie Martin
Heideggers leiten.

2. Die Stellung Barths : Vorrang der Christologie über Soteriologie

Der soeben dargelegten Lehre von Rudolf Bultmann möchten wir
nun jene von Karl Barth gegenüberstellen. Überraschend wirkt es wohl

nicht, wenn der Basler Theologe das Gespräch nicht von der Auslegung
der Schriftstellen her aufnimmt. Bultmann ist zwar Exeget, aber seine

Kommentare werden deutlich von gewissen theologischen Konzeptionen
beherrscht. Folglich muß eine fruchtbare Auseinandersetzung auf dieser

Ebene geführt werden. Im folgenden fassen wir zwei wichtige Texte von
Karl Barth so treu wie möglich zusammen. Der erste handelt ausschließlich

von der Auferstehung
1. Eine theologische Wahrheit hat nur in dem Maße Gültigkeit,

als sie eine Bestimmung der menschlichen Existenz zum Ausdruck

bringt. Erfüllt die Auferstehung Christi diese Bedingung Bultmann
verneint dies. Aus diesem Grunde können wir sie nicht als ein wirkliches
Faktum, als ein in Zeit und Raum geschehendes Ereignis anerkennen.

Barth verwirft diesen Subjektivismus. Wenn er auch die subjektive
Auswirkung der Glaubenssätze voll anerkennt, so weigert er sich, sie in

pologisch — besser : existential interpretiert werden Im Mythos selbst ist
also das Motiv zur Kritik seiner selbst, d. h. seiner objektivierenden Vorstellungen,
enthalten. »

1 Vgl. hierzu den interessanten Artikel von R. Prentner : Mythos und
Evangelium, in KM, Bd. II, S. 69-84.

2 Karl Barth : Die kirchliche Dogmatik. Bd. III, 2, S. 534-537. Wir
berücksichtigen in unserer Zusammenfassung die vom Autor gegebene Numerierung der
Abschnitte. — Der einschlägige Text beginnt mit dem Alinea : <« Bultmann ist Exeget.

Aber ich denke nicht, daß man exegetisch mit ihm diskutieren kann, weil
er zugleich ein Systematiker von solchem Format ist, daß es wohl kaum einen
Text geben dürfte, in dessen Behandlung nicht sofort gewisse Axiome seines Denkens
so herrschend sichtbar werden, daß an der Frage ihrer Gültigkeit schlechterdings
alles sich entscheidet. » -



Die Auferstehung Christi 431

erster Linie als Äußerungen subjektiver Zustände zu bewerten. Von sich

aus und grundsätzlich beziehen sich diese Wahrheiten auf Gott. Sie sind
Ausdruck seines Handelns in Raum und Zeit.

2. Nur die Geschichtswissenschaft kann über die Wirklichkeit eines

durch Berichte überlieferten Ereignisses entscheiden. Was mit den

Forschungsmitteln dieser Wissenschaft nicht feststellbar ist, kann nicht als

ein « historisches Faktum » gelten. Daraus folgt, daß die Auferstehung
Christi keine geschichtliche Tatsache ist. — Karl Barth gibt Rudolf
Bultmann gegenüber zu, daß die Geschichtswissenschaft nicht in der Lage
ist, die Wirklichkeit der Auferstehung Christi zu beweisen, ist aber der

Ansicht, daß die Tatsächlichkeit der Auferstehung von der Geschichte

aus nicht bestritten werden kann. Es gibt verschiedene in der Zeit sich

abspielende Ereignisse, die viel authentischer sind als die historisch
feststellbaren.

3. Etwas für die Gaschichtswissenschaft Unzugängliches als wirklich

geschehen annehmen, das heißt so viel, wie dem Geist Gewalt
antun und ihn verdemütigen, das heißt den Glauben erniedrigen. — Ist
diese Behauptung von Bultmann begründet Karl Barth glaubt es nicht.
Im NT ist die Auferstehung Christi eine in voller Freiheit angenommene
Freudenbotschaft. Warum sollte sie das heute nicht mehr sein Warum
sollte die Auferstehung Jesu für den heutigen Menschen nicht mehr

Gegenstand bereitwilliger und freudiger Bejahung sein Man sollte
meinen, daß dieses Glaubensgeheimnis von den Hörern der ersten
Jahrhunderte leicht hingenommen wurde, da sie durch ihr gesamtes mythisches
Denken für so eine Vorstellung empfänglich waren. Aber ist das wirklich

wahr Karl Barth stellt im Gegenteil fest, daß die Auferstehung
den ersten Jüngern ebenso unglaubwürdig erschien, wie den Gebildeten

vom Areopag.
4. Das Weltbild des heutigen Menschen ist so einheitlich, daß es

alle anderen Anschauungsformen ausschließt. Es mit mythologischen
Vorstellungen in Einklang bringen zu wollen, ist daher ein vergebliches
Bemühen. Die Exegese des NT muß dieser Tatsache Rechnung tragen,
sie muß sich im Hinblick auf die Situation des modernen Menschen

entwickeln. — Was ist von diesen Behauptungen Bultmanns zu halten
Karl Barth bestreitet die einheitliche Abgeschlossenheit des Weltbildes.
Vor allem aber liegt es ihm daran zu zeigen, daß ein innerer Antrieb,
ein « Gebot der Wahrhaftigkeit », über alle Bewertungen des « common
sense » des neuzeitlichen Menschen hinweg zum Glauben führen kann.

5. Die Einheitlichkeit des mythologischen Weltbildes bedingt und



432 Die Auferstehung Christi

durchdringt jeden einzelnen Teil der neutestamentlichen Botschaft. Es

ist unmöglich, gewisse Einzelheiten herauszunehmen, um sie einem

anderen Gedankenkreis einzubauen. Die Auferstehung Christi bleibt
daher unzertrennlich mit einer mythischen Gesamtschau verbunden, die

heute endgültig überholt ist. — Dieser Radikalismus Bultmanns ist für
Barth nicht annehmbar. Die Christenheit hat sich niemals eine

derartige Alternative vorschreiben lassen. Sie ist im Gegenteil stets auf

kluge Weise eklektisch gewesen. Weiter muß man anerkennen, daß

viele Elemente des mythischen Weltbildes den entsprechenden Gebilden

unserer modernen Schau überlegen sind. Oder ist es etwa so einfach,
Christus im Rahmen des neuzeitlichen Denkens zu verkünden Wir
haben daher auch heute noch unsere guten Gründe, weiterhin in mythischen

Ausdrücken zu reden. Das Ergebnis von Bultmanns Vorgehen
kann uns im übrigen in dieser Überzeugung nur bestärken. Indem er

im Namen des modernen Weltbildes beispielsweise den Zusammenhang
zwischen Sünde und Tod und den Begriff der Stellvertretung verwirft,
zeigt er dennoch eindeutig, wie bedenklich es ist, alle Elemente der

ursprünglich mythischen Weltauffassung einfach über Bord zu werfen.

Der Text, den wir hier in kurzen Worten zusammengefaßt haben,
wurde 1948 geschrieben. Er ist ein Teilstück eines Kapitels der Kirchlichen

Dogmatik, das den Titel « Jesus, der Herr der Zeit » trägt und in
den Zusammenhang der theologischen Anthropologie gehört. Dieser Text
soll zeigen, daß man trotz Bultmann das Recht hat, die Auferstehung
und die Erscheinung Christi während der vierzig Tage als authentisch

geschichtliche Tatsachen zu verstehen. Seither hat Barth Gelegenheit

gehabt, das durch die « Entmythologisierung » gestellte Problem für sich

und in seiner Gesamtheit zu behandeln. Er hat darüber an der Universität

Basel ein Seminar gehalten, dessen Ergebnis 1952 in Form einer

rund sechzig Seiten umfassenden Schrift erschienen ist1. Diese

Abhandlung führt in acht Kapiteln gewisse Punkte seiner Widerlegung von
1948 weiter aus und vertieft sie. Sie hat den Vorteil genau aufzuzeigen,

wo die beiden Theologen voneinander abweichen. Im folgenden geben

wir die Gedankenentwicklung wieder.

Es ist die Eigenart des NT selbst, die Bultmann zu seinem

theologischen Vorgehen zu nötigen scheint. Das NT ist in der Tat nicht eine

1 Karl Barth : Rudolf Bultmann. Ein Versuch, ihn zu verstehen (Theol.
Studien, Heft 34). Zollikon-Zürich 1952. Um zu zahlreiche Anmerkungen zu
vermeiden, geben wir im Text selber zwischen Klammern die jeweiligen Seitenzahlen
an, die sich auf diese Schrift beziehen.



Die Auferstehung Christi 433

Zusammenfassung von theoretischen Darstellungen über Gott, über die

Welt und den Menschen, noch ist es eine Auslese von schönen Berichten

religiöser Erlebnisse. Es ist Verkündigung, x'/jpuyp.a. Es genügt also nicht
die Botschaft zu hören, um ihren Sinn zu erfassen. Man muß mehr tun,
man muß sich entscheiden und glauben (S. 4-5). Das Wort, das Gott
ein für allemal gesprochen hat, zwingt uns zur Wahl zwischen Gehorsam

oder Verweigerung. Doch ist es allein der Gehorsam, der uns das

Verstehen schenkt (S. 5-6).
Das Wort « verstehen » spielt eine große Rolle in Barths

Auseinandersetzung mit Bultmann. Was wird damit gemeint Wie sollen wir
diesen Denk- und Glaubensvorgang in uns auffassen Verstehen setzt
die Glaubensentscheidung voraus. Bis hieher ist auch Barth
einverstanden. Wenn er aber die Tatsache annimmt, so kann er doch die von
Bultmann gegebene Auslegung nicht gelten lassen. Verstehen besagt
eine Tat des glaubenden Menschen. Bultmann meint nun daraus schließen

zu dürfen, daß « verstehen » nichts anderes bedeutet als « sich selbst

verstehen ». Wir können nach ihm den Sinn der NT nur in dem Maße

erfassen, als es uns ermöglicht, uns selber zu verstehen (S. 6).
Diese Gleichsetzung von Verständnis und Selbstverständnis wird von

Barth abgelehnt. Im übrigen steht dahinter ein Apriori, ein Vorverständnis.

Damit treffen wir auf den Kernpunkt von Barths Einwand.
Bultmann tritt mit einem vorgefaßten Schema, mit einem Deutungssystem
an das NT heran, in welches sich der Inhalt der Schrift so oder so

einzufügen hat. Besitzt unter diesen Voraussetzungen der Exeget oder der

Theologe noch die erforderte Bereitschaft und Offenheit des Geistes, um
richtig verstehen zu können (S. 48-50).

Ein solches Apriori ist für gewöhnlich philosophischen Ursprungs.
Dieses Prinzip bewahrheitet sich auch hier. Die ganze Denkform, die

Dialektik des Überganges von der Uneigentlichkeit zur Eigentlichkeit
der Existenz (ein Hauptgedanke in Bultmanns Werk), kommt in gerader
Linie von Heideggers Sein und Zeit. Warum hat gerade diese Schule

so großen Wert in den Augen Bultmanns Hält er sie etwa für die

endgültige Philosophie, für ein unumstößliches Fundament, auf dem man
von jetzt an sichere Ergebnisse aufbauen kann Keineswegs Ihr Wert
besteht darin, daß sie die Philosophie unserer Zeit ist. Ob man will oder

nicht, man muß sich ihr anschließen, sie ist in unserer heutigen Lage
verbindlich. Treu seiner Methode will Barth hier nicht als Philosoph
die Verdienste von Heideggers System diskutieren. Doch besteht er
darauf, daß ihr Anspruch auf Allgemeingültigkeit nicht begründet ist.

28



434 Die Auferstehung Christi

Ist dies System wirklich die einzige Philosophie unserer Zeit Hieße
das nicht allzu leicht übersehen, daß die existentialistische Krise eine

intellektuelle Erscheinung in einigen Ländern Europas ist und weder

Amerika noch Rußland erfaßt hat, wo man sie praktisch kaum kennt
Darf man also ohne weiteres behaupten, das Heideggersche Schema sei

für jeden menschlichen Denkvorgang heute von unbestreitbarer
Verbindlichkeit (S. 37-38).

Wenn sich der menschliche Geist der Schrift zuwendet, kann er
natürlich nicht seine Bildung und seine Kultur abstreifen. In dieser
Hinsicht gibt es folglich ein Vorverständnis, ein Apriori, das dazu neigt,
jedes neue Ergebnis der mitgebrachten Vorstellungswelt anzupassen und
in den neuen Elementen nur eine Weiterführung dessen zu sehen, was

man schon erarbeitet hat. Wenn aber dies auch die erste spontane
Regung unseres Geistes ist, so kann man sich doch fragen, ob man das

Recht hat, daraus ein Prinzip zu machen, eine Methode, der sich auch

jede Exegese zu unterwerfen hat. Würde man in diesem Fall nicht
außeracht lassen, daß es sich ja um das Wort Gottes handelt, um das

Wort, das Richter ist über den Menschen und sein Tun, das infolgedessen

unter Umständen selbst sicher geltende Ansichten zu bekämpfen
und zunichte zu machen hat (S. 48-49).

Darum tut man besser daran, auf jedes mitgebrachte Denksystem
zu verzichten, soweit das überhaupt möglich ist. Statt dem NT unser

eigenes « Selbstverständnis » aufzuzwingen, sollen wir vielmehr darauf

achten, wie es uns versteht. Unsere Erkenntnis muß im Erkanntwerden

begründet sein (S. 50). Dieser Gedanke, der sich bei Barth so häufig
findet, bildet die Grundlage seiner Theologie von der « analogia fidei ».

Das Wort Gottes ist nicht ein unbewegliches Etwas, nicht ein mit
anderen Dingen vergleichbarer Erkenntnisgegenstand. Es ist der
Ausdruck der lebendigen Erkenntnis, die Gott vom Menschen und von der

Welt besitzt. Es handelt sich weniger um eine aufsteigende Linie, vom
Menschen zum Wort Gottes hin, sondern um eine entgegengesetzte

Bewegung, vom Wort Gottes zum Menschen hin. Gott erkennt uns. Das

Wort Gottes ist für uns der Ausdruck dieser Erkenntnis. Suchen wir
deshalb, uns zu erkennen, wie Gott uns erkennt. Das Verstehen nötigt
uns zur Selbstentäußerung und zur Leere vor dem Einwirken des

Wortes Gottes.
Die falsche Anwendung, welche Bultmann von seinem philosophischen

Apriori macht, führt ihn unvermeidlich dahin, nur noch den

Menschen zu sehen. Wie Barth sehr bezeichnend sagt, wird hier die



Die Auferstehung Christi 435

Christologie von der Soteriologie absorbiert (S. 17-19). Umgesetzt in eine

der katholischen Theologie gebräuchlicheren Ausdrucksweise heißt das,

die objektive Erlösung geht in der subjektiven auf. Folglich wird das

Kreuz Christi, im System von Bultmann, erst in dem Augenblick bedeutsam,

wenn es gepredigt wird. Das geschichtliche Ereignis als solches hat
keinen Heilswert (S. 20-21). Bezüglich der Auferstehung ist die

Hinordnung auf das Subjekt noch ausschließlicher. Hier gibt es nicht einmal
mehr die Priorität eines geschichtlichen Ereignisses. Die Auferstehung
Christi unterscheidet sich nicht von unserer Auferstehung (S. 22-23).
Das Heilsgeschehen wird somit eingeschränkt auf die Predigt, die es

verkündet, und auf den Glauben des Menschen, der von ihr lebt.
Die Philosophie Heideggers hat auf die Synthese Bultmanns einen

bedeutenden Einfluß gehabt. Doch gibt sich Karl Barth mit der
Feststellung dieses unmittelbaren Ursprungs nicht zufrieden. Er stellt sich

die Frage, ob Bultmann nicht vor allem als Lutheraner anzusehen sei

(S. 46-48). Man kann sich die Reaktion denken, welche die so gestellte
Frage in protestantischen Kreisen auszulösen vermag. Natürlich fällt
es Barth nicht ein, Luther das System der Entmythologisierung
zuzuschreiben. Aber muß man indessen nicht einen gewissen, vielleicht auch

paradoxen, Zusammenhang anerkennen zwischen dem jungen Luther
und dem jungen Melanchthon einerseits und dem Professor von
Marburg andererseits Das starke Betonen der Rechtfertigung, die deutliche

Bevorzugung der Paulusbriefe gegenüber den anderen Schriften
des NT, die Verlagerung der Geheimnisse von Trinität und Inkarnation
in den Bereich der Anbetung, außerhalb und überhalb jeder theologischen
Erforschung, alle diese bezeichnenden, auf einen Punkt hinstrebenden
Merkmale der Urfassung der Loci, bilden sie nicht gleichsam eine erste,
entfernte Vorwegnahme von Bultmanns Unternehmen Melanchthon
ist hier das getreue Echo des jungen Luther. Erst später, unter dem

Druck der Auseinandersetzungen, machen sich in dieser Hinsicht einige
Abschwächungen geltend. Gleichwohl ist und bleibt die grundlegende
Frage für Luther und das Luthertum die « Applicatio salutis », die
Dialektik von Gesetz und Evangelium, mit andern Worten, die
Rechtfertigung durch den Glauben (S. 46-47).

Die Gesichtspunkte sind also sehr verschieden. Die Aufmerksamkeit
Rudolf Bultmanns gilt dem Menschen von heute und seinem Anliegen.
Barth dagegen nimmt eine klare theozentrische Stellung ein. Das Wort
Gottes ist allein entscheidend. Nur in seinem Licht wird der Mensch



436 Die Auferstehung Christi

gesehen. Diese Gegenüberstellung der beiden Standpunkte rückt deutlich

zwei Hauptprobleme in den Vordergrund der Diskussion. Bevor wir
in den folgenden zwei Abschnitten näher darauf eingehen, wollen wir
sie kurz zusammenfassen :

1. Gehört die Auferstehung Christi tatsächlich zum Bereich der
Geschichte Welche Gründe lassen sich gegen eine bejahende Antwort
anführen In welchen Grenzen erweist sich eine bejahende Antwort als

richtig
2. Wenn die Auferstehung Christi ein geschichtliches Ereignis ist,

wird dann damit nicht das y.7]puyga entwertet? Welche Bedeutung kann
eine Tatsache der Vergangenheit für das gegenwärtige Heil des Menschen

haben Wird damit nicht die Soteriologie zu Gunsten der Christologie
vernachlässigt

II. Auferstehung und Geschichte

Nach einer bedeutenden Studie von Walter Künneth kann die

Auferstehung, wenn sie auch nicht außerhalb der Geschichte liegt, doch

nicht mit dem Begriff der '« Historizität » erfaßt werden. Sie liegt nach

ihm über dieser Ebene L Diese Auffassung bietet uns einen geeigneten

Ausgangspunkt für die Frage, die uns hier beschäftigt. Wir wollen kurz
die Gedanken von Künneth genauer darlegen. Die Auferstehung Christi

liegt nicht außerhalb der Geschichte, denn sie ist ein wirkliches,
abgeschlossenes, vergangenes, unwiderrufliches Ereignis. Doch kann sie

nicht mit dem Begriff der « Historizität » erfaßt werden, da sie nicht
der Forschung und den Methoden der Geschichtswissenschaft unterliegt.
Um die Ausdrucksweise zu vereinfachen, nennen wir diese zwei Teile
der einen Schlußfolgerung die erste und die zweite These von Walter
Künneth.

Wie verhalten sich nun Bultmann und Barth diesen zwei Thesen

gegenüber Der Theologe der « Entmythologisierung » antwortet
zugleich mit Ja und mit Nein. Er bejaht die beiden Thesen, wenn er die

Lehre von Paulus darlegt, er verneint sie, wenn er seine eigene

Auffassung vorträgt. Seines Erachtens kann nicht der geringste Zweifel
bestehen, daß Paulus in der Auferstehung ein wirkliches Ereignis sieht,

in dem die Dimension des Geschichtlichen vollauf enthalten ist und das

durch den überlieferten Zeugenbericht bewiesen werden soll. Für den

1 Walter Künneth : Theologie der Auferstehung. 2. Aufl. München 1934,
S. 26. Die 1. Aufl. erschien 1933, die 4. Aufl. 1951.



Die Auferstehung Christi 437

heutigen Historiker, der durch die Philosophie seiner Zeit geschult
worden ist, liegt die Situation anders. Die Auferstehung kann von hier
aus betrachtet nicht wirklich sein, denn sie ist unmöglich. Also kommen
Beweis und Überprüfung hier gar nicht in Frage. Die einzig annehmbare

Geschichtlichkeit liegt darin, daß die Auferstehung Christi im Wort
der Kirche und im Glauben der Hörer gegenwärtig ist.

Karl Barth beabsichtigt, dem Schrifttext treu zu bleiben. Er will
sich nicht von der Lehre des Apostels entfernen. Sein schon 1926 klar
ausgesprochener Standpunkt ist bis auf einige unbedeutende
Abweichungen vom Theologen Walter Künneth übernommen worden. Die

Auferstehung gehört der Vergangenheit an, doch nicht dem Bereich der
Geschichte. Die Geschichte kennt nur das leere Grab. Der Glaube allein
kann die Auferstehung über die ergebnislosen Bemühungen der Wissenschaft

hinweg erfassen.

Stellen wir diese zwei Ansichten einander gegenüber. Auf der einen

Seite erhebt Barth gegen Bultmann den Vorwurf, er mache eine

philosophische Stellungnahme zum Schlüssel der Schriftauslegung. Auf der
andern Seite macht Bultmann gegen Barth den Vorwurf geltend, seine

Exegese sei zu persönlich und halte sich nicht an die Lehre des hl. Paulus.

1. Exegese und begriffliche Bestimmung

Karl Barth ist nicht der einzige, der in der Frage des «

Vorverständnisses » zu Bultmann Stellung nimmt. In einem interessanten
Artikel von 1949 zeigt Ethelbert Stauffer mit Nachdruck, wie dieses

Vorgehen darauf hinausgeht, die echte wissenschaftliche Arbeit des

Historikers zunichte zu machen1. Rudolf Bultmann meint, die
Interpretation des NT müsse von der Situation des heutigen Menschen
ausgehen 2. Wenn dieses Prinzip wirklich verbindlich wäre, dann würde die
Geschichte für den Theologen zum überflüssigen Beiwerk. Dagegen will
Ethelbert Stauffer die Selbständigkeit der Geschichtswissenschaft
verteidigen. Sie ist autonom und muß mit ihren eigenen Kriterien arbeiten 3.

Der echte Historiker legt sich auf nichts fest, bevor er die Quellen
befragt, und er wird mit Entdeckungen und Überraschungen belohnt

1 Ethelbert Stauffer : Entmythologisierung oder Realtheologie in KM,
Bd. II, S. 13-28.

2 KM, Bd. I, S. 20 : « Nur die Kritik am Neuen Testament kann theologisch
relevant sein, die mit Naturnotwendigkeit aus der Situation des modernen Menschen
erwächst. »

3 KM, Bd. I, S. 17.



438 Die Auferstehung Christi

werden. Vielleicht werden mitgebrachte Ansichten erschüttert und
Lehrsätze, die man für allgemeingültig hielt, in Zweifel gezogen. Doch warum
nicht In einem solchen Fall kennt der Forscher nur eine Antwort :

alles ist möglich. « Für den kritischen Historiker ist nichts unmöglich. »1

Natürlich ist es Ethelbert Stauffer nicht entgangen, daß man ohne

eine Erkenntnistheorie unmöglich Geschichte betreiben kann. Er
erwähnt dies kurz in Bezug auf Leopold von Ranke und Karl Hosten, geht
aber dann nicht näher darauf ein. Schon das Prinzip der Selbständigkeit
der Geschichtswissenschaft setzt ja eine Philosophie voraus. Stauffer

übergeht diese Tatsache. Nach ihm scheint das Offensein der Forschung
für die ganze Sphäre des Möglichen weder eine begriffliche Bestimmung
des Möglichen noch eine theoretische Schau des Menschen vorauszusetzen.

Ist aber dieses Außerachtlassen der Philosophie nicht selbst eine Art
Philosophie Im Gegensatz zu Stauffer, der diesem Problem vorsichtig
aus dem Wege geht, hat Rudolf Bultmann die Fragestellung ausdrücklich

herausgehoben. Sie kann künftig von niemandem mehr umgangen
werden. Wenn Geschichte und Exegese wirklich eine Philosophie voraussetzen,

dann ist der Forscher gezwungen, sich für eines der verschiedenen

philosophischen Systeme zu entscheiden.

Diese notwendige Entscheidung hat Karl Barth immer zugegeben,
vielleicht etwas klarer in seiner Dogmatik als in der späteren Arbeit,
die wir oben zusammengefaßt haben. « Wie wir nur mit den eignen
Ohren und mit den eignen Augen sehen, so können wir nur mit dem

eignen, nicht mit fremdem Verstand erkennen. » Mit diesem Zitat von
Ritsehl will Barth zeigen, daß der Geist sein Objekt nur durch die Brille
mitgebrachter Vorstellungen sehen kann 2. Sei die Philosophie ein
wissenschaftlich ausgearbeitetes System oder ein loses Aggregat von
Aphorismen, immer wird sie sich dem einzelnen Menschen aufdrängen.
Niemand kann ihr entgehen.

Wie soll nun die Wahl geschehen Hier bleibt die Stellungnahme
Barths hinter dem zurück, was man erwartet hätte. Vor der Bibel — so

sagt er — sind alle philosophischen Systeme von gleicher Gültigkeit ;

keines hat mehr Wert als das andere. Man wird einfach bei jener
Erklärung haltmachen, die dem vorliegenden Text « hic et nunc » am
besten entspricht. Das System, das für einen bestimmten Schriftvers
eine ausgezeichnete Erklärung bietet, kann beim nächsten Vers schon

1 KM, Bd. II., S. 17.
2 KD, Bd. I, 2, S. 815-825. Diese Seiten behandeln die Aufgabe der

Philosophie in der Exegese.



Die Auferstehung Christi 439

kläglich versagen. Das macht aber weiter nichts. Wir nehmen dann
einfach eine andere Philosophie zu Hilfe, stände diese zur ersteren auch

in diametralem Gegensatz h

Mit Recht wird natürlich die Zurückhaltung betont, mit der sich

der Theologe der Philosophie bedienen soll. Die « ancilla theologiae »

darf nicht zur « magistra » werden. Kann diese Methode aber ausreichen

Liegt hier das Kriterium für die Würdigung der von überall herangezogenen

philosophischen Gedanken nicht einfach in der Brauchbarkeit
Der richtige Gedanke wäre der, der dem Text irgendwie entspricht und
sich ihm anpassen läßt. Gewiß darf sich der Theologe Annäherungen an
diese oder jene philosophische Betrachtungsweise erlauben, um ihr
anregende Gedanken zu entnehmen. Doch hat er andererseits die Pflicht,
jede Behauptung der Vernunft zu verwerfen, die zu der sicheren Lehre
der Bibel im Widerspruch steht. Wenn es aber um die Erklärung der

Schrift geht, genügt es dann, die philosophischen Systeme nur
oberflächlich zu streifen Wir könnten ja dann in diesem Fall etwas innerhalb
des theologischen Denkens als gültig betrachten, was außerhalb
desselben möglicherweise gar keinen Sinn hat. Ein Werkzeug besitzt nun
einmal die Eigenschaften des Stoffes, aus dem es hergestellt ist. Wird
z. B. die Geschichte, jenachdem sie auf den profanen Bereich oder auf
die Bibel angewandt wird, eine andere Methode verfolgen

Rudolf Bultmann gibt offen zu, daß sein « Vorverständnis » der

Philosophie Heideggers entnommen ist2. Wir kennen den Grund für
diese Wahl : der Existentialismus ist die Philosophie unserer Zeit. Mit
seiner Kritik hat Karl Barth richtig gezeigt, wie sehr diese Behauptung
bestritten werden kann. Die existentialistische Krise ist ja nur eine örtlich

begrenzte Erscheinung. Diese Richtigstellung trifft sicher zu, genügt
sie aber Ist denn der Wert einer Philosophie eine Angelegenheit der
Zeit Karl Barth verneint dies nicht weniger als wir. Er weigert sich

aber, die Werkzeuge, die er gebraucht, vom philosophischen Standpunkt
aus zu beurteilen.

1 Vgl. dazu J. Hamer : Karl Barth. Etude sur sa méthode dogmatique. Paris
1949, S. 105-113.

2 In seinem neuesten Artikel hat Rudolf Bultmann immerhin darauf
gehalten, klar zu umgrenzen, was er der Philosophie schuldet : « Ein Einwand
wäre nur begründet, wenn der philosophisch entwickelte Begriff der Eigentlichkeit
der Existenz ein materiales Existenzideal meinen würde, mit andern Worten,
wenn die Philosophie dem Menschen vorschreiben würde : so sollst du existieren.
Sie sagt ihm nur : du sollst existieren — wenn nicht das schon zuviel gesagt ist
und es besser heißen würde : sie zeigt ihm, was Existieren heißt, » KM, Bd. II,
S. 193-194.



440 Die Auferstehung Christi

Dieser Vorbehalt beeinträchtigt seine im übrigen so stichhaltige
Widerlegung. Barth verurteilt entschieden die theologischen Auswirkungen

der von Bultmann getroffenen philosophischen Entscheidung
und hebt ihren grundlegenden Widerspruch zum Glauben hervor. Diese

Antwort vermag aber, solange man nicht weiter geht, nur teilweise zu

überzeugen. Der Theologe kommt um gewisse philosophische Voraussetzung

einfach nicht herum. Barth gibt dies zu. Wie kann man aber
in diesem Fall der Notwendigkeit ausweichen, die philosophischen
Voraussetzungen gemäß einem Werturteil zu prüfen, das auf Wahrheit
beruht Wenn die Voraussetzungen hier entsprechen, dann sind sie

sowohl für die Bibel wie für den profanen Bereich verwendbar. Im andern
Fall haben sie weder für den einen noch für den andern Gültigkeit.

2. Geheimnis und geschichtliche Kontinuität

Das Gespräch zwischen Barth und Bultmann dreht sich in unserem
Zusammenhang um zwei Fragen. Die eine haben wir soeben behandelt,
nämlich die Verwendung der Philosophie in Exegese und biblischer
Theologie. Die andere bezieht sich in besonderer Weise auf eine Stelle
des ersten Korintherbriefes (15, 3-8). Ist Barths Auslegung dieser Stelle

berechtigt Um was geht es genau Paulus legt den Korinthern in
kurzen Zügen seine Heilsbotschaft vor : « Christus ist nach der Schrift
für unsere Sünden gestorben. Er wurde begraben und wieder nach der

Schrift am dritten Tage auferweckt. Er erschien dem Kephas ...»
Anschließend werden die verschiedenen Zeugen aufgezählt, die Zwölf, die

fünfhundert Brüder, Jakobus, alle Apostel, schließlich Paulus selbst.

Barth verlegt den Schwerpunkt seiner Exegese auf die folgenden
vier Ausdrücke h Christus ist gestorben. Handelt es sich dabei um eine

historische Tatsache Barth meint das nicht, denn die beiden

Ergänzungen — nach der Schrift, — für unsere Sünden — beanspruchen
dieses Ereignis für einen höheren Bereich. Das gleiche gilt auch von
dem Ausdruck : er wurde auferweckt, welcher ebenfalls durch einen Hinweis

auf die Offenbarung seine nähere Bestimmung erhält2. Müssen wir
diesen Vers nicht auch mit Vers 13 in Beziehung bringen : « Gäbe es

keine Auferstehung der Toten, so wäre auch Christus nicht auferweckt
worden » Weil die Auferstehung Christi von der allgemeinen
Auferstehung der Toten, einem außerhalb der Geschichte liegenden Ereignis,

1 AT, S. 76-77.
2 AT, S. 81 : « Der Schriftbeweis ist die Bewährung eines Zeugnisses von

Offenbarung durch andere. »



Die Auferstehung Christi 441

nicht getrennt werden darf, steht auch sie außerhalb der Geschichte.

Kann nun der Ausdruck : er erschien — der wichtigste in diesem

Zusammenhang, der zudem mehrmals wiederholt wird — uns in das Gebiet
eines eigentlichen Berichtes, in den Bereich chronologischer Tatsachen
verweisen Barth verneint das. Es werden keine Einzelheiten über Zeit,
Ort und nähere Umstände dieser Erscheinungen angeführt1. Auch hier
fehlt das « historische » Interesse.

Absichtlich haben wir den zweiten Ausdruck : er wurde begraben

noch nicht erwähnt. Nach der Ansicht von Barth entgeht er allein der

Hinordnung auf die Transzendenz, die die anderen Ausdrücke
einschlössen. Ja, Christus ist ins Grab gelegt worden. Das ist im vollsten
Sinne des Wortes eine geschichtliche Tatsache. Dieses Zugeständnis hilft
uns allerdings nicht weit. Die Tatsache bleibt zweideutig und beweist
nichts. Die menschlichen Augen sehen das leere Grab, den fortgewälzten
Stein, das Schweißtuch und die Binden, alle diese « Überreste », die der
hl. Johannes mit größter Sorgfalt beschreibt. Aber sie sehen nichts
weiter. Die geschichtliche Forschung kann nicht darüber hinausgehen.
Gewiß ist es nicht ausgeschlossen, daß Christus auferweckt wurde, aber
mehr kann man nicht sagen. Tatsächlich gibt es noch viele andere

Möglichkeiten, sein Verschwinden zu erklären 2.

Er erschien verweist also keineswegs auf eine Erfahrung der Augen
des Fleisches. Es geht ja eigentlich gar nicht um Sehen, sondern um
Glauben, denn der lebendige Christus hat sich nur auf eine transzendente
Weise geoffenbart. Allein die Augen des Glaubens konnten ihn « sehen ».

In dieser inneren Überzeugung, die Gott selber bewirkt, liegt die Antwort

auf eine Offenbarung 3. Nun aber läßt sich für diesen Bereich ein

Beweis gar nicht denken. Wie sollte man auch die Offenbarung beweisen?

Sie ist sich selber Beweis. Alle menschlichen Erklärungsversuche sind
daher in gleicher Weise unzureichend. Weder die « Visionen » der Liberalen

noch die « historischen Tatsachen » der positiven Exegeten genügen,

um Ereignisse festzustellen, die über jeder rein menschlichen
Wahrnehmung liegen i.

1 Vgl. AT, S. 78-79. In den Augen von Barth gibt es bei den Synoptikern
nicht mehr «Berichte von der Auferstehung» als im Evangelium nach Johannes.
Die Genauigkeit bezüglich der Erscheinungen fehlt beiderorts.

2 AT, S. 78 : « Hoffnung und Furcht, Glaube und Skepsis ist gleich möglich
angesichts dieses Grabes. »

3 AT, S. 80 : « Die Auferstehung die als solche nur in der Kategorie der
Offenbarung zu fassen ist und in keiner andern. »

4 AT, S. 80.



442 Die Auferstehung Christi

Bultmann weigert sich, — und mit Recht —, Barth in einer derart
verlegenen Exegese zu folgen '. Daß ein Bericht der Schrift entspricht
und zudem Heilsbedeutung hat, zerstört nicht den geschichtlichen
Charakter des Ereignisses. Das Fehlen der Einzelheiten über Ort und
Zeit der Erscheinungen, welches sich in einer so kurzen Zusammenfassung

leicht erklärt, wird reichlich ergänzt durch die lange
Aufzählung der verschiedenen Zeugen. Paulus will offensichtlich sagen, daß

die Zeugen den Beweis für die Wahrheit der Tatsache erbringen. Ein
Hinweis auf die Möglichkeit der Überprüfung ist in Vers 6 deutlich zu
erkennen : « Sodann erschien er mehr als fünfhundert Brüdern auf
einmal, von denen die meisten noch leben. » Wenn Barth also diese völlige
Einbezogenheit in die geschichtliche Ordnung verwirft, so stößt er die

ganze Beweisführung des Abschnittes um.
Die Geschichte ist für den Glauben belanglos. Von diesem

Entscheid wird die ganze Interpretation von Barth geleitet. Wie wir wissen,

bestreitet er keineswegs die Zugehörigkeit der Auferstehung zur
geschichtlichen Wirklichkeit, er verwirft nur die Möglichkeit des

historischen Beweises2. Abstrakt und für sich betrachtet ist diese Unterscheidung

berechtigt. Es gibt Heilsgeschichte, die über der Quellenforschung
steht. Der christliche Glaube schließt verschiedene geschichtliche Wahrheiten

ein. Diese im Glauben enthaltenen Wahrheiten können aber nicht
alle in gleicherweise von der Geschichtswissenschaft verbürgt werden. Es

bleibt also ein Bereich zeitlicher Wirklichkeiten bestehen, in den nur der
Glaube vorzudringen vermag3. Dieser Schluß ist unbestreitbar richtig.

Aber dürfen wir die Auferstehung in diesen Bereich verlegen Die

Heilige Schrift erlaubt uns, diese Frage zu verneinen. Es ist sowohl

Anliegen der Evangelisten als auch von Paulus, der Auferstehung eine

im vollsten Sinne geschichtliche Dimension zu geben. Das entspricht im

übrigen ganz dem göttlichen Plan der Offenbarung. Die Auferstehung
gehört zu jenen Grundtatsachen, die gewissermaßen den Rechtstitel der

Offenbarung ausmachen. Könnte man ihre Wahrheit nicht überprüfen,

1 Die Exegese von Barth wahrt den eigentlichen Sinn von Paulus Erklärung
nicht. Darin sieht Bultmann einen Beweis mehr für die Unvereinbarkeit dieser
Argumentierung mit der Mentalität von heute : « Wie fatal diese Argumentation
ist, zeigt wider Willen Karl Barth, indem er den eigentlichen Sinn der Paulinischen
Aussagen weginterpretiert. » KM, Bd. I, S. 48.

2 Vgl. dazu auch AT, S. 7 <8.

3 Die Redaktion des Bulletin de littérature ecclésiastique hat im Jahre 190.7,
S. 78-79 anläßlich einer Diskussion eines Korrespondenten mit Maurice Blondel
einige wertvolle Erklärungen zum Problem der Beziehungen zwischen Glauben
und Geschichte gegeben,



Die Auferstehung Christi 443

dann würden sie damit auch ihren Wert als Zeichen verlieren und nicht
mehr auf eine höhere Wirklichkeit hinweisen. Gewiß ist die Auferstehung
ein Geheimnis, doch entbehrt sie deshalb nicht gewisser Anhaltspunkte
in einem niedereren Bereich. Hineingestellt als geschichtliches Wunder in
den menschlich-zeitlichen Rahmen, lenkt sie zugleich die Aufmerksamkeit

auf ihre eigene Transzendenz.

Trotz dieser Übertreibungen Barths dürfen wir das Wertvolle in
seiner Stellungnahme nicht übersehen. Gegen Bousset und Lietzmann,
für die die Geschichte die ganze Wirklichkeit der Auferstehung zu
ermessen vermag, hält Barth an der Erhabenheit des göttlichen Geheimnisses

fest. Hierin, wie auch in anderer Hinsicht, bedeutet sein Denken
einen erheblichen Fortschritt in der Entwicklung der protestantischen
Exegese. Einer bloßen Apologetik gegenüber bejaht er die Berechtigung
einer Theologie der Auferstehung. Textkritik und Chronologie, Archäologie

und Zeitgeschichte, das alles bleibt äußerlich und reicht nicht an
den Kern der christlichen Verkündigung heran. Barth schenkt seine

Beachtung ausschließlich dem Inhalt des Wortes Gottes, seiner inneren,
durchaus göttlichen Logik. Für ihn sind die Einzelheiten, die den

Chronisten zufriedenstellen mögen, kaum von Belang. Die Auferstehung
ist eben etwas ganz anderes, sie ist Antithese und Sühne der Schuld
Adams, der Sieg über Sünde, Gesetz und Tod, die Vorwegnahme unserer
eigenen Glorie.

Die Betonung ist verschoben. Vom menschlichen Forschen wird sie

auf das göttliche Eingreifen verlegt. Diese Umwertung ist notwendig
und eröffnet der Dogmatik die Möglichkeit weiterer Entfaltung. Kann
man aber nicht eine alte Auffassung überwinden und trotzdem gewisse

berechtigte Elemente von ihr aufnehmen Die niederen Gegebenheiten
können doch die höhere Wirklichkeit nicht beeinträchtigen. Die
Auferstehung Christi ist eine im verschiedenen Sinn des Wortes geschichtliche

Tatsache. Sie ist aber nicht nur das, sie ist unendlich viel mehr.
Die wissenschaftliche Methode, die ihre Einfügung in den menschlichen
Bereich umgrenzt, vermag nicht in das Geheimnis einzudringen, das

allein dem Glauben zugänglich ist.

III. Auferstehung und christliche Existenz

Ausgangspunkt und Endergebnis von Rudolf Bultmann sind uns
bereits bekannt. Von der kerygmatischen Eigenart des NT ausgehend,
kommt der Marburger Professor dazu, das Heilsgeschehen lediglich auf



444 Die Auferstehung Christi

die Predigt zu beschränken. Wenn das Neue Testament Verkündigung
ist, dann geht das Heil in keiner Weise dem verkündenden Wort voraus.
In der Botschaft des Apostels wird die Auferstehung Christi gegenwärtig,
sie führt uns nicht zu einem vergangenen Punkt in irgendeiner
Heilsgeschichte zurück.

Diese Problemstellung umschreibt die Frage, die wir im letzten Teil

unserer Arbeit behandeln möchten. Führt der Ausgangspunkt Bultmanns

notwendig zu seiner Schlußfolgerung Ist die Unterdrückung der ganzen
Heilsgeschickte der einzige Weg, um das aufgestellte Prinzip in seinem

vollen Sinn zu wahren

Mit Bultmann müssen wir zugeben, daß das NT in seinen zentralen

Aussagen kein rein geschichtliches Zeugnis sein will. Kein einziges
Hauptereignis aus dem Leben Jesu wird als bloße Tatsache der Vergangenheit
berichtet. Es ist, selbst in seinen schlichtesten Berichten, in erster Linie
Predigt. Die Urverkündigung, in der vor allem biographische Elemente
hervortreten (geboren aus der Jungfrau, gestorben, auferstanden), betrifft
zugleich auch das persönliche Schicksal des einzelnen Hörers. Paulus
berichtet den Tod und die Auferstehung Christi nicht als Geschehnisse

der Vergangenheit, aus denen man nachträglich gewisse Folgerungen
ziehen könnte. Nein, der Apostel predigt die Geschichte Jesu Christi
im Hinblick auf die Existenz des Menschen, an den er sich wendet.

Aber entwertet deswegen die Verkündigung den geschichtlichen
Zusammenhang Die biblische Geschichte ist weit davon entfernt, die
Aufmerksamkeit von der christlichen Existenz abzulenken, sie bietet
vielmehr die einzige Möglichkeit, sie zu bejahen. Im folgenden möchten
wir zeigen, wie die Einfügung des Göttlichen in den zeitlichen Zusammenhang

eine beständige Beziehung zur Gegenwart enthält. Die Darlegung
umfaßt zwei Hauptpunkte : Gleichzeitigkeit und sakramentale Gegenwart.

1. Verkündigung und Glaube vergegenwärtigen das vergangene Ereignis

Eine Religion könnte ganz gut nur zeitlose Wahrheiten enthalten,
z. B. die Lehre einer stufenweisen Reinigung. Das Evangelium weist
jedoch nicht diesen Charakter auf, es ist zeitgebunden, es unterstreicht
die Bedeutung zeitlich und örtlich bedingter Tatsachen. Christus ist unter
Pontius Pilatus gestorben. Der Gläubige wird daher nicht einfach zu
einer Aszese oder Mystik aufgefordert, die ihn zu einem transzendenten
Gott emporheben soll, sondern zu einer Existenz, die sich notwendig
auf konkrete Ereignisse bezieht. Was heißt das Bedeutet diese

Beziehung nichts weiter als ein geschichtliches Sich-erinnern Der Christ



Die Auferstehung Christi 445

würde sich dann der Welt gegenüber durch ein besseres Gedächtnis, ein
umfassenderes menschliches Wissen auszeichnen. Dem allgemeinen
Vergessen gegenüber würde er das Andenken an die Geburt, den Tod und die

Auferstehung Christi bewahren. Er wüßte, was andere vergessen haben.
Eine derart schwache und fragwürdige Beziehung aber vermag den

Anteil, den der Christ an diesen "Ereignissen nimmt, nicht zu erklären.
Das geschichtliche Gedächtnis vermag nur einen abgeschwächten Nachklang

der vergangenen Geschehnisse wahrzunehmen. Daher ist es auch

nicht die Geschichte, die eine Brücke zwischen Gegenwart und
Vergangenheit schlägt, sondern die Verkündigung der Kirche und der

Glaube, der die Antwort darauf ist. In bezug auf Karfreitag und Ostern
ist der Gläubige von heute in derselben Lage wie der Augenzeuge. Es

gibt nicht zwei Arten von Jüngern. Für den, der glaubt, ist die zeitliche
Distanz überwunden.

Dieses Gegenwärtigsein des Christen mit der Vergangenheit der

Heilsgeschichte wird bei Kierkegaard zum Begriff der « Gleichzeitigkeit

». Der Gläubige befindet sich unmittelbar vor Christus, unmittelbar
steht er im menschgewordenen Wort dem Absoluten gegenüber. Die
Meditation der Geschichte wird als untergeordnet und nebensächlich
betrachtet. « Der Spätere glaubt also wohl in Kraft der Aussage des

Gleichzeitigen, aber nur im selben Sinne wie der Gleichzeitige, in Kraft der
unmittelbaren Wahrnehmung und Erkenntnis. »1 Der Begriff der

Gleichzeitigkeit erlaubt es Kierkegaard den geschichtlichen Relativismus zu
überwinden. Er erklärt auch, wie ein vergangenes Ereignis der biblischen
Geschichte im Leben des Christen von heute unmittelbare Bedeutung
gewinnt. Heißt das nun, daß der Gläubige durch seinen Glaubensakt der

Gegenwart entrissen und in die Vergangenheit zurückversetzt wird
Oskar Cullmann scheint Kierkegaard in diesem Sinn zu verstehen. Nach
ihm verkennt die « Gleichzeitigkeit » den Gegenwartscharakter der

Heilsgeschichte. Sie setzt voraus, daß mit Christus die Zeit des Heiles zum

1 Soeren Kierkegaard : Philosophische Brocken. Übers, v, C. Schrempf.
Jena 1910, S. 78. — Vgl. dazu auch Pap., VIII/, A. 565 ; übersetzt von Tisseau
in Christ (Fragments extraits du Journal). Bazoges-en-Pareds, 1937, S. 30 : « Une
simple figure historique, un homme, n'a d'être qu'historique ; aussi chaque détail
est-il d'une grande importance. Certes, il ne sert de rien que je m'adresse dans
une prière à Socrate pour apprendre ce que je dois savoir de lui ; il me faut le
demander à l'histoire, ou le tirer de mon propre cerveau. Mais il faut entendre
la vie du Christ en un tout autre sens Pour le Christ, le détail historique n'est
pas à beaucoup près aussi important que pour Socrate et autres semblables figures,
justement parce que Christ est Christ, un être éternellement présent (puisqu'il
est le vrai Dieu). »



446 Die Auferstehung Christi

Stillstand gekommen sei1. Es ist Sache der Kierkegaardforscher, uns zu

sagen, ob Cullmanns Auslegung zutrifft. In unserem Zusammenhang ist
dieser Punkt weniger wichtig. Es mag genügen zu betonen, daß dieses

Gegenwärtigsein des Christen bei den großen Ereignissen des Lebens Jesu
nicht auf Kosten des zeitlichen Weiterverlaufes der Heilsgeschichte
behauptet werden darf. Heute, in der Kirche von heute, wird der Christ
dem Tod Jesu unter Pontius Pilatus gegenübergestellt.

Im übrigen ist Kierkegaards Begriff zu eng gefaßt, um die Gegenwart

vergangener Ereignisse in der Aktualität des Glaubens
auszudrücken. Für den dänischen Denker sind wir Zeitgenossen Christi, weil
Christus nicht bloß Mensch, sondern zugleich Gott ist, « ein ewig
gegenwärtiges Wesen ». Das ist zweifellos wahr. Aber wird damit das AT
nicht einfach ausgeschaltet Sind wir einzig und allein Zeitgenossen Jesu
Christi Sind wir nicht ebenso Zeitgenossen der Erwählung Abrahams,
des ersten Paschafestes, der Gesetzesverkündigung auf Sinai Die
Begründung, die Kierkegaard vorbringt, muß also noch weiter vertieft
werden. Die Vergegenwärtigung der biblischen Geschehnisse im Glauben

hat ihren Grund nicht allein in der Menschwerdung, sondern viel
allgemeiner im Wort Gottes. In seiner Offenbarung, in seinem Worte teilt
Gott sich mit. Auf Grund dieser Mitteilung, eben weil Gott gesprochen

hat, vermag der Blick unseres Glaubens die Vergangenheit zu ergreifen.
« Zu verschiedenen Zeiten und auf mannigfache Weise hat Gott von
alters her durch die Propheten zu den Vätern gesprochen ; am Ende
dieser Tage sprach er zu uns durch seinen Sohn » (Heb. 1, 1-2). Durch
das Wort Gottes hat der Christ Anteil an der ewigen göttlichen Erkenntnis

zeitlicher Ereignisse.
Dieser Umstand, der so wichtig ist, um die Tragweite der

kirchlichen Verkündigung und unserer Glaubenszustimmung zu verstehen,
hat in der sonst so interessanten Synthese von Cullmann keine Beachtung

gefunden. Gewiß kann der Gläubige die Zeit nicht einfach
überspringen. Aber darum handelt es sich ja gar nicht. Die Zeit können wir
nicht zusammenschrumpfen lassen, aber in Gott können wir die richtige
Dimension für den Verlauf der Zeit finden. « Es handelt sich also nicht
um ein Mitherrschen des Gläubigen über die Zeit, als ob er fähig wäre,
die Zeiten etwa zu überspringen. »2 Dieser Behauptung Cullmanns

1 Oskar Cullmann : Christus und die Zeit. Zollikon-Zürich 1946, S. 128,
139, 149.

2 A. a. O. S. 66. — Das Fehlen des Wertunterschiedes zwischen Zeit und
Ewigkeit ist eine These, die unmöglich bis in ihre letzten Konsequenzen durchge-



Die Auferstehung Christi 447

können wir nicht ohne Einschränkung zustimmen. Gewiß verbleibt der

Gläubige in der Gegenwart, aber der Glaube an das Wort Gottes läßt
ihn über die Zeitlichkeit, in die er gestellt ist, hinausgehen. Der Glaubensakt

vollzieht sich auf der zweifachen Ebene der Zeit und Ewigkeit.
Oskar Cullmann sieht in der Ewigkeit nichts anderes als eine ins

Unbestimmte fortdauernde Zeit, er führt m. a. W. die Ewigkeit auf die

Kategorie der Zeitlichkeit zurück. Doch wissen wir, daß die Zeit nach
den großen Perspektiven der Heilsordnung unablässig in die Ewigkeit
hineinbezogen wird. Wenn der Gläubige sich der Vergangenheit zuwendet

oder etwas in der Zukunft Liegendes vorwegnimmt, so geschieht das

immer unter Berufung auf das Wort Gottes, d. h. auf einen Eingriff der

Ewigkeit in die Zeit1. So aufgefaßt, d. h. als Herrschaft Gottes über
die Zeit, ist die Ewigkeit das Fundament für die Verkündigung des

einmaligen Heilsgeschehens und für den darauf antwortenden Glauben. Das

Wort Gottes verleiht dem vergangenen Ereignis die Dimension des

Gegenwärtigen.

führt werden kann. Gibt man die Herrschaft Gottes über die Zeit zu, so bedeutet
das die Anerkennung eines wertmäßigen Unterschiedes. Diese Erhabenheit ist
in der Tat unvereinbar mit den Bedingtheiten der Zeitlichkeit. Wer von der
Erhabenheit über die Zeit spricht, nimmt damit auch tatsächlich die Transzendenz
an bezüglich der zeitlichen Aufeinanderfolge.

1 Wir können hier die Untersuchung der zentralen Lehrsätze von Oskar
Cullmann nicht aufnehmen. Was uns betrifft, so hat uns die kurze Notiz von Paul
Althaus in der letzten Ausgabe des Buches: Die letzten Dinge. Güterloh 1949,
S. 339-340, überzeugt. Die Zeitlichkeit als gemeinsames Merkmal für die Zeit und
die Ewigkeit ist bei Cullmann eine ungenügend fundierte These. Aber selbst
angenommen, Cullmann hätte auf der Ebene der Texte und des Wortschatzes
vollkommen Recht, so würde diese einfache Feststellung das dogmatische Problem
keineswegs lösen. Was bedeutet diese Zeitlichkeit, die in Cullmanns Werk eine
derartige Rolle spielt Was schließt sie mit ein Auf diese ganz wesentliche Frage
gibt Christus und die Zeit keine Antwort. — Übrigens ist, wie ein neues Werk es

sehr gut aufgezeigt hat, die Einschränkung der Heilsgeschichte auf die horizontale
Dimension eine Ungenauigkeit in Bezug auf einen beträchtlichen Teil des neu-
testamentlichen Gedankengutes. Der grundlegende Dualismus besteht in zwei
verschiedenen Wirklichkeiten, in zwei Welten. Für R. Otto bedeutet dieser Dualismus

sogar das Merkmal einer höheren Religion. Aus diesem erfolgt dann erst die
Spannung zwischen Gegenwart und Zukunft. « De spanning, die in het Evangelie
heerst, is in de eerste plaats een spanning tussen « Beven » en « Beneden » en pas
daarna (en daardoor) een spanning tussen heden en toekomst. God woont in de

hemel, zegt de Schrift, en Zyn hemelse ryk komt op aarde. » (G. J. Heering, De
Verwachting van het Koninkryk Gods, Arnhem, 1952, S. 149.) — Beim Studium
des hl. Augustinus hat Etienne Gilson sehr gut erfaßt, wie der Erlösungswille
eine fortlaufende Einbeziehung des Zeitlichen in das Ewige ist : « Si Dieu a créé
l'homme dans le temps, il s'est incarné pour le racheter du temps, de l'autre, du
multiple, de la dispersion dans le devenir dont le péché n'est que la forme la plus
tragique. » Philosophie et incarnation selon s. Augustin. Montréal 1947, S. 46.



448 Die Auferstehung Christi

2. Das Heilsgeschehen wird in den Sakramenten gegenwärtig

Den Bestrebungen von Bultmann gegenüber ist es von Wichtigkeit
zu unterstreichen, wie sehr der Einbruch des Göttlichen in den zeitlichen

Zusammenhang in ständiger Beziehung zur Gegenwart bleibt. Wir haben

soeben den einen Gesichtspunkt des Problems in bezug auf Verkündigung
und Glauben behandelt. Es bleibt, noch den anderen, ebenso entscheidenden

darzulegen, nämlich die Vergegenwärtigung des Vergangenen in den

christlichen Sakramenten.

Einige Haupttexte des NT sind für diese Auseinandersetzung
richtunggebend. Es ist der Wunsch jeder ernsthaften Theologie, diese Schriftstellen

in ihrem vollen Umfang geltend zu machen. Nach den Worten
des hl. Paulus wird der Christ durch die Taufe in den Tod Christi
hineinbegraben, um mit ihm zu einem neuen Leben zu erstehen. « Wir alle,
die wir auf Jesus Christus getauft sind, wurden auf seinen Tod getauft...
Denn wenn wir durch die Ähnlichkeit seines Todes mit ihm verwachsen

sind, so werden wir es auch durch die Ähnlichkeit der Auferstehung
sein» (Rom. 6. 3-5). «Mit ihm wurdet ihr ja in der Taufe begraben.
Mit ihm seid ihr auch auferstanden durch den Glauben an die Macht
Gottes, der ihn von den Toten auferweckt hat » (Kol. 2,12). Nicht allein
die Taufe vermag die Vergangenheit unseres Heils zu vergegenwärtigen,
auch die Eucharistie, eine wahrhafte xotvwvla, wird von Paulus zu
diesen Handlungen gezählt. « Ist der Kelch des Segens, den wir segnen,
nicht die Gemeinschaft mit dem Blute Christi Ist das Brot, das wir
brechen, nicht die Gemeinschaft mit dem Leibe Christi » (1 Kor. 10,16).
Aus diesem Grunde verkündet die Eucharistiefeier den « Tod des Herrn,
bis er wiederkommt » (1 Kor. 11, 26). Und deshalb scheut sich Paulus
auch nicht zu sagen : « Wer daher unwürdig das Brot ißt oder den Kelch
des Herrn trinkt, der versündigt sich am Leib und Blut des Herrn »

(1 Kor. 11, 27). Der Mensch kann hier schuldig werden, weil die Eucharistie

Verkündigung und Vereinigung mit der Heilstat am Kreuze ist.

Jeder dieser Texte umfaßt eine doppelte Dimension, die des vergangenen

Ereignisses und die der Gegenwart im Sakrament. Taufe und
Eucharistie werden innerhalb der heutigen christlichen Gemeinde

vollzogen und besitzen trotzdem nur durch den Tod Christi Bedeutung und
Wert. Die Vergangenheit darf nicht auf Kosten der Gegenwart vernachlässigt

und die Gegenwart der Vergangenheit nicht völlig untergeordnet
werden. Vor dieser Schwierigkeit steht jede echte Theologie der
Sakramente. Sobald man den einen Gesichtspunkt zum Nachteil des anderen



Die Auferstehung Christi 449

betont, ist das Gleichgewicht der biblischen Gegebenheiten gestört.
Das Bemühen, die Fortdauer des Heilsgeschehens zu bewahren, ist
das Kennzeichen von Oskar Cullmanns Christus und die Zeit. Die

Heilsgeschichte unterhegt keiner Unterbrechung und keinem Stillstand.
Dieses Anliegen ist voll berechtigt. Jede authentische Theologie muß
sich davon leiten lassen. Wir sind daher etwas überrascht, nicht nur
bei Oskar Cullmann, sondern auch bei Wolfgang Schweitzer den
Vorwurf zu finden, die katholische Theologie habe, als Gegenstück zur
Übertreibung Kierkegaards, die Vergangenheit zu Gunsten der Gegenwart
der Heilsgeschichte geopfert T Nach Cullmann verkennt die katholische
Theologie die notwendige Hinordnung auf das èyoLit&Z, des Heilsgeschehens

in dem Maße, als sie die Vergegenwärtigung des Einmaligen in der
Kirche betont. Gewiß, auch Cullmann weiß, daß die katholische Lehre
nicht von einer « Wiederholung » des einmal Geschehenen, sondern nur
von einer « Vergegenwärtigung » desselben spricht. Doch wird nach ihm
diese Vergegenwärtigung dem sça-roi; nicht völlig gerecht. Nach Wolfgang

Schweitzer besteht das bezeichnende Merkmal sowohl der orthodoxen

als auch der römischen Kirche in einer ekklesiologisch-sakramen-
talen Auffassung, die den Zeitfaktor auszuschalten sucht. Wenn auch

— so sagt er — in den Sakramenten der Tod und die Auferstehung
Christi nicht wiederholt werden, so werden sie trotzdem über die Grenzen

der Zeit hin ausgedehnt.
Um jede Unklarheit und jegliches Mißverständnis zu vermeiden,

wollen wir so deutlich wie möglich sprechen. Die Ausschaltung des

Zeitfaktors übersieht die notwendigen Folgen der Menschwerdung und führt
zu einem neuen Doketismus. Der göttliche Logos kann nicht den menschlichen

Gesamtzustand annehmen, ohne sich dabei der Zeitlichkeit zu
unterwerfen. Was wäre denn menschliches Dasein ohne Zeitlichkeit
Indem der Logos Fleisch wird, steigt er hinab in Zeit und Werden.
Seine Handlungen verlaufen in einem Nacheinander, das einmal
Geschehene kehrt nicht mehr zurück. So fand der Tod Christi zu einem

ganz bestimmten Zeitpunkt statt. In dieser Beziehung einmalig, kann
er nicht zugleich einem anderen Augenblick des zeitlichen Geschehens

gegenwärtig werden. Diese Grundtatsache übersehen, hieße soviel, wie
die der Zeit eigensten Bedingungen leugnen. Daran vermögen auch die
Sakramente nichts zu ändern. Sie können nicht bewirken, daß ein

vergangenes Ereignis als solches noch einmal zu einem gegenwärtigen wird.

1 Oskar Cullmann : Christus und die Zeit, S. 128. Ebenfalls S. 139 und 149.

— W. Schweitzer : Eschatology and Ethics (Ecumenical Studies) Genève 1951, S. 9.

•.'9



450 Die Auferstehung Christi

Die Warnung Ignatius' Antiochien an die Magnesier hat in allen
Zeitaltern ihre Bedeutung : « Seid fest überzeugt von der Geburt, vom Leiden
und von der Auferstehung, die sich unter der Herrschaft des Pontius
Pilatus ereignet hat » (XI). Die Mißachtung der Zeitgebundenheit stellt
zwar eine feinere Form des von Ignatius verworfenen Doketismus dar,
ist aber nicht weniger verhängnisvoll. Der Tod und die Auferstehung
Christi sind keine kosmische oder vorbildhafte, überzeitliche Wirklichkeiten,

sondern Ereignisse, die ein für allemal in Judäa in einem bestimmten

Augenblick, der endgültig vorüber ist, geschehen sind.
Müssen wir daher die Beziehung zwischen gegenwärtigem und

vergangenem Geschehen nur in der Linie des Sich-erinnerns sehen Das

würde zu dem führen, was Charles Journet kürzlich « une conception
mnémonique du christianisme » genannt hat. Die Kirche wäre dann nur
das Gedächtnis des ursprünglichen evangelischen Ereignisses. Wir müßten
ausschließlich aus der geschichtlichen Erinnerung an die sich einst

vollzogene Menschwerdung unser Leben schöpfen. «Alles hängt dann von
einer Vergangenheit ab, die nicht auf eine neue Weise in die Gegenwart
hineinzuragen vermag. »1 Die Eucharistie wird so zur bloßen Gedächtnisfeier,

die Sakramente zu einfachen Zeichen.

Eine solche Ansicht würde aber den angeführten Bibelstellen nicht

gerecht werden. In Taufe und Eucharistie handelt es sich nicht einfach

um ein Besinnen auf die Vergangenheit, sondern um Umgestaltung des

Menschen. Wir sind Christus einverleibt worden und mit ihm verwachsen

(Rom. 6, 5), daher müssen wir uns auch als solche betrachten, die tot
sind für die Sünde und die in Jesus Christus leben (v. 6). Indem uns die

Taufe die Verzeihung aller unserer Missetaten erlangt, schenkt sie uns
ein neues Leben mit Christus (Kol. 2, 13). Um unsere Vereinigung mit
Christus in der Eucharistie zu kennzeichnen, hat Paulus absichtlich den

starken Ausdruck xotv&ma gewählt (1 Kor. 10,16)2. Auf alle Fälle zeigen

uns diese Texte deutlich, daß in den Sakramenten etwas geschieht.
In den Sakramenten vollzieht sich ein wirklicher Vorgang, ein

Sterben der Sünde und ein Leben in Christus (Rom. 6, 4), was beides

durch das Kreuz und die Auferstehung Christi bewirkt wird. Aber dieser

Vorgang, der so eng mit dem historischen Ereignis verbunden ist, ist

1 Charles Journet: Primauté de Pierre dans la perspective protestante et

dans la perspective catholique. (Sagesse et cultures) Paris 1953, S. 32.
8 Im Anschluß an diesen Text hebt Hauck sehr richtig den Wirklichkeitscharakter

unserer Vereinigung mit Christus in der xoivcovta hervor. Siehe Theologisches

Wörterbuch zum Neuen Testament. Bd. III, S. 805-806.



Die Auferstehung Christi 451

nicht identisch mit ihm. Wir können also die genannten Texte nur dann

in ihrem vollen Umfang verstehen, wenn wir unterscheiden zwischen

dem zeitgebundenen Ereignis und der Wirkkraft dieses Ereignisses,
zwischen dem ein für allemal vergangenen Geschehen und dem, was

in ihm nicht an die Zeit gebunden ist. Diese Unterscheidung mag auf
den ersten Blick überraschen. Ist es denn möglich, daß ein Ereignis,
das einem vergangenen Zeitabschnitt angehört, auch unmittelbar in eine

andere Zeit hineinwirkt
Einzig die Menschwerdung kann uns hier das richtige Verständnis

geben. Von einer eigentlichen xévwmç der Gottheit kann man bei diesem

Geheimnis nicht reden. Eine derartige Selbstentäußerung Gottes im
Menschen würde der Menschwerdung jegliche Bedeutung nehmen.

Infolgedessen ist der Menschgewordene, der in und durch die Zeit handelt,

völlig über sie erhaben. Obsclion Tod und Auferstehung Christi im eigentlichen

Sinne zeitgebundene Ereignisse sind, haben sie doch eine Wirkung,
die Dem entspricht, der in ihnen handelt und leidet. Die Auferstehung
unter Pontius Pilatus kann daher kraft der Gottheit Christi zu anderen
Zeiten und an anderen Orten die Rechtfertigung der Seelen und die

Auferstehung der Leiber hervorbringen 1.

Das Sakrament ist eine « celebratio ». Dieses Wort ist reichhaltig
und gibt die Komplexität des Sakramentes in seiner doppelten Bedeutung

als Symbol und als Wirklichkeit treffend wieder. Das Sakrament
ist gewiß ein Verweisen und Sichbesinnen auf das einmalige Heilsge-

1 Dazu Th. Tschipke : Die Menschheit Christi als Heilsorgan der Gottheit.
Freiburg i. Br. 1940. « Als Akte des Gottmenschen sind Leiden, Auferstehung und
Himmelfahrt freilich längst vergangen. Ihrer Wirkkraft nach sind sie lebendigste
Gegenwart. So haben die großen Mysterien Christi keine zeitgebundene und
vorübergehende, sondern geradezu ewige Kraft» (S. 191). — Diese Worte erklären
sehr gut den bedeutungsvollen Text von Thomas III q. 56 a. 1 ad 3 : « Resur-
rectio Christi est causa efficiens nostrae resurrectionis virtute divina cujus
proprium est mortuos vivificare ; quae quidem virtus praesentialiter attingit omnia
loca et tempora. » — In dem genannten Werk, das in Folge des Krieges die
Aufmerksamkeit der Theologen des französischen Sprachgebietes nicht genügend auf
sich zu ziehen vermochte, bietet Th. Tschipke eine historische Studie von der
Lehre der Menschheit Christi als Organ der Gottheit. Er hat gezeigt, wie dieser
Gedanke, der von Cyrill von Alexandrien stammt, über Johannes von Damaskus auf
Thomas gekommen ist. Wie unter anderem der angeführte Text darlegt, hat Thomas
dieses Prinzip in seinem ganzen Umfang angewandt, nicht nur auf die Menschheit
Christi, die jetzt verherrlicht ist, sondern auch auf die Handlungen seines irdischen
Daseins. Hierin sind ihm die späteren Theologen sehr wenig gefolgt, die sich im
allgemeinen damit zufrieden geben, die gegenwärtige Wirkung der verherrlichten
Menschheit hervorzuheben und dabei den jetzigen Einfluß der vergangenen
Ereignisse, wie Tod und Auferstehung Christi, ganz vernachlässigen.



452 Die Auferstehung Christi

schehen, aber es ist auch die gegenwärtige Auswirkung und die Folge
dieses Ereignisses. Eine sakramentale Zelebration ist im vollen Sinne des

Wortes ein gegenwärtiger Vollzug des vergangenen Ereignisses 1.

Die Zeit wird also nicht außeracht gelassen, wie das Wolfgang
Schweitzer befürchtet2. Die gegenwärtige Heilsperiode wird auch nicht
auf Kosten der « Zeit der Mitte » überbetont, wie Oskar Cullmann

behauptet. Die sakramentale Feier wahrt das so schwer zu findende

Gleichgewicht zwischen den Großtaten des Lebens Jesu und deren

weiteren Auswirkungen für die heutige christliche Existenz. Andererseits

findet sich in dieser Erklärung auch das, was in Bultmanns
Ausführungen wertvoll ist, nämlich der Blick auf die Gegenwart und die

Entscheidung, die jetzt angesichts der Lebensfrage so schwerwiegend

getroffen werden soll.

Damit wollen wir unsere Darlegung abschließen. Nach der

allgemeineren Frage über das « Vorverständnis » (II, 1) haben wir das

Problem der Geschichtlichkeit (II, 2) und der Vergegenwärtigung der

Auferstehung (III, 1 und 2) behandelt. Zu welchem Ergebnis führte uns
die dargelegte Auseinandersetzung

Wir behaupten, daß der Ausdruck Vorverständnis von Bultmann
keine glückliche Wahl ist. Es wäre verfehlt, wenn man mit einer

vorgefaßten Meinung an die Schrift heranginge, mit einer Art Gedankenschema,

in das sich die biblische Aussage einfügen muß. Hier ist die

Kritik von Barth zutreffend3. Aber wir gingen noch weiter. Wir haben

1 Der Ausdruck von Odo Casel « real-symbolische Gegenwart » ist in dem
Maße richtig, als man nicht zuviel Bedeutung dem Verbindungsstrich beimißt,
der die beiden Prädikate in Übereinstimmung bringt. In den Sakramenten ist eine
symbolische und eine reelle Gegenwart des Todes und der Auferstehung Christi
vorhanden. Immerhin ist dabei zu beachten, daß sich das Symbol auf das Geschehene

selber bezieht, die Realität aber nur auf die Wirkung dieses Geschehens.

Ein vergangenes Ereignis kann zu einer anderen Zeit nicht reell gegenwärtig sein.
Das ist nur möglich in einem Zeichen. Hierzu vergleiche man T. Filthaut : Die
Kontroverse über die Mysterienlehre. Warendorf 1947, S. 26-29.

2 In dieser Außerachtlassung der Zeit erblickt Wolfgang Schweitzer vor
allem eine Verminderung der eschatologischen Spannung, vgl. Eschatology and
Ethics. S. 9. Den gleichen Standpunkt nimmt G. J. Heering : De Verwachting
van het Koninkryk Gods. S. 135 ein, der sich der « realised Eschatology» von C. H.
Dood nähert. Immerhin anerkennt er im Anschluß an P. Schoonenberg eine

Vorwegnahme der Parusie in der katholischen Sakramentenlehre.
3 Das « VorVerständnis » von Bultmann erlaubt ihm nicht, einen Glauben

anzunehmen, der die Geschichtsforschung transzendiert. Ein Glaube, der nicht
auf der Geschichte aufbaut, ist ein « sacrificium intellectus ». Aus diesem Grunde
läßt Bultmann die von Barth angewandte Unterscheidung zwischen Geschichte



Die Auferstehung Christi 453

versucht, die Rolle zu erkennen, die die Begriffsbildung und damit die

Philosophie in jeder biblischen Theologie spielen muß. Geben wir diese

Rolle zu, so sind wir zu einer kritischen Auseinandersetzung mit der

Philosophie gezwungen.
Die Auferstehung Christi ist mit allen sich daraus ergebenden Folgen

in den zeitlichen Zusammenhang hineingestellt. Sie wird aber trotzdem
nicht von der Geschichte absorbiert. Sie ist ein Augenblick in der
zeitlichen Abfolge, ein unwiderrufliches Ereignis. Sie hinterließ auch gewisse

Spuren und Belege, die der geschichtlichen Forschung zugänglich sind.
Doch ist es nicht möglich, aus der Auferstehung Christi etwas rein
Geschichtliches zu machen. Als Heilsgeheimnis reicht sie weit über ihren
zeitgebundenen Rahmen hinaus. Die Auseinandersetzung zwischen
Bultmann und Barth hat gezeigt, daß der Inhaltsreichtum des biblischen

Auferstehungsberichtes weit über den apologetischen Gesichtspunkt
hinausgeht.

Bultmanns Interesse an der Heilssituation des heutigen Menschen

ist vollauf berechtigt. Wir dürfen nicht die Geschichtlichkeit auf Kosten
der Aktualität, die Christologie auf Kosten der Soteriologie betonen.
Der Vergangenheit angehörend wird das objektive Heil auch unserer
Zeit vergegenwärtigt. Verkündigung und Glaube verbinden uns durch
das einzigartige Medium des Wortes Gottes mit den vergangenen
Ereignissen, ohne dabei der Relativität menschlicher Vermittlung unterworfen
zu sein. Daneben erreicht uns das Heilsgeschehen auch unmittelbar in
den Sakramenten, die zwischen Vergangenheit und Gegenwart eine

Brücke schlagen 1.

und Historie nicht gelten. Siehe Glauben und Verstehen. Bd. II, S. 234-235. —
Zum Schluß sei noch auf den Unterschied zwischen «existential»
daseinsbedingend) und « existentiell » daseinsmäßig) hingewiesen. Bultmann hebt
diesen Unterschied eigens hervor und macht geltend : « Es sollte nur deutlich
sein, daß mit der existentialen Interpretation eine Methode der Auslegung, eine
die Auslegung leitende Fragestellung, gemeint ist ; und es sollte nicht ständig die
'existentiale' Interpretation mit einer existentiellen verwechselt werden. » KM,
Bd. II, S. 184. Siehe auch oben S. 439, Anm. 2.

1 Inzwischen ist nun das ausgezeichnete Buch von Leopold Malevez S. J. :

L e message chrétien et le mythe. La théologie de RudolfBultmann. (Museum Lessianum)
Bruxelles, Bruges et Paris 1954, erschienen. Wir werden an anderer Stelle darauf
zurückkommen.

[Übersetzung aus dem Französischen.]


	Die Auferstehung Christi : zu einer bedeutsamen Auseinandersetzung zwischen Rudolf Bultmann und Karl Barth

