
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Logik

Hoenen, Pierre, S. J. : Recherches de logique formelle. La structure
du système des syllogismes et des sorites. La logique des notions « au
moins » et « tout au plus ». (Analecta Gregoriana, vol. XLIII.) — Univer-
sitas Gregoriana, Romae 1947. vn-384 p.

Die Lektüre der vorliegenden Studien vermittelt dem an der
traditionellen Doktrin geschulten Logiker eine viele Überraschungen bergende
und eindrucksvolle Erfahrung. Die vertrauten Regeln der Syllogistik sind
zu neuem Leben und neuer Fruchtbarkeit gekommen und zu einem potenten

Instrument geworden, das gestattet, die alte Lehre von den Schlüssen
schärfer zu systematisieren, in einem unvermuteten Ausmaß zu verallgemeinern

und zu erweitern, ein vollständiges System der Kettenschlüsse
mit beliebig vielen Gliedern aufzustellen und die klassische Syllogistik als
Teil einer Logik limitativ bestimmter Aussagen darzustellen. Es ist unmöglich

hier die Entwicklungen zu resümieren, die R. P. Hoenen in einer
fortschreitend konzentrierter und technischer werdenden Darstellung ausbreitet.
Wir müssen uns darauf beschränken, die leitenden Ideen und Gesichtspunkte

der Untersuchungen durch Wiedergabe ihrer einfachsten
Durchführungen und Ergebnisse zu illustrieren. — Den Ansatzpunkt der neuen
Systematik der Schlußformen bildet die einfache Bemerkung, daß je drei
unserer traditionellen Modi ableitbar sind aus einer Matrix, d. h. aus einer
Kombination von drei Aussagen, die zwar einzeln für sich oder zu zweien,
nicht aber alle zugleich zutreffend sein können. Aus der Setzung zweier
von ihnen läßt sich also auf die Unwahrheit der dritten oder auf die Wahrheit

ihrer Negation schließen. Der Modus Barbara etwa ergibt sich in dieser
Weise aus der Matrix aAB.aBC.oAC, wenn die beiden ersten Glieder
konjunktiv genommen als Bedingung einer Folgebeziehung aufgestellt werden

; diese ist infolge der formellen Inkompossibilität der drei Glieder der
Matrix auch selbst formell allgemeingültig und notwendig. Aus der gleichen
Matrix erhalten wir Baroco und Bocardo, deren besondere Beziehung zu
Barbara sich also aus ihrer Ableitbarkeit aus der nämlichen Matrix erklärt.
Jedem der anderen Modi der ersten Figur entspricht in gleicher Weise
eine eigene Matrix, aus der auch jedesmal zugleich je ein Modus der 2. und
3. Figur gewonnen werden kann. Felapton und Darapti aber scheinen
zunächst außerhalb dieser gleichmäßigen und symmetrischen Ordnung zu
bleiben. Es zeigt sich indes, daß auch sie mit den halbklassischen Schlußformen

Barbari und Camestros, bzw. Celaront und Cesaro sich zu Dreier-



360 Besprechungen

gruppen ergänzen. Den beiden Gruppen kommt die Besonderheit zu, daß
ihre Syllogismen zwar vollständig legitim, aber insofern unvollkommen
sind, als entweder ihre Konklusion nicht vollständig zum Ausdruck bringt,
was die Prämissen tatsächlich nach sich ziehen, oder eine der Prämissen
mehr aufstellt, als die Konklusion wirklich voraussetzt. Im überkommenen
System der Schlußlehre läßt sich diese Unvollkommenheit nicht immer
beheben. R. P. Hoenen ist nun der Meinung, daß sie sich durchgehend
beseitigen läßt, wenn man sich dazu entschließt, limitativ quantifizierte
Aussagen in die logische Untersuchung mit einzubeziehen. Mit Hilfe solcher
Propositionen läßt sich in jedem der betrachteten Fälle präzis und adäquat
ausdrücken, was die Prämissen implizieren. Für Darapti z. B. (wenn aAC
und aAB, dann iBC) lautet die vervollkommnete Konsequenz, daß mindestens

soviele der unter B fallenden Gegenstände C sind, als die Klasse der
A Gegenstände umfaßt. Symbolisch geschrieben : min. (aA) BC. Durch
Kontraposition erhalten wir daraus die vervollkommneten Modi von Celaront
und Cesaro : Wenn max. (aA - 1) BC und aAB, dann oAC und wenn aAC
und max. (aA - 1) BC, dann oAB. Analoge Verschärfungen sind erfordert,
um Baralipton, Fapesmo und Celantos zu einer regulären Dreiergruppe zu
machen. Der Autor entwickelt die Logik der neuen limitativen
Quantifizierungen im Weiteren in systematischer Weise in einer Lehre von
Aussagen der Form min.x AB und max.x AB, mit ganzzahligen, nicht-negativen
Koeffizienten x. Er stellt die Gesetze ihrer Äquivalenz- und
Gegensatzbeziehungen auf und legt das vollständige System ihrer Schlußformen vor,
das die klassischen Modi aus sich hervorgehen läßt, wenn die Koeffizienten
zu ihren Grenzwerten geführt werden. In der Syllogistik dieser durch
Klassensymbole und numerische Koeffizienten quantisierten Aussagen, in
denen der Autor die Verallgemeinerungen der gewöhnlichen universellen
und partikulären Propositionen erblickt, gelingt ihm die überraschende
Entdeckung einer universellen Formel (Wenn min.z AC und min.y AB,
dann min.[y+z—aA] BC), aus der alle Syllogismen entnommen, und einer
universellen Matrix, aus der die Matrizen aller Gruppen von Syllogismen
gewonnen werden können. Von diesem neuen Höhepunkt systematischer
Vereinheitlichung aus wird aber auch sichtbar, daß die klassischen und
halbklassischen Modi gar nicht die Gesamtheit aller möglichen Schlußformen

darstellen. Es gibt außer ihnen die « extravaganten » Syllogismen.
Der scheinbare Widerspruch mit dem Vollständigkeitsbeweis für das System
der klassischen Modi klärt sich leicht daraus auf, daß die neuen Schlußweisen

negative Subjektbegriffe in ihren Aussagen enthalten können. Auch
die Verletzungen der bekannten Schlußregeln (z. B. zwei negative Prämissen
in : Wenn oBC und eAB, dann o non - AC, oder negative Prämisse und
affirmitive Konklusion in : Wenn a non - AC und eAB, dann aBC) finden
ihre Erklärung in der Zulassung komplementärer Terme an der Subjektsstelle.

Es sei noch einmal betont, daß der vorstehende Überblick kein genügendes

Bild von der Fülle der Ergebnisse oder von der überlegenen geistigen
Kraft, mit der der Autor die kurz angedeuteten Ideen systematisch
entfaltet, vermitteln kann. Nur unter dem Vorbehalt, seine Intentionen
möglicherweise nicht ganz erfaßt und nur einen ungenügenden Uberblick über



Besprechungen 361

seine Untersuchungen gewonnen zu haben, kann der Rezensent auf einige
Mängel in dem sorgfältig aufgebauten System hinweisen. Die Einführung
indefiniter Begriffe an der Subjektsstelle macht eine explizite Definition
des ins Auge gefaßten Gegenstandsbereichs notwendig, deren die klassische
Logik nicht bedurft hat. Sinn und Extension von non - A bleiben
weitgehend unbestimmt, solange nicht festgelegt ist, in Bezug auf welchen
Umkreis von Dingen der negative Begriff zur Charakterisierung verwandt
werden soll. Es scheint uns, daß der Verf., wenigstens bei der Besprechung
der einfachen extravaganten Modi, dieser Forderung nicht die genügende
Aufmerksamkeit geschenkt hat. Die Konklusion der Schlußform : Wenn
oBC und eAB, dann o non - AC, ist infolgedessen von einer Unbestimmtheit,
die die strikte Konsequenz der Prämissen nicht zum Ausdruck bringt. Die
Konklusion läßt sich in einer Weise interpretieren, die die Negation des

aus den Prämissen Folgenden nicht ausschließt. — Eine ernstere Schwierigkeit

betrifft die limitativen Quantisierungen, deren der Verf. sich bedient.
Bei ihrer ersten Einführung scheint nach den gegebenen Erklärungen das

Symbol aA (in der Formel min. [aA] BC) nicht für die Klasse der A, sondern
für ihre Mächtigkeit oder die Zahl der in ihr enthaltenen Gegenstände zu
stehen. Die Konversion von aAB in (aA) BA scheint ebenfalls gelesen
werden zu müssen : eine Anzahl A von Dingen, die B sind, sind A. Die
spätere allgemeine Entwicklung der Logik der Aussagen mit limitierenden
Quantifikatoren mit Hilfe numerischer Koeffizienten stützt ebenfalls eine
solche Deutung. Diese wird aber unhaltbar, wenn wir uns unendlichen
Extensionen zuwenden. Die transfinite Zahl aA würde die Integrität der
Klasse A nicht garantieren ; (aA) BA wäre nicht mehr äquivalent mit aAB
und Ausdrücke, wie min. (aA - p) BC würden sinnlos, denn ihr Quanti-
fikator bringt, welches immer der Wert von p sein mag, immer die nämliche
transfinite Zahl zur Darstellung. Bei der Diskussion der Möglichkeit unendlicher

Klassen scheint der Verf. darum eine andere Erklärung seiner Symbole
zu geben. Min.(aA-p) soll nun alle A mit höchstens p Ausnahmen, d.h.
also die um höchstens p Elemente verminderte Klasse A bezeichnen. Dies
bedeutet aber eine wesentlich andere Lesung ; die Symbole stehen jetzt
schon für sich genommen (und nicht erst in Verbindung mit dem nachfolgenden

Subjektterm) für Klassen. Auch die in ihnen enthaltenen p können
dann nicht mehr Zahlen bedeuten, die man ja von Klassen nicht
subtrahieren könnte, sondern nur irgendwelche Teilklassen von A von der
Anzahl p. Diese neue Interpretation bringt aber große Unklarheiten mit
sich. Was besagte etwa max.(aA- 1) BC Daß alle Dinge der in B
enthaltenen Menge A mit mindestens einer Ausnahme C sind, oder daß mindestens

eine Menge aA - 1, die in B liegt, C ist, wobei es offen bleibt, ob die
Ausnahme zu B gehört oder nicht Die zweite Leseweise stimmt in vielen
Fällen mit dem Gebrauch der Symbole nicht überein. In min.(y+z—aA) B
z. B. muß y+z als numerische Addition verstanden werden (vgl. den
oben angeführten Universalsyllogismus). Die Konversionsformel (aA) BA
ließe sich nicht auf die neue Weise interpretieren (alle Dinge der Menge A
in B sind A), denn dies würde eine Tautologie bedeuten und den
quantifizierten Subjektterm, weil das Symbol (aA) B nur sinnvoll ist, wenn alle



362 Besprechungen

A zu B gehören, dazu verwenden, den gemeinten Sachverhalt auszudrücken.
Wir glauben darum schließen zu müssen, daß das System P. Hoenens nur
bei Voraussetzung endlicher Begriffsumfänge von Unklarheiten und
Interpretationsschwierigkeiten frei ist. Die allgemeine Lösung der Fragen, die
unsere Diskussion berührt hat, dürfte wohl nur im Rahmen einer auf
arithmetische Hilfsmittel verzichtenden Klassenlogik zu finden sein. Für sie
würde die « Konversion » etwa sich so formulieren : Die Klasse der Dinge,
die A und B sind, ist identisch mit der Klasse der A ; die « verschärfte
Konklusion » von Darapti wäre : Alle A sind enthalten im Durchschnitt von
B und C. Die Strukturverschiedenheit dieser Aussagen, verglichen mit den
Sätzen unserer Syllogismen, scheint uns darauf hinzuweisen, daß die
Erweiterung und Verschärfung der überkommenen Schlußlehre in einer
anderen als der vom Autor eingeschlagenen Richtung zu suchen ist.

Abgesehen indes von den erwähnten Schwierigkeiten ist die
prinzipiellere Frage zu prüfen, ob der Verf. sein System mit Recht als
Weiterentwicklung der aristotelisch-scholastischen Logik vorlegen kann. Unter
ihren heutigen Vertretern herrscht bezüglich der genauen Bestimmung der
Aufgaben und Untersuchungsweisen der Logik leider nicht die Einhelligkeit,
die es erlaubte, diese Prüfung an einem von Kontroversen nicht berührten
Kriterium zu orientieren. Nach einer oft vertretenen Ansicht ist die
Extension nicht eine Klasse, sondern die Eigenschaft eines Begriffs und die
genaueste Formulierung eines Universalurteils (beispielsweise) nicht « Alle
Menschen sind sterblich », sondern « Der Mensch ist sterblich ». Vom Standpunkt

einer in einem solchen Sinne verstandenen Logik aus hat R. P. J. H.
Nicolas (Rév. Thomiste XLIX [1949]) mit Nachdruck den authentisch
logischen Charakter der Untersuchungen P. Hoenens bestritten und geglaubt, in
ihnen eine im Grunde nominalistische Denkweise feststellen zu müssen. Im
Licht der neueren historischen Studien erscheint diese Beurteilung aber als
zu streng. Die aristotelische Syllogistik selbst ist klassenlogisch konzipiert
und trotz der klärenden Entwicklung der Prinzipienfragen, die sich bei
ihnen vollzog, haben die mittelalterlichen Scholastiker nicht aufgehört, diese

Behandlungsweise als echt logische anzuerkennen. Die klassenlogische
Betrachtung der Allgemeinurteile bedeutet weder für Aristoteles, noch für
P. Hoenen (siehe La théorie du jugement, Rom 1946, S. 53 ff.), daß
Aussagen über Wesensverhältnisse auf Feststellungen über das Enthaltensein
in Klassen zurückgeführt werden sollen. Wenn die vorliegenden Studien
z. Teil Zweifel über ihre Zugehörigkeit zur eigentlichen Logik aufkommen
lassen, dann aus dem Grunde, daß sie bloß numerisch gekennzeichnete
Klassen in die Betrachtungen einführen. Nach der ersten der oben
erörterten Deutungen ist (aA) B eine Teilklasse von B von der Anzahl der A ;

nach der zweiten stehen wenigstens die Symbole p, q usw. für nur zahlenmäßig

gekennzeichnete Teilklassen. Damit scheint uns die strikte Verbindung

mit den Begriffen und Begriffsverhältnissen gelockert zu werden, die
für die Klassenlogik wesentlich ist und durch die sie im Kreis logischer
Betrachtungsweisen und Theorien gehalten wird.

Rom-Salzburg. B. Thum O. S. B.



Besprechungen 363

Platzeck, Erhard-Wolfram : Von der Analogie zum Syllogismus. Ein
systematisch-historischer Darstellungsversuch der Entfaltung des
methodischen Logos bei Sokrates, Piaton, Aristoteles (im Anschluß an
Metaphysik, M. 4, 1078 b 17-32). — Schöningh, Paderborn 1954. 132 S.

Trotz der vielen, teils recht guten Arbeiten über die Geschichte der
Logik, wie sie uns im 19. und auch in unserm Jahrhundert geschenkt wurden,
sind noch viele Fragen nicht bloß der mittelalterlichen Logik, sondern
selbst der aristotelischen Logik durchaus offene Fragen. Einen anschaulichen

Beweis hiefür liefert gerade die zur Besprechung stehende Studie
von Platzeck. Dieser versucht an Hand des angegebenen kurzen Textes
aus der Metaphysik des Aristoteles den Weg nachzuzeichnen, den « aller
Wahrscheinlichkeit nach die allmähliche Entwicklung der formalen Logik
von Sokrates über Piaton zu Aristoteles hin genommen hat » (13). Verf.
gibt von vornherein zu, daß seine historische Interpretation dieser
Metaphysikstelle sehr wohl nicht allgemeine Zustimmung finden werde ; aber
es geht ihm auch gar nicht « um eine philologische Arbeit, nicht einmal
um eine alle vorhandenen Quellen ausschöpfende historische Untersuchung,
sondern zugleich und mit besonderer Betonung um den systematischen
Versuch, den aristotelischen Syllogismus aus der sokratischen Analogie
heraus entstehen zu lassen» (13).

Die Überschriften der drei Hauptteile (Die sokratische Analogie oder
der sokratische Syllogismus — Sokratische und geometrisch-platonische
Analogie in Piatons Beweisverfahren — Die Überführung des sokratischen
Syllogismus in den aristotelischen durch Piatons Lehre vom Kleineren
und Größeren) deuten bereits auf eine Grundauffassung der Logik hin,
die den engen rein formalen Rahmen mit Recht nicht innehält. Dem
widerspricht nicht seine Auffassung von der Logik als der « Lehre von den Urteils-
Relationen » (103), auch nicht sein Versuch, die Ergebnisse seiner
Untersuchung der Klarheit und Deutlichkeit wegen nach den Regeln der modernen
Logistik in Symbolschrift umzusetzen (34 ff). Die scheinbar rein formal
klingenden logischen Regeln stehen in wesentlichem Zusammenhang mit
der Lehre von der Analogie ; darum wird der Untersuchung der 'einfachen'
sokratischen, der geometrisch-platonischen und der aristotelischen Analogie
breiter Raum gewährt. Die Lehre von der Analogie ist nach P. eben « der
eigentlich treibende Faktor für die Entwicklung der griechischen Logik »

gewesen (104). Weil die aristotelische Analogie die platonische nur zum
Teil wiedergebe, darum sei auch der aristotelische Syllogismus nur ein
« Spalt-Produkt » des komplizierten platonischen Gebildes. Was aber ist
echte Analogie « Aussage über irgendwie ähnliche Objekte. » Auf dem
Grunde alles Schlußverfahrens aber steckt solche echte Analogie, m. a. W.
in jedem Schlußverfahren finden sich nur Teil-Gleichheitsaussagen ; darum
ruht anderseits wieder aller Syllogismus auf der analogia und nicht der
univocatio entis.

Diese mit viel Scharfsinn und Fleiß ausgearbeitete Studie erinnert
in ihrer Methode viel an die Art und Weise, wie Heidegger Texte antiker
Philosophen interpretiert ; diese Methode dürfte kaum völlig richtig sein.



364 Besprechungen

wenn es gilt herauszubringen, was andere tatsächlich gedacht haben. Trotzdem

ist dieses kleine Werk nach seiner historischen wie systematischen
Seite so anregend geschrieben und so bedeutsam, daß es eines eingehenden
Studiums und einer eingehenden wissenschaftlichen Auseinandersetzung
recht wohl wert ist.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

Roos, Heinrich, S. J. : Die Modi significandi des Martinus de Dacia.
Forschungen zur Geschichte der Sprachlogik im Mittelalter. (Beiträge zur
Geschichte der Philosophie u. Theologie des Mittelalters, Bd. XXXVII,
H. 2.) — Aschendorff, Münster W. 1952. 167 S.

Martinus de Dacia ist einer jener Scholastiker, deren Werk im 13. und
14. Jahrhundert ein großer Erfolg beschieden war, die aber mit dem Verfall
der Scholastik in Vergessenheit gerieten und denen auch die im vorigen
Jahrhundert einsetzende Scholastikforschung nicht sofort die gebührende
Aufmerksamkeit schenkte. Erst in den letzten Jahren fanden die Werke
der Magistri artium überhaupt größere Beachtung, und es ist eines der
unsterblichen Verdienste des unvergeßlichen M. Grabmann, die Forschung
auf diesem Gebiet angebahnt zu haben. Dazu kommt, daß die neueste
Sprachforschung das Interesse an der mittelalterlichen Sprachwissenschaft
und Sprachlogik wieder geweckt hat. In dieser Disziplin des mittelalterlichen

Bildungswesens liegt gerade die Bedeutung des Martinus de Dacia.
Sein Hauptwerk, die Modi significandi, waren wohl das angesehenste und
meist verbreitete Werk dieser Art, das es im Mittelalter gab. Es ist daher
sehr zu begrüßen, daß R. uns eine gediegene Monographie über Martinus
de Dacia und sein Werk schenkt.

Das Buch bietet die Prolegomena einer bereits in Vorbereitung sich
befindenden Ausgabe der Modi significandi. R. zählt 20 Handschriften
(13. - 15. Jh.) auf, die uns den Text überliefert haben und die hier (S. 13-25)
kurz beschrieben werden. Fünf weitere Handschriften sind nachgewiesen,
aber heute nicht mehr vorhanden. Nicht weniger als neun verschiedene
Kommentare zu den Modi significandi konnte R. feststellen, die insgesamt
in 22 Handschriften erhalten sind, und unter denen die des Albertus Swebe-
linus und des Gentiiis de Cingulo besondere Bedeutung haben. Zur
Herstellung des kritischen Textes untersucht R. das Verhältnis der Handschriften

zueinander, eine Arbeit, die besonders große Schwierigkeiten bietet,
nicht bloß wegen der beträchtlichen Zahl der Textzeugen, sondern vor
allem wegen der Art des Textes, der als Schulbuch durch die Hände
ungezählter Lehrer und Schüler ging und oft willkürliche Veränderungen
erlitt. R. teilt die Handschriften in zwei Klassen ein, die je in zwei Gruppen

untergeteilt werden. Ein endgültiges Urteil über diese Klassifikation
kann natürlich erst nach Einsicht des Textes erfolgen.

In neun Handschriften wird Martinus de Dacia als Verfasser der Modi
significandi genannt, während acht keinen Verfasser und drei einen andern
Namen nennen. Durch das Zeugnis der Kommentare erhalten wir absolute



Besprechungen 365

Sicherheit in der Autorfrage. Gentiiis de Cingulo sagt in der Einleitung
seines Kommentars : « Causa efïiciens est quidam qui vocatur magister Mar-
tinus qui modo est magister in theologia. » Aus dänischen Geschichtsquellen
bringt R. interessante Lebensdaten dieses Martinus de Dacia zu Tage, der
Magister artium war — als solcher schrieb er die Modi significandi — und
später Magister theologiae wurde. Er war Priester, besaß Kanonikate in
Paris, Roskilde, Lund und Schleswig, wurde Kanzler des Königs Erich VI.
Menved und spielte als solcher eine bedeutende Rolle in dem Prozeß, der
zwischen dem König von Dänemark und dem Erzbischof von Lund, Jens
Grand, 1296-97 in Rom geführt wurde. Er starb am 10. August 1304 und
wurde in Notre-Dame von Paris beigesetzt. R. macht es auch wahrscheinlich,
daß Martinus in den Jahren 1245-50 von dem späteren Erzbischof Jakob
Erlandsen bei Innozenz IV. empfohlen wurde. Dadurch gewinnt die von
Grabmann ausgesprochene Vermutung, daß Martinus de Dacia mit
Martinus, dem von Wilhelm von Thocco erwähnten Jugendlehrer des hl. Thomas

an der Universität von Neapel, identisch ist, an Gewicht. In diesem
Fall müßte Martinus zu der Zeit, als Thomas in Neapel studierte (1239-44),
mindestens 20 Jahre alt gewesen sein. Dieses Mindestalter war 1215 in
Paris statutenmäßig für die Magistri artium festgesetzt. Er wäre also im
Alter von über 80 Jahren gestorben und, falls er auch mit dem Martinus
de Rippa identisch ist, noch 1303, als achzigjähriger, Magister actu regens
in theologia gewesen.

In einem weiteren, weit ausholenden Kap. situiert R. die Modi
significandi im Bildungswesen des Mittelalters. Sie sind aus dem Unterricht
in der Grammatik hervorgegangen, die ihrerseits seit den Tagen des
Frühmittelalters einen Bestandteil der Septem artes liberales bildete. In großen
Zügen wird dargestellt, wie diese Entwicklung mit ihrem oft recht eklektisch

eingeteilten Bildungsinhalt sich vollzog. Im 13. Jh. wurde, unter dem
Einfluß der neuen philosophischen Literatur, der Unterricht in den artes
philosophisch gestaltet. Aus der Grammatik entwickelte sich die Sprachlogik,

der wir in den Modi significandi begegnen.
Aus dem Zusammenhang des Lehrbetriebes im 13. Jh. heraus wird

es R. möglich, annähernd das Entstehungsdatum der Modi significandi zu
bestimmen. Mit viel Umsicht und großer Kenntnis des Tatsachenbestandes
werden die Jahre 1250-55 angegeben. Das erste Jahr ergibt sich daraus,
daß Martinus den Kommentar des Robert Kilwardby zum Priscianus minor
gekannt hat, der um diese Zeit oder kurz vorher entstanden ist ; das zweite,
aus dem Umstand, daß Martinus nur logische Schriften hinterlassen hat,
daß er also den Umschwung, der sich um 1255 an der Artistenfakultät
vollzog, als Magister artium nicht erlebt hat.

Die Schrift, die von der philosophischen Fakultät der Universität Kopenhagen

als Doktordissertation angenommen wurde, zeugt von großem Wissen
und gewandter Handhabe der historischen Kritik. Einige Bemerkungen,
die den Wert der Untersuchung nicht vermindern, seien mir hier gestattet.
Wenn man schon die Bezeichnung « Averroismus » für die von Siger von
Brabant und andern in Paris vertretene Richtung beibehalten will, weil
sie sich auf das Zeugnis von Gegnern (Thomas von Aq., De unitate intel-



366 Besprechungen

lectus contra Averroistas) stützen kann, so soll man doch vermeiden, von
dem lateinischen Averroismus « mit seiner Lehre von der doppelten Wahrheit

» (S. 82) zu reden, da es erwiesen ist, daß es eine solche bei diesen
Lehrern in Paris nicht gab. Mit Recht lehnt R. eine Zugehörigkeit des

Martinus de Dacia zum Dominikanerorden ab. Wenn er aber, sich auf
Grabmann berufend, sagt, die These, daß Boetius de Dacia Dominikaner
war, sei heute wohl allgemein aufgegeben (S. 135), so hat er übersehen,
daß A. Dondaine im Archivum Fr. Praed., 17 (1947) S. 189-191, durch neues
Material die Schwierigkeit, die dieser These im Wege stand, beseitigt hat
und, m. E. mit Recht, behauptet, daß die alte, bereits durch den sog.
Katalog von Stams vertretene Tradition nur mit positiven Beweisen widerlegt

werden kann.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.

Clark, Joseph T., S. J. : Conventional logic and modern logic. A
prelude to transition. (Philos. Studies of the American Cath. Philos.
Association, III.) — College Press, Woodstock 1952. vii-109 p.

P. Clark weist in dieser Arbeit nach, daß zwischen alter und moderner
Logik durchaus nicht der große Unterschied besteht, der nach manchen
zwischen ihnen vorhanden sein soll, weil sie die Weiterentwicklung des
Überkommenen übersehen und den Unterschied beider übertreiben. Die
moderne Logik fällt nicht mit dem Positivismus zusammen. Die moderne
Logik hat wohl manche Wesensbeziehungen klarer herausgearbeitet, sie

befleißigt sich größerer Strenge und verfügt über eine vervollkommnete
« Technik». Es darf gesagt werden : Die Schlüsse, zu denen die moderne
Logik kommt, sind so geartet, daß die « Vorfahren » ihnen zustimmen
würden, sobald ihnen die Technik der modernen Analyse erklärt werden
würde. Die Bedenken, die einer der « Ahnherren » haben könnte, sind solche,
die auch den Anhängern der modernen Logik nicht fremd sind. Es ist falsch,
anzunehmen, daß die moderne Logik die Domäne des Positivismus wäre.
Mancher Anhänger der überlieferten Logik sieht nicht, wie die Erkenntnisse
der Alten ein integraler Bestandteil der modernen Logik sind ; umgekehrt
verkennen die Modernen, wie alt manches von dem ist, das sie als Errungenschaften

der Neuzeit ausgeben. Die « Gesetze De Morgan' » stehen z. B.
in enger Beziehung zu Prinzipien, die Wilhelm von Ockham formuliert hat.

P. Clark zeigt in drei Kapiteln : Aristotelische Logik, traditionelle
Logik, scholastische Logik, in denen die Logiker dieser Periode selber zu
Worte kommen, wie diese Zusammenhänge wirklich bestehen.

Dem Buch ist eine ausgedehnte Bibliographie beigegeben. Sie ist
besonders dadurch wertvoll, daß P. Clark zu jedem Werk eine kurze Inhaltsangabe

bietet.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. SS. R.



Besprechungen 367

Anthropologie

Remplein, Heinz : Psychologie der Persönlichkeit. Die Lehre von der
individuellen und typischen Eigenart des Menschen. — Ernst Reinhardt
Verlag, München. - Basel 1954. 683 S.

Wirft man einen Blick auf die bedeutenderen Veröffentlichungen
unserer Tage innerhalb der angewandten (« empirischen ») Psychologie, so
könnte man zu der Annahme neigen, diese Wissenschaft hätte, ursprünglich
so stark von einem materialistisch-positivistischen Weltbild her beeinflußt,
den Bann jener vereinseitigenden Beengung gebrochen und sei auf die
personalen Kräfte und damit auf das eigentlich Menschliche im Gesamt des
Seelischen gestoßen.

Es ist nicht zu leugnen, daß das vorliegende Werk in die Versuche
einzureihen ist, die in diese Richtung weisen. Das deutet bereits das Thema
an und wird durch das ausdrücklich geäußerte Hauptanliegen, sich um eine
« sorgfältige Klärung des Charakterbegriffes » zu bemühen (5), bestätigt.
Denn der Autor versteht wohl mit Recht Charakter « als gesamt seelische

Eigenart » (Klages) als eine Auflösung des Charakterbegriffes im strengen
Sinne. Charakter im ursprünglicheren Sinne « als relative Konstante des

persönlichen Wertstrebens, -fühlens und -wollens » aufzuweisen (135), stellt
sich ihm daher als vordringliche Aufgabe dar (5). Daß ein solches Anliegen
in Opposition zu gewissen Richtungen gegenwärtiger « wertfreier » Psychologien

steht, ist eindeutig und stellt die groteske Einseitigkeit dieser letzteren
heraus, denen es immerhin gelingt, nicht nur das introspektiv erfaßbare
Phänomen der Werttendenz im seelischen Streben des Menschen, sondern
auch die objektivierten psychischen « Leistungen » (im Sinne Diltheys), wie
etwa die der Ethik, der Ästhetik oder der Religion, in ihrer Eigenständigkeit

so gut wie zu ignorieren. « Die Persönlichkeit verkörpert — per defini-
tionem — Werte und läßt sich deshalb auch nicht wertfrei betrachten »

(135), ist diesbezüglich die grundlegende Feststellung des Verfassers.
Das Hauptanliegen führt dazu, die Persönlichkeit, — individuell und

typologisch betrachtet —, in ihren « wertfreien Zonen », wie denen der
Vitalität, des Temperamentes und der Begabung, jenen der personalen,
werthaften und wertenden Bereiche, dem Charakter im strengen Sinne also,

gegenüberzustellen. Als formale Einteilung erwächst nach einem einleitenden

methodischen Kapitel über die Psychologie der Persönlichkeit als
Wissenschaft der 1. Teil mit Untersuchungen über die individuelle Eigenart
der Persönlichkeit, der 2. Teil mit Darlegungen über die typische Eigenart
derselben und schließlich ein 3. Abschnitt über die Erkennbarkeit der
Persönlichkeit. — Die Arbeit ist in erster Linie als Handbuch für Studierende
gedacht und bietet eine Zusammenstellung reichen Materials aus den
verschiedenen Forschungsrichtungen der empirischen Seelenkunde.

Ist dem Autor nun die Erhellung seines oben genannten Hauptanliegens
gelungen Wir glauben, diese Frage, wenn auch unter Anerkennung wert-



368 Besprechungen

voller Bemühungen anderwärts, wegen der Behandlung des zentralen
Problems verneinen zu müssen. Wir können hier nur knappe Hinweise geben.

Will man aus dem « biozentrischen » Weltbild Klages' herausführen, so
muß man mit Recht auf das Moment der Verantwortlichkeit und die damit
verbundene freie Entscheidungsmöglichkeit aufmerksam machen. Das
bedeutet : man muß die seelischen Gegebenheiten aufzeigen, die eine persönliche

Werthaltung ermöglichen. So das Anliegen des Verf. (5, 135) 1 Im
selben Augenblick aber die Werthaltung « — wie alles — auf die ererbte
Grundlage » zurückzuführen und sie von Umwelteinflüssen, Erziehung und
Bildung im wesentlichen abhängig zu machen (135), erweist sich als eine
« contradictio in adiecto ». Denn Freiheit in persönlicher Werthaltung
schließt die selbstmächtige Bestimmung der Handlungs- und Willensrichtung
ein, die ohne letztlich nötigende Bestimmung somatischer oder extrapsychischer

Faktoren aus dem Personkern als dem eigentlich bestimmenden
Prinzip zu erfolgen hat und zwar auf Grund einer alle Erbkonstitution und
Umweltbedingungen im entscheidenden Bereich transzendierenden
Werterkenntnis und -haltung. Der Autor gelangt somit in einen unwiderruflichen
Widerspruch mit seinem eigenen Anliegen (vgl. 275, wo er Verantwortung
selbst « bei völliger Unfreiheit » des Wollens aufrechterhalten will). Das
wird besonders an den Stellen deutlich, an denen er « das persönliche
Streben » (136-217) und das « persönliche Wollen » (270-301) behandelt. Der
Wille ist « keine Energiequelle eigener Art » (284), « sondern die Kraft des
Strebens strömt allein aus den Triebfedern» (271). « Sie liefern dem Willen
in vorstellungsmäßiger Vergegenwärtigung die Ziele und mit ihrer Spannung
auch die seelische Energie » (ebd.). Demnach hätte der Wille auch kein
ihm eigentümliches Strebeobjekt, nämlich eben den Wert als einen letztlich

absoluten, transzendenten Inhalt, sondern ihm bliebe nur, « Triebfederziele

bewußt zu bejahen und anzustreben bzw. abzulehnen und zu meiden »

(275). Die Frage, aus welcher Quelle er die Möglichkeit hat, den Dynamismen
dieser Triebfedern zu widerstehen, also offensichtlich eine ihnen « energetisch

» überlegene Macht zu sein, bleibt ungestellt und nicht untersucht.
Folgerichtig nimmt der Autor denn auch in der Behandlung der Willensfreiheit

eine unklare Haltung mit der Berufung ein, sich auf « die empirisch-
seelenkundliche Schau » zu beschränken (274). Aber wie weit ist eine solche
Beschränkung vom empirischen Phänomen selbst her möglich, wenn wir
an die Kernbereiche der Persönlichkeit mit den Gegebenheiten des Bewußtseins,

des Erkennens, des Gewissens, Wollens usf. gelangen, die selbst auf
das Absolute, das « Über-sich-hinaus-sein » im Sinnwert hinweisen

Walberberg. S. Pförtner O. P.

Siegmund, Georg : Der Mensch in seinem Dasein. Philosophische
Anthropologie, 1. Teil. — Herder, Freiburg (1953). 250 S.

Das Buch ist als Einleitung zu einer philosophischen Anthropologie
gedacht. Ein zweiter und dritter Teil werden noch folgen. (Mensch und
Tier ; Die Natur des Menschen.)



Besprechungen 369

Zunächst wird gezeigt, wie sich der Mensch der Frage nach sich selbst
nicht entziehen kann, obwohl mancher Anreiz gegeben ist, sie nicht zu
stellen und « nur einfach zu leben ». Wie sich die Frage trotzdem aufdrängt
und entfaltet, welches ihre Voraussetzungen und Antriebe sind, zeigt das
erste Kapitel. Daran schließt sich die Frage nach dem Wesensgrund des
Menschen. Die Antwort wird gegeben, indem die Tragweite der Tatsache
aufgezeigt wird, « daß der Mensch ein Wesen ist, das in Frage - Not menschlich
erwacht, zu sich selbst Stellung nehmen muß » (S. 29). Der tatsächliche
Anfang ist zwar nicht auch Sachanfang, das erste für unsere Erkenntnis
ist nicht auch das erste an sich, aber das zum Bewußtsein erwachte Ich
erfaßt dabei eine Wirklichkeit, die mehr enthält als das, was zunächst
unmittelbar im Bewußtsein gegeben ist. So ergibt sich denn die Erörterung
des Wesensgrundes. Es erfolgt die Auseinandersetzung mit den Theorien,
nach denen sich das ganze Sein des Menschen im Bewußtsein, in den Akten
und Prozessen erschöpft. Diesen Theorien gegenüber zeigt der Verfasser,
daß unser tätiges Ich nicht auch der setzende Grund der Akte ist ;

vielmehr steht hinter ihnen ein durch alle Akte beharrender Selbstand, der
allerdings ein zur Tätigkeit drängender Selbstand ist. Der tragende Wesensgrund

erweist sich als Geist - Natur. Die Art, wie die Termini des « Es »

und « Ich » mit den Begriffen « Natur » und « Geist » in Verbindung gebracht
werden, schließt meiner Meinung nach die Gefahr in sich, die Natur als
geistlosen Selbstand und das Ich als geistiges Aktbündel mißdeuten zu
können. Um seine Bestimmung des Menschen noch deutlicher hervortreten
zu lassen, fügt der Verfasser ein Kapitel an, in dem er sich mit den
« monistischen Verkürzungen » des Menschenbildes auseinandersetzt, wie
ve im materialistischen, idealistischen und biologistischen Menschenbild
istrliegen. Im zusammenfassenden Schlußkapitel ist die Mahnung beach-
oenswert, sich bei der Deutung des Menschen vor zwei Extremen zu hüten :

Auf eine metaphysische Deutung zu verzichten oder übereilt an Hand
von nur wenigen Phänomenen eine metaphysische Konstruktion zu bieten.

Geistingen (Sieg). E. Grunert C. SS. R.

Metaphysik

Nink, Caspar : Sein und Erkennen. Untersuchungen zur inneren Einheit
der Philosophie. 2. Aufl. — Kösel, München 1952. 400 S.

Im selben Jahre, da P. Nink seine « Ontologie. Versuch einer Grundlegung

» erscheinen lassen konnte, durfte er dieses Werk in einer zweiten
verbesserten Auflage der Öffentlichkeit übergeben. Ist die Tatsache der
Neuauflegung nicht schon ein Hinweis auf den besonderen Wert dieses

Buches Diesen möchte ich zunächst in folgendem sehen : N. versteht
es, uns gleichsam teilnehmen zu lassen an seinem echten philosophischen
Ringen, den « Anfang » aller Philosophie zu finden. Gibt es eine absolut
gesicherte Wahrheit, die als erstes Prinzip angesehen werden darf, auf
dem und aus dem heraus echte Philosophie sich bauen läßt Oder ist jede

24



370 Besprechungen

Wahrheit als Wahrheit erkennbar nur im Zusammenhang mit anderen
Wahrheiten Stehen am Anfang der Philosophie mehrere sog. erste
Prinzipien An diese grundlegende Frage schließt N. eine Reihe weiterer
nicht weniger wichtiger Fragen an : Zahl, Begründung, Erfassung der
ersten Prinzipien ; die abstraktiv-intellektive Erkenntnis (für N. die
philosophische Erkenntnisart), die Analyse des Seinsbegriffes, die Frage
nach Realismus oder Idealismus, Begründung eines kritischen Realismus
und einer damit zusammenhängenden mathematischen Begriffsbildung, die
Formen des Denkens (es gibt nach N. deren nur drei : Begriff, Urteil,
Schluß), spezielle Fragen aus der Erkenntnislehre und endlich im Schlußkapitel

die Entwicklung der Grundzüge einer logisch-teleologischen Ontologie.

Das Schlußkapitel bildet zugleich eine Gesamtschau über die
aufgeworfenen Fragen und zwar gleichsam unter einem zweifachen Aspekt :

zunächst untersucht er « Wert, Ziel und Streben im kontingenten Seienden »,

daraufhin « Wert, Ziel und Streben im Sein und Wirken des Menschen ».

Während in der ersten Auflage hier noch Fragen aus der Gotteslehre folgten,
schließt er jetzt mit einer kurzen trefflichen Zusammenfassung unter der
Hauptfrage : Was ist das Seiende Wie sehr ihm diese wichtige und heute
so moderne Frage Hauptanliegen ist, darauf weist hin, daß er nicht bloß
in vorliegendem Werk immer wieder diese Frage erörtert, sondern daß
er dieser Frage im neuesten Heft des Philosophischen Jahrbuchs der Gör-
resgesellschaft einen eigenen Artikel widmet als Antwort auf verschiedene

Fragen, die im Anschluß an seine bisher vorgetragene Lösung dieses
Problems erhoben worden sind.

Das Buch fordert (und das scheint mir ein besonderer methodischer,
Vorteil zu sein) zu kritischer Stellungnahme und damit zur weiteren Klärung;
der Probleme immer auf. Das mag vor allem an den Stellen der Fall sein,

wo fertige Lösungen vorgetragen werden, ohne daß man deren Begründung
und Werden recht erkennen kann. Könnte z. B. der Seinsbegriff, die ganze
Prinzipienlehre, der Zusammenhang von Logik und Ontologie u. ä. durch
eine echte Auseinandersetzung mit den genuin thomistischen Anschauungen,
z. T. auch mit der Philosophie Heideggers nicht noch an Klarheit gewinnen
Das Anliegen P. Ninks im Schlußkapitel, die Einheit der Philosophie immer
mehr zu betonen u. dafür die scharfe Trennung in so und so viele einzelne
Disziplinen abzulehnen, entspricht durchaus dem Anliegen der großen
Scholastiker. Das ist ein Grund dafür, weshalb ich dem Buch, trotzdem
ich in manchem anderer Anschauung bin, ein immer weiteres Vordringen
in die heutige philosophische Welt wünschen möchte.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

Krempel A. : La doctrine de la relation chez Saint Thomas. Exposé
historique et systématique. — J. Vrin, Paris 1952. xiv-718 p.

Eine Besprechung dieses 718 Seiten umfassenden Buches über die
Relationen bei Thomas von Aquin zu schreiben ist keine leichte Sache.
Die Schwierigkeit des Gegenstandes zeigt sich schon äußerlich darin, daß
über die Beziehungslehre des hl. Thomas verhältnismäßig wenig geschrieben



Besprechungen 371

wurde. Auf 300 Artikel über die thomistische Philosophie berücksichtigt nur
einer ausschließlich die Lehre der Beziehungen bei Thomas (S. 6). Es ist
darum sehr zu begrüßen, daß A. Krempel dieses verhältnismäßig wenig
untersuchte Gebiet der Beziehungen zum Gegenstand einer einläßlichen
Studie gemacht hat. Wer sich in Zukunft mit der Lehre der Relationen
abgeben muß, wird dieses Buch unbedingt berücksichtigen müssen. Die
überaus zahlreichen Zitationen machen es zu einem Enchiridion relationis
thomisticum (S. 1). Die geschichtlichen Überblicke zeigen das Werden und
die Entfaltung der thomistischen Beziehungslehre.

Das Buch hat acht Teile, diese zerfallen in Kapitel und letztere in
Abschnitte. Am Schluß bietet der Verfasser jeweils eine wohltuende
Zusammenfassung seiner Ideen. Nach einer allgemeinen und geschichtlichen
Einleitung wird der erste Kontakt mit der thomistischen Beziehungslehre
aufgenommen, die Definition der Relation besprochen und ihre Bedeutung
in der Gedankenwelt des hl. Thomas gezeigt, die verschiedenen Terminologien

und Ausdrucksweisen erörtert. Der dritte Teil bespricht die absolute
Grundlage der Beziehung : das Substrat der Beziehung, das reale Fundament
und die Verschiedenheit von Beziehung und Fundament, das Ziel der
Relation und die Ursachen der verschiedenen Beziehungen und deren
spezifischen Unterschied. Der vierte Teil berücksichtigt die Beziehung in sich
und in uns, die ratio und das esse der Beziehung und u. a., auch die
Unterscheidung der Relatio secundum esse und secundum dici. Der fünfte Teil
bespricht zwei Hauptgebiete der logischen Beziehungen : die Beziehungen
in den göttlichen Ideen und in den sechs letzten Kategorien des Aristoteles.
Der sechste Teil befaßt sich mit den verschiedenen Arten oder Klassen
der Beziehungen, z. B. mit den gemischten Relationen. Der siebte Teil
behandelt die verschiedenen Einteilungen der Beziehungen, während der
letzte, achte Teil einige besondere Beziehungen ins Auge faßt : die trini-
tarischen Beziehungen, diejenigen, welche sich aus der Schöpfung, der
Menschwerdung ergeben, die Beziehungen zwischen Materie und Form usw.
und die Ordnungseinheit, die Grundlage der thomistischen Gesellschaftslehre.

Ein Appendix ist besonders der transzendentalen Relation gewidmet,
auf die wir gleich zu sprechen kommen.

Wenn wir ein Urteil dieses Buches geben müssen, dann wollen wir
zuallererst hervorheben, daß es, wie schon betont, außerordentlich viel
Interessantes und Wissenswertes enthält. Jeder Thomist wird gerne
unterschreiben, was über die prädikamentalen Beziehungen gesagt wird. Doch
wird er, dessen bin ich überzeugt, die Ansicht des Verfassers über die
transzendentalen Beziehungen nicht teilen können.

Wir möchten zwei Bedenken anführen. Eines betrifft die Methode, das

andere die Sache. Wie schon hervorgehoben, bietet das Werk gleichsam
ein Enchiridion der thomistischen Beziehungslehre. Die bedeutendsten Texte
des hl. Thomas sind ausführlich angeführt. Das mag in den Augen vieler
ein besonderer Vorteil des Werkes sein. Ich betrachte es in gewisser
Hinsicht eher als einen Nachteil, denn die Philosophie, auch die thomistische,
ist keine Dogmatik. Der Autoritätsbeweis ist der schwächste. Ein Thomastext

ist für einen Thomisten kostbar, weil er ihm wegweisend sein kann.



372 Besprechungen

Ist der Beweis des Aquinaten einleuchtend, dann genügt ein Text. Ist der
Beweis nicht einleuchtend, dann bewegen auch zehn und mehr Texte einen
Philosophen nicht. Nicht jener ist der beste Thomist, der immer Thomas
zitiert, sondern wer aus dem Geiste des hl. Thomas heraus einen Gegenstand
erfaßt und behandelt.

Dies scheint gerade in Bezug' auf die Auffassung des Verfassers über die
transzendentalen Beziehungen nicht der Fall zu sein. Von den ersten Seiten
an bekämpft Krempel die transzendentalen Beziehungen. Er kommt in
unserem Buch wiederholt darauf zurück und schließt sein Werk mit einem
langen Anhang über diesen Gegenstand, worin er die Infiltration der
transzendentalen Beziehungen in die Thomistenschule aufzeigen will. Damit
kommen wir zu unsern sachlichen Bedenken gegen dieses Buch.

Es ist gewiß, daß Thomas die Bezeichnung transzendentale Beziehung
nicht kennt. Es handelt sich aber doch nicht um das Wort, sondern um die
Sache. Es zeugt nur von einem lebendigen Thomismus, wenn Thomisten,
ich denke hier besonders an Cajetan, neue Worte prägen, um einen
Sachgehalt präziser zu fassen. Ein Thomismus, der nicht über Thomas
hinauskommt, wäre m. E. ein toter Thomismus. Es handelt sich also nicht darum
zu wissen, ob Thomas das Wort « transzendentale Relation » kenne oder
nicht, sondern darum, ob Thomas ausdrücklich die Lehre von der transzendentalen

Beziehungen, wie sie die Thomisten heute auffassen, annimmt
oder nicht.

Nun bildet die Akt- und Potenzlehre, wie Manser hervorgehoben hat,
das Wesen des Thomismus. Was besagt aber Potenz Hinordnung zum
Akt. « Potentia nihil aliud est quam quidam ordo ad actum » (de anima,
lib. II, lect. 1). Der Akt aber besagt eine wesenhafte Beziehung zur
entsprechenden Potenz. So besitzt z. B. die Seele eine wesenhafte Beziehung
zum Leibe. « Aristoteles ostendens animam habere essentialem habi-
tudinem ad corpus» (II Sent. d. 17 q. 2 a. 2). Auch unser Autor kennt
diese Stellen, wo Thomas von einem ordo, einer habitudo essentialis spricht.
Er meint aber, daß der Ausdruck relatio essentialis nur eine praedikamentale
Beziehung bezeichne, deren Fundament die Wesenheit (Substanz) des

Gegenstandes ist (S. 529).
Wir fassen diese wesenhafte Beziehung anders auf und glauben Thomas

mehr gerecht zu werden. Liegt der Beziehungsgrund in der Wesenheit des

Beziehungsträgers selbst, so gehört auch die Beziehung selbst zu dieser
Wesenheit und ist in ihr eingeschlossen. Die Wesenheit des Beziehungsträgers

kann folgerichtig auch nicht definiert werden, ohne daß die in ihr
enthaltene Beziehung miterwähnt wird. So gehört die Beziehung der Seele

zum Leib zu ihrem Wesen. Diese kann gar nicht gedacht werden ohne
diese Beziehung zum Leib. Auf dieser essentiellen Beziehung beruht die

ganze thomistische Lehre von der Artbestimmtheit der Akte, Fähigkeiten
und Habitus durch das Formalobjekt, denn jedes Gehaben schließt seiner
Natur nach eine Beziehung zum Akt und dieser zum Formalobjekt ein,
eine Beziehung, die nicht erst zur Natur hinzukommt, sondern mit ihr
gegeben ist. Diese Beziehung wegnehmen hieße die Fähigkeit, das Gehaben
selbst innerlich zerstören. So sehen wir, daß die wesenhafte Beziehung,



Besprechungen 373

— wir können sie mit Recht mit den späteren Thomisten transzendental
nennen — nicht auf eine Kategorie beschränkt ist, sondern in allen
Gattungen des Seienden vorkommen kann, wo immer wir das Verhältnis von
Potenz und Akt finden. Die transzendentale Beziehung der Seele zum Leib
gehört beispielsweise der obersten Gattung der Substanz an, die transzendentale

Beziehung des Erkenntnisvermögens zum Erkenntnisgegenstand in
die der Beschaffenheit.

Bei der prädikamentalen Beziehung entsteht eine zufällige Einheit
zwischen Beziehungsträger und der akzidentellen Wesenheit der Beziehung.
Der entsprechende Begriff ist ein zusammengesetzter und konkreter, z. B.
Vater, während die Beziehung, allein, gedanklich losgelöst von ihrem Träger,
einen einfachen und abstrakten Begriff darstellt, z. B. Vaterschaft. Bei der
wesentlichen Beziehung verhält es sich gerade umgekehrt. Aus der wesentlichen

Beziehung und ihrem Träger erwächst keine zufällige Einheit. Die
Beziehung ist vielmehr mit dem Wesen identisch. Der Begriff des Beziehungsträgers

und der Begriff der Beziehung stellen ein und dieselbe Wesenheit
dar. Will man also diese Beziehung definieren, so muß die Wesenheit des

Beziehungsträgers erklärt werden.
Man nennt diese wesenhafte Beziehung mit Recht transzendentale

Beziehung, nur muß immer im Auge behalten werden, daß wir hier die Analogie
auf die Relationen anwenden. Es ist eine Gefahr, daß wir die transzendentalen

Beziehungen zu sehr an die prädikamentalen annähern. Bei den letztern
ist die Beziehung eine Realität verschieden vom Subjekt, bei der transzendentalen

Beziehung ist diese Loslösung gar nicht möglich, der Unterschied
ist nur ein gedanklicher.

Thomas sagt, daß ein kleiner Irrtum am Anfang ein großer am Ende
sei. Ich möchte die Auffassung Krempels nicht einmal einen kleinen Irrtum
nennen, mir scheint er groß genug zu sein, um ernsthaft davor zu warnen.
Wir sehen das Ungenügen seiner Lösung in den Schwierigkeiten, in die er
gerät, und wo er sich vom traditionellen Thomismus entfernt, so in den
Kapiteln über Wesenheit und Existenz (S. 550), über den Hylemorphismus
(S. 582, 603), und wo er die Beziehungen zwischen individueller Materie
und Form darstellt (596), wie beim Problem des Werdens (604).

Wir glauben, daß die verschiedenen Schlußfolgerungen logisch mit der
Auffassung des Verfassers zusammenhängen. Aber wir können sie nicht
annehmen, weil wir den Ausgangspunkt, seine Ansicht über die transzendentalen

Beziehungen, nicht teilen, weil wir überzeugt sind, daß die in die
spätere Thomistenschule infiltrierte transzendentale Beziehung, wenn nicht
mit denselben Worten, so doch der Sache nach, echt thomistisch ist.

Stans. C. Hubatka O. F. M. Cap.



374 Besprechungen

Gesellschafts- und Staatslehre

Schöllgen, Werner : Die soziologischen Grundlagen der katholischen
Sittenlehre. (Handbuch der katholischen Sittenlehre. Unter Mitarbeit von
Prof. Dr. Steinbüchel f. Prof. Dr. Müncker und Prof. Dr. Schöllgen, hrsg.
von Prof. Dr. Fritz Tillmann f, Bd. V.) — Patmos-Verlag, Düsseldorf 1953.
410 S.

Das Buch behandelt die für jeden Theologen, besonders den
Seelsorger wichtige Frage der soziologischen Verknüpfung der Moraltheologie.
Der Verf. ist mit Recht der Überzeugung, daß die Soziologie der
Moraltheologie, speziell der Sozialethik wichtige Mittel der sozialen Therapie
anzeigt. Es geht also darum, « die Moraltheologie zu einer Zusammenarbeit
mit der Soziologie » zu bringen (S. 47).

Ohne nun nochmals die Prinzipien der Moraltheologie und Ethik zu
wiederholen, vertieft sich der Verf. unmittelbar in die gestellte Aufgabe,
die soziologischen Gegebenheiten vieler Moralfragen aufzuzeigen. Es geht
also nicht um eine Moraltheologie, sondern um eine Soziologie, sofern diese

für die Moraltheologie relevant wird.
Der erste Teil des Werkes beschäftigt sich mit dem Begriff und dem

Ausmaß dieser Bedeutsamkeit der Soziologie für die katholische
Moraltheologie. Der zweite Teil greift einige, wie der Verfasser sagt, «

Grundprobleme der Gesellschaftsordnung in soziologischer Sicht » heraus.
Wie immer, liest man auch diese Schrift unseres geistreichen Verfassers

von Anfang bis Schluß mit Interesse und sogar Spannung. Das Buch wird
als « Handbuch » bezeichnet. Und im Vorwort spricht der Verf. den Wunsch
aus, es mögen recht viele Studierende der Theologie durch dieses Buch
zum Studium der Soziologie angeregt werden (S. 12).

Man gestatte nun einige kritische Bemerkungen, wobei wir uns
zugleich mit einigen Hauptproblemen des Buches auseinandersetzen möchten.
Meine Kritik soll durchaus im Geiste der kollegialen Verbundenheit
geschrieben sein und auch als solche aufgefaßt werden. Unser Verf.
unternimmt nämlich hier auf moraltheologischem Gebiet einen Vorstoß, der
grundsätzlich Anerkennung verdient. Diejenigen, die nach ihm kommen,
werden es aufgrund seiner Hinweise leichter haben.

Schöllgens Buch ist hauptsächlich dazu angetan, zur Sicht der
Probleme anzuregen. Es ist aber keineswegs ein Handbuch. Von einem Handbuch

verlangt man klare Begriffsbildung und Problemstellung, Informierung
über den Stand der Wissenschaft in der betr. Frage, eindeutige Formulierung

der Lösung oder des Lösungsvorschlages, und nicht zuletzt : Einblick
in den gesamten Fragekomplex und nicht nur Berührung einiger
problematischer Punkte. All diese Anforderungen werden aber nicht erfüllt. Man
vermißt vor allem die klare Begriffsbildung. Hierzu einige Beispiele.

Der Verf. weist darauf hin, daß bei Aristoteles zwischen dem Staat und
dem einzelnen Bürger eigentlich nichts mehr stand, daß also der soziale Teil,
den wir heute im Zuge einer langen Entwicklung entdeckt haben, fehlte.



Besprechungen 375

So war es gemäß dem Verf. auch bei Thomas v. Aquin : « die justifia
particular^ bezieht sich bei Thomas von Aquin, den wir hier allein befragen
wollen, nur auf die Privatperson » (S. 25). Es sei nun darüber noch nicht
disputiert, ob das Fehlen der gesellschaftlichen Gruppenbildung auf dem
Begriff der Justifia particularis bei Thomas beruht. Unser Verf. stellt fest,
daß die Herausarbeitung der gesellschaftlichen Ordnung ein Ergebnis der
sozialen Entwicklung, nicht zuletzt auch der Soziologie als Wissenschaft ist.
Und damit hat er recht. Das Mittelalter schien nach unserm Verf. also
keinen Begriff der Gerechtigkeit gehabt zu haben, um den inneren Aufbau
der Gesellschaft auszudrücken. Dies besorgte erst der Begriff der justifia
socialis. Ebenfalls richtig. Jetzt aber kommt die entscheidende Frage : Hat
der Begriff der justifia socialis rechtsphilosophischen oder soziologischen
Charakter Eigenartigerweise stellt der Verf. wie ex abrupto die Frage :

« Und was ist nun die Aufgabe einer soziologisch orientierten justifia socialis

» (S. 29). Dabei ist der Begriff der jusitia socialis noch nicht erhellt
worden. Es wurde noch nicht festgestellt, ob er eine sozialethische Erstidee,
also ein grundsätzlich naturrechtsphilosophischer Begriff sei, oder eben nur
geformt durch die soziologische Struktur der neuen Gesellschaft. So taucht
auf einmal unvermittelt sogar der « soziologisch orientierte » Begriff der
justifia socialis auf. Liest man nun die wenigen Zeilen, die in diesem
Paragraphen noch folgen, dann kommt man zum Schluß, daß unter justifia
socialis wohl die Gemeinwohlgerechtigkeit im Hinblick auf die konkrete
Situation gemeint ist.

Wollen wir uns einmal — über die Diskussion des Mangels eines klaren
Begriffes der justifia socialis hinweg — mit der Sache selbst auseinandersetzen,

dann scheint uns der Ansatz der justifia socialis in dem Umstand
zu liegen, daß wir heute von vorstaatlichen Einzelrechten ausgehen und von
da zur freien Gruppenbildung kommen, also erst zuletzt zum Staate. Mit
andern Worten : so sehr die soziologische Entwicklung den Weg zur
Entdeckung der eigentlich gesellschaftlichen Ordnung geführt hat, so ist doch
die Annahme einer justifia socialis keine soziologische, sondern eine zu tiefst
rechtsphilosophische Erkenntnis. Wir kommen also zu einem andern Gemein-
wohlbegriff. Und von hier aus geht dann der Weg konsequent in die
Anwendung : wie suchen wir in den je verschiedenen wirklichen Umständen
das dem Ideal des absoluten Gemeinwohls am meisten entsprechende
Gemeinwohl Die Gemeinwohlgerechtigkeit bekommt also wegen der
Verlagerung vom rein Ethischen ins Rechtliche hinein eine ganz neue Note,
die wir am besten mit einem neuen Namen bezeichnen, nämlich dem der
justifia socialis (vgl. hierzu meine Ausführungen im Kommentar zu Bd. 18

der Deutschen Thomasausgabe). Die justifia socialis ist also zunächst ein
rechtsphilosophischer Begriff des Gesellschaftsaufbaues. Erst in der Folge,
d. h. in der Anwendung auf die konkrete Gesellschaft, wird dann noch die
soziologische Situation in Betracht gezogen werden müssen.

Dieselbe begriffliche Ungenauigkeit entdecken wir bei dem andern, mit
der justifia socialis übrigens sehr verwandten Begriff der Subsidiarität. Hier
geht die geistreiche Art der Darstellung soweit, daß die Blutrache des Alten
Testamentes als ein erstes Anzeichen der Geltung des Subsidiaritätsprinzips



376 Besprechungen

angesehen wird : « Lesen wir dagegen die immer wiederkehrenden
Bestimmungen über die Blutrache, so begegnet mit einem Male die Gestalt des

Rächers. Er ist keinesfalles ein staatlich bestellter Henker oder Richter ;

er ist Arm und Organ einer durch einen Mord geschädigten und beleidigten
Sippe oder eines Stammes. Die spürbare Humanisierung im mosaischen
Gesetz geht nicht dahin, vorstaatlichen Gemeinschaften dieses Strafrecht
zu nehmen. Es wird aber eingeengt auf den eigentlichen Mörder und sogar
für diesen ein genau umschriebenes Asylrecht festgelegt. Schon hier ergreifen
wir den Grundgedanken des Subsidiaritätsprinzips : eine niedere, vorstaatliche

Gemeinschaft übt selbständig rechtliche Funktionen aus, die der Staat
nur sichert und in ein Rahmengesetz aufnimmt » (S. 225). Damit ist natürlich

der tiefe Sinn des Subsidiaritätsprinzips zur Unkenntlichkeit verwischt.
Auf S. 76 (Fußnote) lobt unser Verf. den Nationalökonomen Eucken,

daß es ihm gelungen sei, « alle differenzierten Wirtschaftsformen auf die beiden

Typen zurückzuführen : zentralgeleitete Wirtschaft und Verkehrswirtschaft

». Es ist aber unserem Autor entgangen, daß Eucken diese beiden
Möglichkeiten in einer solchen Form überspitzte, daß für eine berufsständische

Ordnung kein Raum mehr blieb (vgl. hierzu den Artikel des Eucken-
Schülers K. P. Hensel, Ordnungspolitische Betrachtungen zur katholischen
Soziallehre im Sinne der päpstlichen Enzykliken Rer. Nov. und Quadrag.
Anno, in : Ordo. Jahrb. f. die Ordnung von Wirtschaft und Gesellschaft.
Hrsg. v. W. Eucken und Fr. Böhm, Bd. 2, 1949, S. 229-269). Der Satz :

« Klare Einsichten für diese Grundlagen geben zugleich Klarheit für die im
Rahmen der gegebenen Möglichkeiten existenzfähigen gesellschaftlichen
Formen» (S. 76 in der Fußnote) beweist, daß sich unser Verf. zu wenig
Rechenschaft darüber gegeben hat, daß die Zweiteilung des Wirtschaftsgeschehens

bei Eucken eben einem Modelldenken entspringt und unmittelbar
nur wenig mit der Wirklichkeit zu tun hat (vgl. hierzu O. v. Nell-Breuning,
Berufsständische Ordnung und Monopolismus, in : Ordo. Jahrb. f. d. Ordnung
von Wirtschaft und Gesellschaft. Hrsg. v. W. Eucken und Fr. Böhm. Bd. 3,

1950, S. 211-237).
Auf S. 246 ff. kommt der Verfasser auf die entscheidende Bedeutung

der « Ordnung » zu sprechen, wobei er hervorhebt, daß man oft genug das
kleinere Übel in Kauf nehmen muß, um überhaupt zu einer Ordnung zu
kommen, und daß deswegen diese Ordnung sittliche Bewandtnis hat und
nicht einfach mit dem Hinweis « reines Pönalgesetz » abgetan werden darf.
Die dort dargestellten Gedanken sind überaus instruktiv. Die Rechtssicherheit

gilt dem Verf. als ein hohes Gut, um dessentwillen da und dort die
materielle Gerechtigkeit vielleicht nicht ganz erfüllt werden kann. So ist,
wie der Verf. (S. 257) erklärt, die ordnungsgemäße Steuerfestsetzung u. a.
nur auch im Hinblick auf einen « geordneten Verwaltungsablauf » möglich.
Es geht nicht an, materielle Gerechtigkeit in absolut gerechter Distribution
anstreben zu wollen, wenn dabei der Großteil der Steuern von dem zur
Organisation erforderlichen Beamtenapparat aufgespeist wird. Man muß
sich also an ein Ordnungsschema, an irgendein Recht, halten. Anderseits
betont unser Verf., daß doch auch der Begriff der Billigkeit eine Rolle
spiele. Auch dies ist richtig. Jetzt ergibt sich aber die grundsätzliche Frage :



Besprechungen 377

in welcher Ordnung sieht unser Verf. den Begriff der Billigkeit In der
Rechtsbildung oder in der Rechtsauslegung Wenn in der Rechtsbildung,
dann verbleiben wir innerhalb der Macht der Autorität, welche Recht
festsetzt. Wenn aber in der Rechtsauslegung, dann fragen wir uns, wem das
Urteil über die Billigkeit zustehe. Und dann ergibt sich eben die Frage,
ob das einzelne Glied der Gesellschaft im Hinblick auf sein materielles
Recht die Befugnis habe, das statuierte Recht als unverbindlich zu erklären.
Allerdings gehört die Frage in dieser Formulierung eigentlich in das Gebiet
der Personalethik, d. h. in den Fragenkreis, wie der einzelne Mensch für
seine Person irgendwelche gesetzliche Vorschriften als verbindlich zu erklären
hat oder nicht. Es handelt sich eigentlich um keinen sozialethischen Gesichtspunkt,

bei dem es darum geht, wie die Ordnung als Ganzes auszusehen hat.
Doch auch auf diesem Gebiete stellt sich die Frage, und zwar in der Form,
ob die rechtliche Organisation einer Gesellschaft nicht auch das Billigkeitsurteil

des einzelnen mit zum sozialen Ordnungsprinzip erklären soll, wie
dies z. B. bzgl. der Kriegsdienstverweigerung von manchen angenommen
wird. Darauf gibt der Verf. unseres Buches keine Antwort. Die « Lösung »

bleibt darum immer noch in einer allgemein ethischen Betrachtung stecken,
ohne in die eigentliche soziologische Wirklichkeit hinabzusteigen, so sehr an
einzelnen Beispielen die Notwendigkeit einer soziologischen Hinwendung
klar und unzweideutig dargetan wird. Von einer soziologisch eingestellten
Ethik verlangt man nicht nur den Hinweis, daß man durch Wahl der rechten
Mitte nicht zuviel nach der einen (z. B. Rechtsformalismus) und nicht
zuviel nach der andern Seite (reiner Billigkeitsstandpunkt) neigen solle, sondern
irgendwelche, der heutigen konkreten soziologischen Wirklichkeit angepaßte
Empfehlungen oder Warnungen. Die Ethik geht, wie Thomas im Prolog
zum zweiten Teil seiner Moral erklärt hat, ins einzelne.

Wenn unser Verf. bzgl. einiger Gesetze, die da und dort in der
traditionellen Moraltheologie als Pönalgesetze disputiert worden sind (z. B.
Jagdgesetze) auf die Wandlung der Dinge hinweist und damit zugleich darlegt,
daß die einzelne Situation eine ganz andere geworden ist, dann ist dem
unbedingt zuzustimmen. Es bleibt aber noch die für eine soziologisch orientierte

Sozialethik wichtige Frage offen : soll man nicht eben im Hinblick
auf die heutige, moralisch völlig aufgespaltete Gesellschaft viele Gesetze nur
noch als Pönalgesetze betrachten Ich möchte diese Frage nicht bejahen.
Ich möchte aber darauf hinweisen, daß diese Frage den Leser besonders
interessieren würde, weil sie typisch sozialethischer Natur ist, sofern man
die konkrete Gesellschaftssituation in Betracht zieht. Eine bloße Darstellung
des Wandels in « manchen » Dingen erklärt noch nicht, wie man zum Pönal-
gesetz als solchem als einem sozialethischen Mittel der Ordnung steht.

Der Verf. motiviert im Vorwort das Übergehen eingehender
bibliographischer Notizen damit, daß der an sich schon spärliche Raum nur mit
Dingen belastet würde, die doch mit der Zeit veralten. Und doch ist gerade
für ein Handbuch eine gut ausgewählte Bibliographie unentbehrlich. Wenn
man also schon Platz sparen wollte, dann ist nicht recht ersichtlich, wozu
die geradezu wahllosen bibliographischen Angaben auf S. 233-237 dienen
sollen. Da unser Verf. mit Recht die soziologische Wirklichkeit in seinem



378 Besprechungen

ganzen Werk unterstreicht, warum dann der Hinweis auf wirtschaftstheoretische

Bücher wie Eucken, Röpke, Carell, Gerloff Wenn schon
nationalökonomische Literatur angegeben wird, dann wäre es vor allem auch darauf
angekommen, den Leser in das Problem der Wirtschaftspolitik einzuführen.
Wozu übrigens der sicherlich gutgemeinte, wahrscheinlich von Freundschaft
diktierte Hinweis auf das Schweizer Lexikon, in welchem nach Angabe
unseres Verfassers der Nachfolger von L. v. Wiese, René König, die
sozialwissenschaftlichen Artikel bearbeitet haben soll

Diese vielleicht scharf klingenden Worte der Kritik sollen jedoch in
keiner Weise den hohen Wert des Buches herabsetzen. Sofern man das Werk
etwa mit dem Titel « Gedanken zu einer soziologischen Orientierung der
Sozialmoral » versieht und völlig aus einem « Handbuch » der katholischen
Sittenlehre ausscheidet, muß man es als eine überragende, in mancher
Hinsicht sogar umwälzend wirkende Veröffentlichung nennen. Allerdings wäre
dabei noch anzuraten, die Sozialmoral schärfer von der Personalmoral zu
unterscheiden, entsprechend dem oben besprochenen Beispiel der Billigkeit.
Tatsächlich neigt Schöllgens Buch mehr nach der Sozialmoral. Bereits die
einfache Formulierung « katholische Sittenlehre » im Titel des Buches scheint
darum mit der Verwischung der Gesichtspunkte schon beginnen zu wollen.

Fribourg. A. F. Utz O. P.

Ramirez, Santiago, O. P. : Doctrina politica de Santo Tomäs. (Publi-
caciones del Instituto social Leön XIII, 1.) — Instituto social Leön XIII.,
Madrid [1952]. 84 p.

Das kleine, aber ungeheuer inhaltsreiche Büchlein behandelt die Lehre
des hl. Thomas über den Staat. Im ersten Kapitel bespricht unser Verf.
die causa efficiens, d. h. den Ursprung der politischen Gemeinschaft, im
zweiten das Gemeinwohl als Ziel des Staates, im dritten die konstitutiven
Elemente des Staates : die Material- und Formalursache, im vierten die
verschiedenen Formen der Regierung, im fünften die Tugenden und
Eigenschaften der öffentlichen Autorität, im sechsten die Tugenden und
Eigenschaften des Bürgers. Es folgt zum Schluß eine kurze Bibliographie.

Was dieses Büchlein auszeichnet, sind folgende Gesichtspunkte :

durchdringende Kenntnis der Gedankenwelt des hl. Thomas, klare Begriffe und
Definitionen, entsprechend klare Einteilung. Inhaltlich hervorzuheben ist
dabei besonders die Lehre vom Gemeinwohl und von der Autorität. Man
muß sagen, daß hier erstmals in der Sozialliteratur der Begriff des Gemeinwohls

als ein analoger Begriff und Inhalt dargestellt wird. Damit gelingt es

unserem Verf., Klarheit in eine Frage zu bringen, die immer in Diskussion
war : ob Thomas mehr die Person oder mehr das Gemeinwohl unterstreiche.
Diese Fragestellung war nur denkbar, weil man keinen Begriff vom Gemeinwohl

im Sinne des hl. Thomas hatte. A. P. Verpaalen (Der Begriff des
Gemeinwohls bei Thomas v. Aquin, Sammlung Politeia Bd. VI, Heidelberg
1954) hat bereits auf die Bedeutung der Darlegungen Ramirez' hingewiesen.
Der andere Punkt, der der modernen Sozialliteratur stets unklar war, ist



Besprechungen. 379

die Frage der Stellung der Autorität zur Gesellschaft. Auch hier ist Ramirez
wegweisend im Sinne des hl. Thomas, indem er erklärt, daß die Autorität
wesentlich und formal die Gesellschaft konstituiere. Diese Lehre hat nichts
mit der Anwendung der Autorität zu tun. Es geht um die philosophische
Frage, wo der Ort der Autorität in der Gesellschaft ist. Man darf nicht aus
Angst vor der Diktatur das Wesen der Autorität und der Gesellschaft
überhaupt verwischen.

Kurz gesagt : das unscheinbare Büchlein von Ramirez ist mehr wert
als mancher dicke Wälzer über Gesellschaft und Staat.

Fribourg. A. F. Uxz O. P.

Todoli, José, O. P. : Filosofia del trabajo. (Publicaciones del Instituto
social Leôn XIII, 5.) — Instituto social Leön XIII, Madrid [1955]. 189 p.

Der Verfasser beginnt mit der Definition der Arbeit, indem er zugleich
mit den modernen einschlägigen Veröffentlichungen über diese Frage
disputiert. Die Arbeit wird als eine notwendige und nutzbringende Aktivität
bezeichnet. Im zweiten Kapitel gibt der Verf., ausgehend von der thomisti-
schen Grundthese, daß jeder Akt durch sein Objekt bestimmt wird, eine
Einteilung der Arbeit, wobei er dann noch eine mehr in die Praxis
hineinreichende Einteilung anfügt. Im weiteren Verlauf wird das Recht auf
Arbeit studiert. Hierbei ist zunächst die Rede von der Pflicht, welcher
das Recht entsprechen soll. Das vierte Kapitel beschäftigt sich mit der
Theologie der Arbeit, wobei besonders der Gesichtspunkt der Heiligung
und Sühne hervorgehoben wird. Kapitel V und VI sind dem Studium
der persönlichen Werte der Arbeit gewidmet. Hierbei kommt der Verfasser
auf den Beruf und auf die Arbeit als Eigentumstitel zu sprechen. Das Recht
auf Eigentum wird als ein Naturrecht bezeichnet im Gegensatz zu der
Ansicht mancher, die es als « ius gentium » ansehen möchten. Bei dieser
Gelegenheit stellt T. eine weitere Veröffentlichung über das « ius gentium »

in Aussicht. Das letzte Kapitel über den Arbeitslohn benützt in reichem
Maße päpstliche Dokumente. Eine umfangreiche Bibliographie
vervollständigt dieses gute und gediegene Büchlein.

Fribourg. F. Garci'a-Barbarena O. P.


	Besprechungen

