Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 3

Artikel: Das neue Weltbild Albert Mitterers
Autor: Pfaffenwimmer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760503

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das neue Weltbild Albert Mitterers

VoN GEORG PFAFFENWIMMER C. Ss. R.

Im « Divus Thomas » 1953 ! wurde von uns eine Kritik iiber den « Wandel
im Weltbild » nach o. Univ. Prof. Dr. Albert Mitterer (= M) veroffentlicht.
Nun hat der Autor dieses Weltbildes zur genannten Kritik unter anderen 2
auch in dieser Zeitschrift Stellung genommen. Die Leser dieser wissenschaft-
lichen Zeitschrift werden beiden Dank wissen : der Redaktion, daB sie diese
zeitgemiBe Kontroverse aufnahm und vor allem Prof. Dr. Albert Mitterer,
daB er sich der Miihe unterzog, um von seiner Seite die Grundgedanken
des neuen Weltbildes nochmals herauszustellen und zu beleuchten 3. Wenn-
gleich wir seine Meinung nicht teilen, so wollen wir doch die Vorziige seiner
Publikationen nicht unerwidhnt lassen. M. ist aufrichtig bemiiht, unter
Wahrung strenger Rechtgliubigkeit die katholische Wissenschaft den Be-
diirfnissen der Zeit entsprechend voranzutragen. Dabei miissen wir besonders
anerkennend hervorheben, da er sich im allgemeinen stets klar und ver-
standlich auszudriicken wei3, sodal man immer wissen kann, was gesagt
ist. Damit sind nicht nur die Voraussetzungen fiir eine fruchtbringende
Diskussion geschaffen, sondern auch die Garantien fiir sein bleibendes Ver-
dienst gegeben, wenn auch nur in seiner Weise, zur Foérderung der Wissen-
schaft einen Teil beigetragen zu haben.

Anderseits moéchten jedoch auch wir prinzipiell feststellen, daf uns
niemand das Recht der freien MeinungsiduBerung iiber das neue Weltbild
streitig machen kann, solange wir nicht kirchlicherseits daran gehindert
werden. Wir brauchen daher die Ergebnisse der weltbildvergleichenden
Thomasforschung nicht unbesehen hinzunehmen, sondern kénnen sie ruhig
priifen und mit der kirchlichen Lehre vergleichen. Wenn wir daher im
genannten Artikel hiezu Stellung nahmen, so sollte das nicht eine mut-
willige Befehdung sein, sondern wir hielten es sogar fiir unsere Pflicht, den
verhangnisvollen Irrtum aufzukliren und andere davor zu bewahren, da
wir nun einmal von der volligen Unhaltbarkeit und dem inneren Wider-
spruch des neuen Weltbildes iiberzeugt sind. Aus diesem Grunde begriiBen
wir die Replik Ms., da wir jetzt erwarten diirfen, unser Ziel umso sicherer
zu erreichen, als sie uns die willkommene Gelegenheit gibt, auf die tragen-

! DTF (= Divus Thomas, Frib.) 31 (1953) 185-227.
? Vgl. W. u. W. (= Wissenschaft und Weltbild) 7 (1954) 241-250, 401-416.
¥ KW (= Kirchlichkeit des neuen Weltbildes), FZPT 2 (1955) 172-196.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 317

den Ideen des neuen Weltbildes noch niher einzugehen. Es handelt sich
hauptsichlich um die folgenden drei Probleme :
I. Der Bewegungssatz der klassischen Philosophie,
II. Die Einheit des Universums,
III. Die Gottesbeweise.

1. Der Bewegungssatz

Wir haben zwar hieriiber in unserem Artikel ! bereits gehandelt ; je-
doch ist M. von der Beweiskraft unserer Argumente keineswegs iiberzeugt.
So macht er nun den Versuch — wofiir wir ihm aufrichtig dankbar sind —,
uns seine Idee vom bewegten Sein klarzumachen. Seine Erklirung lautet
nun so : « Gegeben sei ein Seiendes und habe folgende Ziige an sich. Erstens
ist es tatsichlich so (a) und noch nicht anders (b). Zweitens ist es aber
fahig, nicht mehr so (a), sondern anders (b) zu sein. Drittens soll es sogar
unfihig sein, so (a) zu bleiben und nicht anders (b) zu werden. Infolgedessen
ist es geradezu genétigt, nicht mehr so (a) zu bleiben, sondern anders (b)
zu werden. .. Worin liegt da ein nachweisbarer Widerspruch ? Konnte Gott
nicht der Schépfer eines solchen Seienden sein ? » 2

Darauf antworten wir : Der Widerspruch liegt in der dritten Annahme !
Darnach sollte das Seiende unfihig sein, so (a) zu bleiben. Darin liegt schon
der Widerspruch. Denn

1. Wenn, es unfahig ist, so (a) zu bleiben, dann muB es zugleich so (a)
und nicht so (a) sein. Es muB so (a) sein, weil wir sonst nicht von, so (a)
reden konnten ; es muBl aber zugleich nicht so (a) sein, weil es sonst nie-
mals aus sich anders (b) werden kénnte.

2. Wenn das Seiende unfihig ist, so (a) zu sein, kann es niemals so (a)
sein, weil nichts auf Grund der Unfihigkeit sein kann.

3. Wenn das Seiende deshalb anders (b) wird, weil es unfihig ist, so (a)
zu bleiben, dann liegt der Grund des Andersseins (b) in der Unfihigkeit,
so (a) zu sein, Nun ist aber die Unfdhigkeit eine Negation eines Seins und
daher nichts; somit wire der Grund des Andersseins (b) das Nichts. Es
wird also niemals anders.

4. Nichts kann die Unfihigkeit, das zu bleiben, was es ist, aus sich
haben. Denn jedes Ding hat die Fahigkeit, das zu sein, was es ist. Daher
wird es auch immer das bleiben, was es ist, wenn ihm die Fahigkeit nicht
von einem andern genommen wird. Es kann sich ndmlich das Sein nicht
selber des Seins berauben. Erst, wenn ihm ein anderes die Fihigkeit nimmt,
zu bleiben, was es ist, kann es die Unfahigkeit haben, das zu sein, was es
war, aber nicht, was es ist. Denn die Unfahigkeit zu sein, was es ist, ist ein
innerer Widerspruch. Z. B. Wenn eine Billardkugel angestoBen wird, wird
sie der Fahigkeit der Ruhe beraubt. Sie wird aber nicht bewegt, weil sie
unfihig ist, in der Ruhe zu bleiben, sondern sie wird unfihig, in der Ruhe

1 DTF 31 (1953) 214-219.
? KW 182; vgl. GU (= Grundformen der Ursichlichkeit), Scholastik 25

(1950) 204 f.



318 Das neue Weltbild Albert Mitterers

zu bleiben, weil sie bewegt wird. Nicht die Negation der Ruhe ist die Ur-
sache der Bewegung, sondern die mitgeteilte Bewegung ist die Ursache
fiir die Negation der Ruhe. Daher hat schon Aristoteles darauf hinge-
wiesen, daB die Beraubung (otégneig) nur eine causa per accidens ist 1.
Thomas schlieBt sich dieser Auffassung an, indem er die Meinung derer
zuriickweist, welche die privatio als eine causa per se ansahen 2. Somit
kann auch Gott ein solches Seiendes nicht erschaffen, das die Unfihigkeit
hat, das zu sein, was es ist, « quia fieri non potest» 2.

Dieses Seiende miiflite also zugleich so (a) und auch anders (b) sein.
Dagegen meint allerdings unser Partner, es wire nicht zugleich so (a) und
anders (b), sondern spdter. Aber auch das ist unméglich. Denn « spiter »
ist eine Zeitbestimmung, die auf die Bewegung folgt. Es miite also zuerst
bewegt und damit anders (b) werden, damit ein « spater » geschaffen wiirde.
Nun wird es aber nur dadurch bewegt, daB3 es anders (b) wird. Nun kann
es aber wiederum nicht zugleich so (a) und anders (b) sein, sondern wieder
erst spater und so fort in infinitum. Das Unendliche aber kann nicht durch-
messen werden. Infolgedessen wird es niemals anders (b), sondern bleibt
aus sich immer so (a). Diesen Schluf3 zieht M. unwillkiirlich selber, indem
er sagt : « Niemals ist es unter derselben Riicksicht so (a) und anders (b).
Immer ist es tatsichlich so (a), aber fihig, anders (b) zu sein. » * Wenn es
aber, so antworten wir, immer tatsichlich so (a) und nur fihig ist anders
(b) zu sein, dann wird es aus sich niemals tatsichlich anders (b), sondern
bleibt tatsichlich immer so (a) 5 Das ist aber dann keine Bewegung. Wenn
es M. dennoch Bewegung nennt, so ist das eine Bewegung ohne Bewegung.
Das ist nun der innere Widerspruch, den wir nachweisen wollten. Entweder
leugnen wir also die Bewegung, dann brauchen wir den Bewegungssatz nicht ;
gibt es aber eine Bewegung, so miissen wir zur Erklirung den Bewegungs-
satz heranziehen, da wir sonst das Kontradiktionsprinzip leugnen wiirden .

Das scheint nun ganz evident zu sein. M. wird hingegen antworten :
Und es bewegt sich doch! So stehen sich zwei sich widersprechende An-
sichten gegeniiber. Wie kommt nun das ? Es konnen nicht beide wahr sein.

Wir miissen uns das Beispiel Ms, nochmals etwas niher ansehen. Es
gibt ein Seiendes, das den Zustand a hat, aber nicht in diesem Zustande
bleiben kann. Es muB8 b werden. Ergo bewegt es sich selbst und braucht
keinen Beweger. Das ist richtig! Wir fragen uns: gibt es iiberhaupt einen
solchen Zustand ? Wir antworten mit M. : Ja! Wir fragen aber weiter : Was
ist das fiir ein Zustand ? Die Antwort lautet : Es ist der Zustand der Be-
wegung oder des Bewegtseins. Damit ist auch der Fehler aufgedeckt, dem

1 AristoTELES, Phys. I 9. 192, a, 3 ; vgl. THOoMAS, Phys. I lect. 12.; Metaph.
X lect. 6 n. 2043 u. 2051, '

2 In Phys. I lect. 12.

#S.Th. 1 q.25a.4ad 2; a.3 c.

1 KW 183.

® NB. «Sein» und « bleiben » sind nicht real verschieden.
¢ Vgl. GARRIGOU-LAGRANGE, Dieu, son existence et sa nature (1928%), n. 21,
59

p. 159 f.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 319

M. erlegen ist. Er besteht in einer Petitio principii. Fiir das Bewegtsein,
das M. zugleich mit dem Seienden annimmt und stillschweigend hineinlegt,
braucht es freilich keinen Beweger mehr, weil die Bewegung nicht nochmals
von einem Beweger bewegt werden muf. Das wird auch niemand behaupten
und das ist auch nicht der Sinn des Bewegungssatzes. Dieser gibt lediglich
Antwort auf die Frage : Wie kam es zu diesem Zustand des Bewegtseins ?
Darauf antwortet der Bewegungssatz: Weil sich nichts diesen Zustand
selber geben kann, muB er von einem anderen kommen, M. wird jetzt fragen :
Warum koénnte nicht Gott einem Seienden den Zustand des Bewegtseins
geben ? Gewi3 ! Er tut es auch! Aber das bedeutet eben nichts anderes,
als daB3 Gott als erste Bewegungsursache bewegt und als motor immobilis
am Anfang jeder Bewegung steht. M., der gegen Aristoteles und Thomas
den ersten Beweger leugnet, setzt das als Gegeben voraus, was bewiesen
werden soll ; an Stelle des Grundes fiir eine Tatsache setzt er die Tatsache
selber. Das ist nun genau so, als wollte jemand sagen : Wir brauchen keinen
Schopfer der Welt ; denn die Welt existiert ja ohnehin schon! Fiir die
existierende Welt braucht es freilich keinen Schopfer mehr; wohl aber,
damit sie existiert. M. spricht zwar nur vom Seienden, meint aber ein
bewegtes Seiendes. Daf} es ein bewegtes Seiendes gibt, daran zweifelt gewil3
niemand ; man miiBte denn die Bewegung leugnen. Wir diirfen aber das
Seiende nicht einfachhin ein bewegtes Seiendes nennen, da das Seiende als
solches nicht bewegt ist. Sonst wire Gott als das Meist-Seiende zugleich
das meistbewegte Seiende. M. denkt also an etwas anderes, als er sagt. Er
spricht vom Seienden und denkt an das bewegte Seiende. Fiir das bewegte
Seiende gilt allerdings, was er daraus ableitet ; aber fiir das Seiende als
solches gilt, was wir zur Antwort gaben. Wie wir nun bei der existierenden
Welt fragen, ob sie die Existenz aus sich haben kann, so fragen wir uns
auch betreffs des bewegten Seins, das die Naturwissenschaft entdeckt
haben sol], ob dieses Sein das Bewegtsein aus sich haben kann, oder ob es
von einem anderen Seienden herriihren mufB. Da nun kein Seiendes den
Zustand der Verinderung aus sich haben kann, wie wir oben! gesehen
haben, mul3 er von einem anderen mitgeteilt werden. Nun kann aber Gott
unmittelbar oder auch nur mittelbar die Dinge bewegen. Diese mittelbaren
Beweger, die bewegen und selbst bewegt werden, miissen wir einschalten,
weil es sonst in der Welt keine Wirkursachen gibe 2. Es ist nun an und fiir
sich gleich, wieviele solcher Mittelursachen oder Beweger eingeschaltet wer-
den ; jedenfalls diirfen und miissen wir nur sovielé annehmen, als notwendig
sind, um einen Vorgang zu erkliren. Aber warum, so wird M. fragen, haben
Aristoteles und Thomas die Himmelsgeister als solche Untererzeuger und
Beweger eingeschaltet ? Antwort : Das taten sie aus demselben Grunde. Es
kam so, Die Philosophie hat die Aufgabe, die Welt, in der wir leben, zu
erkliren. Dies geschieht durch die Aufdeckung der Ursachen. Erste Vor-
aussetzung ist natiirlich der Gegenstand, das Subjekt, das erklirt werden
soll. Die Kenntnis dieses Subjektes nehmen wir aus der Erfahrung. Des-

18.817; vgl. DTF a. a. O. 219.
2 Tuom. C. Gent. III c. 69.



320 Das neue Weltbild Albert Mitterers

halb betonen Aristoteles und Thomas immer wieder die Notwendigkeit der
Naturwissenschaften 1. Fiir die Astronomie waren ihnen die Astrologen oder
Mathematiker maBgebend 2. Aristoteles verlangt, daB man sich hier an jene
zu halten habe, die am besten hierin bewandert sind 3. Sie stiitzten sich
also nicht auf die eigene Erfahrung, sondern auf die groBten Autorititen,
die ihre Zeit aufzuweisen hatte. Dasselbe miissen auch wir tun, um das
Subjekt, dessen Phinomene zu erkliren sind, zu kennen. Nun hat sich aber
hierin schon vor Jahrhunderten ein groBer Wandel vollzogen. Damit wurden
die aristotelischen Erkldrungsversuche gegenstandslos. Viele haben im
18. Jahrhundert allerdings gemeint, die klassische Philosophie, welche die
Welt der damaligen Naturwissenschaft zu erkliren suchte, sei ebenso falsch,
wie die Voraussetzungen, die sie von der Naturwissenschaft iibernommen
hatte. So verwarfen sie denn beides ¢; bis endlich Leo XIII. kam und mit
der Enzyklika « Aeterni Patris » die Philosophie des hl. Thomas eindringlich
empfahl. Der Heilige Vater wollte aber damit nicht sagen, die katholischen
Philosophen sollen wieder behaupten, daB3 sich der ganze Himmel um die
Erde dreht, usw. Er setzte voraus, da die neueren Philosophen sich eben-
so wie die Alten an die Erfahrung halten. Die Himmelsgeister konnten
nun als Mittelbeweger wegfallen, da sich sowohl das Leben wie auch die
Bewegungen in der anorganischen Welt anders erkliren lassen. Denn es
handelt sich immer nur um das odlecOou t& @oawvbpeva. Die Erklirungs-
prinzipien, die Metaphysik, womit Aristoteles und Thomas die Phinomene
zu erkliren suchten, sind dieselben geblieben. Sie sind ja gleichsam die
Augen, mit denen wir die Griinde schauen sollen, die hinter den Erschei-
nungen liegen. Eines dieser Prinzipien ist nun der Bewegungssatz. Wir
diirfen daher heute nicht wieder den Fehler begehen, den man im 18. Jahr-
hundert gemacht hat, daB wir mit der fortschreitenden Naturerkenntnis
die Prinzipien preisgeben. Das wire nicht nur das Ende jeder Philosophie,
sondern auch der Naturwissenschaft selber. Denn ohne Bewegungssatz und
Kausalitiatsprinzip gibt es keine Naturwissenschaft. Es mag wohl sein, daB
der hl. Thomas den Bewegungssatz zuweilen mit Beispielen erldutert, die
heute nicht mehr zutreffen. Aber diese Beispiele sind nicht das Prinzip.
Wir diirfen den Bewegungssatz nicht mit den Subjekten verwechseln, an
denen er analog verwirklicht ist. Sonst miite man schlieBlich auch sagen,

1 ArisT. Anal. pr: I 30. 46, a, 17 s. THoM. Metaph. XII lect. 9 ; Meteor. IV
lect. 1 (Joann. Quidort). Vgl. Leo XIII. « Aeterni Patris»: « Nam S. Thomas,
B. Albertus magnus, aliique Scholasticorum principes, non ita se contemplationi
philosophiae dediderunt, ut non etiam multum operae in naturalium rerum cog-
nitione collocarint. »

? Arist. De part. an. 639, b, 7. Vgl. MicHAEL EpHESs. C. A. G. (Commentaria
in Aristotelem Graeca, Berol. 1882ss.) XXII/2, 3, 5.

3 Met. XII 8. 1073, b, 16.

* So waren die Vertreter der klassischen Philosophie als die « Peripatetiker »
gedchtet. Vgl. HARTENSCHNEIDER, Darstellung d. Stiftes Kremsmiinster (1830)
S. 230. Nicht mit Unrecht! Sie hielten nimlich damals, entgegen den Grund-
sitzen des Arist. (vgl. Hist. an. I 7. 491, a, 9 ss. ; Meteor. III 2. 371, b, 21 ; Anal.
post. IT 19. 100, b, 3, s.) und des hl. Thomas (vgl. In de coelo, II lect. 19) an der
alten Physik fest.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 321

der Bewegungssatz gelte nicht mehr fiir die Fahrzeuge, weil man heute mit
Autos fihrt. Das Automobil bewegt sich ja selber, wie der Name sagt.
Ahnliche Beispiele bringt M. 1 Daher unterscheidet er gleich mehrere Wirk-
ursachen, denen ja nach der klassischen Philosophie mehrere Bewegungs-
sitze entsprechen 2. Aristoteles versteht nimlich unter Wirkursache (causa
efficiens) das Bewegende oder das Prinzip der Bewegung 3. Der Bewegungs-
satz kann aber nur einer sein ; der namlich, welcher fiir die Bewegung als
solcher, und damit fiir jede Bewegung gilt. Er ist ein Prinzip, das vom
Sein, bzw. von der Veranderung des Seins abgeleitet ist 4. Es ist daher eine
vollkommene Verkennung der Metaphysik, wenn jemand behauptet, man
konne den Bewegungssatz aus der Erfahrung widerlegen, da er in der Ver-
anderung selbst begriindet ist, die eine notwendige Voraussetzung der
Erfahrung ist. 4

Das Kausalitdtsprinzip

Aus unserer Untersuchung des Erklarungsversuches Ms. geht hervor’
daB mit der Leugnung des Bewegungssatzes auch das Kontradiktions™
prinzip unhaltbar wird. Nur, wenn wir annehmen diirfen, daB seine Beweis™
filhrung eine petitio principii ist, bleiben beide Sitze aufrecht. Fiir diesen
Fall leugnet er auch nicht den Bewegungssatz, sondern nur eine bestimmte
Art von Bewegtwerden, so wie man sagt : der Kraftwagen wird nicht von
einem anderen Subjekt bewegt, d. h. er wird nicht geschoben oder gezogen,
sondern er bewegt sich selbst. Da nun aber M. anderseits ausdriicklich den
Bewegungssatz selber in Abrede stellt 5, sich mit der Ansicht Heraklits
identifiziert ® und wiederholt erklart, der Naturkérper sei aus seinem inner-
sten Wesen bewegt, wesentlich nicht ein ens mobile, sondern ein ens motum 7,
so haben wir einigen Grund anzunehmen, daB ‘dies auch seine Auffassung
ist und wir werden uns im folgenden nochmals niher damit befassen miissen.
Wenngleich eine weitere Diskussion iiberfliissig scheint, da bei dieser Auf-
fassung des bewegten Seins, wie wir gezeigt haben, das Kontradiktions-
prinzip fallen muB, so kénnen wir speziell am Kausalititsprinzip unseren
Beweis erhiarten, da mit diesem Prinzip auch der Satz vom Widerspruch
steht und fallt. M. glaubt allerdings nachweisen zu kénnen, der Bewegungs-
satz lasse das Kausalprinzip unberiihrt.

1 GU 1921, 196 f. ;

2 GU 202; S.205: « Man darf also Kausalprinzip der Bewegung mit be-
stimmten Bewegungssitzen nicht verwechseln. »

3 70 motolv : Phys. IT 3. 194, b, 31. 80ev 4 wivnoug : 195, a, 8. dpyn *wi-
cewg : a, 11. T xwolv : Met. IV 5. 1010, b, 37. 7o wwvijoav : Phys. IT 7. 198,
a, 24. 80ev W dpyN ThHe wwihoews : Met. I 3. 983, a, 30.

4 Mit Recht sagt GARRIGOU-LAGRANGE : « La proposition : Tout ce qui est
mi est m par un autre, est fondée sur la nature du mouvement ou du devenir. »
A.a. O. S. 242,

5 KW 178 ff.

8§ KW 177; W. u. W. 1954, S. 410.

? ESch (= Von der Erzeugung ohne Schépfung zur Schépfung ohne Er-
zeugung), Phil. Jahrb. 61 (1951) 425 ; vgl. GU 198.

21



322 Das neue Weltbild Albert Mitterers

Seine Argumentation lautet nun so: Nehmen wir an, « unser Seiendes
von vorhin wiirde diese seine Fahigkeit selbst ausiiben und zwar voraus-
setzungsgemalB aus innerer Unfihigkeit, so (a) zu bleiben und nicht anders
(b) zu werden, und daher infolge innerer Nétigung nicht mehr so (a) zu
bleiben, sondern anders (b) zu werden... Dann wire unser Seiendes nicht
bloB formal bewegt, sondern auch kausal bewegend. Dieses Bewegen wire
nicht bloB Auswirkung, sondern Ausiibung der Seinsfihigkeit eines seins-
fahigen Seienden. » 1« Der Bewegungssatz aber behauptet, daB die Ursache
fiilr dieses Bewegtsein immer ein anderes Seiendes sein miisse. Nicht unser
Seiendes iibt dabei seine Fahigkeit aus, sondern ein anderes Seiendes fiihrt
sie an ihm aus. » 2

Dazu ist zunichst zu bemerken : Falls wir ein bewegies Seiendes an-
nehmen, dann ist die obige Ausfiihrung Ms. zweifellos richtig ; denn dann
kann es nicht a bleiben, es mu3 b werden, weil es sonst nicht bewegt wire.
Nun fragt es sich : Woher hat das Seiende das Bewegtsein ? Wir sagen, es
mufl von einem anderen Seienden stammen ; M. hingegen behauptet, es hat
das Bewegtsein aus sich. Das ist nun das bewegte Sein, das M. im 20. Jahr-
hundert nach Chr. wieder entdeckt, das Heraklit im 5. Jahrhundert vor Chr.
erstmalig gefunden hat.

Von diesem bewegten Sein leitet nun M. seinen Kausalititsbegriff ab
und sucht uns das auf folgende Weise klarzumachen.

« Jeder Sachverhalt hat’ seinen zureichenden Grund (Prinzip des zu-
reichenden Grundes). Dieser Grund ist entweder ein Selbstgrund, wenn es
der Sachverhalt selbst ist, von dem es kommt, daB er zutrifft. Oder es
ist eine Ursache, wenn es nicht dev Sachverhalt selbst, sondern etwas anderves
ist, von dem es kommt, daf er zutrifft. Jeder Sachverhalt, der nicht Grund
seiner selbst ist, ist verursacht (Prinzip der Ursichlichkeit)... Und nun
der Bewegungssatz. Ubersetzt in die Sprache dieser Prinzipien lautet er :
Der Sachverhalt, daB ein Seiendes bewegt ist, ist immer von einem anderen
verursacht (Bewegungssatz). Das kontradiktorische Gegenteil lautet : Das
Béwegtsein eines Seienden ist nicht immer von einem anderen Seienden
verursacht. Es kann seine Ursache auch im Seienden, namlich in der Konsti-
tution des Seienden haben. Es resultiert ursidchlich aus ihr. » 3 Dieses kontra-
diktorische Gegenteil hilt nun M. nicht nur fiir méglich, sondern es ist
seine Auffassung von der Ursichlichkeit (Wirkursache). Wir glauben nun
zunichst, daB der Satz : Das BewuBtsein ist nicht immer von einem anderen
Seienden verursacht, gegen die eigene Annahme verstoBt, die da lautet :
« Es (das Seiende) ist eine Ursache, wenn es nicht der Sachverhalt selbst,
sondern etwas anderes ist, von dem es kommt, daB es zutrifft. » Wenn
namlich das Bewegtsein verursacht sein soll, dann muB es von einem anderen
Seienden verursacht sein, weil, wie M. selbst festgestellt hat, die Ursache
der hinreichende Grund nur fiir ein anderes Seiendes ist. Es gibt ja nach der
obigen prinzipiellen Darlegung kein drittes Prinzip, das einerseits Ursache
besagt und anderseits die Identitit des Seienden festhidlt. Da nun M. haupt-
sachlich diese Identitit des Seienden betont, so haben wir seinerzeit nicht

1 KW 182 f. 2 KW 183. ¥ KW 180.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 323

ohne Grund von der Leugnung der geschopflichen Wirkursache gesprochen,
die sich aus den Prinzipien, die M. hier aufgestellt hat, von selber ergibt.

Dennoch behauptet M., er leugne nicht die Ursachen, sondern nur den
Bewegungssatz, Darum erklirt er : « Wer Ursachen, die der Bewegungssatz
fordert (daB namlich alles, was bewegt ist, von einem andern bewegt werde),
in dieser Allgemeinheit ablehnt, der rechnet damit, daB8 nicht alles, was
bewegt ist, von einem anderen bewegt werde, sondern manches eventuell
konstitutionell bewegt sei. Er leugnet nicht ‘die Ursachen’ iiberhaupt. Er
findet nur, daB andere Ursachen auch in Frage kimen. Konstitutionelles
Bewegtsein ist nicht ursachloses Bewegtsein, sondern Bewegtsein, das seine
Ursache nicht in einem anderen Seienden, sondern im bewegten Seienden
selbst und zwar in seiner Konstitution hat» 1,

Dazu mochten wir bemerken, daf3 es nicht geniigt, irgend etwas mit dem
Ausdruck « Wirkursache » zu belegen, wenn man nicht das darunter ver-
steht, was die klassische Definition der Wirkursache ausdriickt. Die « Ur-
siachlichkeit », welche « Humani generis » 2 verlangt, ist kein leeres Wort,
dessen Inhalt dem einzelnen iiberlassen ware, sondern ein ganz bestimmter
Begriff. Wer diese Ursache nicht annimmt, der leugnet die Wirkursache
schlechthin, was immer er sonst als Ursache bezeichnen mag.

Was versteht nun M. unter Ursache ?

Wir wollen zunichst bestimmen, welche Ursache hier in Frage kommt.
Nach der klassischen Philosophie ist « Ursache » ein analoger Begriff. Wir
unterscheiden innere Ursachen (Materie und Form), die aber hier nicht zur
Rede stehen, und dublere Ursachen : Wirk- und Zweckursache. Von diesen
kommt hier nur erstere in Betracht, « welche nach unserem Sprachgebrauch
fast allein als Ursache gilt » 3. Es ist die causa efficiens, die M. Exekutiv-
ursache nennt. Er spricht zwar auch von einem «allgemeinen Kausal-
prinzip » 4, das er aber nicht ndher bestimmt ; sondern er stellt nur der
Exekutivursache (Wirkursache) seine Reaktiv-, Konsekutiv- und Konsti-
tutiv-Ursachen entgegen. Diese sind nun wesentlich von der Wirkursache
verschieden. « Thre Grundthesen widerstreiten einander. » ® In Bezug auf die
Wirkursache sagt er : « Eine sachliche Aquivalenz dieser begrifflich so ver-
schiedenen Ursdchlichkeit mit den modernen Atiologien kommt nicht in
Frage. » ¢ Letztere « scheinen bei all ihrer Verschiedenheit darin iiberein-
zustimmen, daB sie gegeniiber dem einseitig wirkursichlichen Charakter der
Exekutivitiologie einen resultativursichlichen Charakter haben » 7. Dieser
resultativursiachliche Charakter besteht nun darin, daB die Bewegung nicht
von einem anderen Subjekt verursacht wird, sondern aus dem Wesen des
bewegten Subjektes ursichlich resultiert 8. Dieses Resultieren haben wir uns
so vorzustellen, wie nach Thomas das Proprium (Lichtigkeit der Sonne,
Quantitit, Farbe etc.) aus dem Wesen resultiert 9, Somit besteht die Ur-

1 KW 183.

? Acta Apost. Sedis 42 (1950) 572.

8 ROLFES, Aristot. Met. (1920) S. 167.

4+ GU 202. 5 Gu 207. ¢ Ebend. ? Ebend. 8 KW 184,
® Ebend.; W.u. W, 243, '



324 Das neue Weltbild Albert Mitterers

sichlichkeit nach M. darin, daB ein Subjekt die Bewegung aus sich ursdch-
lick hervorbringt. Dadurch ist es wesentlich bewegt und bedarf keines
Bewegers von aufen.

Dagegen, miissen wir jedoch erkliren : Wenn sich M. die Ursichlichkeit
so vorstellt, dann ist er zweifellos im Irrtum. Die Eigenschaften (proprie-
tates) werden namlich nicht im eigentlichen Sinne von der Substanz, vom
Subjekt verursacht 1, da der Substanz zur Hervorbringung der Eigenschaften
die fiir die Ursache eigentiimliche Tatigkeit (actio) fehlt 2. Die geschaffene
Substanz ist namlich nie selber unmittelbar aktiv 3. Die Eigenschaften
(Propria) werden vielmehr zugleich mit der Substanz im eigentlichen Sinne
(effective) verursacht (comproducuntur), weil sie von der Natur gefordert
werden. So wenig daher der Verstand den Willen hervorbringt, den er von
Natur aus fordert, ebenso wenig bringt die Substanz die Eigenschaften
effektiv hervor. Die Propria werden also miterschaffen bzw. miterzeugt ;
sie gehen nicht kausalresultierend aus dem Wesen hervor, sondern per
modum resultantiae. Der Grund ist folgender : Die Propria sind Akzidentien
und konnen als solche ohne Substanz natiirlicherweise gar nicht sein. Wie
sie nun, nicht allein sein kénnen, so kénnen sie auch nicht allein entstehen.
Wer sie verursacht, muf3 auch die Substanz verursachen, wer die Substanz
verursacht, muB3 auch Ursache der Eigenschaften sein 4. Da nun die Wirk-
ursache das Prinzip der Bewegung ist und nach M. die Bewegung ein Pro-
prium ist, bleibt Gott allein die Wirkursache vorbehalten. Das bestitigt
auch M., indem er sagt: « Es scheint in den Geschopfen eine integrale
Entwicklungs-, bzw. iiberhaupt Konsekutivursichlichkeit an die Stelle jener
Exekutivursachlichkeit zu treten, so daB die Exekutivursichlichkeit im
eigentlichen Sinne Gott vorbehalten bleibt. » 5 Die Exekutivursache ist aber
sowohl nach M. ® als auch nach der klassischen Philosophie 7 die causa
efficiens oder Wirkursache. ;

Damit ist zundchst der Okkasionalismus gegeben. Wir glaubten nun

! Tuom. S.Th. I q.77 a.6 ad 3: « Emanatio propriorum accidentium a
subiecto non est per aliquam transmutationem, sed per aliquam naturalem resul-
tationem. »

* Syrvius, In I 77, 6: « Observandum est animam respectu Suarum poten-
tiarum non habere veram efficientiam ; quia non producit eas actione, quae sit
media inter agens et effectum, sive non per transmutationem aliquam, sed per
naturalem quamdam resultantiam et emanationem.» Vgl. ComprLur. II. Phys.
disp. X q.5 § 1.

3 Tuom. S.Th. I q. 54 a.1; III q.77 a. 4. « Hanc sententiam defendunt
omnes Thomistae»; CompLUT. 1. c. q. 2 § 1. Auch Suarez, Met. disp. 18 sect. 2
tom. 22 p. 327.

* Dezza, Metaphys. gen.,, Romae 1948, p.232: «Causa efficiens harum
realitatum (proprietatum, relationum) proprie est ipsa causa efficiens subjecti,
nam qui dat esse, dat consequentia ad esse.» Vgl. GREDT, Elem. phil. (1926 n. 194.

5 ESch 428.

¢ GU 198 und 202.

? CoMPLUT. L. c. q. 1 § 1; BABENSTUBER, II. Phys. disp. 4 a. 1 n. 5: « Debet
igitur executive omnium prima influere causa efficiens. »



Das neue Weltbild Albert Mitterers 325

seinerzeit, M. wolle auf diese Weise die widerspruchsvolle adiquate Selbst-
bewegung umgehen 1. Nun erfahren wir von M. selber, daB er weder den
Okkasionalismus lehren, noch die adiquate Selbstbewegung umgehen wolle 2.
Er denkt sich offenbar ein Geschopf, das effektiv von Gott hervorgebracht
wurde, und das sich adidquat selbst bewegt. Doch ist dieser Irrtum wo-
moglich noch groBer. Denn :

Erstens ist ein solches Wesen ein glatter Non-sens und daher auch ein
Non-ens, wodurch das Kontradiktionsprinzip geleugnet wird, wie Thomas
beweist 3. Es kann daher auch kein Geschopf Gottes sein.

Zweitens wird damit nicht weniger die geschopfliche Wirkursache
geleugnet. Denn diese besteht darin, dal ein agens eine Bewegung in passo
hervorbringt. Es kann nun aber nicht dasselbe Subjekt bewegend und
bewegt sein, den Effekt hervorbringen und denselben auch aufnehmen,
agens und patiens sein. Daher ist diese Auffassung von der Ursache gegen
« Humani generis » 4,

Drittens ist dieses selbstbewegte Sein gegen die Naturwissenschaft.
Wenn namlich die Bewegung ein Proprium des Naturkorpers ist, bedarf es
zur Bewegung keiner duBleren Kraft. Damit wird die Lehre von der Dynamik
und Energetik, die das Dyn. und das Erg. ® nach der Bewegung messen
und bestimmen, die ein Subjekt am andern bewirkt, hinfillig. Ferner
widerstreitet es dem Tragheitsgesetz von Newton 6. SchlieBlich miiBte der
ganze Kosmos entweder ins Nichts verschwinden, wenn sich iiber ihn der
Todesschatten (Entropiemaximum) legt?, oder es gibe iiberhaupt keine
Entropie, da das Proprium mit der Substanz untrennbar verbunden ist.

Viertens konnten wir keine Wesensbestimmungen der Naturkorper
treffen, da wir die Naturen nur nach ihren Wirkursachen unterscheiden 8.
Wenn es ferner wahr ist, was M. sagt : « Alles ist in jeder Art von Bewegung
bewegt (Pius XII.) » ?, so bedeutet das nicht nur eine Repristinierung des
bekannten wdvre get, sondern auch des Heraklitischen Agnostizismus 10,

Fiinftens hiatte das bewegte Sein unabsehbare Folgen fiir die Glaubens-
lehre. Es sei nur an die materia valida der Sakramente erinnert,

1 DTF 31 (1953) 224. 2 KW 186. 3 DTF a.a. 0. 219.

1 A a.0. p.572; vgl. THom. In Phys. III lect. 4: « Actio est actus ab
agente in aliud ».

8 1Dyn = 1g. cm.s-?; 1Erg = 1g. cm%s-2

® « Corpus omne perseverare in statu suo quiescendi vel movendi unifor-
miter in directum, nisi quatenus illud a viribus impressis cogitur, statum suum
mutare. » Von diesem Satz sagt GRIMSEHL-ToMAsSCHEK, Lehrb. d. Physik (19421%)
IS. 47 : « Erist eine der Grundlagen unserer heutigen Naturbetrachtung geworden. »

7 Vgl. Alloc. PP. Pii XII. vom 22.11.1951; A. A. S. 44 (1952) 38.

8 TuoM. C. Gent. III c. 69: « Non enim effectus ostendit virtutem causae,
nisi ratione actionis, quae, a virtute procedens, ad effectum terminatur. »

® W.u. W. 7 (1954) 246.

10 Denz. 2072 s. ; GARRIGOU-LAGRANGE, Dieu, p. 158. Zur Behauptung, es
sei alles bewegt, macht der Autor die treffende Bemerkung : « Un devenir, sans
sujet restant le méme sous le changement, cesserait d’ailleurs d’étre un devenir,
il y aurait a chaque instant annihilation et création. » p. 160.



326 Das neue Weltbild Albert Mitterers

Nichtsdestoweniger glaubt M. sich auf die Lehre der Kirche berufen
zu kénnen, die, wie er meint, den Bewegungssatz « freigegeben » habe. So
miisse man zwar an. der Kausalitit festhalten, man kénne sie jedoch so ver-
stehen, daB sie mit dem Bewegungssatz in keinem notwendigen Zusammen-
hang stehe . Wie beweist nun aber M. diese « Freigabe » ? Offenbar daraus,
weil er in der Rede des Heiligen Vaters 2 nicht ausdriicklich genannt ist 3.
Doch ist dieser Schlul unberechtigt, sobald sich nachweisen 148t, daB die
beiden Prinzipien untrennbar verbunden sind; ja daB das Kausalgesetz
den Bewegungssatz gewissermaflen sogar voraussetzt. Es sind nidmlich beide
unmittelbar evidente Sitze, die nicht streng bewiesen werden koénnen. Man
kann sie nur erkldren, indem man einen Erklirungsgrund angibt. Die Bewe-
gung ist namlich eine Verinderung. Der Grund fiir die Verinderung ist die
Ursache, der Seinsgrund in einem anderen Seienden, wie M. oben richtig
dargelegt hat. Der Grund nun, warum wir den Seinsgrund der Verinderung
in ein anderes verlegen, ist das Prinzip : Nihil movet seipsum. So erkennen
wir die Ursache, den Grund der Veranderung mittels des Bewegungssatzes.
Die Ursache wird daher als jenes Prinzip definiert, von dem die Bewegung
stammt : Principium a quo primo profluit motus 4. Das Kausalitidtsprinzip
lautet : Alles, was entsteht, mul3 eine Wirkursache haben. Diese erkennen
wir aus der Veranderung. Wenn also das Kausalititsprinzip deshalb ange-
nommen werden mufl, wet! sich nichts selbst bewegt, mu3 man umso mehr
den Bewegungssatz annehmen. Er ist ja gleichsam die Begriindung fiir das
Kausalititsprinzip 5. In der Seinsordnung ist zwar die Ursache friiher als
die Bewegung ; aber in der Erkenntnisordnung schlieBen wir aus der Bewe-
gung auf die Ursache, weil sich nichts selbst bewegen kann (Bewegungs-
satz). Wiirden wir den Bewegungssatz streichen, kénnten wir von keiner
Ursache mehr reden und damit miiBte auch das Kausalprinzip fallen. Wenn
daher die Kirche das Kausalprinzip besonders verlangt, so hat sie damit
die Begriindung dieses Prinzips nicht freigegeben, weil sie sonst ein Kausal-
prinzip vorschriebe, das sine ratione sufficiente wire ; d. h. sie wiirde etwas
ganz Térichtes vorschreiben. Das diirfen wir aber von der Kirche nicht
aussagen 6,

1 KW 180.

? Alloc. v. 22.11.1951.

3 Diese Interpretationsmethode ist allerdings sehr bedenklich. M. wendet
sie auch bei der Frage an, ob der Heilige Geist das Herz oder die Seele des
mystischen Leibes Christi genannt werden kénne, und er erlaubt sich, die eine
Enzyclica Pius XII. gegen die andere « Divinum illud munus» Leo XIII. aus-
zuspielen, anstatt bei Thomas zu bleiben und mit der Kirche zu lehren, da8 man
den Heiligen Geist sowohl das eine, wie auch das andere nennen konne. Vgl
MITTERER, Geheimnisvoller Leib Christi (1950) S. 116 f.

4 ARIsTOTELES, Phys. II 3. 194, b, 29; l.c. 7, 198, a, 26. ;

5 Dezza, Metaphys. gen. 1948, p. 211, 1 : « Principium causalitatis ... potest
etiam ostendi ex mutabilitate. Etenim omne ens mutabile est causatum ; atqui
omne ens finitum est mutabile ; ergo est causatum. Maior probatur quia omne
quod movetur ab alio movetur, nam nihil reducitur in actum nisi per aliquod
ens actu (n. 127). Cfr. S. Th. I q. 2 a. 3, I® via.»

& M. kann sich nicht auf Suarez berufen. Denn 1. scheint Suarez nur die



Das neue Weltbild Albert Mitterers 327

Da es M. bedauert, daB sein Artikel : « Grundformen der Ursichlich-
keit » 1 von uns nicht beriicksichtigt wurde 2, sollen die wesentlichen Ge-
danken daraus hier kurz diskutiert werden. Der Artikel richtet sich gegen
die Wirkursache im Sinne der klassischen Philosophie. M. nennt sie Exekutiv-
ursache. « Der Begriff der Ursache als eines Seins, von dem anderes Sein
ist, 1aBt die Frage nach den Kategorien oder Weisen, wie ein Sein von
einem anderen sein koénne, vollig offen. Das muB einen vorsichtig stimmen,
besonders darin, in einem bestimmten Ursachensystem das einzig mogliche
System zu sehen. Ich habe in den erwidhnten Biichern darauf hingewiesen,
daB unser altes iibliches Ursachensystem, das erzeugungs-atiologische, tech-
nomorph ist. » # Dazu haben wir bereits Stellung genommen und gezeigt,
daB die Ursachenlehre der klassischen Philosophie in der Metaphysik be-
griindet ist ; daB sie daher ganz allgemein gilt 4. M. sagt dann weiter : « Es
ist nicht einzusehen, warum eine reaktive, konsekutive oder konstitutive
Formulierung dem Kausalprinzip nicht ebenso gerecht werden sollte wie
eine exekutivitiologische der Erzeugungsitiologie.»® Dazu méchten wir
vorlaufig bemerken, daB dies immerhin richtig ist, vorausgesetzt, da man
diese verschiedenen Atiologien exekutivitiologisch versteht; nicht aber,
wenn man sie an Stelle der Exekutivatiologie (Wirkursache) setzt. In diesem
Sinne konnen wir ruhig zugeben, was M. von den einzelnen sagt.

1. « Reaktiv wiirde es lauten: Manches, was bewegt ist, ist infolge-
dessen bewegt, daB seine Teile miteinander reagieren. Ein anderes Subjekt
liegt hier nicht vor. » 8 Ein Reagieren setzt ein Agieren voraus. Das konnen
wir aber nur exekutivitiologisch auffassen, weil sonst kein Effekt da wire
und infolgedessen auch keine Verinderung. Das Reagieren ist desgleichen
ein Agieren von seiten des patiens. Aristoteles sagt daher : « Das Bewegende

Formulierung des Kausalprinzips durch den Bewegungssatz weniger klar zu sein,
als die andere : omne quod fit, ab alio fit, welches Prinzip er fiir « longe evidentius »
hilt. Nun gibt es aber in der physischen Ordnung kein fieri ohne Bewegung ;
2. darf man auf einer solchen Unsicherheit kein Weltbild aufbauen. Es wird
immer wieder solche geben, die sich vom realen Unterschied zwischen Wesenheit
und Dasein in den Geschépfen nicht iiberzeugen konnen. Man wird sie deshalb
nicht verketzern. Wollten sie aber dann daraus den SchluB ziehen, daB zwischen
Gott und dem Menschen kein realer Unterschied besteht, obgleich dieser Schluf
ganz folgerichtig wire, so kénnte man das nicht mehr angehen lassen. Dasselbe
gilt auch vom neuen Weltbild. Es mag ganz gut sein, daB jemandem die durch-
gingige Giiltigkeit des Bewegungssatzes nicht einleuchten will ; aber er darf des-
halb keine Konsequenzen daraus ziehen. Denn gerade deshalb betont die Kirche
immer wieder, daB wir uns an die Prinzipien des hl. Thomas zu halten haben.

1 Scholastik 25 (1950) 184-208 (= GU).

2 KW 173, * GU 201.

4 DTF 31 (1953) 193 ff. Vgl. DezzA, Metaph. gen. ; GrREDT, Elem. phil. und
simtliche Lehrbiicher der klassischen Philosophie. Wir kénnen daher nur be-
dauern, daB sich M. von unseren Argumenten nicht iiberzeugen konnte. Nur wer
nicht versteht, was die « Bewegung als solche » bedeutet, kann noch weiterhin
von einem Technizismus der thomistischen Naturerklirung reden (W.u. W,
1954, S. 412).

8 GU 203. ¢ Ebend.



328 Das neue Weltbild Albert Mitterers

ist seiner Natur nach friiher als das Bewegte. Und das ist nicht weniger
wahr, wenn beide in Wechselbeziehung (npdg &AAnAx); (d.i. aktiv und reak-
tiv) aufgefaBt werden. » !

2. « Konsekutiv wiirde es lauten : Manches, was bewegt ist, ist infolge-
dessen bewegt, daB sein jeweiliger Zustand den folgenden verursacht » 2,
Auch hier brauchen wir die Exekutivursache, weil sonst kein anderer
Zustand — allerdings in einem anderen Subjekt — folgen wiirde. Es gibt
namlich kein physisches « consequi» ohne « exsequi ».

3. « Konstitutivatiologisch wiirde der Satz lauten : Manches, was bewegt
ist, ist infolgedessen bewegt, daf} eine zeitliche Abfolge von Zustinden aus
seinem Wesen resultiert. »® Das Wesen bleibt aber immer gleich. Daher
kann aus ihm keine zeitliche Abfolge von Zustinden resultieren. Denn die
Zeit verlangt eine Bewegung ; die Bewegung ist eine Verdnderung. Aus einem
gleichbleibenden Prinzip kénnen nicht verschiedene Effekte hervorgehen.
Das Wesen muB also Krafte haben, die titig sind, und aus deren Titigkeit
sich die zeitliche Abfolge der Zustinde exekutivitiologisch erkliren 14Bt.

M. begeht also auch hier wieder den Fehler : anstatt den Grund auf-
zudecken, begniigt er sich mit der Feststellung der Tatsachen, prigt ein
neues Wort und erspart sich damit das Nachdenken. Aufgabe der Philo-
sophie ist es aber, die Griinde aufzudecken. Wenn daher M. weiter nachdenkt,
wird er schlieBlich auch daraufkommen, daB die Alten dort zu denken
angefangen haben, wo wir gerne aufhéren méchten. Wenn infolgedessen die
alten Griechen « merkwiirdigerweise » nicht daran dachten, die « Zeitwerke »
als Eigenschaften zu betrachten, deren ungleichférmig fortgesetztes Sein in
der Zeit aus dem Wesen der Naturdinge folge, so war das keine « Einseitig-
keit der Betrachtungsweise », sondern wurde durch den inneren Widersinn
solcher Eigenschaften nahegelegt. Daher hat man sich mit dieser Frage
auch nicht linger beschiftigt.

Diese Zeitwerke sind wiederum eine originelle Erfindung Ms. Er fat
die Zeit als eine Realitit auf ; sie folgt der Bewegung, wie die Ausdehnung
der Quantitit, bzw. die Gestalt der Ausdehnung. « Allein man kann sich dann
fragen, was unmittelbar aus der Korperlichkeit folge, das Bewegtsein oder
die Zeit. » * Wenn letzteres der Fall ist, so « wiirde das bedeuten, da3 Kérper-
lichkeit ein fortgesetztes Sein in der Zeit wie ein fortgesetztes Sein im Raume
hat » 5. Da nun aber das fortgesetzte Sein in der Zeit ungleichférmig ist,
« mufBBte man das Vorurteil iiberwinden, daB8 aus dem Wesen eines Subjektes
nur ein gleichféormig fortgesetztes Sein resultieren konne, nicht aber ein
ungleichférmig fortgesetztes Sein und damit ein Bewegtsein » ©.

Nun ist aber nach Aristoteles 7, Augustinus 8 und Thomas ® die Zeit

1 Met. IV c. 5. 1010, b, 37 s.

2 GU ebend. ? GU ebend. ¢ GU 199. 5 Ebend. ¢ GU 198.

7 Phys. IV 14. 223, a, 16 ss. Vgl. ALEXANDER bei Simplic. C. A. G. IX. 759,
29 ; Tuemistivs C. A. G. V/2, 160, 28 s. ; PaiLoronus, C. A, G. XVII, 775, 6s.;
Smvpric. C. A. G. IX. Coroll. de temp. 773-800.

8 Conf. XI 27. PL. 32, 823; vgl. c. 28, col. 824 ; De gen. ad lit. c. 3. PL.
34, 223.

® In Phys. IV lect. 17 und 18; In I dist. 19 q. 2 a. 1.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 329

kein reales Sein, sondern ein Gedankending, ens rationis. Damit sind auch
die Zeitwerke nur eine Fiktion ; abgesehen davon, daB weder die Bewegung
noch die Zeit aus dem Wesen resultiert.

Der Heilige Vater hat in seiner Rede vom 23.11.1951 darauf hinge-
wiesen, daB es nicht iiberfliissig sei, die alten Begriffe von Zeit und Raum,
Bewegung, Kausalitit und Substanz « weiterhin zu iiberdenken », um ihre
Verwendbarkeit fiir die Gottesbeweise auch mit Riicksicht auf die moderne
Naturwissenschaft zu erweisen. M. hat uns eine willkommene Anregung
gegeben, wofiir wir ihm dankbar sind. Leider konnten wir iiber die Bewegung
nur ganz kurz handeln ; der zweite Punkt soll bereits der Substanz gelten.

II. Die Einheit des Universums

Das Weltbild soll uns einen richtigen Begriff von der Welt vermitteln.
Die Welt ist eine. Da nun jedes Ding durch seine Wesensform eins ist, so
lautet die Frage nach dem richtigen Weltbegriff : Welche Einheit kénnen
wir dem Kosmos geben. Es gibt nur zwei Arten von Einheit, die sub-
stantielle und die akzidentelle. Der Monismus behauptet die substantielle
Einheit. Die ganze Welt ist eine Substanz mit einem gemeinsamen Seins-
und Bewegungsprinzip ; sie ist sonach eine Art Organismus 1,

Es gibt nun wiederum mehrere Abarten dieses Monismus, je nachdem
man die Welt als von Gott erschaffen oder als unerschaffen annimmt.
Letztere wird wieder unterschieden, je nachdem man das Seinsprinzip als
Stoff oder Geist ansieht 2.

M. vertritt den substantiellen Monismus, wonach die Welt als ein von
Gott erschaffener Organismus anzusehen ist. Das Wesentliche dabei ist,
daB alles Geschehen von einem gemeinsamen Prinzip ausgeht, wodurch die
Welt konstituiert ist. Die Tatigkeit in der Welt ist dann nur mehr eine
Entwicklung, wie beim Organismus. Die Welt als Organismus aufgefaft,
gibt uns den Schliissel zum Verstindnis des neuen Weltbildes ; denn nur
so verstehen wir :

A. Die besondere Terminologie ; B. M.s Theorie von der konstitutionellen
Bewegung ; C. Den Wandel im Weltbild. d

A. Die Terminologie

M. gebraucht zur Bezeichnung seines Weltbildes ganz richtig den
Terminus « Holismus ». Damit wird nach der neuesten Biologie die sub-
stantielle Einheit des Organismus ausgedriickt.

Nach Schubert-Soldern, Hans Driesch u. a. kénnen wir das konsti-
tuierende Prinzip der Lebewesen entweder ein merogenes oder ein hologenes
Prinzip nennen. Ersteres entspricht der Maschine, letzteres dem eigentlichen
Organismus. Daher sagt Schubert-Soldern : « Nach Aristoteles hingegen ist
das Lebewesen nur vom ganzen her verstindlich, vom ganzen her bestimmt.

1 Vgl. DTF 31 (1953) 187 f.
2 GrepT, Elem. Phil. n. 238, 2; PiroTTA, Summa phil. vol. IT n, 23 u. 24,



330 Das neue Weltbild Albert Mitterers

Organismus, also der Prototyp des Lebewesens, ist sogar der klassische
Terminus technicus fiir etwas, das zwar aus Teilen besteht, die aber erst
durch ihr geordnetes Beisammen- und Einssein Bestand haben. .. Nicht die
Teile konstituieren das Ganze, sondern das Ganze konstituiert die Teile.
Der Organismus ist in seine Teile aufgegliedert ... Ganzheit ist heute ein
Synonym fiir den klassischen Organismus der Philosophie geworden ... Wir
wollen ein die Ganzheit konstituierendes Prinzip mit Driesch ein hologenes
Prinzip nennen. » ! M. lehrt nun, wir hitten die Welt so aufzufassen, wie
Aristoteles und auch die moderne Biologie den eigentlichen Organismus auf-
fassen. « Genetisch ist der Makrokosmos nicht aus seinen Teilen entstanden,
sondern umgekehrt die Teile aus ihm. » 2 Ferner : « Diesem Werden und Sein
entspricht die Titigkeit oder die Funktion. Der Makrokosmos ist nicht
bewegt, weil sich die Gestirne bewegen oder bewegt werden, sondern um-
gekehrt sind die Gestirne bewegt infolge der kosmischen Eigenschaften des
Ganzen, dem sie angehoren ... Immer ist es vor allem das Ganze, aus dem
die Teilgeschehnisse resultieren. Das ist die holistische Auffassung des neuen
Weltbildes gegeniiber dem alten meristischen. » 3 Somit lehrt M. zwar nicht
einen pantheistischen, wohl aber einen physischen, substantiellen Monis-
mus, den wir in unserem Artikel bereits festgestellt haben 4.

B. Mitterers Theovie von der konstitutionellen Bewegung

Um diese Theorie richtig zu beurteilen, miissen wir die Lehre der
klassischen Philosophie iiber die Natur vorausschicken. Aristoteles definiert
die Natur als Prinzip der Bewegung und der Ruhe. 5 Jede Form ist nicht
nur Seins-, sondern auch Tatigkeitsprinzip. Dieses ist verbunden mit einem
gewissen Verlangen (dpun) 8, mit einem inneren Drang oder Trieb nach
einem Ziel. So hat der Stein den Drang nach unten 7. Alles, was schwer
ist, fillt naturgemdB zu Boden. Dort findet er die Ruhe, das Ziel. Die end-
lose Bewegung in der Geraden hilt Aristoteles fiir sinnlos, weil zwecklos.
Daher muBte er zur Kreisbewegung kommen, um die kontinuierliche, immer-
wihrende Bewegung zu erkliren 8, Der « Himmel » muBte also nicht die
Bewegung als solche, sondern die Kontinuierlichkeit und die Mannigfaltigkeit
derselben gewihrleisten ?. Der Stein hat das Prinzip der Bewegung in sich ;
es kann eine aktive Potenz genannt werden ; denn er braucht nicht nach

! Philosophie d. Lebendigen (1951) S. 20; vgl. J. FrEisLING, Allg. Biologie
(1952) S. 31, 88 usw.; BAVINK, Ergebnisse (1949) S. 363 f. u. 452; L. v. BERTA-
LANFFY, Das biolog. Weltbild (1949) S. 149 fi.

2 KW 188.

3 KW 189.

4 DTF a.a. 0. S.210.

§ Phys. IT 1. 192, b, 21; IIT 1. 200, b, 12.

¢ Phys. I1 1. 192, b, 18 ; vgl. Met. V 23. 10283, a, 9 ; Eth. mag. I 16, 1188, b, 25.

7 So nach der alten Physik, um die Bewegungsrichtung zu erkliren.

8 Arist. De coelo, I 2. 269, a, 19ss.; gen. anim. I 1. 715, b, 14 ss.

® Arist. Phys. VIII 8. 263, a, 2; cf. L. c. 261, b, 29ss.; De gen. et corr. IT
10. 336, a, 15ss.; b, 34 ss.



Das. neue Weltbild Albert Mitterers 331

unten geworfen zu werden. Wer daher den Stein erzeugt, ihm die Natur
gibt, der gibt auch diesen Drang und damit die Bewegung nach unten,
falls ihn kein Hindernis aufhilt. So lehrt Aristoteles und nach ihm Thomas :
Motus est a generante. Das Prinzip der Bewegung ist nicht die Bewegung.
Der Stein ist von Natur aus schwer, er ist daher immer schwer ; aber er ist
nicht immer bewegt. Natur und natiirlich sind nicht dasselbe. ! Die Bewe-
gurig kann nicht eine Natur, d.i. eine Substanz konstituieren ; denn die
Natur ist eine Substanz 2. Da aber keine geschopfliche Substanz unmittel-
bar titig sein kann, muB die Natur auch eine Kraft als Prinzip der Tatigkeit
haben. Thre besondere Art wird von der Natur bestimmt, so da3 wir aus der
Tatigkeit auf die Kraft und von dieser als einer Eigenschaft auf das Wesen
der Natur schlieBen konnen. Erst als man gefunden hatte, daB bei der
lokalen Bewegung der Korper die Bewegungsrichtung nicht mehr stimmte,
z. B. bei den Jupitermonden, ging man dazu iiber, den Kraftbegriff, den man
bereits aus den Organismen kannte, auch auf die anorganische Welt zu
iibertragen. Daraus ergab sich von selbst die Erkenntnis: Nicht das
Bewegte hat den Grund der Bewegung in sich, sondern etwas anderes ; die
Natur ist der Grund fiir die Bewegung. Dies gilt sowohl fiir die organischen
als auch fiir die anorganischen Korper; daher auch fiir inneratomare
Bewegung. Man kann daher nicht sagen, das Atom ist bewegt, weil sich
subatomare Teile bewegen. Denn der Teil ist nicht gleich dem Ganzen.

Die Art der Bewegung bestimmt auch die Natur; oder besser wir er-
kennen die Natur aus der Art der Bewegung. Diese wird nun aber wieder
durch den Zweck bestimmt. Die Bewegung des anorganischen Stoffes ist
rein exekutiv und hat als Zweck die einzelne individuelle Natur (inner-
atomare Bewegung). Von den Lebewesen hingegen sagen wir, sie bewegen
sich selbst. Wenngleich auch bei den Pflanzen die Bewegung nur exekutiv
ist, so hat ihre Bewegung den Zweck bereits in der Art; diese erhilt sich
durch die Bewegung selbst, obgleich das Einzelne dieser Art wieder ver-
schwindet. Da aber das artbestimmende Prinzip die Seele ist, wird sie das
Prinzip der Selbstbewegung und des Lebens genannt. Die Natur ist aber
das Leben nur in actu primo, weil sie die Selbstbewegung nur durch die
Krafte ausiibt, deren Tatigkeit das Leben in actu secundo hei3t. Der Vater
bewegt den Sohn nicht unmittelbar, sondern nur insofern als er ihm die
Natur weitergibt, der es zukommt, Lebensprinzip zu sein. In diesem Sinne
kann man auch hier das Wort gebrauchen : Motus est a generante.

Bei der Frage nach der Kontinuitit der Bewegung im Kosmos zog
Aristoteles das organische Leben zum Vergleich heran ; denn, wenn es hier
moglich ist, daB die Bewegung ununterbrochen fortdauere, warum soll dies
nicht auch im Weltall moglich sein ? 2 Was nun Aristoteles zum Vergleich
heranzog, gebraucht M. zur Losung der Frage.

Motus est a generante. Gut! so sagt er sich. Nun setzen wir an die
Stelle des heidnischen Begriffes generans den christlichen Schopfer - Gott

1 Arist. Phys. IT 1. 192, b, 35ss. Vgl. Simpric. C. A. G. IX. 270, 35 ss.
? Ders. Phys. IT 1. 192, b, 33 ; vgl. SimpLic. C. A. G. IX. 269, 20 ss.
8 Arist. Phys. VIII 1. 250, b, 13; 2, 252, b, 24.



332 Das neue Weltbild Albert Mitterers

und so konnen wir die Frage nach dem Werden und nach der Bewegung
leicht 16sen. Das Ganze bewegt sich auf Grund seiner gemeinsamen Kon-
stitution und wir brauchen keinen Erzeuger. Diesen Gedanken fiihrt M.
niher aus in dem Artikel: « Von der Erzeugung ohne Schépfung zur
Schépfung ohne Erzeugung.»! Der Organismus bewegt sich selber; er
braucht keinen dufleren Beweger mehr. Die Bewegerreihe fallt weg und
damit auch der motor immobilis. Am Anfang steht Gott als der Schépfer
des Weltorganismus. Der Makrokosmos wird zum Mikrokosmos und was
man frither Mikrokosmos nannte, ist nur mehr ein Teil des Weltorganismus.

Innerhalb des Organismus gibt es nur eine Entwicklung, die an die
Stelle der Erzeugerreihe tritt. Die Teile der Welt entwickeln sich von innen
heraus 2, genau wie beim Organismus. Aristoteles und Thomas lassen aller-
dings den Bewegungssatz auch innerhalb des Organismus gelten (inadiquate
Selbstbewegung) ; M. hingegen geht zur adiquaten Selbstbewegung iiber,
so daB3 der Korper als solcher bewegt ist. « Es war wohl eine der groBten,
wenn nicht die grote Entdeckung der modernen Naturwissenschaft, da@3
Korper und Korperwelt von Konstitution aus nicht bloB bewegbar, wie
Aristoteles meinte, sondern konstitutionell bewegt sind. Der Welt wesent-
lich ist Bewegung aller gegen alle. » # Also nicht das einzelne Individuum,
z. B. der Mensch, bewegt sich, sondern das Ganze und der Mensch nur
insofern als er ein Teil des Ganzen ist 5. Da gibt es infolgedessen keine
getrennte Substanzen (Naturen) als Prinzipien der Bewegung, sondern nur
Teile eines Organismus, eines bewegten Ganzen.

C. Wandel 1m Weltbild

Der substantielle Monismus Ms. wird auch nahegelegt durch seine
Theorie vom Wandel im Weltbild. Die Welt ist ein Kosmos, ein geordnetes
Ganzes. Es fragt sich nun, welches ist das Ordnungsprinzip ? Ist es ein
inneres oder ein duBeres ? Die klassische Philosophie behauptet ein dufleres.
Der Kosmos ist einer Maschine dhnlich. Die Teile sind zuerst, haben ihre
bestimmten Eigenschaften und sind je nach ihrer Natur verschieden titig.
Bei aller Selbstindigkeit aber sind sie so verteilt und angeordnet, daB sie
nicht nur vielfach voneinander abhingen, sondern auch in ihrer Weise zu
einem geordneten Ganzen zusammenwirken 8. Man hat daher auch in der
klassischen Philosophie die Welt mit einem Organismus verglichen, jedoch
im weiteren Sinne, wie man auch vom Organismus des Staates, der Wirt-
schaft u.dgl. spricht 2. M. hingegen faBt die Welt als einen wirklichen
Organismus auf, der ein gemeinsames reales Seins- und Tétigkeitsprinzip
hat, wie wir gesehen haben ; oder besser, er gibt fiir die Vorginge in der
Welt eine Erklarung, als ob die Welt ein solcher Organismus wire. « Die

1 Phil. Jahrb. 61 (1951) 417-432 (= ESch). 2 KW 188.

3 Phys. VIII c. 5. 528, a, 3. Vgl. Simpric. C. A, G. X. 1241, 25; 1242, 17.
4 ESch 424. 5 GU 193.

¢ Vgl. Arist. Met. XII 10. 1075, a, 16-25.

7 Vgl. Trom. Sent. IT dist. 1, q.1 a. 1.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 333

Welt », so sagt M., « war in der ersten Phase [Aristoteles] und in der zweiten
[Thomas] als Werkstitte ein duBeres System von Personal und Material.
Allein die Welt ist das faktisch nicht. Sie ist ein inneres System, man kénnte
sagen Existem, das durch einerlei Urstoff und einerlei Verlauf und Be-
schaffenheitsgesetz ausgezeichnet ist... Wie damals die Bestandteile eines
Einzelkoérpers innerlich koexistent galten (S. th. I 45, & c.), so sind heute
im Gegensatz zu damals die Korper in der Koérperwelt nicht bloB duBer-
lich, sondern innerlich koexistent und korrelativ, so daB ihr Dasein und
Sosein in gegenseitiger Abhingigkeit voneinander aus dem Ganzen resul-
tiert. » 1 Man beachte zu diesem Texte die aus Thomas zitierte Stelle, wo
der heilige Lehrer von der Koexistenz der Akzidentien spricht, die mit der
Substanz erschaffen werden. So sind denn auch nach M. die Einzelkorper
nur Akzidentien bzw. integrierende Teile derselben Weltsubstanz.

« Zu den Verlaufsgesetzen », so fahrt er fort, « der Korperwelt gehort
es, daB3 diese Bestandteile, in die sie aufgegliedert ist, in ihrem Bewegtsein
und Werden kovariant und in ihrem Tétigsein korreaktiv sind ». 2 Der
Terminus « kovariant » wird von den Biologen von den Teilen des Organis-
mus gebraucht 3,

Wenn M. die Welt als wahren Organismus darstellen wollte, konnte er
nicht anders reden, als er es tatsidchlich tat. Daher hatte er auch nichts
dagegen einzuwenden, als wir ihm die Auffassung der Welt als Organismus
zum Vorwurf machten. Er leugnet nur die Konsequenzen, die wir damals
daraus zogen, und meint nun, solche Folgerungen als « Konsequenzmacherei »
abtun zu kénnen 4 Da sich M. beim Nachweis der Kirchlichkeit seiner
Theorie vor allem gegen den Vorwurf des substantiellen Monismus hitte
schiitzen miissen, ware es seine Aufgabe gewesen, uns einen Ausweg zu
zeigen. Statt dessen hat er uns die letzte Moglichkeit, den Okkasionalismus,
auch noch genommen und seine fritheren Aussagen iiberdies bestitigt.

Fehler, die zum Monismus fiihrien :

I. Verkennung der Natur

Der erste Fehler, den M. begeht, ist seine irrige Auffassung von der
Natur. Er meint, die Bewegung sei nach Aristoteles eine spitere Ein-
richtung, die nicht vom Anfang an konstitutionell in der Natur begriindet
war, Dall die Bewegung keine spitere Einrichtung ist, wie sie M. bei
Aristoteles finden will, geht schon daraus hervor, daB Aristoteles einen
Ruhezustand, dem nicht eine Bewegung zeitlich vorausgegangen ist, gar
nicht kennt. Die Ruhe ist nimlich die Negation der Bewegung. Die Bewe-
gung war daher immer % Es ist M. offenbar entgangen, daB die Natur als
Prinzip der Bewegung definiert wird. Allerdings konnte mit dem Korper
nur das Prinzip, nicht aber die Bewegung selber erschaffen werden. Der

1 ESch 424 f. 2 Ebend. 425.
3 SCHUBERT-SOLDERN, a.a, 0. S. 23.
4t KW 194, 8 Phys. VIII 1. 251, a, 26. Vgl. Simpric. X. 1127, 4s.



334 Das neue Weltbild Albert Mitterers

physikalische Korper ist daher von Natur aus beweglich, nicht aber schon
bewegt. Nach Aristoteles war die Bewegung immer ; aber vorher (natura
prius) das Bewegliche ; denn die Kraft ist friiher als die Bewegung, welche
die Kraft im Beweglichen bewirkt.

Die Zeit folgt auf die Bewegung ; vor der Bewegung ist das Beweg-
liche. Die Zeit selber ist formell nur ein Gedankending und was an ihr real
ist, ist die Bewegung. Solange daher keine Bewegung ist, ist auch keine
Zeit und daher auch kein zeitliches Friiher. Wenn z. B. Gott einen Stein
50 m iiber der Erde erstehen lieBe, so wiirde der Stein sofort zu Boden
fallen. Er fillt infolge der Schwere (Anziehungskraft der Erde). Er kann
aber nicht im ersten Augenblick bewegt sein, weil die Bewegung eine Ver-
anderung bedeutet und der Stein im ersten Augenblick nicht zugleich 50 m
und nicht 50 m iiber der Erde sein kann. Wohl aber muf3 er im ersten
Augenblick schon alles haben, was zur Konstitution seiner Natur gehort ;
darunter fillt auch die Beweglichkeit. Desgleichen wird auch die Kraft
zugleich mit der Natur erschaffen, bzw. gezeugt. Daher steht es fiir Aristo-
teles und Thomas fest, daB3 vor der Bewegung das Bewegliche sein muB 1.
Es ergibt sich dies aus der Natur der Bewegung selber. Der Korper kann
nicht ein ens motum, sondern nur ein ens mobile sein. Wenn daher M. den-
noch behauptet : « Damit ist das Aristotelische Weltbild voéllig ins Gegen-
teil verwandelt. Weltkérper und Korperwelt sind von ihrem Wesen aus
nicht bloB8 beweglich (ens mobile), sondern bewegt (ens motum) » 2, so gilt
eben, was Aristoteles von Anaxagoras einmal sagt : Er versteht sein eigenes
Wort nicht 3,

II. Das technische Modell

Nach M. war die aristotelische Welt nicht das Werk Gottes, sondern
eine unerschaffene Werkstitte, die in Betrieb gesetzt wurde. Er kam zu
dieser Vorstellung vom alten Weltbild, weil er den aristotelischen Begriff
der « Natur » nicht kannte. M. nimmt daher im alten Weltbild iiberhaupt
keine natiirliche Tétigkeit an; denn, was in der Werkstiatte erzeugt wird,
sind keine Naturprodukte. Die Technik handelt napa @dowv und nicht xata
@vow 4. DaB Ms. Auffassung die aristotelische Welt verkennt, geht schon
daraus hervor, daB nach Aristoteles eine Titigkeit oder Bewegung mapa
@bowy gar nicht moglich ist, wenn dem Subjekt nicht zuvor eine solche
xata @uow entspriche. Die Natur ist daher nach Aristoteles das erste ; die
Technik kommt von aullen und ihr Werkstiick ist nicht xate 6pu#v, sondern
mopd GpuAY. 5.

1 Ebend. a, 13s.; Vgl III 1. 201, a, 10 s. ; Tuom. 1. c. lect. 2.

2 ESch 425.

® De gen. et corr. I 1. 314, a, 13.

4 Phys. IT 1. 192, b, 16ss.; vgl. Simpric. C. A. G. IX. 265, 14S. ARIST.
Anal. post. I1. 94, b, 37; vgl. PuiLor. C. A. G. XIII/3, 384, 28. ArisT. Met. V.
5. 1015, b, 1s.; 1023, a, 9; 18; 23. Vgl. ALex. C. A. G. I. 412, 8.

5 Phys, IV. 8. 215, a, 33 ; Met. V. 5. 1015, a, 35 s. De coelo, I1I, 2, 300, a,
20s. u, 301, b, 19; vgl. Simpric. C. A. G. VII. 595, 15 ss.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 335

Weil nun M. das alte Weltbild technisch versteht, ergeben sich fiir
ihn wichtige Folgerungen : Erstens meint er, weil die Alten die natiirliche
Bewegung gar nicht kannten, so hitten sie einen Bewegungssatz aufgestellt,
wonach immer eine Substanz die andere bewege, wie in der Technik. Zwei-
tens hat dieser Satz in dem Falle keine Geltung mehr, wo es sich um eine
natiirliche Bewegung oder Tatigkeit handelt. M. glaubt also gleichsam die
Natur entdeckt zu haben ; denn was die Alten dafiir hielten, war ja Techni-
zismus. Wenn er daher den Bewegungssatz verwirft, so meint er damit den
Bewegungssatz, der weder eine natiirliche noch eine inadidquate Selbst-
bewegung gestattet. Drittens, da in der « Werkstitte» frither mehrere
Substanzen angenommen werden mufBlten, weil es die Technik so verlangt,
so brauchen wir jetzt nur mehr eine Substanz, den Weltkérper, der sich
selbst bewegt, da die Welt nun einmal keine Werkstatte ist, sondern ein
Ganzes. Auf diese Weise kommt M. zum Weltorganismus. '

II1. Der mangelhafte Substanzbegriff

Zu dieser Vereinheitlichung des Weltganzen kam M. schlieBlich infolge
von Verwechslung und einer mangelhaften Unterscheidung von Substanz
und Akzidens. Nach der klassischen Philosophie gibt es viele wesentlich
verschiedene Substanzen. Diese sind wiederum ebenso verschiedene Tatig-
keitsprinzipien. Operari sequitur esse 1. Da nun M. der Substanzbegriff fehlt,
war es ihm auch moglich, iiber den wichtigsten Punkt der Zeugung, iiber
die yéveoig amA# hinwegzugleiten 2, und die Zeugung als Entwicklung dar-
zustellen 3. :

Desgleichen konnte er auch bedenkenlos ein monistisches Weltbild
aufstellen, weil es ihm gar nicht zum BewuBtsein kam, da§ der Organismus
eine substantielle Einheit ist, Wenn wir die Welt als eine solche betrachten,
konnen wir freilich leicht die Kontinuitit des Lebens nach Art einer Ent-
wicklung erkliren. Daf3 aber diese Theorie nicht nur falsch, sondern auch
unkirchlich ist, braucht nicht erst bewiesen zu werden._

Biologische Fragen

Zu den biologischen Ausfiihrungen Ms. 4 sei kurz folgendes bemerkt.
Sie leiden zundchst an einer ignoratio elenchi. Es handelt sich nimlich nicht
so sehr um die Feststellung des Unterschiedes zwischen der alten und
modernen Biologie ; denn dieser ist hinreichend bekannt, ganz abgesehen
davon, daB ihn M. nicht immer richtig wiedergibt. Die Frage dreht sich
lediglich um die philosophische Erklirung, d.i. um die Angabe des letzten
Grundes fiir die biologischen Phinomene.

1 De part. anim. I c. 5, 645, b, 25 ss.

2 De gen. et corr. 1. 3. 317, a, 33; vgl. Prnor. C. A. G. XIV/2, 43, 7s.
ArisT. Met. I 2, 988, b, 7; vgl. ALExaAND. C. A, G. I 24, 2. ArisT, Met. XIV 1.
1088, a, 33.

3 Wir haben auf diesen Punkt besonders hingewiesen. DTF a. a. O. 211 ff,

4+ KW 190 {1, .



336 Das neue Weltbild Albert Mitterers

Im einzelnen. M. vertritt scheinbar die Ansicht, daf3 sich der Menschen-
leib aus dem Tierleib entwickelt habe. Doch interessiert uns die Frage hier
nicht, wenngleich wir seine Ansicht nicht teilen. Auch Aristoteles hitte
sie aus Vernunftgriinden verneintl. Es fragt sich nur, ob wir von jetzt
an sagen sollen: Abraham « entwickelte » Isaak 2. DalB die Samen nach
dem alten Weltbild die Kontinuitit des Lebens vermissen lassen, ist wohl
nicht richtig. Sie war im Samen wenigstens dispositiv hinreichend sicher-
gestellt 3. Es zeugt nur von der Richtigkeit der alten Auffassung vom Leben,
wenn man fiir das aktuelle Leben die Sonnenkraft postulierte, weil nach
ihnen Leben nur vom Leben stammen konnte 4. Generatio est origo viventis
a vivente coniuncto 5.

Wir sagten, dafl die Entwicklung zur « Einheit der Seele in allen leben-
den Kérpern » fiihren wiirde ¢, M, glaubt nun gegen diese Folgerung kénnte
uns Thomas einen Ausweg zeigen ?. Aber der hl. Thomas spricht nicht
von der Spezies, sondern, vom Individuum. Der Monopsychismus ergibt sich
nur, wenn wir sagen, daB sich die « Spezies », bzw. sogar das Weltall « kon-
stitutionell » bewegt 8.

Im Abschnitt « Polypsychismus» wird die Kernfrage wieder umgangen.
Diese lautet: Wie kommt es auf dem Wege der Entwicklung zu einem
neuen Individuum.? Das Ei entwickelt nicht seine eigene Befruchtung, was
aber notwendig wire, wenn das Individuum z. B. nicht durch Zeugung,
sondern auf dem Wege der Entwicklung entstiinde.

Auch der Hinweis auf die Elementverbindung nach dem hl. Thomas
ist unbegriindet. Denn eben deshalb hat das Maultier nicht zwei Seelen,
zum Unterschied von den virtuellen Wesensformen der Elemente ?, weil aus
Wasser wieder H und O wird, wiahrend aus einem Maultier nicht wieder ein

1 Met. XII 7. 1072, b, 35s.; De gen. anim. II 1. 731, b, 33 ss.; De part.
anim. I 1. 641, b, 26s.; II 1. 646, a, 30 s.

2 Vgl Mt. I 2.

8 De gen. anim, I 17. 721, b, 6s.; vgl. Anm. 1.

* THom. De pot. q. 3 a. 12 ad 11; S. Th. I. q. 71 ad 1. Das Sosein wird im
generans vorausgesetzt ; im passiven Subjekt ist es nur potentiell enthalten. Das
agens ist nicht die Ursache des Soseins, der Art (Wesen, Spezies), denn sonst
kénnte sich das agens selber hervorbringen. Aus diesem Grund muBte die beson-
dere Zeugungskraft von der Sonne hergeleitet werden, weil der Mensch die mensch-
liche Natur nicht durch eine bloBe Kraft (Sperma) hervorbringen kann. Das
Sperma hatte ja nur zeugende Kraft und nicht wirkliches Leben. So wenigstens
nach dem hl. Thomas. Es war aber deshalb kein technischer, sondern ein natiir-
licher Akt. Man konnte nicht gegen die Erfahrung aktuelles Leben annehmen.
Eine andere Frage ist, wie Aristoteles selber die {wtued dpyn oder die dbvarig
verstanden hat. Er spricht vom Sperma wie von einem Lebewesen : donep L&év
T % Tob omépparos SVvaug. De mot. anim. 11. 703, b, 26 ; vgl. L. c. 21.

5 Vgl. S. Th.I q.27 a.2 c.

¢ DTF a.a.O. 210.

7 KW 191.

8 WW 8 (= Wandel im Weltbild) S. 65 ; vgl. die von uns a.a. O. S. 208, 1
zitierten Stellen.

® Arist. De gen. et corr. I 10. 327, b, 22s.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 337

Pferd und ein Esel werden koénnen 1. Die Zeugung des Menschen ist daher
nicht bloB8 die Entwicklung der Keimzellen, auch keine bloBe Verschmel-
zung, auch keine chemische Verbindung, wie bei den Elementen, sondern
das Werden einer neuen Substanz von der Art des Zeugenden. Wenn wir
hingegen nur von Entwicklung reden, wird nicht erklirt, wodurch etwas
ganz Neues entsteht, bei dem die Entwicklung wieder von vorne beginnt.

Zum Abschlufl des zweiten Punktes (die Einheit des Universums)
wollen wir noch drei Grundsitze hervorheben, die in jeder naturphilosophi-
schen Untersuchung zu beachten sind, die aber von M. leider iibergangen
wurden.

A. Man darf nie die Ursache der Bewegung im Bewegten selber suchen ;
denn das wire die Leugnung des Bewegungssatzes und damit des wich-
tigsten Prinzips jeder Forschung iiberhaupt. Woher wissen wir z. B., da@
jede menschliche Seele unsterblich ist ? Wie konnen wir das schon von den
Seelen behaupten, die erst nach uns kommen werden ? Wir wissen es aus
der Natur der menschlichen Seele. Das ist das xa0b6lov 2, das Aristoteles
entdeckte, der uns damit die Wissenschaft geschenkt hat. Kénnte man nun
nachweisen, daB eine menschliche Seele gestorben sei, so wiirden wir die
Unsterblichkeit von keiner einzigen mehr behaupten kénnen. Wiirde daher
der Bewegungssatz auch nur einmal nicht gelten, dann kénnten wir niemals
mehr sagen, daB3 etwas durch ein anderes bewegt wurde. Man kann sich
nicht auf die Erfahrung berufen ; denn die Erfahrung sagt uns hieriiber
gar nichts ; sie zeigt uns nur das « post hoc », nicht aber das « propter hoc » ;
nur ein Nacheinander, nicht aber den kausalen Zusammenhang. Sonst
hitte man ja den Okkasionalismus schon durch die nichstbeste Erfahrung
widerlegen konnen. Weil aber das nicht moglich ist, konnte er wiederholt
sein Haupt erheben 3. Den kausalen Zusammenhang kennen wir lediglich
auf Grund des Bewegungssatzes. Wenn daher M, sagt: « Faktisch wird es
nun vielfach eines weiteren Faktors bediirfen, damit ein Subjekt oder
System tatsdchlich anders werde » 4, so ist das in seinem Munde eine voll-
kommen unbewiesene und auch von ihm unbeweisbare Behauptung. Es
handelt sich daher in unserer Kontroverse nicht darum, ob wir M. iiber-
zeugen konnen oder nicht, sondern ob ein katholischer Gelehrter eine These
aufstellen darf, die jede Wissenschaft unméglich macht.

B. Man darf die bewegende Kraft nicht mit der Bewegung selbst
identifizieren. Die moderne Physik lehrt nidmlich, daB es eine konstitu-
tionelle Bewegung des physikalischen Korpers nicht gibt 8. Jeder Korper

1 Methodisch sei bemerkt, da man nicht die héheren und vollkommeneren
Naturen nach den niedrigen beurteilen darf, sondern vielmehr umgekehrt ; sonst
wiilten wir nicht, was Sinneserkenntnis ist.

? Anal. post. II c. 2, 90, a, 29 etc.

3 TuoM. C. Gent. III c. 69; vgl. Suarez, Met. disp. 18, s. 1. GEULINCX, MALE-
BRANCHE ; siche UBERWEG, Gesch. d. Phil. III (1924) S. 262 ff.

1 GU 204.

8 Unter physikalischem Korper verstehen wir die Korpersubstanz, nicht
aber deren Teile, die dem Bewegungsprinzip des Ganzen, der Substanz, unter-
liegen, wie aus den bestimmten Quantenbahnen hervorzugehen scheint. Vgl. dazu

22



338 Das neue Weltbild Albert Mitterers

wird bewegt und kein Korper bewegt sich von Natur aus selber. Haben
wir oben gehort, daB der fallende Stein nach der alten Physik vom Erzeuger
bewegt wird, so daB man in gewissem Sinne sagen kann: er «wird»
gefallen 1, so sieht die moderne Physik das Aktivum, dem dieses Passivum
entspricht, nicht mehr im Erzeuger, sondern in der Kraft eines anderen
physikalischen Korpers. Jede Bewegung ist die Wirkung einer Kraft. M. hin-
gegen kennt kein Passivum, da nach ihm der Korper von Natur aus bewegt
ist. DaB nun diese Auffassung Ms. vom rein physikalischen Standpunkt
aus unhaltbar ist, 148t sich leicht zeigen. Nehmen wir einmal an, es wiren
im Weltraum nur zwei groBe Koérper in einer bestimmten Entfernung von-
einander getrennt. Diese wiirden sich alsogleich nach dem Gesetz der
Attraktion gegenseitig anziehen. Dadurch wiirden sie sich bewegen und ein-
ander nihern. Wir koénnen uns nun fragen: Was ist der Grund dieser
Annidherung ? Ist es die Bewegung, die ihnen M. von Natur aus zukommen
1aBt, oder ist es die Kraft, durch die sie bewegt werden ? Ersteres scheint
ausgeschlossen zu sein. Denn, wenn sie die Bewegung aus sich haben, liegt
kein Grund vor, daf sie sich nahern ; sie kénnen sich von Natur aus eben-
so gut nach jeder anderen Richtung bewegen ; sie brauchen sich nicht zu
nahern. Der Grund also, da8 sie sich in einer bestimmten Richtung bewegen,
kann kein anderer sein als das Subjekt, dem sie sich nihern, das mit seiner
Kraft die Ursache dieser Bewegung ist. Damit steht fest, daB sie sich nicht
deshalb bewegen, weil sie von Natur aus bewegt sind, sondern weil sie
bewegt werden.

Die Annahme Ms. ist aber nach Aristoteles auch aus einem anderen
Grund als unmoéglich abzulehnen 2. Wenn sich nimlich die Kérper bewegen
sollen, so kénnen sie dies nicht ohne eine bestimmte Richtung. Da nun aber
der physikalische Korper aus sich keine bestimmte Richtung hat, kann
er sich auch nicht bewegen. So muB M. wieder jede Bewegung leugnen,
die sich nicht dem Bewegungssatze beugen will.

C. Man darf weder ein Akzidens mit einer Substanz, noch die absolute
Einheit des Individuums mit der relativen, gedachten Einheit der Art
(Spezies), bzw. der Gattung (genus) verwechseln. M. tut aber beides :

a) Er verwechselt das Akzidens mit der Substanz, indem er allen Ernstes
meint, ein energetisches System von Naturkoérpern mit seinen Wechsel-
wirkungen sei ein Subjekt von Bewegung und Tétigkeit. Er scheint nicht
zu wissen, daB ein System nur eine Beziehung ist und die Beziehung nie-
mals Subjekt einer Taitigkeit sein kann, da ja die Beziehung auf die Tatig-

die Bewegung der Organismen. NB. Die « konstitutionelle » Bewegung der Alten
diirfen wir nicht iibernehmen, ohne zugleich die Bewegungsrichtung mit in Kauf
zu nehmen ! !

! Arist. Phys. VIII 4. 256, a, 1; THOM. lect. 8; S. Th.III q. 33 a.4:
« Gravitas enim in terra non est principium ut moveat, sed magis ut moveatur. »
M. nennt dies eine konstitutionelle Bewegung, die auch den Alten schon bekannt
war. Er liBt sie aber nicht als natiirliche Bewegung gelten, weil sie unter den
Bewegungssatz « gebeugt» wurde ; daher meint er, die Alten hitten sie « tech-
nisch » verstanden.

? Met. IV 5. 1010, a, 37.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 339

keit folgt, die von einem Subjekt durch seine Kraft ausgeiibt wird. Wiren
also nicht zuerst die Korpersubstanzen mit ihren Tatigkeitsprinzipien, gibe
es gar kein System. M. betrachtet die relative Einheit, das unum per acci-
dens als ein unum per se . Er unterscheidet nicht zwischen Organismus,
der selbst eine Substanz ist, und einem System, das aus einzelnen Sub-
stanzen besteht, welche in tdtiger Wechselbeziehung stehen. Aber horen
wir in dieser wichtigen Frage M. selber : « Eine grundsitzlich neue Atiologie
war es, als in holistischer Weise das System und seine Eigenschaften selbst
als Ursache aufgefaBt wurden und ebenso umgekehrt als Wirkungen. Dann
verursacht ein System ein neues, etwa das System Natronlauge und Salz-
saure das System Kochsalz und Wasser ... Um Konsekutivsystem zu sein,
muBte das System selbst als dasjenige angesehen werden, das als Ganzes
sowohl Subjekt eines Anfangszustandes als eines Endzustandes war. Es war
somit das Subjekt eines Zustandswechsels ... Das ist nun freilich eine
Atiologie, die im System des hl. Thomas véllig fehlte, » 2

b) Es ist richtig, daB die generischen Eigenschaften bei allen Kérpern
gleich sind (z. B. Attraktion), aber daraus folgt noch nicht, dafl sie alle
einer Substanz angehéren, so daB das Ganze ein bewegtes System wire.
Jede Art (bzw. Gattung) hat ihre besonderen Eigenschaften und Krifte ;
diese verdanken sie nicht dem Kosmos, sondern eben ihrer Art, wodurch
sie sich untereinander unterscheiden. Die Arten existieren aber wieder nur
in den einzelnen Individuen real, welche fiir sich sind und Substanzen
heiBen (absolute Einheit). Jeder Organismus stellt schlieBlich auch ein
System dar; aber er ist nicht Substanz, weil er ein System ist, sondern
bildet ein System, weil er eine solche Substanz ist.

Die mifverstandene Naturwissenschaft

Die Naturwissenschaft hat heute bekanntlich ihre eigene Sprache. Man
darf daher ihre Terminologie nicht ohne weiteres in der Philosophie ver-
wenden. So verstehen die Naturwissenschaftler z. B. unter Substanz, soweit
sie den Terminus iiberhaupt noch gebrauchen, das Beharrende 3, In der
klassischen Philosophie hat aber Substanz eine andere Bedeutung 4. M. weil3
um diese Differenz und driickt sich nun so aus: « Leider ist die Natur-
wissenschaft keine Sprachlehre und richtet sich die Sprechweise nicht so
genau nach der Seinsweise, wie eine lingst iiberholte Methode glaubte an-
nehmen zu koénnen. »  Doch diirfen wir das nie sagen ; denn woriiber und
wozu reden wir denn ? Wir miissen vielmehr die Sprache der Naturwissen-

1 M. scheinen die vier modi dicendi per se nicht geldufig zu sein, da er sie
in wenigen Sitzen gleich alle verwechselt. Vgl. W. u. W. a. a. O. 411.

2 GU 192 und zahlreiche andere Stellen in demselben Artikel.

3 Vgl. Bavink, Ergebnisse etc. (1949) S. 210 ff. ; SE1LER, Philosophie d. unbe-
lebten Natur (1948) S. 375 ff.; Nicol. HARTMANN, Philosophie d. Natur (1950)
S. 274 ff., 296 f.

4 Vgl. unseren Art. DTF a.a. O. 187,

5 W.u. W. 1954, S. 415,



340 Zur « Paideia » Werner Jaegers

schaft richtig verstehen und dann mit solchen Ausdriicken in der Philo-
sophie wiedergeben, daB die Sprechweise auch mit der Seinsweise iiber-
einstimmt. Denn alles, was wir gegen M. einzuwenden haben, ist ja nichts
anderes, als daB eben die Sprechweise nicht mit der Seinsweise iiberein-
stimmt. In der Sprechweise haben wir uns aber nach « Humani generis »
bei philosophischen Problemen an die Terminologie der klassischen Philo-

sophie zu halten 1.
(Sehlup folgt)

Zur «Paideia» Werner Jaegers

VoN MEINRAD STEPHANE MoRrRARD O, P.

Der beriihmte Meister der griechischen Geistesgeschichte, dessen Arbei-
ten iiber Aristoteles vor mehr als drei Jahrzehnten bahnbrechend wirkten
und heute noch weiter nachwirken, bietet in drei gewaltigen Binden 2 einem
breiteren Leserkreis ein Gesamtbild der griechischen Menschenformung in
ihrem fortschreitenden Verlauf von den ersten erreichbaren Anfingen bis
zu ihrem klassischen Hohepunkt vor der groBen Zeitenwende der alexan-
drischen Reichsgriindung. Um das innere Leben des hellenischen Menschen
geht es eigentlich in dieser Darstellung, « die die Paideia der Griechen und
zugleich die Griechen als Paideia zum Gegenstand hat», wie Jaeger selber
im Vorwort zur zweiten Auflage des ersten Bandes betont. Seine Erziehungs-
geschichte will erzieherisch wirken.

Wir haben hier den deutschen Originaltext eines wegen der sattsam
bekannten politischen Verhiltnisse zuerst in englischer Sprache heraus-
gegebenen Werkes. Indes war der erste Band bereits 1933 und, in zweiter
‘Auflage, 1935 deutsch erschienen.

1. Um das vermiBte Kapitel iiber Aristoteles

Der letzte Band endet mit einem Kapitel iiber Demosthenes (345-374),
ahnlich wie schon der erste mit einem Kapitel iiber Thukydides (479-513)
endete. Man hat im ersten Fall den Eindruck, es handle sich um einen ab-
seits liegenden Nachtrag, der nur geringe innere Verbindung aufweist mit
den sittlich-religiésen Haltungen, von denen hauptsichlich die Rede ist und
die im literarischen Vermichtnis des greisen Plato, in seinen Gesetzen, ihren
hochsten Ausdruck gefunden haben. Das Leben und Wirken Demosthenes’
war doch rein auenpolitisch, ja eigentlich machtpolitisch eingestellt. Immer-

1 A.a. 0. 42 (1950) 566 s.

2 WERNER JAEGER, Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. 1. Bd.
3. Auflage. V, 513 S. 1954 ; II. Bd. 2. Auflage. 418 S. 1954 ; IIL. Bd. 462 S. 1947
[Neudruck 1953]. — de Gruyter, Berlin.



Zur « Paideia» Werner Jaegers 341

hin bildet die kraftige Gestalt des letzten groBen Atheners einen effekt-
vollen AbschluB. Zudem diirfte Jaeger nicht ungern die Ergebnisse seiner
eingehenden Studien iiber den Fiihrer Athens im letzten Kampf um die
Unabhiingigkeit einem weiteren Publikum unterbreitet haben. Diese Neben-
absicht, anderweitige Arbeiten gelegentlich zu verwerten, macht sich auch
sonst hin und wieder bemerkbar. Bei einem Kenner vom Range Jaegers
bedeutet es jeweils einen Gewinn, fiir den man nur dankbar sein kann.

Indes hitten wir viel eher als SchluBkapitel dieses letzten Bandes, zumal
aus der Hand Jaegers, eine Darstellung der aristotelischen Erziehungsge-
danken erwartet. Jedenfalls gehort Aristoteles in denselben Geschichtsraum
hinein, wie Plato, nimlich vor dem Umschwung zur weltpolitischen Kultur
der hellenistischen Epoche. Um so mehr hitten wir dies erwarten diirfen, als
Aristoteles das Verhiltnis von Ethik und Politik ganz dhnlich versteht wie
Plato. Auch fiir ihn bilden Ethik und Politik eine unzertrennliche Einheit
(Eth. Nik. 1179b 1 - 1180a 24, vgl. 1094a 25 - b 10 ; Pol. 1324a 5 - 1325b 38).
Nicht zwar im Sinne des politischen Totalitarismus, wie er bei den Spar-
tanern herrschte, wo die sittliche Pflicht des Biirgers gianzlich darin auf-
geht, den Machtzielen des Staates zu dienen. Sondern im Sinn eines ethischen
Totalitarismus, wo umgekehrt die politische Aufgabe des Staates darin
besteht, seine Biirger zur echten Sittlichkeit zu erziehen und zwar zu einer
Sittlichkeit, die auch die politische Macht, selbst im zwischenstaatlichen
Bereich, bindend normiert. Der Staat als Erziehungsanstalt, das ist das
Hauptthema der Gesetze. Der Staat als Grof3bild und sichtbare Verkoérperung
der Sittlichkeit, das ist die Grundkonzeption der Politeia. So wird der Staat
zu einer Art «kirchlicher » Autoritit mit politischen Machtmitteln. Daf3
kein menschlicher Staat einer solchen Aufgabe gerecht zu werden vermdochte,
brauchen wir nicht eigens zu bemerken. Der Staat hat wahrlich mit dem
anderen, was ihm wirklich zusteht, schon genug zu tun. Aber Aristoteles
hat ebenso wie Plato den Staat so gesehen bzw. so gewiinscht.

- Das ist natiirlich Jaeger, namlich in Bezug auf Plato, nicht entgangen
und er hat es in sehr eindriicklicher Weise ausgesprochen. « Solange wir
uns Platos Erziehungsgebaude als Staat vorzustellen suchen, wirkt es be-
fremdend, doch sobald wir an die groBte, erzieherische Institution der nach-
klassischen Welt, an die katholische Kirche denken, erscheint sein letztes
Werk geradezu als eine prophetische Vorwegnahme vieler wesentlicher
Ziige des Katholizismus. Was in der heutigen Welt als Staat und Kirche
geschieden ist, war fiir Plato noch im Begriff der Polis vereinigt. Doch
nichts hat so sehr dazu beigetragen, diese Einheit zu sprengen und ein
geistiges Reich neben und iiber dem irdischen zu griinden, wie die unge-
heueren Anforderungen, die Plato an die erzieherische Geistesmacht der
menschlichen Gemeinschaft stellt. Der Staat, den er um seine Erziehungs-
idee als Zentrum aufbaut, nidhert sich in seiner Bewegung von der ‘Politeia’
zu den ‘Nomoi’ in raschem Tempo dem geistigen Typus der Herrschaft
iiber die Seelen, den die Kirche spater verwirklicht hat» (III. Bd. 333).
Und in einer Anmerkung fiigt er noch hinzu : « Zu den Ziigen der platonischen
Paideja, die 'der geistigen Struktur der Kirche entsprechen, gehort ...
vor allem die Tatsache, daf8 Plato das ganze Leben und die Erziehung des



342 Zur « Paideia » Werner Jaegers

Menschen auf ein System der Theologie griindet und Gott und das Gott-
wohlgefillige zum allgemeinen Ma@stab aller Dinge macht » (IIL. Bd. 452,
Anmerkung 284).

In diesem letzten Punkt aber schlieBt sich Aristoteles nicht so aus-
driicklich der platonischen Auffassung an. Darf man auch diesbeziiglich mit
Recht die Eudemische Ethik anrufen (1249b 7 - 21), so bietet jedenfalls die
Nikomachische Ethik nichts Entsprechendes. Fiir Jaeger aber ist erstere ein
friiheres authentisches Werk des Stagiriten, — ob es sich wirklich so ver-
hilt, lassen wir dahingestellt. So wiirde denn danach Aristoteles schlieBlich
auch hierin mit Plato iibereinstimmen.

Warum hat nun Jaeger in diesem dritten Band Aristoteles (1 322)
nicht ebenso wie seine engeren Zeitgenossen, einen Isokrates (1 338), einen
Demosthenes (1 322) behandeln wollen ? Da hitte er Gelegenheit gehabt,
das Fazit aus seinen aristotelischen Forschungen zusammenzuziehen. Im
Vorwort zum ersten Band hatte er « den Wandel der griechischen Kultur
zur Weltherrschaft » als letztes Thema seiner Paideia in Aussicht gestellt.
Er wird wohl erst in einem weiteren Band darauf eingehen. Aber, wie schon
bemerkt, Aristoteles gehdrt sowohl seinem Denken wie seinem Leben nach
vor diese Kulturwendung.

Hat vielleicht Jaeger das Gefiihl gehabt, da8 die Dinge um Aristoteles
sich noch zu sehr im Flusse befinden ? Er hat ja selbst in seinem « Diokles
von Karystos» (1938) den Satz geschrieben : « Die Nikomachische Ethik
kann danach kaum viel frither als um das Jahr 300 von Nikomachos ihre
abschlieBende Redaktion erfahren haben» (S. 56, zitiert nach Ziircher,
Aristoteles 18).

Das gelehrte Draufgiangertum, das sich auf diesem Gebiet seit einigen
Jahren breit macht, sei es in der hochkonservativen Richtung von Paul
Gohlke (Aristoteles, Die Lehrschriften ... Paderborn 1947 und folgende.
Vgl. besonders Aristoteles und sein Werk, Paderborn 1948 : « Mein Unter-
nehmen wire gar nicht durchfiihrbar, wenn ich nicht das Vertrauen haben
diirfte, in jeder Zeile der iiberlieferten Schriften echte Zeugnisse aristote-
lischen Geistes vor mir zu haben» 17), sei es in der stiirmisch kritischen
Art von Josef Ziircher (Aristoteles’ Werk und Geist, Paderborn 1952 :
« Was darin [im Corpus Aristotelicum] noch an aristotelischer Substanz sich
findet, betragt nicht mehr als 20-30 % ; Form aber und Einkleidung sind
ganzlich die des Theophrast» 14), fordert jedenfalls die Wiedererwigung
der ganzen Frage. Mit dieser Bemerkung soll iibrigens kein Urteil iiber die
betreffenden Arbeiten ausgesprochen sein. Wir wollen nur gerne den Mut,
die Ausdauer und den duBeren Erfolg Gohlkes anerkennen sowie auch den
unleugbaren Nutzen seiner Ubersetzungen und ihrer textkritischen An-
merkungen. Auch die blendende Polymathie und die scharfe Unerbittlich-
keit, mit der Ziircher zu Werke geht, kann bei allen unbezwingbaren Be-
denken ganz besonders gegen die Methode, eine fix und fertig bestimmte
Idee von dem, was Aristoteles gewesen sein muf3, zum Kriterium zu machen,
immerhin als eine beachtenswerte Geistesiibung angesprochen werden. Ein
einfaches Beiseiteschieben wire ihm wie Gohlke gegeniiber kaum angebracht.
Man wird aber nicht ohne stille Erheiterung die Tatsache feststellen, da@



Zur « Paideia » Werner Jaegers 343

Gohlke und Ziircher darin einig sind, gerade jene Schriften der Uberlieferung
als ganz besonders echt zu erkliren, die sonst allgemein als unecht gelten,
wie z. B. die Rhetorik an Alexander, Uber Tugenden und Laster, Uber
die Welt, diese « Aschenbrddel », wie sie Ziircher witzig bezeichnet.

Ist aber nicht im letzten Werkchen schon allein der Vergleich Gottes
mit dem SchluBstein in einem Gewdlbe (399b 29 - 33) — ein wahres Uni-
cum in der ganzen griechischen Literatur, vielleicht ein Nachklang zum
biblischen « Eckstein» — ein Anzeichen dafiir, daB es in der romischen
Zeitperiode geschrieben wurde, wo diese italische Bauart erst allgemein unter
den Griechen bekannt worden ist ? .

Wir wissen natiirlich nicht, ob die skizzierte Lage Schuld daran ist,
daB Jaeger das Kapitel iiber Aristoteles, das wir im dritten Band der
Paideia vermissen, noch nicht gegeben hat. Er mag es einfach fiir den
nichsten Band vorgesehen haben. Uns aber lag viel daran, die Uberein-
stimmung von Plato und Aristoteles in dieser Frage hervorzuheben und,
bei dieser Gelegenheit, den gegenwirtigen Stand der aristotelischen For-
schung in einem seiner Aspekte kurz zu beleuchten.

2. Der erste Teil : Aufstieg der Paideia

Nach diesem vorliufigen Nebenspiel wollen wir jetzt zur Sache selbst
iibergehen. In seinem ersten Band zeichnet Jaeger die allmihliche Ent-
wicklung der griechischen Paideia bis zum Sturz der athenischen Hege-
monie am Ende des fiinften Jahrhunderts. Sokrates selbst wird erst im
nichsten Band behandelt, weil er in engstem Zusammenhang steht mit den
maBgebenden Sokratikern des folgenden Jahrhunderts: Plato, dem groBten
aller, Xenophon, ja selbst, und wohl mit Recht, Isokrates.

Grundlegend ist in den Augen Jaegers folgende Erwigung, die wir
ausfiihrlich zitieren, weil sie von ihm selbst auffallend stark hervorge-
hoben wird.

« Plato zihlt unter den Wirkungen des gottgesandten Wahnsinns die
dichterische Ekstase auf und beschreibt in diesem Zusammenhang das Ur-
phdanomen des Dichters. ‘Musische Besessenheit und Wahnsinn ergreift eine
zarte und geweihte Seele, erweckt sie und verziickt sie enthusiastisch in
Liedern und aller Art dichterischer Schopfung, und indem sie unzdihlige
Taten der Vorzeit verherrlicht, evzieht sie die Nachwelt’ — vtobg &myryvop.évoug
roudeber (Phaidr. 245 A, Unterstreichungen und griechisches Zitat von uns).
Diese Auffassung ist die urhellenische . . . Die Lebendigerhaltung des Ruhmes
im Gesang ist schon an sich ein erzieherisches Tun » (I. Bd. 70). Dann, nach
weiteren Ausfiihrungen, fihrt er fort : « Der Heldengesang ist seinem Wesen
nach idealbildend, auf die Schaffung heroischer Vorbilder gerichtet ...
In den Spuren des Epos wandelte das Lehrgedicht und die Elegie ...
Der erzieherische Geist greift vom Epos auf sie iiber, spiter auf andere
Arten wie den Iambos und das Chorlied. Die Tragodie vollends ist wie im
mythischen Stoff so im Geiste ganz die Nachfolgerin des Epos ... Erwigt
man noch, daB auch die groBen als Bildungsmichte wirksamen Formen



344 : Zur « Paideia » Werner Jaegers

der Prosa, wie Geschichtsschreibung und philosophische Abhandlung, direkt
aus der weltanschaulichen Auseinandersetzung mit dem Epos erwachsen
sind, so darf man sagen, daf das Epos schlechterdings die Wurzel aller hoheren
griechischen Bildung ist» (ib. 73, von uns unterstrichen). Auch im zweiten
Band wird im Hinblick auf das platonische Paradeigma an «das erziehe-
rische Ethos der Dichtung » (II. Bd. 339) erinnert und in einer Anmerkung
des dritten Bandes zur oben zitierten Stelle des Phaidros wird nochmals
betont : « Die in ihr ausgesprochene unvergingliche Erkenntnis vom Wesen
und Wirken des Dichters ist in Wahrheit die Grundlage dieses ganzen
Werkes und der in thm geiibten Betrachtungsweise. Sie ist die eigentliche
hellenische » (III. Bd. 431, Anmerkung 25, Unterstreichung von uns) ; und
noch einmal zu guter Letzt wird anlaBlich der Gesetze jene Betrachtungs-
weise der Literatur und Dichtung als Kiinderin der menschlichen Arete
(I1I. Bd. 297) in einer Anmerkung als efwas fiiv alle Zeiten Vorbildliches
(ib. 438, 26, Unterstreichung von uns) hingestellt. Fraglos liegt sie weit ab
von allem «l’art pour l’art» eines modernen Asthetentums! DaB es nun
« die eigentliche hellenische » Auffassung ist, bestatigt uns der beriihmte
Spruch, den Aristophanes in seinen Froschen dem Aischylos in den Mund
legte : « Denn was fiir die Kinder der Lehrer ist, der ihnen den richtigen
Weg zeigt, — Dasselbe sind fiir die Erwachsenen wir Dichter. Drum diirfen
wir immer — Nur das Edelste sagen » (Frosche 1054 ff. zitiert 1. Bd. 476).

Freilich hat es der gute Aristophanes fiir sich selbst nicht gar so ernst
genommen. Der Urdrang des Dichters war eben doch immer, was er immer
bleiben wird, der Drang aus innerer Lebensfiille Menschliches lebendig zu
gestalten, das nur echt zu sein braucht, um unsterblich zu sein. Das haben
die Griechen meist nicht wahrhaben wollen, am wenigsten ein Plato, der
doch wie kaum ein zweiter diesen Drang in sich fiihlte. Gerade an einem
Aristophanes wie an seiner « béte noire », dem genialen Euripides, hitten
sie es lernen konnen. Ja schon an manchen Stiicken der homerischen Epen,
«deren schlicht an den Gegenstand hingegebenes Erzihlertum jeden Ge-
danken an eine ethische Nebenansicht des Dichters fernhilt» (I. Bd. 69).

Wie dem immer sein mag, wollen wir diese Auffassung insofern gelten
lassen, als sie sich bei den Griechen doch vorwiegend behauptet und Jaeger
es gestattet, aus seiner « Paideia » eine Geschichte der gesamten griechischen
Literatur zu machen, nimlich unter dem fiir den Philosophen wie fiir den
Historiker wichtigsten Gesichtspunkt ihres erzieherischen Gehalts. Nicht so
zwar, dal gerade all die Namen und all die Werke durchgenommen werden,
die sonst dazu gehérten. Herodot zum Beispiel wird gar nicht behandelt.
Ebensowenig sogar Anaxagoras und Empedokles | Demokrit wird nur kurz
erwahnt (I. Bd. 417 f.). Im zweiten Teil wird von den vielen damaligen
GroBen der Redekunst nur Demosthenes vorgefiihrt. Sein Ziel gab Jaeger
das Recht, nur das auszuwihlen, was ihm in dessen Richtung bedeutsam
erschien. Dabei ist er nicht einmal so dngstlich verfahren, da3 er nicht aus
der Fiille seines immensen Fachwissens manches noch obendrein hinzu-
gesetzt hitte, wie schon oben bemerkt.

Nach einer Einleitung iiber den griechischen Geist, « der iiberall forscht
nach demjenigen ‘Gesetz’, welches in den Dingen selbst wirkt, und das Leben



Zur « Paideia » Werner Jaegers 345

und Denken des Menschen danach zu richten sucht » (11), zerfillt der erste
Teil in ein Buch iiber die griechische Friihzeit (93-306) und in ein anderes
iiber Hohe und Krisis des attischen Geistes (307-513).

Aus dem vielseitigen Inhalt des ersten Buches heben wir zunichst
die drei Kapitel iiber Homer hervor (23-88), wo es Jaeger gelingt, den sitt-
lich-religivsen Ertrag und die erzieherische Bedeutung der beiden GroB-
epen der Hellenen positiver herauszuarbeiten, als es sonst meist geschieht.
Nur ein Beispiel : als der greise Phonix Achilleus an das erinnert, wozu
er ihn hat erziehen wollen : « Beides, Sprecher der Reden zu sein und Wirker
der Taten» (30), nimmt er beinahe das spitere Bildungsprogramm der
Sophisten vorweg : richtig denken, richtig reden und richtig handeln. Jaeger
schlieBt : « Das Epos enthilt die Philosophie der Griechen schon im Keime
in sich » (84).

Das lieBen wir eher von Hesiod gelten, der das kosmologische, das
ethische und das religiose Gedankengut der spateren Philosophie bereits
in einem solchen MafB denkerischer Ergriindung ‘vorlegt, dal man, ihn bei-
nahe zu den eigentlichen Philosophen rechnen mdéchte (89-112). Aber ein
Philosoph ist er doch nicht, denn es liegt bei ihm das Ganze noch viel zu
sehr in den Windeln einer abergliubischen Mythologie gewickelt (vgl. be-
sonders 99).

Wir iibergehen manches wie immer inhaltsreiche Kapitel — Sparta,
Rechtsstaat, ionisch-dolische Dichtung (feine richtige Bemerkungen iiber
Sapho 183-186), Solon (113-205) — um bei den ersten Philosophen einen
Augenblick zu verweilen (206-248). Im Denken der Milesier spielt das er-
zieherische Moment kaum eine Rolle, obwohl der bedeutendste unter ihnen,
Anaximander, in sein System des Weltgeschehens Ethisches zu verweben
scheint. Indes mag ihr Weltgrund, so rein stofflich er benannt wird, reli-
gios gedeutet werden. Dafiir treten Pythagoras mit seinem Anhang sowie
ganz besonders Heraklit ausgesprochen als sittlich-religiose Menschen-
former auf und werden als solche gebiihrend gekennzeichnet.

Von Xenophanes hoéren wir, daB3 er ein Dichter, kein eigentlicher
Denker sei (230), kein originaler Denker (236). Sein Gottesbegriff fillt mit
dem Weltall zusammen (231). Immerhin ist er «fiir die Geistesgeschichte
seiner Zeit eine wichtige Gestalt. Das Kapitel Philosophie und Menschen-
bildung wird durch ihn eréffnet » (236).

Wir glauben, daf3 hier wie auch sonst iiblich (dagegen aber Walther
Krantz in seinen beiden ausgezeichneten Werkchen « Griechische Literatur »
und « Griechische Philosophie », Dietrich, Leipzig o. J.) nicht gro genug
gedacht wird von diesem Einzigen unter den fiihrenden Geistern der Friih-
zeit. Er hat nicht nur mutig gegen die einseitige Sportschitzung von damals
gekimpft, sondern auch ebenso mutig gegen die krassen Vorstellungen der
Mythologie. Er ist bis Sokrates der einsichtsvollste unter den alten Philo-
sophen (vgl. iibrigens 3873 f.). Er hat es als erster klar erkannt und aus-
gesprochen, daf3 alle bisherigen Naturerklirungen, samt der seinigen, blof
tastende MutmaBungen waren ohne irgend welche Zuverldssigkeit. « Die
Naturphilosophie jener Periode war ja eben der Inbegriff des Unexakten »
(IT. Bd. 80). Er hat auch als erster einen unzweideutigen Monotheismus ver-



346 Zur « Paideia » Werner Jaegers

treten (vgl. hiezu Walther Krantz). Mag auch die doxographische Uber-
lieferung ihn zu einem pantheistischen Vorliufer der Eleaten stempeln, so
driicken doch seine eigenen Verse die erhabene Transzendenz des einen gott-
lichen Wesens und Waltens mit einer Bestimmtheit aus, an der wir kaum
etwas auszusetzen finden. Indes bleibt es der Forschung aufgegeben, die
entgegengesetzte Uberlieferung, die auf Plato, Aristoteles und Timon zuriick-
geht, befriedigend zu erklaren.

Parmenides, um nur noch ein Wort iiber diesen grandiosen Sonderling
zu sagen, hilt sich in der stolzen Einsamkeit seines reinen Denkens des
reinen Seins weit fern von aller Beriihrung mit den eigentlichen mensch-
lichen Anliegen (236-240). Er eroffnet, mochten wir sagen, die Stammlinie
jener verstiegenen Dialektiker, die sich in weltfremden Spekulationen er-
gehen. Sie haben aber doch an der Menschenformung fiir ihren Teil bei-
getragen : von ihnen geht hauptsichlich, als gesunde Reaktion, jene kritische
und logische Schulung des Geistes aus, die mit Aristoteles ihre erste Voll-
endung fand. Es soll aber unvergessen bleiben, auch das hat Jaeger nicht
erwahnt, daB Parmenides den Realismus der Erkenntnis im BewuBtsein der
Griechen auf Jahrhunderte hinaus festverankert hat.

Die weiteren Abschnitte : Kampf und Verklirung des Adels (Theognis,
Pindar), Kulturpolitik der Tyrannen (249-306) wollen wir auch ohne weitere
Randglossen iibergehen. Die religiésen Uberzeugungen Pindars hitten wohl
eine eingehendere Behandlung verdient. Vielleicht hat Jaeger dieses Pro-
blem anderweitiger Verwendung vorbehalten.

Das zweite Buch, iiber den attischen Geist (307-512), hat einen vor-
wiegend literarischen Inhalt. Aischylos, Sophokles, Euripides, Aristophanes
sind die groBen Dichtergestalten, um die es geht und deren erzieherisches
Denken und Schaffen zur Darstellung gelangt, mit jener Meisterschaft des
Kunstverstindnisses und der Gedankenforschung, die Jaeger iiberall bekun-
det. Es eriibrigt sich, diese schonen und bewegenden Ausfiihrungen zu ana-
lysieren. Im ganzen bestatigen sie, in neuer Beleuchtung, die Auffassung
und Deutung, die sich heutzutage allgemein durchgesetzt hat. Das klassische
Vorurteil gegen Euripides, den Aristophanes so unermiidlich von seinem
alt konservativen Standpunkt aus bekampft hat, — vielleicht aber war es
gerade um seine heimliche unwillige Bewunderung abzureagieren, — hat
sich immer mehr abgeschwicht. Man kénnte vielleicht hierin noch weiter
gehen. Weil Euripides unter den Tragikern der groBe Realist war, ist er
auch der menschlichste von ihnen gewesen und hat eben dadurch sittlich
wie auch religios den tiefsten EinfluB gehabt in der Wendung der Geister
zu einer richtigeren Auffassung von Mensch und Welt. Insbesondere seine
wiederholte Absage an den mythologischen Aberglauben macht ihn, wie
sonst manches andere, zum wiirdigen Nachfolger des Xenophanes. « Wenn
Gotter Schlechtes tun, dann sind sie keine Gotter » (frg. 294). « Es schickt
sich nicht fiir Gotter zu wiiten gleich wie Menschen » (Bakchen 1348 : sein
letztes Werk, sein letztes Wort !). Zudem ist ohnehin seine Kunst des
dichterischen Ausdruckes und der dramatischen Gestaltung unvergleich-
lich, — was Jaeger eigens unterstreicht. « Euripides ist einer der groBten
Lyriker » (442).



Zur « Paideia » Werner Jaegers 347

Das fiir uns wichtigste Kapitel dieses Buches behandelt die alte Sophi-
stik (364-418). Wir wollen hier einige markante Aussagen Jaegers einfach
hinsetzen. « Geistesgeschichtlich sind die Sophisten eine ebenso notwendige
Erscheinung wie Sokrates und Plato, ja diese sind ohne sie iiberhaupt
nicht denkbar » (370). « Wir kénnen nur immer wieder staunen iiber den
Reichtum an neuen und bleibenden erzieherischen Erkenntnissen, welche
die Sophisten in die Welt gebracht haben » (372). « Alles in allem bedeuten
die neuen Minner eine 'bildungsgeschichtliche Erscheinung allerersten
Ranges » (877). «Das griechische System der hoheren Bildung, wie die
Sophisten sie aufgebaut haben, beherrscht heute die ganze zivilisierte
Welt » (400).

Jaegers SchluBurteil lautet : « Es fehlt den Anschauungen der Sophisten
liber Mensch, Staat und Welt der Ernst und die Tiefe der metaphysischen
Begriindung ... Doch es wire ungerecht, auf dieser Seite ihre originale
Leistung zu suchen. Sie lag in der Genialitit ihrer formalen Erziehungs-
kunst. Thre Schwiche entspringt aus der Fragwiirdigkeit der geistigen und
sittlichen Substanz, aus der ihre Erziehung ihren Gehalt schopft, die aber
teilen sie mit ihrem ganzen Zeitalter » (418). Man denke! Das ist gerade
das Zeitalter der groBen Theaterdichter, deren geistige und sittliche Sub-
stanz doch nicht so fragwiirdig gewesen sein mag! Es ist eben ungemein
schwer, Geistesgeschichte zu schreiben.

Jedenfalls miiBte man den Protagoras von diesem allgemeinen Urteil
ausnehmen. Jaeger tut es eigentlich auch (vgl. 373, 379). Der moderne
Leser, der den Protagoras Platos unbefangen studiert, diirfte wohl meist im
Verfolg der Diskussion auf Seiten des alten Sophisten stehen und eher bei
Sokrates selbst als bei ihm den Eindruck der « Sophisterei» bekommen.
Selbst das beriichtigte « Homo - Mensura » lieBe sich ganz anders als wie
gewohnlich im Sinn des Relativismus verstehen. Auch ist es noch nicht
gerade ausgemacht, daB Protagoras selbst es nicht ebenso realistisch deutete,
wie ein Scholastiker heutigen Schlages, der die Evidenz zum Kriterium
der Wahrheit erklirt. Die Evidenz ist namlich nichts anderes im Grund
als der objektive Aspekt an der menschlichen Erkenntnis, in welcher allein
fiir uns Evidenz vorkommt. Also eben wieder : Homo-Mensura !

Das letzte Kapitel ist dem Thukydides gewidmet (479-513). Da verlassen
wir eigentlich die Zone des Sittlichen. Denn dem Thukydides liegt es vor
allem daran, nach dem Ergebnis seiner Kriegsgeschichte die Bedingungen,
Mittel und Wege einer erfolgreichen Machtpolitik zur Belehrung der Nach-
welt (xtijux el det) festzustellen. Immerhin hat die beriihmte Rede
Perikles’ iiber den athenischen Geist zweifellos ihre Bedeutung in. einer
Geschichte der griechischen Paideia. Zudem gehért nach allem die Unsitt-
lichkeit auch in den Bereich der Erziehung: wie man es nimlich nicht
machen soll! DaB Thukydides selbst es so meinte, 1iBt sich schwerlich
behaupten.



348 Zur « Paideia» Werner Jaegers

3. Der zweite Teil : Klassischer Hohepunkt der Paideia

Chronologisch handelt es sich um die Zeit zwischen dem Zusammen-
bruch der athenischen Hegemonie 405/4 und dem schlieflichen Untergang
der athenischen Selbstandigkeit im letzten Drittel des vierten Jahrhunderts.
So beginnt denn Jaeger mit einem Uberblick iiber diese Periode (II. Bd.
1-10). « Das 4. Jahrhundert ist das klassische Zeitalter in der Geschichte
der Paideia » (ib. 3). Die Fiihrung der Geistesbewegung geht von der Dich-
tung an die Prosa iiber (ib. 7). Aber diese Prosa, wenigstens bei Plato
und Isokrates, den Griindern und Leitern der beiden damaligen Haupt-
schulen, wetteifert bewuf3t in ihrem Streben nach Formvollendung mit der
eigentlichen Dichtung. In den Gesetzen 811c schligt Plato selbst vor, eine
Sammlung seiner dortigen Reden als vorbildliches Lesebuch fiir Schiiler und
Lehrer der Grammatik, neben den iiblichen Gedichtauswahlen, wenn nicht
statt ihrer, einzufiihren : « eines der bedeutendsten Zeugnisse seines kiinst-
lerischen SelbstbewuBtseins » (111. Bd. 336). Ahnliches scheint dem Isokrates
fiir seine eigenen Schriften vorgeschwebt zu haben, wie seine Antidosis
beweist.

Im Fortgang einer geliuterten Sophistik entstehen jene Hochschulen,
die spater « die Schopfer der abendlindischen Wissenschaft und Philosophie
und die Wegbereiter der Weltreligion des Christentums » (II. Bd. 10) werden
sollten, wie sie auch die Schopfer der humanistischen Schule, der antiken
wie der modernen, gewesen sind (I. Bd. 400 iiber die Sophistik ; ITI. Bd.
105/6 iiber Isokrates).

Neben zwei « hors d’ceuvre », einem Kapitel iiber die griechische Medizin
(II. Bd. 11-58) am Anfang und dem schon beriihrten Kapitel iiber Demos-
thenes (III. Bd. 345-374) am SchluB, befaB3t sich dieser zweite Teil einzig
und allein mit Sokrates (II. Bd. 59-129) und den wichtigsten literarischen
Vertretern der von Sokrates ausgehenden Bewegung : Plato (II. Bd. 130-
366 ; III. Bd. 1-104, 255-344), Isokrates (III. Bd. 105-225) und Xenophon
(III. Bd. 226-254). Er ist somit zu einem méchtigen Doppelband angewach-
sen. In der Hauptsache bildet er eine in ihrer Art einzig dastehende Ein-
fithrung in die Gedanken und Ziele des platonischen Erziehungswerkes, d. h.
nach den Aussagen des Philosophen selbst in seinem beriihmten siebenten
Brief, seines eigentlichen Lebenswerkes.

Die griechische Medizin, iiber die Jaeger zunichst handelt (II.Bd.
11-58), ist in mehrfacher Hinsicht, inhaltlich und formell, fiir die antike
Paideia vorbildlich gewesen. Ganz besonders in deren platonischem Ausbau.
Es geniigt iibrigens, wenn wir es bemerken diirfen, das platonische Lexikon
von Ast oder das Gesamtregister von O. Apelt zu seinen platonischen Uber-
setzungen bei den entsprechenden Stichwortern nachzuschlagen, um sich
ohne weiteres vom bestindigen Kontakt Platos mit der Medizin seiner Zeit
zu iiberzeugen. Jaeger verfolgt nun ihre Entwicklung von Hippokrates bis
zum schon erwahnten Diokles von Karystos, einem Arzt aus aristotelischen
Kreisen, dem er eine eigene Schrift gewidmet hat, und beleuchtet mit iiber-
raschend reichen und bedeutenden Belegen, die man in seinem Text nach-
lesen mag, ihren EinfluB auf die Paideia. Dazu wird man aber jetzt die



Zur « Paideia » Werner Jaegers 349

Ubersetzung der « alten Medizin » samt Kommentar von A.-J. Festugiétre
(Festugiére, L’ancienne médecine, Paris 1948) heranziehen miissen. Die
gleichen Verhiltnisse werden darin und zwar meist eingehend besprochen.

Das folgende Kapitel iiber Sokrates (II. Bd. 59-129) soll diese unver-
gleichliche Personlichkeit und deren lebenumwandelnde Wirkung, nach dem
Befund der Geschichte, uns vor Augen fiihren. In der viel umstrittenen
Frage nach unseren Quellen iiber diesen einzigen Mann geht Jaeger den
goldenen Mittelweg. Er hilt an der wesentlichen Historizitit von Xenophon
und ganz besonders von Aristoteles fest. Uber letzteren ist ihm die wichtige
und erschopfende Untersuchung von Th. Deman O. P., wahrscheinlich in-
folge der Kriegsverhiltnisse, leider entgangen (Th. Deman, Le témoignage
d’Aristote sur Socrate, Paris 1942). Aber Plato allein hat, dort wo er die
sokratische Linie nicht bewuBt iiberschreitet oder auch verliB3t, die Person-
lichkeit und Leistung seines Meisters in ihrer echten GréBe zu erfassen und
zu schildern gewuBt.

Xenophons Berichte werden ausgiebig verwertet, vielleicht ausgiebiger
als man es nach den geiduBerten Bedenken (II. Bd. 67/68) erwartet hitte.
Mit Recht werden jedenfalls die Gespriache, wo Sokrates die Existenz eines
geistigen Prinzips in der Welt, eigentlich und ausdriicklich die Existenz
Gottes, aus teleologischen und auch anderen Erwidgungen nachweist (Me-
movab. I &4, IV 3), im Wesentlichen fiir historisch gehalten. Jaeger bemerkt
ganz richtig, da8 die Naturbetrachtung, wie sie darin von Sokrates geiibt
wird, anthropozentrisch eingestellt ist, ein echt sokratischer Zug (ib. 78/79).
Danach wird man aber bemessen konnen, wie viel rein, Sokratisches in
solchen platonischen Stiicken wie Philebos 26e - 31a und Sophistes 249a
weiterlebt.

« Sokrates ist das méchtigste erzieherische Phinomen in der Geschichte
des Abendlandes » (ib. 74). Gegeniiber dieser immerhin begreiflichen Uber-
schwenglichkeit wird man gut tun, die ruhig abwigende, umsichtige und
sorgfiltig unterbaute Arbeit von schon genanntem Th. Deman O. P. iiber
Sokrates und Jesus einzusehen (Th. Deman, Socrate et Jésus, Paris 1942).
Unter dem damaligen Kriegslirm ist sie leider nicht beachtet worden, wie
sie es verdient hitte.

In Sokrates eigenem Wesen liegt es, wenn er von den einen bloB als
Sittenprediger und vorbildlicher Asket nach antisthenischer Manier gesehen
wird, von anderen aber als Urheber der spekulativen Philosophie in ihrer
platonischen Aufmachung (eb. 73-74). Er ist ja selber in seinem einheitlichen
Streben nach Wissen, und Tugend beides gewesen, aber mit einer Gewissen-
haftigkeit, — und dies ist nach meinem Empfinden das kennzeichnende an
ihm, — die ihn zu einem Erneuerer in beiden Richtungen machte. Gewissen-
haftigkeit im Denken und Leben ist es, was er anderen beizubringen sucht,
indem er es ihnen vorlebt.

Bald hat er sich von der damaligen Naturphilosophie abgewendet ; sie
konnte in seinen Augen nur « erhabenes Geschwitz » sein (80). « Von Anfang
an aber war sein Augenmerk dem ethischen und religiésen Problem zuge-
wandt » (ib. 79, vgl. das soeben Erwahnte iiber den Gottesbeweis).

Die Sendung, deren BewuBtsein Sokrates in sich trug, ist Seelsorge



350 Zur « Paideia » Werner Jaegers

gewesen, Sorge um die Seelen als Gottesdienst (ib. 86/87). Darin hat er
zweifellos der christlichen Predigt vorgearbeitet (ib. 90). Nicht aber etwa
so, daB das Christentum, wie ib. 373, Anmerkung 69 gemeint ist, von der
platonischen Sokratik darin direkt bestimmt worden wire. Seelsorge ist ein
urchristliches Anliegen von entschiedener Selbstindigkeit. Da liegt nur Kon-
vergenz vor. Das ist wahrlich fiir die Ehre Sokrates’ schon genug.

Was ist aber die Seele ? (ib. 88-92). « Ein Teil der Natur des Menschen »,
«von dem christlichen Seelenbegriff » zu unterscheiden. « Man kann die
Seele, von der Sokrates redet, nur dann richtig verstehen, wenn man sie
zusammen nimmt mit dem Koérper, aber beide als zwei verschiedene Seiten
der einen menschlichen Natur erfaBt» (ib. 92). Indes, nachdem die Seele
doch « denkender Geist und sittliche Vernunft ist », « das Hochste in der
Welt» (ib. 91), «als die Quelle der hochsten menschlichen Werte gilt »
(ib. 94) und nachdem « das Geistige fiir die Sokratik das eigentliche Selbst
des Menschen ist» (ib. 104), wird man diesen vermeintlichen Gegensatz
nicht iibertreiben diirfen. Auch in der christlichen Sicht gilt die Seele als
Teil der ganzen Menschennatur, die in der « Auferstehung des Fleisches »
ihre dmoxatdortacig erfahren wird. Immerhin mag Sokrates von einer Fort-
dauer der Seele nach dem Tode nichts Bestimmtes gewuft und in seiner
Gewissenhaftigkeit ebensowenig behauptet haben (Apologie 40c-41c ib. 91).

« Das Gute » oder besser nach Jaeger das « Gut », um welches sich die
Seelsorge bemiiht, ist fiir Sokrates, « was die Natur des Menschen zur Er-
fiillung ihres Wesens fiihrt » (ib. 93). « Das Ethische ist der Ausdruck der
richtig verstandenen menschlichen Natur» (ib.).

Uber das Verhaltnis zwischen sokratischer Begriffsforschung und plato-
nischer Ideenlehre handelt Jaeger ib. 113/114. In seinen Definitionsver-
suchen geht es Sokrates offensichtlich darum, die « Sache selbst », um die
es sich je handelt, moglichst « sachgemaB » zu erfassen. Jaeger nennt dies,
auf ethischem Gebiet « durch die Kraft des Logos dem Wesen des Sittlichen
beizukommen » (ib. 114). Sokrates ist viel eher ethischer Pragmatiker als
ethischer Idealist. Auf allen Gebieten driangt er unablissig auf Sachlichkeit
und Sachkenntnis. Das ist gerade der Grundzug seiner Kritik an den sitt-
lichen und politischen Verhaltnissen seiner geliebten Vaterstadt (vgl. 98-
102 und sonst 6fters). Von derselben Basis ausgehend gab Plato den Dingen
eine andere Wendung : die Wendung ins Metaphysische, ins Uberweltliche.
Darin eben sieht Aristoteles den Unterschied zwischen ihm und Sokrates.

Die beriihmte und beriihmt anstoB8ige Gleichung von Tugend und
Wissen mit der entsprechenden Folgerung, daB « keiner freiwillig fehlt »,
sucht Jaeger geistreich dadurch zu kliren bzw. zu rechtfertigen, daB er
Wissen und Wollen im sokratischen Sinn tiefer deutet als man es gewéhnlich
tut (ib. 116-120). Wahres Wissen und wahres Wollen sind nicht nach « der
Ansicht der Oberfliche» (ib. 120) zu verstehen. Wahres Wissen ist das
Durchdrungensein von der Erkenntnis und von ihrem Gegenstand. Wahres
Wollen ist wesensmaBig auf das so erkannte Gut abgestimmt (ib. 119).
Somit ist es « fiir Sokrates ein Widerspruch in sich selbst, da der Wille
das Ubel wissend wollen kénne », nachdem « wahres Wollen nur da statt-
findet, wo es auf wahrvem Wissen von dem Gut beruht, das es zum Ziel hat »



Zur « Paideia » Werner Jaegers 351

(ib. 120). Dieser Griff in die Tiefe, so ansprechend er ist, geht eigentlich an
der Schwierigkeit vorbei. Denn es handelt sich um das gewdhnliche Tun
des gewohnlichen Menschen mit seinem gewdhnlichen Wissen und Wollen.
Dies hat doch Sokrates im Auge.

Vielleicht aber hat Plato selbst in den Gesetzen (688b) uns diesbeziig-
lich einen Wink geben wollen, indem er an dieser Stelle die ppdvnoig, das
sittliche Wissen, einer Verbindung von Einsicht und Streben, von voig und
2pwg, gleichzusetzen scheint. « Man mufB, heit es hier anlaBlich der Gesetz-
gebung, auf simtliche Tugenden hinblicken, vor allem aber auf die Oberste,
die Fiihrerin der gesamten Tugend, die praktische Weisheit (gpévnotc),
die Einsicht und Urteil ist im Bund mit dem Streben und Begehren, das
thnen folgt» (ppéwnorg &'cly Tolrto xal volg xal S6Ex per’ ¥pwtde Te xal
egmbuplag Todrowg Emopévng). So liegt denn die Willensentschlossenheit zum
Guten mit an der Wurzel jener Phronesis, die nichts anderes sein mag als
Gewissenhaftigkeit der Einstellung. Die tiefe Redlichkeit, von der Sokrates
beseelt war, hat ihn dazu gefiihrt, Wissen und Wollen des Guten in eins
zu setzen, wie er es, bei der unbedingten Gewissenhaftigkeit seiner inneren
Haltung, in sich selbst erlebte. Bei den anderen, nahm er an, miiBte es
auch so sein.

Die letzten Seiten des Kapitels behandeln « die zeitlose Bedeutung der
Tragodie des Sokrates » (ib. 126-129). « Das Problem von Staat und Kirche
... taucht hier zuerst im Abendland auf . .. Esist kein spezifisch christliches
Problem ... Hier erscheint es als die Spannung zwischen der Zugehorigkeit
des einzelnen Menschen zur irdischen Gemeinschaft und seiner unmittel-
baren innerlichen Gebundenheit an Gott. Dieser Gott, in dessen Dienst
Sokrates seine Erziehungsarbeit verrichtet, ist von ‘den Gottern, die die
Polis glaubt’, verschieden» (ib. 128). In diesem Punkt hat die Anklage
« gut gezielt» (ib.).

« Sokrates ist zwar seiner geistigen Art nach aufBlerstande, irgendwelche
Dogmen zu bekennen ; aber der Mensch, der lebt und stirbt wie er, ist in
Gott gegriindet. Seine Rede; man miisse Gott mehr gehorchen als den
Menschen, ist so gewiBlich eine neue Religion wie der Glaube an den alles
iiberragenden, Wert der Seele. Einen Gott, der so dem einzelnen gebietet,
... hat die griechische Religion vor Sokrates nicht aufzuweisen » (ib. 129).

« Das vielberufene Damonion », heilt es dann in einer Zwischen-
bemerkung (ib. 128), hitte mit dem nichts zu tun. « Es kann hochstens
beweisen, daB Sokrates, neben der geistigen Fihigkeit, das Instinkthafte
im héchsten MaB besaB ... Dies und nicht die Stimme des Gewissens ist die
Bedeutung des Damonion gewesen. » Indes diirfte diese Deutung dem Selbst-
zeugnisse Sokrates schwerlich gerecht werden. « Sokrates, der groBe Niich-
terne » (ib. 92) wiirde wohl kaum das Instinkthafte, das doch rein mensch-
lich ist, so stark als « dimonisches Zeichen » oder « dimonische Stimme »
empfunden haben. Denn « dimonisch » heiBit in seiner Sprache so viel als
« iibermenschlich », « iibernatiirlich » und weist wohl auf das mystische Gebiet
hin (vgl. Deman, Socrate et Jésus 69, 177/178).

Richtig ist es allerdings, daf dieses iibernatiirliche Zeichen sich durch-
aus nicht auf sittliche Gewissensfragen bezog, worin sich Sokrates von sich



352 Zur « Paideia » Werner Jaegers

aus im klaren war. Es meldete nur die schiddlichen Folgen eines Vorhabens
an: Achtung! So wurde es von Sokrates selbst demnach als gottliche
Warnung vor praktischen MiBgriffen verstanden und befolgt.

Von diesem Held der Gewissenhaftigkeit ausgehend wird die Sokratik
« der literarische und geistige Mittelpunkt des neuen Jahrhunderts und die
aus ihr erwachsende Bewegung wird, nach dem Fall der weltlichen Macht
Athens, die Hauptquelle seiner geistigen Weltmacht » (ib. 64).

Hauptvertreter dieser Bewegung ist Plato gewesen. Sein Werk ist das
groBartigste Denkmal der antiken Paideia. Neben ihm haben Isokrates und
selbst Xenophon, wenn er auch durch Jahrhunderte einer der beliebtesten
Schriftsteller der griechischen Literatur geblieben ist, eine weit geringere
Bedeutung.

Beide sind dltere Zeitgenossen des Griinders der Akademie. So sei
hier zunichst auf die Darstellung eingegangen, die sie bei Jaeger gefunden
haben.

Am ausfiihrlichsten hat er sich iiber Isokrates verbreitet (III. Bd.
105-225). Jeder seiner wichtigeren Schriften widmet er der Reihe nach eine
eigene Wiirdigung. Mit Recht, insofern Isokrates auf seine Zeit einen Einflu3
ausgeiibt hat, mit dem Plato selbst nur schwer zu konkurrieren vermochte
(vgl. Antidosis 224 iiber den Zulauf, dessen sich seine Schule erfreute).

Von ihm geht « der rhetorische Strang der antiken Bildung » (ib. 106)
aus und in dieser Hinsicht ist er « der eigentliche Vollender der sophistischen
Bildungsbewegung » (ib. 107). Aber neben der Betonung des Rhetorischen
und der Zuriickdringung des Sophistisch-Theoretischen zu Gunsten des
Praktisch-Politischen — daher seine Bekampfung der Eristiker und der
Platoniker, die er zuerst so ziemlich zusammenwirft (dagegen reagiert Plato
in seinem FEuthydemos) — « steht er bereits unter dem Eindruck der sitt-
lichen Reformation » des Sokrates (ib. 109/110).

Die Rhetorik ist ihm vor allem « die geistige Form, die den sittlichen
und politischen Ideengehalt der Zeit in sich auszuprigen und zum All-
gemeingut zu machen » berufen ist (ib.). Sichtlich hat er dabei Sokrates
im Auge « und miBt sich unaufhérlich an seinem Vorbild » (ib. 111). Die
mehrfache Anlehnung seiner Antidosis im Aufbau und im Wortlaut an die
platonische Apologie des Sokrates ist offenbar eine Huldigung, die er in
seinen spaten Lebensjahren dem verehrten Meister und seinem groBten
Schiiler darbringt (vgl. ib. 200).

« Der Logos in seinem Doppelsinn von Sprache und Geist wird ihm
zum Symbol der Paideusis» (ib. 139) : wortlich im Urtext odpBolov g
naudeboews (Paneg. 49), « Erkennungszeichen der Bildung», weil {uyi¢ €d
ppovodeng Epyov (daselbst 48), « Werk einer richtig denkenden Seele». Rich-
tig denken und richtig reden gehoren unzertrennlich zusammen : ¢@poveiv
eb xol Myew (Anfid. 244). So singt er denn in seinem Nikokles (5-9) « das
Lob der Rede als der Kraft, die den Menschen erst zum Menschen bildet »
durch einen « im strengen Stil der Dichtung durchgefithrten Hymnus in
gehobener Prosa», den er nach Jahren selbstgefillig in seiner Amntidosis
(253-257) zitiert.

« Plato hat am Schlul3 des ‘Phaidros’ seinen Sokrates iiber den jungen



Zur « Paideia » Werner Jaegers 353

Isokrates urteilen lassen, daB etwas Philosophisches in seiner Natur stecke.
Es ist ein vollkommenes MiBverstindnis dieser Worte, sie ironisch zu
deuten (vgl.:noch ib. 217)... In der ‘Rede an Nikokles’ ist diese Philosophie
sichtbar ... Der Begriff des Herrschers verwandelt sich hier ... zu dem
einer Personlichkeit, die in ihrem Willen an hohere Gesetze gebunden ist »
(ib. 161). « In der ‘Friedensrede’ wird die Giiltigkeit der Privatmoral auch
fiir den Bereich der zwischenstaatlichen Verhiltnisse ausdriicklich behaup-
tet», vgl. De Pace &. 18 und ofters (ib. 195), eine bekannte Forderung pla-
tonischer Politik. : .

Das Wesen der Paideia, der Philosophie, wie er sie zu nennen pflegt,
hat er ofters zu definieren versucht. Hauptstellen sind: Paneg. 47 ff.,
Antidosis 270 ff., Panath. 30 ff. Am weitliufigsten tut er es in der Anfi-
dosis, wo er 167-281 seine ganze prinzipielle Einstellung mit endloser Breite
auseinandersetzt. « Es ist der menschlichen Natur nicht gegeben, eine eigent-
liche Wissenschaft von dem zu erlangen, was wir tun und sagen sollen ...
Daher gibt es nur eine einzige Weisheit. Thr Wesen besteht darin, das fiir
die Menschen Beste auf Grund bloBer Meinung im allgemeinen richtig zu
treffen. » Das ist auch ein gpoveiv. « Aber jedes theoretische Wissen ist von
ihm ausgeschieden. Es enthilt keine Erkenntnis der Tugend oder des
Guten im platonischen Sinn, denn eine solche gibt es nach Isokrates nicht »
(ib. 219). « Die letzte inappellable Instanz seines Urteils bleibt stets der
gesunde Menschenverstand » (ib. 220).

Es ist aber moglich « das ganze Wesen des Menschen durch die Be-
schaftigung des Geistes mit einem wiirdigen Gegenstand allmihlich ... zu
veredeln. Und zwar ist es gerade die rhetorische Bildung, die dies zu leisten
vermag ... Ihre Gegenstinde sind die hichsten gemeinsamen Giiter und
Angelegenheiten der Menschen ... Durch den dauernden Umgang mit
thnen » wird eben ganz allgemein « diese Fihigkeit des richtigen Denkens
und Redens erworben, die die natiirliche Frucht » der rhetorischen Schulung
ist (ib. 221). Auf Grund einer solchen Geistesbildung erhebt sich ein Ideal
der strengen Rechtlichkeit, der sittlichen Selbstbereicherung, der Steigerung
des Ichs zur echten Persénlichkeit (ib. 222).

Auffallend ist es, da im Bild der richtigen Paideia nach Panath. 30-33
nur praktische und sittliche Haltungen angegeben werden, ohne den gering-
sten Hinweis auf rednerische Schulung. Bekanntlich ist der Panath. die
letzte Schrift des Isokrates.

Im iibrigen scheint bei Isokrates das religicse Moment, im Unter-
schied von Plato und Xenophon, die hierin dem sokratischen Beispiel treuer
bleiben, merklich zuriickzutreten. In der Antidosis z. B. wird es nur neben-
bei beriihrt und zwar in sehr formelhaften Wendungen (Antid. 249, 322).
Xenophon dagegen beginnt und beschlieBt einen sonst so profanen Traktat
wie seinen Hipparchikos mit der nachdriicklichsten Erinnerung an die
Notwendigkeit des gottlichen Beistandes (III. Bd. 429, Anm. 137 ; vgl. ib. 254
mit Hinweis auf Kyn. 13, 15-18).

Uber den letzteren wollen wir uns kurz fassen (III. Bd. 226-254). « De r
bewuBt erzieherische Zug geht mehr oder minder durch seine ganze Schrift-
stellerei » (ib. 230). Er ist ein ausgesprochener Praktiker (ib. 241), lebhaft

23



354 Zur « Paideia » Werner Jaegers

interessiert an Krieg, Jagd und Landwirtschaft wie an den persénlichen,
héuslichen und staatlichen Verhiltnissen seiner Umwelt. In allem tritt er
uns entgegen als eine Verkorperung sokratischer Sachlichkeit.

- Am ansprechendsten fiir moderne Leser diirfte wohl der Oikonomikos
sein (ib. 245 ff.) und darin die Ausfithrungen zur Frauenerziehung. « Das
Bild der griechischen Frau ware unvollstindig und wiirde manche seiner
schonsten Ziige entbehren ohne die xenophontische Darstellung » (ib. 248).
In dieser Frage ist ihm erst Aristoteles gefolgt, ohne ihn zu iibertreffen.
Die rein theoretische und zudem vielfach utopische Auffassung Platos von
Bildung und Beruf der Frau ist bei Xenophon nicht nur in den Schatten
gestellt, sondern endgiiltig iiberwunden. Xenophon geht eben von der
Wirklichkeit aus und paft sich den wirklichen Lebensbedingungen an.

Der unvermiahlte Knabenfreund, der Plato gewesen ist und der sich
nur allmahlich der Verstrickung des « griechischen » Lasters entrissen hat, —
schlieBlich aber (Adye &mbpevog pévog péve Ges. 835e) mit duberster Griind-
lichkeit, wie seine geradezu « christliche » Auffassung eines sittlichen Ge-

schlechtslebens (Gesetze 636, 835-842) wunderbar beweist, — hat an-
scheinend fiir solche « hausbackene » Anschauungen nicht viel Verstindnis
gehabt.

Uber die zuletzt erwihnten Texte Platos wird man jetzt im ersten
Band der neuesten Ausgabe der Nomoi (Platon, Les Lois, Belles Lettres,
Paris 1951) die treffliche Zusammenfassung von Auguste Diés (Introduction
66-70 : La rééducation de I’amour) recht dankbar entgegennehmen. Jaeger
begniigt sich damit, in einer Anmerkung zum Symposion (II. Bd. 253), auf
sie als Verwerfung der Knabenliebe kommentarlos hinzuweisen (ib. 401,
Anm. 30). Das ist in einer Paideia wohl zu wenig.

Zu wenig ? Seien wir doch nicht ungerecht. Jaeger hat dem alleinigen
Plato nicht weniger als fiinfhundert volle Seiten gewidmet, achtzig Seiten
Anmerkungen in kleinem Druck mitgerechnet. Wenn er dabei nicht gerade
alles eigens beredet, was zu seinem Thema gehort, wollen wir es ihm gerne
verzeihen. In der Art, wie er hier, wenn nicht alle, so doch die wichtigsten
Werke Platos nach ihrem erzieherischen Einschlag planmiBig analysiert,
mit der bewdhrten Akribie des Historikers und mit der einsichtigen Tiefe
des Philosophen, muBte er sich Beschrinkungen auferlegen. Der von uns
beriihrte Punkt wird ihm nicht so schwerwiegend erschienen sein, als ein
katholischer Ethiker ihn ansehen mag.

DaB er die mehr dialektischen Dialoge, den Parmenides und den
Sophistes wie den naturphilosophischen Timaios bei Seite liel, versteht sich
ohne weiteres. Warum er aber den Euthydemos, den Theaitetos, den Politikos,
den Philebos und vor allem den Phaidon nicht behandelte, kénnen wir uns
nur aus der Unméglichkeit -erkliren, in der von ihm geiibten Weise ein
so umfangreiches Material innerhalb verniinftiger Grenzen zu bewiltigen.
‘Wir sind ihm schon fiir das Viele und Wertvolle, das er uns sonst bietet,
herzlich erkenntlich.

Die kleinen «sokratischen » Dialoge, der Protagoras, der Gorgias, der
Menon, das Symposion, die Politeia, der Phaidvos und die Nomoi sind die
Schriften, mit denen er sich in der hier angegebenen Reihenfolge befalt.



Zur « Paideia» Werner Jaegers 355

Sie ist fiir ihn die chronologische. Der Protagoras wére also erst nach der
Reihe der zuerst erwahnten Dialoge entstanden.

Man wird es nicht erwarten, daB wir auf alles eingehen, was angemerkt
zu werden verdiente. Jeder, der die genannten Schriften studieren mochte,
wird Jaegers Darlegungen fortlaufend zu Rate ziehen miissen. Kommentar-
méfig, wie sie meist gehalten sind, bilden sie eine fortan unentbehrliche
Einfiihrung in ihre Gedankenwelt und zugleich in das Erziehungswerk
Platos, in sein Lebenswerk, wie wir schon oben bemerkt haben. Wir werden
nur das eine oder das andere anzeigen und gelegentlich kurz glossieren.

Plato hat erst nach dem Tode des Sokrates seine Dialoge zu schreiben
begonnen (II.Bd. 142). Gegen die Meinung von Wilamowitz und einigen
anderen hat sich heutzutage diese Ansicht ziemlich allgemein unter den
Fachleuten. festgesetzt. Es wire wohl verwegen, dagegen argumentieren zu
wollen, wenn man sich auch dazu versucht fiihlen sollte.

Jaeger liegt viel daran, die durchgingige Kontinuitit des platonischen
Schaffens zu erweisen. Es ist von jeher erzieherisch gerichtet und auf die
Frage nach Wesen und Wissen der Tugend bzw. des Guten konzentriert.
Das hat Plato zur Ideenlehre gefiihrt, deren Aufkommen Jaeger geneigt ist,
ziemlich frith anzusetzen. Das hat ihn auch zur politischen Spekulation
gefiihrt. Solange nidmlich die Philosophen nicht Herrscher oder die Herrscher
nicht Philosophen sind, kann es unméglich zu den richtigen sittlichen Ver-
hiltnissen kommen (Ep. 7, 325/6 ; Pol. 473). Von Anfang an steht dies
fiir ihn fest (II. Bd. 154, 383 Anm. 30, wo noch auf Apol. 31 und 36 ver-
wiesen wird).

Zur realistischen Auffassung der Ideen wird mit Recht an die Voraus-
setzung Platos erinnert, die er mit der ganzen philosophischen Tradition
seines Volkes teilt (II. Bd. 158) : Wo es ein Erkennen gibt, muB8 auch ein
Gegenstand existieren, den es erkennt. Damit ist Aristoteles in seiner Deu-
tung der Ideen grundsitzlich gerechtfertigt. Wir werden aber sehen, da@
Jaeger hin und wieder den Eindruck macht, es zu vergessen.

Die Lustethik bzw. die Lustmetretik des Prolagoras steht nicht im
Widerspruch zur strengen Gerechtigkeitsethik des Gorgias und des Phaidon.
Im Protagoras handelt es sich nicht um eine platonische These, sondern
um eine argumentatio ad hominem nach der landliufigen Hedonik der
Vielen, von der sich Sokrates bzw. Plato deutlich distanziert (II. Bd. 178 ff.).
Damit aber fillt einer der Hauptgriinde weg, den Protagoras vor Sokrates’
Tod anzusetzen.

Das berithmte padagogische Experiment des Menon, « der Glanzpunkt
des Dialogs » (ib. 236-239), wird als Beweis gedeutet, daB « das Streben nach
Wahrheit nichts anderes ist, als die Entfaltung der Seele und des von Natur
in ihr liegenden eigenen Gehalts» (ib. 239, unterstrichen von uns). Damit
scheint dem ganzen Stiick eine subjektivistische Wendung gegeben zu
werden, die nicht in seinem eigentlichen Sinne liegt, wenn auch zuzugeben
ist, daB etliche Sitze darin dem bloBen Wortlaut nach so verstanden werden
konnten. « Von Natur aus » wire hier ein Apriorismus, dem Plato ferne steht.

Im Kommentar zur groBen Erosrede der Diotima (Symposion 209c-
212c) heiBt es in dhnlicher subjektivistischer Wendung, daBl «das ewg



356 Zur « Paideia » Werner Jaegers

Schéne und Gute », der Gegenstand des Erosstrebens, « nichts anderes sein
kann, als der Kern des menschlichen Selbst» (ib. 267). In seinem Stufen-
gang ziele der Eros auf «die Herausformung des wahren menschlichen
Wesens », dessen Geist in der Idee des Schoénen « seinen Mittelpunkt und
seinen Wesensgrund gefunden hat» (ib. 268). Solche mystische Anklinge
vermogen uns kaum iiber das MiBverstindliche dieser Ausdrucksweise zu
beruhigen. Das Schéne an sich und das Gute an sich sind fiir Plato eins :
«das ewig Schone und Gute», wie Jaeger selbst es nennt. Es ist der
eigene Gegenstand des hochsten Mathema (Symp. 211c; Pol. 505a), in
dem der schépferische Urgrund aller Seinswerte im Ubersinnlichen wie im
Sinnlichen aufscheint : érméxewe Tig odolag mpeofele xoal Suvdper Omepéyov
(Pol. 509b), ein vollig Transzendentes also. Wollte Jaeger diese Trans-
zendenz leugnen ? Wir mochten glauben, daB es keineswegs der Fall ist.
Dann aber hitte er sich hier behutsamer dullern kdénnen.

Gegenstand im Phaidros ist nicht der Eros, wie er es im Symposion
war, sondern die Rhetorik. Die Reden iiber den Eros sind nur Kunstproben
der Beredsamkeit. « Der wahre Zweck aller Rhetorik ist nicht den Menschen
zu Gefallen zu reden, sondern Gott zu gefallen, wie Plato am Ende bekennt »
(IIL. Bd. 268). Darin driickt sich die streng theozentrische Haltung der plato-
nischen Paideia aus. « Das den Menschen zu Gefallen Reden » (yxptleaOou) war
«die besondere Schwiche der Rhetorik » gewesen. « Plato kehrt diesen Begriff
um in @i yopilesboun, Gott wohlgefillig reden und handeln (Phaidr. 273e),
ebenso wie er in den ‘Gesetzen’ sagt, nicht der Mensch, sondern Gott ist das
Ma@ aller Dinge ». In allen menschlichen Belangen ist « Maf3stab das ewige
Gute » (ib. 433 Anm. 72).

Plato wird wohl geahnt haben, wie dieses « Gott zu gefallen » (yaptleofar
®cé) — in christlicher Sprache heiBit es dpéoxewv ¢ xuvpiey 1 Cor 7, 32 oder
®e 1 Thes 4, 1 vgl. Joh 8, 29 — das allerhdchste und allerletzte Ziel uniiber-
trefflich richtig ausdriickt, zu dem Gott selbst eine Welt und vor allem
eine Menschenwelt bestimmen muBte, die er einzig und allein zur Er-
freuung seiner neidlosen Giite (Timaios 29e) hervorgebracht hat. Selbst-
verstindlich liegt Gottes Gefallen an der entsprechenden Wesenserfiillung
seiner Geschopfe. :

Uber die Grundgedanken der Polifeia und der Nomoi haben wir bereits
in aller Kiirze das nach Jaeger Wesentliche angegeben.

Im iibrigen miissen wir uns begniigen, auf seinen Text zu verweisen.
Dessen Reichtum und Griindlichkeit sind des groBen Gegenstandes in allen
Punkten wiirdig. Natiirlich ist Jaeger fiir das Fragwiirdige oder das Uto-
pische so mancher platonischen Vorschlige nicht blind. Bei all dem erbau-
lichen Hohenflug des alten Denkers wird der christliche Leser mit tiefem
Bedauern feststellen miissen, daB seine ganze erzieherische Sorge nur allein
dem Wichterkreis der Polis in der Politeia und den 5040 Biirgerfamilien
des Musterstaates in den Nomot gilt. Das ganze iibrige Volk : Sklaven, Land-
arbeiter, Handwerker und sonstiges Gesinde kommt fiir ihn diesbeziiglich
gar nicht in Betracht. Der Geist des « Kommet alle zu mir » hat das grie-
chische Denken noch nicht ergriffen. Erst die Stoa sollte in dieser Hin-
sicht die Wege bereiten.



Zur « Paideia » Werner Jaegers 357

Wir konnen unsere Rezension nicht besser als mit einigen AuBerungen
Jaegers schlieBen, worin er die platonische Theologie kennzeichnet, wie er
sie versteht und wohl auch selbst ihr beizupflichten scheint.

« Platos Erziehungs- und Staatsidee beruht auf der Umkehrung des
Satzes des Protagoras : Der Mensch ist das Ma@ aller Dinge. Er setzt Gott
an die Stelle des Menschen und sagt : Das MaB aller Dinge ist Gott (Nomos:
716¢) ... Letzten Endes stellt Plato damit nur das Verhiltnis von Polis,
Nomos und Gott wieder her, wie es der fritheren griechischen Auffassung
entsprach. Doch der Begriff der Gottheit ist grundlegend verindert. An
die Stelle der individuellen Polisgotter ist das ‘MaB aller Dinge’ getreten,
das platonische Agathon, die Urgestalt aller Arete ... Wie vom goéttlichen
Demiurg die Welt der ewigen Ideen in die natiirliche Welt der Erscheinungen
hineingebildet wurde, ... wird durch die Gesetzgebung der Philosoph zum
Demiurgen des Kosmos der menschlichen Gemeinschaft ... Die Herrschaft
Gottes vollendet sich im bewufBiten Vollziehen des géttlichen Logos durch
den Menschen als verniinftiges Wesen » (III. Bd. 321). In einer Anmerkung
wird « die Wesensgleichheit des Gottes der ‘Gesetze’ mit der ‘Gestalt des
Guten an sich’ (i8ée tob dyabol) im 6. Buch der ‘Politeia’ » betont und dann
hinzugefiigt : « Wir miissen im Auge behalten, da8 bei Plato die Idee ja
die hochste Realitit dessen ist, was sie ist, dafl also die Idee des Guten
einen héheren und miéchtigeren Grad des Guten darstellt als alles in der
Welt » (ib. 449, Anm. 204).

Die Weisheit der Herrscher (ppévnoig) gipfelt «in der Erkenntnis
Gottes als des hochsten Seins und Wertes. Gott hat im Staate der ‘Gesetze’
die Stelle inne, die in der ‘Politeia’ die Idee des Guten einnimmt. Zwischen
beiden besteht kein Unterschied des Wesens, sondern nur ein solcher des
Aspekts und der Erkenntnisstufe, der sie als Gegenstand entspricht» (ib.
342). « Der Gott, der das ‘MaB aller Dinge ist’, ist identisch mit dem Einen
(t6 &v), das Plato 962d und 963b als den Gegenstand des dialektischen
Wissens der Herrscher bestimmt ... Der Hoéhepunkt ihrer Erkenntnis ist
Theologie. Aber in den ‘Nomoi’ betreten wir nicht das Allerheiligste des
Tempels selbst (damit weist Jaeger auf die Ideenlehre hin), sondern bleiben,
drauBen vor der Schwelle stehen. Dem entspricht es, da3 Plato ihren Gegen-
stand hier einfach in der herkommlichen Weise Gott nennt. Aber er deutet
wenigstens an, was damit dialektisch gemeint ist: das ‘Eine’, welches
seinem Wesen nach das ‘Gute an sich’ ist » (ib. 455 Anm. 354).

« So miindet Platos lebenslange Bemiihung ... in der Idee dessen, was
hoher ist als der Mensch und doch des Menschen wahres Selbst ist » (ib. 343).
Da hitten wir wieder die schon friiher vermerkte Wendung ins Subjektive.
Sollen wir es in dem Sinne verstehen, daB3 die gottliche Transzendenz des
‘Einen’ schlieBlich in rein menschlicher Immanenz aufgeht ? Jedenfalls
wiirde es dann dem platonischen Realismus nicht mehr entsprechen. Mag
auch Gott den Geschopfen durch seine intime Anwesenheit immanent sein,
so bleibt er ihnen jedoch durch seine iiberragende Wesenheit absolut trans-
zendent (ungeschieden — ganz verschieden).

Seinen eigentlichen Monotheismus hat Plato wohl deshalb nicht ganz
ausdriicklich bekannt, weil er seine Umwelt nicht vor den Kopf stoBen



358 Zur « Paideia » Werner Jaegers

wollte. Im zehnten Buch der Gesefze, iiber welches Jaeger nur kurz berichtet
(ib. 843 1f.), beginnt bereits seine Theologie in die Bahnen jener Astral-
religion hinabzugleiten, die das Hauptanliegen des spiteren Epinomis aus-
macht. Zu derartigen Zugestindnissen an den herrschenden Polytheismus
hitte sich ein Prophet des wahren Gottes nie herbeigelassen.

Der Freund der Antike und ihres gréBten Denkergenies wird gern
nach dem eben besprochenen Meisterwerk Jaegers die schon genannte neue
Ausgabe der Nomo: mit einer literarischen Einleitung von Auguste Diés
und einer juristischen von Louis Grenet zur Hand nehmen. Die text-
kritische Einleitung, die Textgestaltung und die franzosische Ubersetzung
wurden von Edouard des Places S. J. besorgt. Bisher sind nur die zwei
ersten Bande erschienen (Buch I-VI). Nicht so befriedigend, trotz oder
vielleicht wegen seiner unermiidlichen Analysen in Lings- und Querschnitten,
ist das umfangreiche Werk von Maurice Vanhoutte (La philosophie poli-
tique de Platon dans les Lois. 1x u. 466 pp. Louvain 1954), welches immer-
hin eine auBergewohnliche Leistung darstellt und ungemein viel inhaltlich
Wertvolles wie kritisch Nachdenkliches bietet.



	Das neue Weltbild Albert Mitterers

