
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 3

Artikel: Das neue Weltbild Albert Mitterers

Autor: Pfaffenwimmer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das neue Weltbild Albert Mitterers

Von Georg Pfaffenwimmer C. Ss. R.

Im « Divus Thomas » 1953 1 wurde von uns eine Kritik über den « Wandel
im Weltbild » nach o. Univ. Prof. Dr. Albert Mitterer M) veröffentlicht.
Nun hat der Autor dieses Weltbildes zur genannten Kritik unter anderen 2

auch in dieser Zeitschrift Stellung genommen. Die Leser dieser wissenschaftlichen

Zeitschrift werden beiden Dank wissen : der Redaktion, daß sie diese

zeitgemäße Kontroverse aufnahm und vor allem Prof. Dr. Albert Mitterer,
daß er sich der Mühe unterzog, um von seiner Seite die Grundgedanken
des neuen Weltbildes nochmals herauszustellen und zu beleuchten 3. Wenngleich

wir seine Meinung nicht teilen, so wollen wir doch die Vorzüge seiner
Publikationen nicht unerwähnt lassen. M. ist aufrichtig bemüht, unter
Wahrung strenger Rechtgläubigkeit die katholische Wissenschaft den
Bedürfnissen der Zeit entsprechend voranzutragen. Dabei müssen wir besonders
anerkennend hervorheben, daß er sich im allgemeinen stets klar und
verständlich auszudrücken weiß, sodaß man immer wissen kann, was gesagt
ist. Damit sind nicht nur die Voraussetzungen für eine fruchtbringende
Diskussion geschaffen, sondern auch die Garantien für sein bleibendes
Verdienst gegeben, wenn auch nur in seiner Weise, zur Förderung der Wissenschaft

einen Teil beigetragen zu haben.
Anderseits möchten jedoch auch wir prinzipiell feststellen, daß uns

niemand das Recht der freien Meinungsäußerung über das neue Weltbild
streitig machen kann, solange wir nicht kirchlicherseits daran gehindert
werden. Wir brauchen daher die Ergebnisse der weltbildvergleichenden
Thomasforschung nicht unbesehen hinzunehmen, sondern können sie ruhig
prüfen und mit der kirchlichen Lehre vergleichen. Wenn wir daher im
genannten Artikel hiezu Stellung nahmen, so sollte das nicht eine
mutwillige Befehdung sein, sondern wir hielten es sogar für unsere Pflicht, den
verhängnisvollen Irrtum aufzuklären und andere davor zu bewahren, da
wir nun einmal von der völligen Unhaltbarkeit und dem inneren Widerspruch

des neuen Weltbildes überzeugt sind. Aus diesem Grunde begrüßen
wir die Replik Ms., da wir jetzt erwarten dürfen, unser Ziel umso sicherer
zu erreichen, als sie uns die willkommene Gelegenheit gibt, auf die tragen-

1 DTF Divus Thomas, Frib.) 31 (1953) 185-227.
2 Vgl. W. u. W. Wissenschaft und Weltbild) 7 (1954) 241-250, 401-416.
' KW Kirchlichkeit des neuen Weltbildes), FZFT 2 (1955) 172-196.



Das neue Weltbild Albert Mittererg 317

den Ideen des neuen Weltbildes noch näher einzugehen. Es handelt sich
hauptsächlich um die folgenden drei Probleme :

I. Der Bewegungssatz der klassischen Philosophie,
II. Die Einheit des Universums,

III. Die Gottesbeweise.

1. Der Bewegungssatz

Wir haben zwar hierüber in unserem Artikel1 bereits gehandelt ;

jedoch ist M. von der Beweiskraft unserer Argumente keineswegs überzeugt.
So macht er nun den Versuch — wofür wir ihm aufrichtig dankbar sind —,
uns seine Idee vom bewegten Sein klarzumachen. Seine Erklärung lautet
nun so : « Gegeben sei ein Seiendes und habe folgende Züge an sich. Erstens
ist es tatsächlich so (a) und noch nicht anders (b). Zweitens ist es aber
fähig, nicht mehr so (a), sondern anders (b) zu sein. Drittens soll es sogar
unfähig sein, so (a) zu bleiben und nicht anders (b) zu werden. Infolgedessen
ist es geradezu genötigt, nicht mehr so (a) zu bleiben, sondern anders (b)
zu werden... Worin liegt da ein nachweisbarer Widerspruch Könnte Gott
nicht der Schöpfer eines solchen Seienden sein ?» 2

Darauf antworten wir : Der Widerspruch liegt in der dritten Annahme
Darnach sollte das Seiende unfähig sein, so (a) zu bleiben. Darin liegt schon
der Widerspruch. Denn

1. Wenn es unfähig ist, so (a) zu bleiben, dann muß es zugleich so (a)
und nicht so (a) sein. Es muß so (a) sein, weil wir sonst nicht von so (a)
reden könnten ; es muß aber zugleich nicht so (a) sein, weil es sonst
niemals aus sich anders (b) werden könnte.

2. Wenn das Seiende unfähig ist, so (a) zu sein, kann es niemals so (a)
sein, weil nichts auf Grund der Unfähigkeit sein kann.

3. Wenn das Seiende deshalb anders (b) wird, weil es unfähig ist, so (a)
zu bleiben, dann liegt der Grund des Andersseins (b) in der Unfähigkeit,
so (a) zu sein. Nun ist aber die Unfähigkeit eine Negation eines Seins und
daher nichts ; somit wäre der Grund des Andersseins (b) das Nichts. Es
wird also niemals anders.

4. Nichts kann die Unfähigkeit, das zu bleiben, was es ist, aus sich
haben. Denn jedes Ding hat die Fähigkeit, das zu sein, was es ist. Daher
wird es auch immer das bleiben, was es ist, wenn ihm die Fähigkeit nicht
von einem andern genommen wird. Es kann sich nämlich das Sein nicht
selber des Seins berauben. Erst, wenn ihm ein anderes die Fähigkeit nimmt,
zu bleiben, was es ist, kann es die Unfähigkeit haben, das zu sein, was es

war, aber nicht, was es ist. Denn die Unfähigkeit zu sein, was es ist, ist ein
innerer Widerspruch. Z. B. Wenn eine Billardkugel angestoßen wird, wird
sie der Fähigkeit der Ruhe beraubt. Sie wird aber nicht bewegt, weil sie

unfähig ist, in der Ruhe zu bleiben, sondern sie wird unfähig, in der Ruhe

1 DTF 31 (1953) 214-219.
2 KW 182; vgl. GU Grundformen der Ursächlichkeit), Scholastik 25

(1950) 204 f.



318 Das neue Weltbild Albert Mitterers

zu bleiben, weil sie bewegt wird. Nicht die Negation der Ruhe ist die
Ursache der Bewegung, sondern die mitgeteilte Bewegung ist die Ursache
für die Negation der Ruhe. Daher hat schon Aristoteles darauf
hingewiesen, daß die Beraubung (orépijmç) nur eine causa per accidens ist1.
Thomas schließt sich dieser Auffassung an, indem er die Meinung derer
zurückweist, welche die privatio als eine causa per se ansahen 2. Somit
kann auch Gott ein solches Seiendes nicht erschaffen, das die Unfähigkeit
hat, das zu sein, was es ist, « quia fieri non potest » 3.

Dieses Seiende müßte also zugleich so (a) und auch anders (b) sein.

Dagegen meint allerdings unser Partner, es wäre nicht zugleich so (a) und
anders (b), sondern später. Aber auch das ist unmöglich. Denn «später»
ist eine Zeitbestimmung, die auf die Bewegung folgt. Es müßte also zuerst
bewegt und damit anders (b) werden, damit ein « später » geschaffen würde.
Nun wird es aber nur dadurch bewegt, daß es anders (b) wird. Nun kann
es aber wiederum nicht zugleich so (a) und anders (b) sein, sondern wieder
erst später und so fort in infinitum. Das Unendliche aber kann nicht
durchmessen werden. Infolgedessen wird es niemals anders (b), sondern bleibt
aus sich immer so (a). Diesen Schluß zieht M. unwillkürlich selber, indem
er sagt : « Niemals ist es unter derselben Rücksicht so (a) und anders (b).
Immer ist es tatsächlich so (a), aber fähig, anders (b) zu sein. » 4 Wenn es

aber, so antworten wir, immer tatsächlich so (a) und nur fähig ist anders
(b) zu sein, dann wird es aus sich niemals tatsächlich anders (b), sondern
bleibt tatsächlich immer so (a) 5. Das ist aber dann keine Bewegung. Wenn
es M. dennoch Bewegung nennt, so ist das eine Bewegung ohne Bewegung.
Das ist nun der innere Widerspruch, den wir nachweisen wollten. Entweder
leugnen wir also die Bewegung, dann brauchen wir den Bewegungssatz nicht ;

gibt es aber eine Bewegung, so müssen wir zur Erklärung den Bewegungssatz

heranziehen, da wir sonst das Kontradiktionsprinzip leugnen würden 6.

Das scheint nun ganz evident zu sein. M. wird hingegen antworten :

Und es bewegt sich doch So stehen sich zwei sich widersprechende
Ansichten gegenüber. Wie kommt nun das Es können nicht beide wahr sein.

Wir müssen uns das Beispiel Ms. nochmals etwas näher ansehen. Es
gibt ein Seiendes, das den Zustand a hat, aber nicht in diesem Zustande
bleiben kann. Es muß b werden. Ergo bewegt es sich selbst und braucht
keinen Beweger. Das ist richtig Wir fragen uns : gibt es überhaupt einen
solchen Zustand Wir antworten mit M. : Ja Wir fragen aber weiter : Was
ist das für ein Zustand Die Antwort lautet : Es ist der Zustand der
Bewegung oder des Bewegtseins. Damit ist auch der Fehler aufgedeckt, dem

1 Aristoteles, Phys. I 9. 192, a, 3 ; vgl. Thomas, Phys. I lect. 12 ; Metaph.
X lect. 6 n. 2043 u. 2051.

2 In Phys. I lect. 12.
8 S. Th. I q. 25 a. 4 ad 2 ; a. 3 c.
4 KW 183.
6 NB. « Sein » und « bleiben » sind nicht real verschieden.
0 Vgl. Garrigou-Lagrange, Dieu, son existence et sa nature (1928®), n. 21,

p. 159 f.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 319

M. erlegen ist. Er besteht in einer Petitio principii. Für das Bewegtsein,
das M. zugleich mit dem Seienden annimmt und stillschweigend hineinlegt,
braucht es freilich keinen Beweger mehr, weil die Bewegung nicht nochmals
von einem Beweger bewegt werden muß. Das wird auch niemand behaupten
und das ist auch nicht der Sinn des Bewegungssatzes. Dieser gibt lediglich
Antwort auf die Frage : Wie kam es zu diesem Zustand des Bewegtseins
Darauf antwortet der Bewegungssatz : Weil sich nichts diesen Zustand
selber geben kann, muß er von einem anderen kommen. M. wird jetzt fragen :

Warum könnte nicht Gott einem Seienden den Zustand des Bewegtseins
geben Gewiß Er tut es auch Aber das bedeutet eben nichts anderes,
als daß Gott als erste Bewegungsursache bewegt und als motor immobilis
am Anfang jeder Bewegung steht. M., der gegen Aristoteles und Thomas
den ersten Beweger leugnet, setzt das als Gegeben voraus, was bewiesen
werden soll ; an Stelle des Grundes für eine Tatsache setzt er die Tatsache
selber. Das ist nun genau so, als wollte jemand sagen : Wir brauchen keinen
Schöpfer der Welt ; denn die Welt existiert ja ohnehin schon Für die
existierende Welt braucht es freilich keinen Schöpfer mehr ; wohl aber,
damit sie existiert. M. spricht zwar nur vom Seienden, meint aber ein
bewegtes Seiendes. Daß es ein bewegtes Seiendes gibt, daran zweifelt gewiß
niemand ; man müßte denn die Bewegung leugnen. Wir dürfen aber das
Seiende nicht einfachhin ein bewegtes Seiendes nennen, da das Seiende als
solches nicht bewegt ist. Sonst wäre Gott als das Meist-Seiende zugleich
das meistbewegte Seiende. M. denkt also an etwas anderes, als er sagt. Er
spricht vom Seienden und denkt an das bewegte Seiende. Für das bewegte
Seiende gilt allerdings, was er daraus ableitet ; aber für das Seiende als
solches gilt, was wir zur Antwort gaben. Wie wir nun bei der existierenden
Welt fragen, ob sie die Existenz aus sich haben kann, so fragen wir uns
auch betreffs des bewegten Seins, das die Naturwissenschaft entdeckt
haben soll, ob dieses Sein das Bewegtsein aus sich haben kann, oder ob es

von einem anderen Seienden herrühren muß. Da nun kein Seiendes den
Zustand der Veränderung aus sich haben kann, wie wir oben 1 gesehen
haben, muß er von einem anderen mitgeteilt werden. Nun kann aber Gott
unmittelbar oder auch nur mittelbar die Dinge bewegen. Diese mittelbaren
Beweger, die bewegen und selbst bewegt werden, müssen wir einschalten,
weil es sonst in der Welt keine Wirkursachen gäbe 2. Es ist nun an und für
sich gleich, wieviele solcher Mittelursachen oder Beweger eingeschaltet werden

; jedenfalls dürfen und müssen wir nur soviele annehmen, als notwendig
sind, um einen Vorgang zu erklären. Aber warum, so wird M. fragen, haben
Aristoteles und Thomas die Himmelsgeister als solche Untererzeuger und
Beweger eingeschaltet Antwort : Das taten sie aus demselben Grunde. Es
kam so. Die Philosophie hat die Aufgabe, die Welt, in der wir leben, zu
erklären. Dies geschieht durch die Aufdeckung der Ursachen. Erste
Voraussetzung ist natürlich der Gegenstand, das Subjekt, das erklärt werden
soll. Die Kenntnis dieses Subjektes nehmen wir aus der Erfahrung. Des-

1 S. 317 ; vgl. DTF a. a. O. 219.
2 Thom. C. Gent. III c. 69.



320 Das neue Weltbild Albert Mitterers

halb betonen Aristoteles und Thomas immer wieder die Notwendigkeit der
Naturwissenschaften 1. Für die Astronomie waren ihnen die Astrologen oder
Mathematiker maßgebend 2. Aristoteles verlangt, daß man sich hier an jene
zu halten habe, die am besten hierin bewandert sind 3. Sie stützten sich
also nicht auf die eigene Erfahrung, sondern auf die größten Autoritäten,
die ihre Zeit aufzuweisen hatte. Dasselbe müssen auch wir tun, um das
Subjekt, dessen Phänomene zu erklären sind, zu kennen. Nun hat sich aber
hierin schon vor Jahrhunderten ein großer Wandel vollzogen. Damit wurden
die aristotelischen Erklärungsversuche gegenstandslos. Viele haben im
18. Jahrhundert allerdings gemeint, die klassische Philosophie, welche die
Welt der damaligen Naturwissenschaft zu erklären suchte, sei ebenso falsch,
wie die Voraussetzungen, die sie von der Naturwissenschaft übernommen
hatte. So verwarfen sie denn beides 4

; bis endlich Leo XIII. kam und mit
der Enzyklika « Aeterni Patris » die Philosophie des hl. Thomas eindringlich
empfahl. Der Heilige Vater wollte aber damit nicht sagen, die katholischen
Philosophen sollen wieder behaupten, daß sich der ganze Himmel um die
Erde dreht, usw. Er setzte voraus, daß die neueren Philosophen sich ebenso

wie die Alten an die Erfahrung halten. Die Himmelsgeister konnten
nun als Mittelbeweger wegfallen, da sich sowohl das Leben wie auch die
Bewegungen in der anorganischen Welt anders erklären lassen. Denn es

handelt sich immer nur um das crcâÇeoOca rà <paw6p.eva. Die Erklärungsprinzipien,

die Metaphysik, womit Aristoteles und Thomas die Phänomene
zu erklären suchten, sind dieselben geblieben. Sie sind ja gleichsam die
Augen, mit denen wir die Gründe schauen sollen, die hinter den Erscheinungen

liegen. Eines dieser Prinzipien ist nun der Bewegungssatz. Wir
dürfen daher heute nicht wieder den Fehler begehen, den man im 18.
Jahrhundert gemacht hat, daß wir mit der fortschreitenden Naturerkenntnis
die Prinzipien preisgeben. Das wäre nicht nur das Ende jeder Philosophie,
sondern auch der Naturwissenschaft selber. Denn ohne Bewegungssatz und
Kausalitätsprinzip gibt es keine Naturwissenschaft. Es mag wohl sein, daß
der hl. Thomas den Bewegungssatz zuweilen mit Beispielen erläutert, die
heute nicht mehr zutreffen. Aber diese Beispiele sind nicht das Prinzip.
Wir dürfen den Bewegungssatz nicht mit den Subjekten verwechseln, an
denen er analog verwirklicht ist. Sonst müßte man schließlich auch sagen,

1 Arist. Anal, pr; I 30. 46, a, 17 s. Thom. Metaph. XII lect. 9 ; Meteor. IV
lect. 1 (Joann. Quidort). Vgl. Leo XIII. «Aeterni Patris»: «Nam S. Thomas,
B. Albertus magnus, aliique Scholasticorum principes, non ita se contemplationi
philosophiae dediderunt, ut non etiam multum operae in naturalium rerum cog-
nitione collocarint. »

2 Arist. De part. an. 639, b, 7. Vgl. Michael Ephes. C. A. G. (Commentaria
in Aristotelem Graeca, Berol. 1882 ss.) XXII/2, 3, 5.

3 Met. XII 8. 1073, b, 16.
1 So waren die Vertreter der klassischen Philosophie als die « Peripatetiker »

geächtet. Vgl. Hartenschneider, Darstellung d. Stiftes Kremsmünster (1830)
S. 230. Nicht mit Unrecht Sie hielten nämlich damals, entgegen den Grundsätzen

des Arist. (vgl. Hist. an. I 7. 491, a, 9 ss. ; Meteor. III 2. 371, b, 21 ; Anal,
post. II 19. 100, b, 3, s.) und des hl. Thomas (vgl. In de coelo, II lect. 19) an der
alten Physik fest.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 321

der Bewegungssatz gelte nicht mehr für die Fahrzeuge, weil man heute mit
Autos fährt. Das Automobil bewegt sich ja selber, wie der Name sagt.
Ähnliche Beispiele bringt M. 1 Daher unterscheidet er gleich mehrere
Wirkursachen, denen ja nach der klassischen Philosophie mehrere Bewegungssätze

entsprechen 2. Aristoteles versteht nämlich unter Wirkursache (causa
efficiens) das Bewegende oder das Prinzip der Bewegung 3. Der Bewegungssatz

kann aber nur einer sein ; der nämlich, welcher für die Bewegung als
solcher, und damit für jede Bewegung gilt. Er ist ein Prinzip, das vom
Sein, bzw. von der Veränderung des Seins abgeleitet ist 4. Es ist daher eine
vollkommene Verkennung der Metaphysik, wenn jemand behauptet, man
könne den Bewegungssatz aus der Erfahrung widerlegen, da er in der
Veränderung selbst begründet ist, die eine notwendige Voraussetzung der
Erfahrung ist. 4

Das Kausalitätsprinzip

Aus unserer Untersuchung des Erklärungsversuches Ms. geht hervor'
daß mit der Leugnung des Bewegungssatzes auch das Kontradiktions"
prinzip unhaltbar wird. Nur, wenn wir annehmen dürfen, daß seine Beweis"

führung eine petitio principii ist, bleiben beide Sätze aufrecht. Für diesen

Fall leugnet er auch nicht den Bewegungssatz, sondern nur eine bestimmte
Art von Bewegtwerden, so wie man sagt : der Kraftwagen wird nicht von
einem anderen Subjekt bewegt, d. h. er wird nicht geschoben oder gezogen,
sondern er bewegt sich selbst. Da nun aber M. anderseits ausdrücklich den
Bewegungssatz selber in Abrede stellt 5, sich mit der Ansicht Heraklits
identifiziert 8 und wiederholt erklärt, der Naturkörper sei aus seinem innersten

Wesen bewegt, wesentlich nicht ein ens mobile, sondern ein ens motum 7,

so haben wir einigen Grund anzunehmen, daß dies auch seine Auffassung
ist und wir werden uns im folgenden nochmals näher damit befassen müssen.
Wenngleich eine weitere Diskussion überflüssig scheint, da bei dieser
Auffassung des bewegten Seins, wie wir gezeigt haben, das Kontradiktionsprinzip

fallen muß, so können wir speziell am Kausalitätsprinzip unseren
Beweis erhärten, da mit diesem Prinzip auch der Satz vom Widerspruch
steht und fällt. M. glaubt allerdings nachweisen zu können, der Bewegungssatz

lasse das Kausalprinzip unberührt.

1 GU 192 f., 196 f.
2 GU 202 ; S. 205 : « Man darf also Kausalprinzip der Bewegung mit

bestimmten Bewegungssätzen nicht verwechseln. »

3 to 7toioüv : Phys. II 3. 194, b, 31. o0ev f) xtvijou; : 195, a, 8. àp/i] xivf)-
astùç : a, 11. xà xtvoüv : Met. IV 5. 1010, b, 37. rà xivîjcrav : Phys. II 7. 198,

a, 24. o0sv r] àpy/rj trfi xivrjaero; : Met. I 3. 983, a, 30.
4 Mit Recht sagt Garrigou-Lagrange : « La proposition : Tout ce qui est

mû est mû par un autre, est fondée sur la nature du mouvement ou du devenir. »

A. a. O. S. 242.
6 KW 178 ff.
6 KW 177 ; W. u. W. 1954, S. 410.
' ESch Von der Erzeugung ohne Schöpfung zur Schöpfung ohne

Erzeugung), Phil. Jahrb. 61 (1951) 425 ; vgl. GU 198.

21



322 Das neue Weltbild Albert Mitterers

Seine Argumentation lautet nun so : Nehmen wir an, « unser Seiendes

von vorhin würde diese seine Fähigkeit selbst ausüben und zwar
voraussetzungsgemäß aus innerer Unfähigkeit, so (a) zu bleiben und nicht anders
(b) zu werden, und daher infolge innerer Nötigung nicht mehr so (a) zu
bleiben, sondern anders (b) zu werden... Dann wäre unser Seiendes nicht
bloß formal bewegt, sondern auch kausal bewegend. Dieses Bewegen wäre
nicht bloß Auswirkung, sondern Ausübung der Seinsfähigkeit eines
seinsfähigen Seienden. » 1 « Der Bewegungssatz aber behauptet, daß die Ursache
für dieses Bewegtsein immer ein anderes Seiendes sein müsse. Nicht unser
Seiendes übt dabei seine Fähigkeit aus, sondern ein anderes Seiendes führt
sie an ihm aus. » 2

Dazu ist zunächst zu bemerken : Falls wir ein bewegtes Seiendes
annehmen, dann ist die obige Ausführung Ms. zweifellos richtig ; denn dann
kann es nicht a bleiben, es muß b werden, weil es sonst nicht bewegt wäre.
Nun fragt es sich : Woher hat das Seiende das Bewegtsein Wir sagen, es
muß von einem anderen Seienden stammen ; M. hingegen behauptet, es hat
das Bewegtsein aus sich. Das ist nun das bewegte Sein, das M. im 20.
Jahrhundert nach Chr. wieder entdeckt, das Heraklit im 5. Jahrhundert vor Chr.
erstmalig gefunden hat.

Von diesem bewegten Sein leitet nun M. seinen Kausalitätsbegriff ab
und sucht uns das auf folgende Weise klarzumachen.

« Jeder Sachverhalt hat seinen zureichenden Grund (Prinzip des
zureichenden Grundes). Dieser Grund ist entweder ein Selbstgrund, wenn es

der Sachverhalt selbst ist, von dem es kommt, daß er zutrifft. Oder es

ist eine Ursache, wenn es nicht der Sachverhalt selbst, sondern etwas anderes

ist, von dem es kommt, daß er zutrifft. Jeder Sachverhalt, der nicht Grund
seiner selbst ist, ist verursacht (Prinzip der Ursächlichkeit)... Und nun
der Bewegungssatz. Übersetzt in die Sprache dieser Prinzipien lautet er :

Der Sachverhalt, daß ein Seiendes bewegt ist, ist immer von einem anderen
verursacht (Bewegungssatz). Das kontradiktorische Gegenteil lautet : Das
Béwegtsein eines Seienden ist nicht immer von einem anderen Seienden
verursacht. Es kann seine Ursache auch im Seienden, nämlich in der Konstitution

des Seienden haben. Es resultiert ursächlich aus ihr. » 3 Dieses
kontradiktorische Gegenteil hält nun M. nicht nur für möglich, sondern es ist
seine Auffassung von der Ursächlichkeit (Wirkursache). Wir glauben nun
zunächst, daß der Satz : Das Bewußtsein ist nicht immer von einem anderen
Seienden verursacht, gegen die eigene Annahme verstößt, die da lautet :

« Es (das Seiende) ist eine Ursache, wenn es nicht der Sachverhalt selbst,
sondern etwas anderes ist, von dem es kommt, daß es zutrifft. » Wenn
nämlich das Bewegtsein verursacht sein soll, dann muß es von einem anderen
Seienden verursacht sein, weil, wie M. selbst festgestellt hat, die Ursache
der hinreichende Grund nur für ein anderes Seiendes ist. Es gibt ja nach der
obigen prinzipiellen Darlegung kein drittes Prinzip, das einerseits Ursache
besagt und anderseits die Identität des Seienden festhält. Da nun M.
hauptsächlich diese Identität des Seienden betont, so haben wir seinerzeit nicht

1 KW 182 f. 2 KW 183. 3 KW 180.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 323

ohne Grund von der Leugnung der geschöpflichen Wirkursache gesprochen,
die sich aus den Prinzipien, die M. hier aufgestellt hat, von selber ergibt.

Dennoch behauptet M., er leugne nicht die Ursachen, sondern nur den
Bewegungssatz. Darum erklärt er : « Wer Ursachen, die der Bewegungssatz
fordert (daß nämlich alles, was bewegt ist, von einem andern bewegt werde),
in dieser Allgemeinheit ablehnt, der rechnet damit, daß nicht alles, was
bewegt ist, von einem anderen bewegt werde, sondern manches eventuell
konstitutionell bewegt sei. Er leugnet nicht 'die Ursachen' überhaupt. Er
findet nur, daß andere Ursachen auch in Frage kämen. Konstitutionelles
Bewegtsein ist nicht ursachloses Bewegtsein, sondern Bewegtsein, das seine
Ursache nicht in einem anderen Seienden, sondern im bewegten Seienden
selbst und zwar in seiner Konstitution hat » 1.

Dazu möchten wir bemerken, daß es nicht genügt, irgend etwas mit dem
Ausdruck « Wirkursache » zu belegen, wenn man nicht das darunter
versteht, was die klassische Definition der Wirkursache ausdrückt. Die «

Ursächlichkeit », welche « Humani generis » 2 verlangt, ist kein leeres Wort,
dessen Inhalt dem einzelnen überlassen wäre, sondern ein ganz bestimmter
Begriff. Wer diese Ursache nicht annimmt, der leugnet die Wirkursache
schlechthin, was immer er sonst als Ursache bezeichnen mag.

Was versteht nun M. unter Ursache
Wir wollen zunächst bestimmen, welche Ursache hier in Frage kommt.

Nach der klassischen Philosophie ist « Ursache » ein analoger Begriff. Wir
unterscheiden innere Ursachen (Materie und Form), die aber hier nicht zur
Rede stehen, und äußere Ursachen : Wirk- und Zweckursache. Von diesen
kommt hier nur erstere in Betracht, « welche nach unserem Sprachgebrauch
fast allein als Ursache gilt » 3. Es ist die causa efficiens, die M. Exekutivursache

nennt. Er spricht zwar auch von einem « allgemeinen Kausalprinzip

» 4, das er aber nicht näher bestimmt ; sondern er stellt nur der
Exekutivursache (Wirkursache) seine Reaktiv-, Konsekutiv- und Konsti-
tutiv-Ursachen entgegen. Diese sind nun wesentlich von der Wirkursache
verschieden. « Ihre Grundthesen widerstreiten einander. » 5 In Bezug auf die
Wirkursache sagt er : « Eine sachliche Äquivalenz dieser begrifflich so
verschiedenen Ursächlichkeit mit den modernen Ätiologien kommt nicht in
Frage. » 6 Letztere « scheinen bei all ihrer Verschiedenheit darin
übereinzustimmen, daß sie gegenüber dem einseitig wirkursächlichen Charakter der
Exekutivätiologie einen resultativursächlichen Charakter haben » 7. Dieser
resultativursächliche Charakter besteht nun darin, daß die Bewegung nicht
von einem anderen Subjekt verursacht wird, sondern aus dem Wesen des

bewegten Subjektes ursächlich resultiert 8. Dieses Resultieren haben wir uns
so vorzustellen, wie nach Thomas das Proprium (Lichtigkeit der Sonne,

Quantität, Farbe etc.) aus dem Wesen resultiert 9. Somit besteht die Ur-

1 KW 183.
2 Acta Apost. Sedis 42 (1950) 522.
3 Rolfes, Aristot. Met. (1920) S. 167.
4 GU 202. 3 Gu 207. « Ebend. ' Ebend. 8 KW 184.

11 Ebend. ; W. u. W. 243.



324 Das neue Weltbild Albert Mitterers

sächlichkeit nach M. darin, daß ein Subjekt die Bewegung aus sich ursächlich

hervorbringt. Dadurch ist es wesentlich bewegt und bedarf keines
Bewegers von außen.

Dagegen müssen wir jedoch erklären : Wenn sich M. die Ursächlichkeit
so vorstellt, dann ist er zweifellos im Irrtum. Die Eigenschaften (proprie-
tates) werden nämlich nicht im eigentlichen Sinne von der Substanz, vom
Subjekt verursacht *, da der Substanz zur Hervorbringung der Eigenschaften
die für die Ursache eigentümliche Tätigkeit (actio) fehlt 2 Die geschaffene
Substanz ist nämlich nie selber unmittelbar aktiv3. Die Eigenschaften
(Propria) werden vielmehr zugleich mit der Substanz im eigentlichen Sinne
(effective) verursacht (comproducuntur), weil sie von der Natur gefordert
werden. So wenig daher der Verstand den Willen hervorbringt, den er von
Natur aus fordert, ebenso wenig bringt die Substanz die Eigenschaften
effektiv hervor. Die Propria werden also miterschaffen bzw. miterzeugt ;

sie gehen nicht kausalresultierend aus dem Wesen hervor, sondern per
modum resultantiae. Der Grund ist folgender : Die Propria sind Akzidentien
und können als solche ohne Substanz natürlicherweise gar nicht sein. Wie
sie nun nicht allein sein können, so können sie auch nicht allein entstehen.
Wer sie verursacht, muß auch die Substanz verursachen, wer die Substanz
verursacht, muß auch Ursache der Eigenschaften sein 4. Da nun die
Wirkursache das Prinzip der Bewegung ist und nach M. die Bewegung ein
Proprium ist, bleibt Gott allein die Wirkursache vorbehalten. Das bestätigt
auch M., indem er sagt : « Es scheint in den Geschöpfen eine integrale
Entwicklungs-, bzw. überhaupt Konsekutivursächlichkeit an die Stelle jener
Exekutivursächlichkeit zu treten, so daß die Exekutivursächlichkeit im
eigentlichen Sinne Gott vorbehalten bleibt. » 5 Die Exekutivursache ist aber
sowohl nach M. 6 als auch nach der klassischen Philosophie 7 die causa
efficiens oder Wirkursache.

Damit ist zunächst der Okkasionalismus gegeben. Wir glaubten nun

1 Thom. S. Th. I q. 77 a. 6 ad 3 : « Emanatio propriorum accidentium a
subiecto non est per aliquam transmutationem, sed per aliquam naturalem resul-
tationem. »

2 Sylvius, In I 77, 6 : « Observandum est animam respectu suarum poten-
tiarum non habere veram efficientiam ; quia non producit eas actione, quae sit
media inter agens et effectum, sive non per transmutationem aliquam, sed per
naturalem quamdam resultantiam et emanationem. » Vgl. Complut. II. Phys.
disp. X q. 5 § 1.

3 Thom. S. Th. I q. 54 a. 1 ; III q. 77 a. 4. « Hanc sententiam defendunt
omnes Thomistae»; Complut. 1. c. q. 2 § 1. Auch Suarez, Met. disp. 18 sect. 2

torn. 22 p. 327.
1 Dezza, Metaphys. gen., Romae 1948, p. 232 : «Causa efficiens harum

realitatum (proprietatum, relationum) proprie est ipsa causa efficiens subjecti,
nam qui dat esse, dat consequentia ad esse. » Vgl. Gredt, Elem. phil. (19264) n. 194.

6 ESch 428.
8 GU 198 und 202.
' Complut. 1. c. q. 1 § 1 ; Babenstuber, II. Phys. disp. 4 a. 1 n. 5 : « Debet

igitur executive omnium prima influere causa efficiens. »



Das neue Weltbild Albert Mitterers 325

seinerzeit, M. wolle auf diese Weise die widerspruchsvolle adäquate
Selbstbewegung umgehen 1. Nun erfahren wir von M. selber, daß er weder den
Okkasionalismus lehren, noch die adäquate Selbstbewegung umgehen wolle 2.

Er denkt sich offenbar ein Geschöpf, das effektiv von Gott hervorgebracht
wurde, und das sich adäquat selbst bewegt. Doch ist dieser Irrtum
womöglich noch größer. Denn :

Erstens ist ein solches Wesen ein glatter Non-sens und daher auch ein
Non-ens, wodurch das Kontradiktionsprinzip geleugnet wird, wie Thomas
beweist 3. Es kann daher auch kein Geschöpf Gottes sein.

Zweitens wird damit nicht weniger die geschöpfliche Wirkursache
geleugnet. Denn diese besteht darin, daß ein agens eine Bewegung in passo
hervorbringt. Es kann nun aber nicht dasselbe Subjekt bewegend und
bewegt sein, den Effekt hervorbringen und denselben auch aufnehmen,
agens und patiens sein. Daher ist diese Auffassung von der Ursache gegen
« Humani generis » 4.

Drittens ist dieses selbstbewegte Sein gegen die Naturwissenschaft.
Wenn nämlich die Bewegung ein Proprium des Naturkörpers ist, bedarf es

zur Bewegung keiner äußeren Kraft. Damit wird die Lehre von der Dynamik
und Energetik, die das Dyn. und das Erg. 5 nach der Bewegung messen
und bestimmen, die ein Subjekt am andern bewirkt, hinfällig. Ferner
widerstreitet es dem Trägheitsgesetz von Newton 6. Schließlich müßte der
ganze Kosmos entweder ins Nichts verschwinden, wenn sich über ihn der
Todesschatten (Entropiemaximum) legt 7, oder es gäbe überhaupt keine
Entropie, da das Proprium mit der Substanz untrennbar verbunden ist.

Viertens könnten wir keine Wesensbestimmungen der Naturkörper
treffen, da wir die Naturen nur nach ihren Wirkursachen unterscheiden 8.

Wenn es ferner wahr ist, was M. sagt : « Alles ist in jeder Art von Bewegung
bewegt (Pius XII.) » 9, so bedeutet das nicht nur eine Repristinierung des
bekannten roxvxa pst, sondern auch des Heraklitischen Agnostizismus 10.

Fünftens hätte das bewegte Sein unabsehbare Folgen für die Glaubenslehre.

Es sei nur an die materia valida der Sakramente erinnert.

1 DTF 31 (1953) 224. 2 KW 186. 3 DTF a. a. O. 219.
1 A. a. O. p. 572 ; vgl. Thom. In Phys. III lect. 4 : « Actio est actus ab

agente in aliud ».
6 lDyn lg. cm.s-2 ; lErg lg. cm'.s-'.
6

« Corpus omne perseverare in statu suo quiescendi vel movendi unifor-
miter in directum, nisi quatenus illud a viribus impressis cogitur, statum suum
mutare. » Von diesem Satz sagt Grimsehl-Tomaschek, Lehrb. d. Physik (194212)

I S. 47 : « Er ist eine der Grundlagen unserer heutigen Naturbetrachtung geworden. »

' Vgl. Alloc. PP. Pii XII. vom 22.11.1951 ; A. A. S. 44 (1952) 38.
8 Thom. C. Gent. III c. 69 : « Non enim effectus ostendit virtutem causae,

nisi ratione actionis, quae, a virtute procedens, ad effectum terminatur. »

9 W. u. W. 7 (1954) 246.
10 Denz. 2072 s. ; Garrigou-Lagrange, Dieu, p. 158. Zur Behauptung, es

sei alles bewegt, macht der Autor die treffende Bemerkung : « Un devenir, sans
sujet restant le même sous le changement, cesserait d'ailleurs d'être un devenir,
il y aurait à chaque instant annihilation et création. » p. 160.



326 Das neue Weltbild Albert Mitterers

Nichtsdestoweniger glaubt M. sich auf die Lehre der Kirche berufen
zu können, die, wie er meint, den Bewegungssatz « freigegeben » habe. So

müsse man zwar an der Kausalität festhalten, man könne sie jedoch so
verstehen, daß sie mit dem Bewegungssatz in keinem notwendigen Zusammenhang

stehe L Wie beweist nun aber M. diese « Freigabe » Offenbar daraus,
weil er in der Rede des Heiligen Vaters 2 nicht ausdrücklich genannt ist 3.

Doch ist dieser Schluß unberechtigt, sobald sich nachweisen läßt, daß die
beiden Prinzipien untrennbar verbunden sind ; ja daß das Kausalgesetz
den Bewegungssatz gewissermaßen sogar voraussetzt. Es sind nämlich beide
unmittelbar evidente Sätze, die nicht streng bewiesen werden können. Man
kann sie nur erklären, indem man einen Erklärungsgrund angibt. Die Bewegung

ist nämlich eine Veränderung. Der Grund für die Veränderung ist die
Ursache, der Seinsgrund in einem anderen Seienden, wie M. oben richtig
dargelegt hat. Der Grund nun, warum wir den Seinsgrund der Veränderung
in ein anderes verlegen, ist das Prinzip : Nihil movet seipsum. So erkennen
wir die Ursache, den Grund der Veränderung mittels des Bewegungssatzes.
Die Ursache wird daher als jenes Prinzip definiert, von dem die Bewegung
stammt : Principium a quo primo profluit motus 4. Das Kausalitätsprinzip
lautet : Alles, was entsteht, muß eine Wirkursache haben. Diese erkennen
wir aus der Veränderung. Wenn also das Kausalitätsprinzip deshalb
angenommen werden muß, weil sich nichts selbst bewegt, muß man umso mehr
den Bewegungssatz annehmen. Er ist ja gleichsam die Begründung für das

Kausalitätsprinzip 5. In der Seinsordnung ist zwar die Ursache früher als
die Bewegung ; aber in der Erkenntnisordnung schließen wir aus der Bewegung

auf die Ursache, weil sich nichts selbst bewegen kann (Bewegungssatz).

Würden wir den Bewegungssatz streichen, könnten wir von keiner
Ursache mehr reden und damit müßte auch das Kausalprinzip fallen. Wenn
daher die Kirche das Kausalprinzip besonders verlangt, so hat sie damit
die Begründung dieses Prinzips nicht freigegeben, weil sie sonst ein Kausalprinzip

vorschriebe, das sine ratione sufficiente wäre ; d. h. sie würde etwas

ganz Törichtes vorschreiben. Das dürfen wir aber von der Kirche nicht
aussagen ®.

1 KW 180.
2 Alloc, v. 22.11.1951.
3 Diese Interpretationsmethode ist allerdings sehr bedenklich. M. wendet

sie auch bei der Frage an, ob der Heilige Geist das Herz oder die Seele des

mystischen Leibes Christi genannt werden könne, und er erlaubt sich, die eine
Enzyclica Pius XII. gegen die andere « Divinum illud munus » Leo XIII.
auszuspielen, anstatt bei Thomas zu bleiben und mit der Kirche zu lehren, daß man
den Heiligen Geist sowohl das eine, wie auch das andere nennen könne. Vgl.
Mitterer, Geheimnisvoller Leib Christi (1950) S. 116 f.

4 Aristoteles, Phys. II 3. 194, b, 29 ; 1. c. 7, 198, a, 26.
6 Dezza, Metaphys. gen. 1948, p. 211, 1 : « Principium causaütatis potest

etiam ostendi ex mutabilitate. Etenim omne ens mutabile est causatum ; atqui
omne ens finitum est mutabile ; ergo est causatum. Maior probatur quia omne
quod movetur ab alio movetur, nam nihil reducitur in actum nisi per aliquod
ens actu (n. 127). Cfr. S. Th. I q. 2 a. 3, Ia via. »

8 M. kann sich nicht auf Suarez berufen. Denn 1. scheint Suarez nur die



Das neue Weltbild Albert Mitterers 327

Da es M. bedauert, daß sein Artikel : « Grundformen der Ursächlichkeit
»1 von uns nicht berücksichtigt wurde 2, sollen die wesentlichen

Gedanken daraus hier kurz diskutiert werden. Der Artikel richtet sich gegen
die Wirkursache im Sinne der klassischen Philosophie. M. nennt sie Exekutivursache.

« Der Begriff der Ursache als eines Seins, von dem anderes Sein
ist, läßt die Frage nach den Kategorien oder Weisen, wie ein Sein von
einem anderen sein könne, völlig offen. Das muß einen vorsichtig stimmen,
besonders darin, in einem bestimmten Ursachensystem das einzig mögliche
System zu sehen. Ich habe in den erwähnten Büchern darauf hingewiesen,
daß unser altes übliches Ursachensystem, das erzeugungs-ätiologische, tech-
nomorph ist. » 3 Dazu haben wir bereits Stellung genommen und gezeigt,
daß die Ursachenlehre der klassischen Philosophie in der Metaphysik
begründet ist ; daß sie daher ganz allgemein gilt 4. M. sagt dann weiter : « Es
ist nicht einzusehen, warum eine reaktive, konsekutive oder konstitutive
Formulierung dem Kausalprinzip nicht ebenso gerecht werden sollte wie
eine exekutivätiologische der Erzeugungsätiologie. » 5 Dazu möchten wir
vorläufig bemerken, daß dies immerhin richtig ist, vorausgesetzt, daß man
diese verschiedenen Ätiologien exekutivätiologisch versteht ; nicht aber,
wenn man sie an Stelle der Exekutivätiologie (Wirkursache) setzt. In diesem
Sinne können wir ruhig zugeben, was M. von den einzelnen sagt.

1. «Reaktiv würde es lauten: Manches, was bewegt ist, ist infolgedessen

bewegt, daß seine Teile miteinander reagieren. Ein anderes Subjekt
liegt hier nicht vor. » 6 Ein Reagieren setzt ein Agieren voraus. Das können
wir aber nur exekutivätiologisch auffassen, weil sonst kein Effekt da wäre
und infolgedessen auch keine Veränderung. Das Reagieren ist desgleichen
ein Agieren von Seiten des patiens. Aristoteles sagt daher : « Das Bewegende

Formulierung des Kausalprinzips durch den Bewegungssatz weniger klar zu sein,
als die andere : omne quod fit, ab alio fit, welches Prinzip er für « longe evidentius »

hält. Nun gibt es aber in der physischen Ordnung kein fieri ohne Bewegung ;

2. darf man auf einer solchen Unsicherheit kein Weltbild aufbauen. Es wird
immer wieder solche geben, die sich vom realen Unterschied zwischen Wesenheit
und Dasein in den Geschöpfen nicht überzeugen können. Man wird sie deshalb
nicht verketzern. Wollten sie aber dann daraus den Schluß ziehen, daß zwischen
Gott und dem Menschen kein realer Unterschied besteht, obgleich dieser Schluß
ganz folgerichtig wäre, so könnte man das nicht mehr angehen lassen. Dasselbe

gilt auch vom neuen Weltbild. Es mag ganz gut sein, daß jemandem die
durchgängige Gültigkeit des Bewegungssatzes nicht einleuchten will ; aber er darf
deshalb keine Konsequenzen daraus ziehen. Denn gerade deshalb betont die Kirche
immer wieder, daß wir uns an die Prinzipien des hl. Thomas zu halten haben.

1 Scholastik 25 (1950) 184-208 GU).
2 KW 173. 3 GU 201.
1 DTF 31 (1953) 193 ff. Vgl. Dezza, Metaph. gen. ; Gredt, Elem. phil. und

sämtliche Lehrbücher der klassischen Philosophie. Wir können daher nur
bedauern, daß sich M. von unseren Argumenten nicht überzeugen konnte. Nur wer
nicht versteht, was die « Bewegung als solche » bedeutet, kann noch weiterhin
von einem Technizismus der thomistischen Naturerklärung reden (W. u. W.
1954, S. 412).'

6 GU 203. 6 Ebend.



328 Das neue Weltbild Albert Mitterers

ist seiner Natur nach früher als das Bewegte. Und das ist nicht weniger
wahr, wenn beide in Wechselbeziehung (7rpoç äXXtjXoc) ; (d. i. aktiv und reaktiv)

aufgefaßt werden. »1

2. « Konsekutiv würde es lauten : Manches, was bewegt ist, ist infolgedessen

bewegt, daß sein jeweiliger Zustand den folgenden verursacht » 2

Auch hier brauchen wir die Exekutivursache, weil sonst kein anderer
Zustand — allerdings in einem anderen Subjekt — folgen würde. Es gibt
nämlich kein physisches « consequi » ohne « exsequi ».

3. « Konstitutivätiologisch würde der Satz lauten : Manches, was bewegt
ist, ist infolgedessen bewegt, daß eine zeitliche Abfolge von Zuständen aus
seinem Wesen resultiert. » 3 Das Wesen bleibt aber immer gleich. Daher
kann aus ihm keine zeitliche Abfolge von Zuständen resultieren. Denn die
Zeit verlangt eine Bewegung ; die Bewegung ist eine "Veränderung. Aus einem
gleichbleibenden Prinzip können nicht verschiedene Effekte hervorgehen.
Das Wesen muß also Kräfte haben, die tätig sind, und aus deren Tätigkeit
sich die zeitliche Abfolge der Zustände exekutivätiologisch erklären läßt.

M. begeht also auch hier wieder den Fehler : anstatt den Grund
aufzudecken, begnügt er sich mit der Feststellung der Tatsachen, prägt ein
neues Wort und erspart sich damit das Nachdenken. Aufgabe der
Philosophie ist es aber, die Gründe aufzudecken. Wenn daher M. weiter nachdenkt,
wird er schließlich auch daraufkommen, daß die Alten dort zu denken
angefangen haben, wo wir gerne aufhören möchten. Wenn infolgedessen die
alten Griechen « merkwürdigerweise » nicht daran dachten, die « Zeitwerke »

als Eigenschaften zu betrachten, deren ungleichförmig fortgesetztes Sein in
der Zeit aus dem Wesen der Naturdinge folge, so war das keine « Einseitigkeit

der Betrachtungsweise », sondern wurde durch den inneren Widersinn
solcher Eigenschaften nahegelegt. Daher hat man sich mit dieser Frage
auch nicht länger beschäftigt.

Diese Zeitwerke sind wiederum eine originelle Erfindung Ms. Er faßt
die Zeit als eine Realität auf ; sie folgt der Bewegung, wie die Ausdehnung
der Quantität, bzw. die Gestalt der Ausdehnung. « Allein man kann sich dann
fragen, was unmittelbar aus der Körperlichkeit folge, das Bewegtsein oder
die Zeit. » 4 Wenn letzteres der Fall ist, so « würde das bedeuten, daß Körperlichkeit

ein fortgesetztes Sein in der Zeit wie ein fortgesetztes Sein im Räume
hat » 5. Da nun aber das fortgesetzte Sein in der Zeit ungleichförmig ist,
« mußte man das Vorurteil überwinden, daß aus dem Wesen eines Subjektes
nur ein gleichförmig fortgesetztes Sein resultieren könne, nicht aber ein
ungleichförmig fortgesetztes Sein und damit ein Bewegtsein » 6.

Nun ist aber nach Aristoteles ', Augustinus 8 und Thomas 9 die Zeit

1 Met. IV c. 5. 1010, b, 37 s.
2 GU ebend. 3 GU ebend. 4 GU 199. 5 Ebend. 6 GU 198.
' Phys. IV 14. 223, a, 16 ss. Vgl. Alexander bei Simplic. C. A. G. IX. 759,

29 ; Themistius C. A. G. V/2, 160, 28 s. ; Philoponus, C. A. G. XVII, 775, 6 s. ;

Simplic. C. A. G. IX. Coroll. de temp. 773-800.
8 Conf. XI 27. PL. 32, 823 ; vgl. c. 28, col. 824 ; De gen. ad lit. c. 3. PL.

34, 223.
9 In Phys. IV lect. 17 und 18 ; In I dist. 19 q. 2 a. 1.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 329

kein reales Sein, sondern ein Gedankending, ens rationis. Damit sind auch
die Zeitwerke nur eine Fiktion ; abgesehen davon, daß weder die Bewegung
noch die Zeit aus dem Wesen resultiert.

Der Heilige Vater hat in seiner Rede vom 23.11.1951 darauf
hingewiesen, daß es nicht überflüssig sei, die alten Begriffe von Zeit und Raum,
Bewegung, Kausalität und Substanz « weiterhin zu überdenken », um ihre
Verwendbarkeit für die Gottesbeweise auch mit Rücksicht auf die moderne
Naturwissenschaft zu erweisen. M. hat uns eine willkommene Anregung
gegeben, wofür wir ihm dankbar sind. Leider konnten wir über die Bewegung
nur ganz kurz handeln ; der zweite Punkt soll bereits der Substanz gelten.

II. Die Einheit des Universums

Das Weltbild soll uns einen richtigen Begriff von der Welt vermitteln.
Die Welt ist eine. Da nun jedes Ding durch seine Wesensform eins ist, so
lautet die Frage nach dem richtigen Weltbegriff : Welche Einheit können
wir dem Kosmos geben. Es gibt nur zwei Arten von Einheit, die
substantielle und die akzidentelle. Der Monismus behauptet die substantielle
Einheit. Die ganze Welt ist eine Substanz mit einem gemeinsamen Seinsund

Bewegungsprinzip ; sie ist sonach eine Art Organismus 1.

Es gibt nun wiederum mehrere Abarten dieses Monismus, je nachdem
man die Welt als von Gott erschaffen oder als unerschaffen annimmt.
Letztere wird wieder unterschieden, je nachdem man das Seinsprinzip als
Stoff oder Geist ansieht 2.

M. vertritt den substantiellen Monismus, wonach die Welt als ein von
Gott erschaffener Organismus anzusehen ist. Das Wesentliche dabei ist,
daß alles Geschehen von einem gemeinsamen Prinzip ausgeht, wodurch die
Welt konstituiert ist. Die Tätigkeit in der Welt ist dann nur mehr eine
Entwicklung, wie beim Organismus. Die Welt als Organismus aufgefaßt,
gibt uns den Schlüssel zum Verständnis des neuen Weltbildes ; denn nur
so verstehen wir :

A. Die besondere Terminologie ; B. M.s Theorie von der konstitutionellen
Bewegung ; C. Den Wandel im Weltbild.

A. Die Terminologie

M. gebraucht zur Bezeichnung seines Weltbildes ganz richtig den
Terminus « Holismus ». Damit wird nach der neuesten Biologie die
substantielle Einheit des Organismus ausgedrückt.

Nach Schubert-Soldern, Hans Driesch u. a. können wir das
konstituierende Prinzip der Lebewesen entweder ein merogenes oder ein hologenes
Prinzip nennen. Ersteres entspricht der Maschine, letzteres dem eigentlichen
Organismus. Daher sagt Schubert-Soldern : « Nach Aristoteles hingegen ist
das Lebewesen nur vom ganzen her verständlich, vom ganzen her bestimmt.

1 Vgl. DTF 31 (1953) 187 f.
2 Gredt, Elem. Phil. n. 238, 2 ; Pirotta, Summa phil. vol. II n. 23 u. 24.



330 Das neue Weltbild Albert Mitterers

Organismus/ also der Prototyp des Lebewesens, ist sogar der klassische
Terminus technicüs für etwas, das zwar aus Teilen besteht, die aber erst
durch ihr geordnetes Beisammen- und Einssein Bestand haben... Nicht die
Teile konstituieren das Ganze, sondern das Ganze konstituiert die Teile.
Der Organismus ist in seine Teile aufgegliedert Ganzheit ist heute ein
Synonym für den klassischen Organismus der Philosophie geworden Wir
wollen ein die Ganzheit konstituierendes Prinzip mit Driesch ein hologenes
Prinzip nennen. » 1 M. lehrt nun, wir hätten die Welt so aufzufassen, wie
Aristoteles und auch die moderne Biologie den eigentlichen Organismus
auffassen. « Genetisch ist der Makrokosmos nicht aus seinen Teilen entstanden,
sondern umgekehrt die Teile aus ihm. » 2 Ferner : « Diesem Werden und Sein

entspricht die Tätigkeit oder die Funktion. Der Makrokosmos ist nicht
bewegt, weil sich die Gestirne bewegen oder bewegt werden, sondern
umgekehrt sind die Gestirne bewegt infolge der kosmischen Eigenschaften des

Ganzen, dem sie angehören Immer ist es vor allem das Ganze, aus dem
die Teilgeschehnisse resultieren. Das ist die holistische Auffassung des neuen
Weltbildes gegenüber dem alten meristischen. » 3 Somit lehrt M. zwar nicht
einen pantheistischen, wohl aber einen physischen, substantiellen Monismus,

den wir in unserem Artikel bereits festgestellt haben 4.

B. Mitterers Theorie von der konstitutionellen Bewegung

Um diese Theorie richtig zu beurteilen, müssen wir die Lehre der
klassischen Philosophie über die Natur vorausschicken. Aristoteles definiert
die Natur als Prinzip der Bewegung und der Ruhe. 5 Jede Form ist nicht
nur Seins-, sondern auch Tätigkeitsprinzip. Dieses ist verbunden mit einem
gewissen Verlangen (ôppf)) 6, mit einem inneren Drang oder Trieb nach
einem Ziel. So hat der Stein den Drang nach unten '. Alles, was schwer
ist, fällt naturgemäß zu Boden. Dort findet er die Ruhe, das Ziel. Die endlose

Bewegung in der Geraden hält Aristoteles für sinnlos, weil zwecklos.
Daher mußte er zur Kreisbewegung kommen, um die kontinuierliche,
immerwährende Bewegung zu erklären 8. Der « Himmel » mußte also nicht die
Bewegung als solche, sondern die Kontinuierlichkeit und die Mannigfaltigkeit
derselben gewährleisten 9. Der Stein hat das Prinzip der Bewegung in sich ;

es kann eine aktive Potenz genannt werden ; denn er braucht nicht nach

1 Philosophie d. Lebendigen (1951) S. 20 ; vgl. J. Freisling, Allg. Biologie
(1952) S. 31, 88 usw. ; Bavink, Ergebnisse (1949) S. 363 f. u. 452 ; L. v. Berta-
lanffy, Das biolog. Weltbild (1949) S. 149 ff.

2 KW 188.
3 KW 189.
1 DTF a. a. O. S. 210.
3 Phys. II 1. 192, b, 21 ; III 1. 200, b. 12.
6 Phys. II 1. 192, b, 18 ; vgl. Met. V 23. 1023, a, 9 ; Eth. mag. 116, 1188, b, 25.

' So nach der alten Physik, um die Bewegungsrichtung zu erklären.
8 Arist. De coelo, I 2. 269, a, 19 ss. ; gen. anim. I 1. 715, b, 14 ss.
9 Arist. Phys. VIII 8. 263, a, 2 ; cf. 1. c. 261, b, 29 ss. ; De gen. et corr. II

10. 336, a, 15 ss. ; b, 34 ss.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 331

unten geworfen zu werden. Wer daher den Stein erzeugt, ihm die Natur
gibt, der gibt auch diesen Drang und damit die Bewegung nach unten,
falls ihn kein Hindernis aufhält. So lehrt Aristoteles und nach ihm Thomas :

Motus est a generante. Das Prinzip der Bewegung ist nicht die Bewegung.
Der Stein ist von Natur aus schwer, er ist daher immer schwer ; aber er ist
nicht immer bewegt. Natur und natürlich sind nicht dasselbe. 1 Die Bewegung

kann nicht eine Natur, d. i. eine Substanz konstituieren ; denn die
Natur ist eine Substanz 2. Da aber keine geschöpfliche Substanz unmittelbar

tätig sein kann, muß die Natur auch eine Kraft als Prinzip der Tätigkeit
haben. Ihre besondere Art wird von der Natur bestimmt, so daß wir aus der
Tätigkeit auf die Kraft und von dieser als einer Eigenschaft auf das Wesen
der Natur schließen können. Erst als man gefunden hatte, daß bei der
lokalen Bewegung der Körper die Bewegungsrichtung nicht mehr stimmte,
z. B. bei den Jupitermonden, ging man dazu über, den Kraftbegriff, den man
bereits aus den Organismen kannte, auch auf die anorganische Welt zu
übertragen. Daraus ergab sich von selbst die Erkenntnis : Nicht das
Bewegte hat den Grund der Bewegung in sich, sondern etwas anderes ; die
Natur ist der Grund für die Bewegung. Dies gilt sowohl für die organischen
als auch für die anorganischen Körper ; daher auch für inneratomare
Bewegung. Man kann daher nicht sagen, das Atom ist bewegt, weil sich
subatomare Teile bewegen. Denn der Teil ist nicht gleich dem Ganzen.

Die Art der Bewegung bestimmt auch die Natur; oder besser wir
erkennen die Natur aus der Art der Bewegung. Diese wird nun aber wieder
durch den Zweck bestimmt. Die Bewegung des anorganischen Stoffes ist
rein exekutiv und hat als Zweck die einzelne individuelle Natur
(inneratomare Bewegung). Von den Lebewesen hingegen sagen wir, sie bewegen
sich selbst. Wenngleich auch bei den Pflanzen die Bewegung nur exekutiv
ist, so hat ihre Bewegung den Zweck bereits in der Art ; diese erhält sich
durch die Bewegung selbst, obgleich das Einzelne dieser Art wieder
verschwindet. Da aber das artbestimmende Prinzip die Seele ist, wird sie das

Prinzip der Selbstbewegung und des Lebens genannt. Die Natur ist aber
das Leben nur in actu primo, weil sie die Selbstbewegung nur durch die
Kräfte ausübt, deren Tätigkeit das Leben in actu secundo heißt. Der Vater
bewegt den Sohn nicht unmittelbar, sondern nur insofern als er ihm die
Natur weitergibt, der es zukommt, Lebensprinzip zu sein. In diesem Sinne
kann man auch hier das Wort gebrauchen : Motus est a generante.

Bei der Frage nach der Kontinuität der Bewegung im Kosmos zog
Aristoteles das organische Leben zum Vergleich heran ; denn, wenn es hier
möglich ist, daß die Bewegung ununterbrochen fortdauere, warum soll dies

nicht auch im Weltall möglich sein 3 Was nun Aristoteles zum Vergleich
heranzog, gebraucht M. zur Lösung der Frage.

Motus est a generante. Gut so sagt er sich. Nun setzen wir an die
Stelle des heidnischen Begriffes generans den christlichen Schöpfer - Gott

1 Arist. Phys. II 1. 192, b, 35 ss. Vgl. Simplic. C. A. G. IX. 270, 35 ss.
2 Ders. Phys. II 1. 192, b, 33 ; vgl. Simplic. C. A. G. IX. 269, 20 ss.
3 Arist. Phys. VIII 1. 250, b, 13 ; 2, 252, b, 24.



332 Das neue Weltbild Albert Mitterers

und so können wir die Frage nach dem Werden und nach der Bewegung
leicht lösen. Das Ganze bewegt sich auf Grund seiner gemeinsamen
Konstitution und wir brauchen keinen Erzeuger. Diesen Gedanken führt M.
näher aus in dem Artikel : « Von der Erzeugung ohne Schöpfung zur
Schöpfung ohne Erzeugung. » 1 Der Organismus bewegt sich selber ; er
braucht keinen äußeren Beweger mehr. Die Bewegerreihe fällt weg und
damit auch der motor immobilis. Am Anfang steht Gott als der Schöpfer
des Weltorganismus. Der Makrokosmos wird zum Mikrokosmos und was
man früher Mikrokosmos nannte, ist nur mehr ein Teil des Weltorganismus.

Innerhalb des Organismus gibt es nur eine Entwicklung, die an die
Stelle der Erzeugerreihe tritt. Die Teile der Welt entwickeln sich von innen
heraus 2, genau wie beim Organismus. Aristoteles und Thomas lassen
allerdings den Bewegungssatz auch innerhalb des Organismus gelten (inadäquate
Selbstbewegung) 3 ; M. hingegen geht zur adäquaten Selbstbewegung über,
so daß der Körper als solcher bewegt ist. « Es war wohl eine der größten,
wenn nicht die größte Entdeckung der modernen Naturwissenschaft, daß

Körper und Körperwelt von Konstitution aus nicht bloß bewegbar, wie
Aristoteles meinte, sondern konstitutionell bewegt sind. Der Welt wesentlich

ist Bewegung aller gegen alle. » 4 Also nicht das einzelne Individuum,
z. B. der Mensch, bewegt sich, sondern das Ganze und der Mensch nur
insofern als er ein Teil des Ganzen ist 5. Da gibt es infolgedessen keine
getrennte Substanzen (Naturen) als Prinzipien der Bewegung, sondern nur
Teile eines Organismus, eines bewegten Ganzen.

C. Wandel im Weltbild

Der substantielle Monismus Ms. wird auch nahegelegt durch seine
Theorie vom Wandel im Weltbild. Die Welt ist ein Kosmos, ein geordnetes
Ganzes. Es fragt sich nun, welches ist das Ordnungsprinzip Ist es ein
inneres oder ein äußeres Die klassische Philosophie behauptet ein äußeres.
Der Kosmos ist einer Maschine ähnlich. Die Teile sind zuerst, haben ihre
bestimmten Eigenschaften und sind je nach ihrer Natur verschieden tätig.
Bei aller Selbständigkeit aber sind sie so verteilt und angeordnet, daß sie

nicht nur vielfach voneinander abhängen, sondern auch in ihrer Weise zu
einem geordneten Ganzen zusammenwirken 6. Man hat daher auch in der
klassischen Philosophie die Welt mit einem Organismus verglichen, jedoch
im weiteren Sinne, wie man auch vom Organismus des Staates, der
Wirtschaft u. dgl. spricht '. M. hingegen faßt die Welt als einen wirklichen
Organismus auf, der ein gemeinsames reales Seins- und Tätigkeitsprinzip
hat, wie wir gesehen haben ; oder besser, er gibt für die Vorgänge in der
Welt eine Erklärung, als ob die Welt ein solcher Organismus wäre. « Die

1 Phil. Jahrb. 61 (1951) 417-432 ESch). 2 KW 188.
3 Phys. VIII c. 5. 528, a, 3. Vgl. Simplic. C. A. G. X. 1241, 25 ; 1242, 17.
4 ESch 424. 6 GU 193.
6 Vgl. Arist. Met. XII 10. 1075, a, 16-25.
' Vgl. Thom. Sent. II dist. 1 x q. 1 a. 1.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 333

Welt », so sagt M., « war in der ersten Phase [Aristoteles] und in der zweiten
[Thomas] als Werkstätte ein äußeres System von Personal und Material.
Allein die Welt ist das faktisch nicht. Sie ist ein inneres System, man könnte
sagen Existem, das durch einerlei Urstoff und einerlei Verlauf und
Beschaffenheitsgesetz ausgezeichnet ist... Wie damals die Bestandteile eines

Einzelkörpers innerlich koexistent galten (S. th. I 45, 4 c.), so sind heute
im Gegensatz zu damals die Körper in der Körperwelt nicht bloß äußerlich,

sondern innerlich koexistent und korrelativ, so daß ihr Dasein und
Sosein in gegenseitiger Abhängigkeit voneinander aus dem Ganzen resultiert.

» 1 Man beachte zu diesem Texte die aus Thomas zitierte Stelle, wo
der heilige Lehrer von der Koexistenz der Akzidentien spricht, die mit der
Substanz erschaffen werden. So sind denn auch nach M. die Einzelkörper
nur Akzidentien bzw. integrierende Teile derselben Weltsubstanz.

« Zu den Verlaufsgesetzen », so fährt er fort, « der Körperwelt gehört
es, daß diese Bestandteile, in die sie aufgegliedert ist, in ihrem Bewegtsein
und Werden kovariant und in ihrem Tätigsein korreaktiv sind ». 2 Der
Terminus « kovariant » wird von den Biologen von den Teilen des Organismus

gebraucht 3.

Wenn M. die Welt als wahren Organismus darstellen wollte, könnte er
nicht anders reden, als er es tatsächlich tat. Daher hatte er auch nichts
dagegen einzuwenden, als wir ihm die Auffassung der Welt als Organismus
zum Vorwurf machten. Er leugnet nur die Konsequenzen, die wir damals
daraus zogen, und meint nun, solche Folgerungen als « Konsequenzmacherei »

abtun zu können *. Da sich M. beim Nachweis der Kirchlichkeit seiner
Theorie vor allem gegen den Vorwurf des substantiellen Monismus hätte
schützen müssen, wäre es seine Aufgabe gewesen, uns einen Ausweg zu
zeigen. Statt dessen hat er uns die letzte Möglichkeit, den Okkasionalismus,
auch noch genommen und seine früheren Aussagen überdies bestätigt.

Fehler, die zum Monismus führten :

I. Verkennung der Natur

Der erste Fehler, den M. begeht, ist seine irrige Auffassung von der
Natur. Er meint, die Bewegung sei nach Aristoteles eine spätere
Einrichtung, die nicht vom Anfang an konstitutionell in der Natur begründet
war. Daß die Bewegung keine spätere Einrichtung ist, wie sie M. bei
Aristoteles finden will, geht schon daraus hervor, daß Aristoteles einen
Ruhezustand, dem nicht eine Bewegung zeitlich vorausgegangen ist, gar
nicht kennt. Die Ruhe ist nämlich die Negation der Bewegung. Die Bewegung

war daher immer 5. Es ist M. offenbar entgangen, daß die Natur als

Prinzip der Bewegung definiert wird. Allerdings konnte mit dem Körper
nur das Prinzip, nicht aber die Bewegung selber erschaffen werden. Der

1 ESch 424 f. 2 Ebend. 425.
3 Schubert-Soldern, a.a.O. S. 23.
* KW 194. 6 Phys. VIII1. 251, a, 26. Vgl. Simplic. X. 1127, 4 s.



334 Das neue Weltbild Albert Mitterers

physikalische Körper ist daher von Natur aus beweglich, nicht aber schon

bewegt. Nach Aristoteles war die Bewegung immer ; aber vorher (natura
prius) das Bewegliche ; denn die Kraft ist früher als die Bewegung, welche
die Kraft im Beweglichen bewirkt.

Die Zeit folgt auf die Bewegung ; vor der Bewegung ist das Bewegliche.

Die Zeit selber ist formell nur ein Gedankending und was an ihr real
ist, ist die Bewegung. Solange daher keine Bewegung ist, ist auch keine
Zeit und daher auch kein zeitliches Früher. Wenn z. B. Gott einen Stein
50 m über der Erde erstehen ließe, so würde der Stein sofort zu Boden
fallen. Er fällt infolge der Schwere (Anziehungskraft der Erde). Er kann
aber nicht im ersten Augenblick bewegt sein, weil die Bewegung eine
Veränderung bedeutet und der Stein im ersten Augenblick nicht zugleich 50 m
und nicht 50 m über der Erde sein kann. Wohl aber muß er im ersten
Augenblick schon alles haben, was zur Konstitution seiner Natur gehört ;

darunter fällt auch die Beweglichkeit. Desgleichen wird auch die Kraft
zugleich mit der Natur erschaffen, bzw. gezeugt. Daher steht es für Aristoteles

und Thomas fest, daß vor der Bewegung das Bewegliche sein muß x.

Es ergibt sich dies aus der Natur der Bewegung selber. Der Körper kann
nicht ein ens motum, sondern nur ein ens mobile sein. Wenn daher M.
dennoch behauptet : « Damit ist das Aristotelische Weltbild völlig ins Gegenteil

verwandelt. Weltkörper und Körperwelt sind von ihrem Wesen aus
nicht bloß beweglich (ens mobile), sondern bewegt (ens motum) » 2, so gilt
eben, was Aristoteles von Anaxagoras einmal sagt : Er versteht sein eigenes
Wort nicht 3.

II. Das technische Modell

Nach M. war die aristotelische Welt nicht das Werk Gottes, sondern
eine unerschaffene Werkstätte, die in Betrieb gesetzt wurde. Er kam zu
dieser Vorstellung vom alten Weltbild, weil er den aristotelischen Begriff
der « Natur » nicht kannte. M. nimmt daher im alten Weltbild überhaupt
keine natürliche Tätigkeit an ; denn, was in der Werkstätte erzeugt wird,
sind keine Naturprodukte. Die Technik handelt roxpà çûatv und nicht xarà
cpumv 4. Daß Ms. Auffassung die aristotelische Welt verkennt, geht schon
daraus hervor, daß nach Aristoteles eine Tätigkeit oder Bewegung wxpà
çtictv gar nicht möglich ist, wenn dem Subjekt nicht zuvor eine solche
xarà cpöatv entspräche. Die Natur ist daher nach Aristoteles das erste ; die
Technik kommt von außen und ihr Werkstück ist nicht xaxà ôptj-rjv, sondern
xapà ôppfjv. 5.

1 Ebend. a, 13 s. ; Vgl. III 1. 201, a, 10 s. ; Thom. 1. c. lect. 2.
2 ESch 425.
3 De gen. et corr. I 1. 314, a, 13.
* Phys. II 1. 192, b, 16 ss. ; vgl. Simplic. C. A. G. IX. 265, 14 s. Arist.

Anal. post. II. 94, b, 37 ; vgl. Philop. C. A. G. XIII/3, 384, 28. Arist. Met. V.
5. 1015, b, 1 s. ; 1023, a, 9 ; 18 ; 23. Vgl. Alex. C. A. G. I. 412, 8.

E Phys. IV. 8. 215, a, 33 ; Met. V. 5. 1015, a, 35 s. De coelo, III, 2, 300, a,
20 s. u. 301, b, 19 ; vgl. Simplic. C. A. G. VII. 595, 15 ss.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 335

Weil nun M. das alte Weltbild technisch versteht, ergeben sich für
ihn wichtige Folgerungen : Erstens meint er, weil die Alten die natürliche
Bewegung gar nicht kannten, so hätten sie einen Bewegungssatz aufgestellt,
wonach immer eine Substanz die andere bewege, wie in der Technik. Zweitens

hat dieser Satz in dem Falle keine Geltung mehr, wo es sich um eine
natürliche Bewegung oder Tätigkeit handelt. M. glaubt also gleichsam die
Natur entdeckt zu haben ; denn was die Alten dafür hielten, war ja Techni-
zismus. Wenn er daher den Bewegungssatz verwirft, so meint er damit den
Bewegungssatz, der weder eine natürliche noch eine inadäquate
Selbstbewegung gestattet. Drittens, da in der « Werkstätte » früher mehrere
Substanzen angenommen werden mußten, weil es die Technik so verlangt,
so brauchen wir jetzt nur mehr eine Substanz, den Weltkörper, der sich
selbst bewegt, da die Welt nun einmal keine Werkstätte ist, sondern ein
Ganzes. Auf diese Weise kommt M. zum Weltorganismus.

III. Der mangelhafte Substanzbegriff

Zu dieser Vereinheitlichung des Weltganzen kam M. schließlich infolge
von Verwechslung und einer mangelhaften Unterscheidung von Substanz
und Akzidens. Nach der klassischen Philosophie gibt es viele wesentlich
verschiedene Substanzen. Diese sind wiederum ebenso verschiedene
Tätigkeitsprinzipien. Operari sequitur esse 1. Da nun M. der Substanzbegriff fehlt,
war es ihm auch möglich, über den wichtigsten Punkt der Zeugung, über
die YÉveaiç &nVf] hinwegzugleiten 2, und die Zeugung als Entwicklung
darzustellen 3.

Desgleichen konnte er auch bedenkenlos ein monistisches Weltbild
aufstellen, weil es ihm gar nicht zum Bewußtsein kam, daß der Organismus
eine substantielle Einheit ist. Wenn wir die Welt als eine solche betrachten,
können wir freilich leicht die Kontinuität des Lebens nach Art einer
Entwicklung erklären. Daß aber diese Theorie nicht nur falsch, sondern auch
unkirchlich ist, braucht nicht erst bewiesen zu werden.

Biologische Fragen

Zu den biologischen Ausführungen Ms. 4 sei kurz folgendes bemerkt.
Sie leiden zunächst an einer ignoratio elenchi. Es handelt sich nämlich nicht
so sehr um die Feststellung des Unterschiedes zwischen der alten und
modernen Biologie ; denn dieser ist hinreichend bekannt, ganz abgesehen
davon, daß ihn M. nicht immer richtig wiedergibt. Die Frage dreht sich
lediglich um die philosophische Erklärung, d. i. um die Angabe des letzten
Grundes für die biologischen Phänomene.

1 De part. anim. I c. 5, 645, b, 25 ss.
2 De gen. et corr. I. 3. 317, a, 33; vgl. Philop. C. A. G. XIV/2, 43, 7 s.

Arist. Met. I 2, 983, b, 7 ; vgl. Alexand. C. A. G. I 24, 2. Arist. Met. XIV 1.

1088, a, 33.
3 Wir haben auf diesen Punkt besonders hingewiesen. DTF a. a. O. 211 ff.
« KW 190 f.



336 Das neue Weltbild Albert Mitterers

Im einzelnen. M. vertritt scheinbar die Ansicht, daß sich der Menschenleib

aus dem Tierleib entwickelt habe. Doch interessiert uns die Frage hier
nicht, wenngleich wir seine Ansicht nicht teilen. Auch Aristoteles hätte
sie aus Vernunftgründen verneint L Es fragt sich nur, ob wir von jetzt
an sagen sollen : Abraham « entwickelte » Isaak 2. Daß die Samen nach
dem alten Weltbild die Kontinuität des Lebens vermissen lassen, ist wohl
nicht richtig. Sie war im Samen wenigstens dispositiv hinreichend
sichergestellt 3. Es zeugt nur von der Richtigkeit der alten Auffassung vom Leben,
wenn man für das aktuelle Leben die Sonnenkraft postulierte, weil nach
ihnen Leben nur vom Leben stammen konnte 4. Generatio est origo viventis
a vivente coniuncto 5.

Wir sagten, daß die Entwicklung zur « Einheit der Seele in allen lebenden

Körpern » führen würde 6. M. glaubt nun gegen diese Folgerung könnte
uns Thomas einen Ausweg zeigen7. Aber der hl. Thomas spricht nicht
von der Spezies, sondern vom Individuum. Der Monopsychismus ergibt sich

nur, wenn wir sagen, daß sich die « Spezies », bzw. sogar das Weltall «

konstitutionell » bewegt 8.

Im Abschnitt « Polypsychismus » wird die Kernfrage wieder umgangen.
Diese lautet : Wie kommt es auf dem Wege der Entwicklung zu einem
neuen Individuum. Das Ei entwickelt nicht seine eigene Befruchtung, was
aber notwendig wäre, wenn das Individuum z. B. nicht durch Zeugung,
sondern auf dem Wege der Entwicklung entstünde.

Auch der Hinweis auf die Elementverbindung nach dem hl. Thomas
ist unbegründet. Denn eben deshalb hat das Maultier nicht zwei Seelen,

zum Unterschied von den virtuellen Wesensformen der Elemente 9, weil aus
Wasser wieder H und O wird, während aus einem Maultier nicht wieder ein

1 Met. XII 7. 1072, b, 35 s.; De gen. anim. II 1. 731, b, 33 ss. ; De part,
anim. I 1. 641, b, 26 s. ; II 1. 646, a, 30 s.

2 Vgl. Mt. I 2.
3 De gen. anim, I 17. 721, b, 6 s. ; vgl. Anm. 1.
4 Thom. De pot. q. 3 a. 12 ad 11 ; S. Th. I. q. 71 ad 1. Das Sosein wird im

generans vorausgesetzt ; im passiven Subjekt ist es nur potentiell enthalten. Das
agens ist nicht die Ursache des Soseins, der Art (Wesen, Spezies), denn sonst
könnte sich das agens selber hervorbringen. Aus diesem Grund mußte die besondere

Zeugungskraft von der Sonne hergeleitet werden, weil der Mensch die menschliche

Natur nicht durch eine bloße Kraft (Sperma) hervorbringen kann. Das
Sperma hatte ja nur zeugende Kraft und nicht wirkliches Leben. So wenigstens
nach dem hl. Thomas. Es war aber deshalb kein technischer, sondern ein natürlicher

Akt. Man konnte nicht gegen die Erfahrung aktuelles Leben annehmen.
Eine andere Frage ist, wie Aristoteles selber die ÇemxY] apy/j oder die Sûvapuç
verstanden hat. Er spricht vom Sperma wie von einem Lebewesen : fooresp Çcij6v

xi f] xoü aTrsppaxoç 8tiva(xiç. De mot. anim. 11. 703, b, 26; vgl. I.e. 21.
5 Vgl. S. Th. I q. 27 a. 2 c.
6 DTF a. a. O. 210.
' KW 191.
8 WW 3 Wandel im Weltbild) S. 65 ; vgl. die von uns a. a. O. S. 208, 1

zitierten Stellen.
9 Arist. De gen. et corr. I 10. 327, b, 22 s.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 337

Pferd und ein Esel werden können x. Die Zeugung des Menschen ist daher
nicht bloß die Entwicklung der Keimzellen, auch keine bloße Verschmelzung,

auch keine chemische Verbindung, wie bei den Elementen, sondern
das Werden einer neuen Substanz von der Art des Zeugenden. Wenn wir
hingegen nur von Entwicklung reden, wird nicht erklärt, wodurch etwas
ganz Neues entsteht, bei dem die Entwicklung wieder von vorne beginnt.

Zum Abschluß des zweiten Punktes (die Einheit des Universums)
wollen wir noch drei Grundsätze hervorheben, die in jeder naturphilosophischen

Untersuchung zu beachten sind, die aber von M. leider übergangen
wurden.

A. Man darf nie die Ursache der Bewegung im Bewegten selber suchen ;

denn das wäre die Leugnung des Bewegungssatzes und damit des
wichtigsten Prinzips jeder Forschung überhaupt. Woher wissen wir z. B., daß
jede menschliche Seele unsterblich ist Wie können wir das schon von den
Seelen behaupten, die erst nach uns kommen werden Wir wissen es aus
der Natur der menschlichen Seele. Das ist das xa06Xou 2, das Aristoteles
entdeckte, der uns damit die Wissenschaft geschenkt hat. Könnte man nun
nachweisen, daß eine menschliche Seele gestorben sei, so würden wir die
Unsterblichkeit von keiner einzigen mehr behaupten können. Würde daher
der Bewegungssatz auch nur einmal nicht gelten, dann könnten wir niemals
mehr sagen, daß etwas durch ein anderes bewegt wurde. Man kann sich
nicht auf die Erfahrung berufen ; denn die Erfahrung sagt uns hierüber
gar nichts ; sie zeigt uns nur das « post hoc », nicht aber das « propter hoc » ;

nur ein Nacheinander, nicht aber den kausalen Zusammenhang. Sonst
hätte man ja den Okkasionalismus schon durch die nächstbeste Erfahrung
widerlegen können. Weil aber das nicht möglich ist, konnte er wiederholt
sein Haupt erheben 3. Den kausalen Zusammenhang kennen wir lediglich
auf Grund des Bewegungssatzes. Wenn daher M. sagt : « Faktisch wird es

nun vielfach eines weiteren Faktors bedürfen, damit ein Subjekt oder
System tatsächlich anders werde »4, so ist das in seinem Munde eine
vollkommen unbewiesene und auch von ihm unbeweisbare Behauptung. Es
handelt sich daher in unserer Kontroverse nicht darum, ob wir M.
überzeugen können oder nicht, sondern ob ein katholischer Gelehrter eine These
aufstellen darf, die jede Wissenschaft unmöglich macht.

B. Man darf die bewegende Kraft nicht mit der Bewegung selbst
identifizieren. Die moderne Physik lehrt nämlich, daß es eine konstitutionelle

Bewegung des physikalischen Körpers nicht gibt 5. Jeder Körper

1 Methodisch sei bemerkt, daß man nicht die höheren und vollkommeneren
Naturen nach den niedrigen beurteilen darf, sondern vielmehr umgekehrt ; sonst
wüßten wir nicht, was Sinneserkenntnis ist.

2 Anal. post. II c. 2, 90, a, 29 etc.
3 Thom. C. Gent. III c. 69; vgl. Suarez, Met. disp. 18, s. 1. Geulincx,

Malebranche ; siehe Überweg, Gesch. d. Phil. III (1924) S. 262 ff.
4 GU 204.
6 Unter physikalischem Körper verstehen wir die Körpersubstanz, nicht

aber deren Teile, die dem Bewegungsprinzip des Ganzen, der Substanz,
unterhegen, wie aus den bestimmten Quantenbahnen hervorzugehen scheint. Vgl. dazu

22



338 Das neue Weltbild Albert Mitterers

wird bewegt und kein Körper bewegt sich von Natur aus selber. Haben
wir oben gehört, daß der fallende Stein nach der alten Physik vom Erzeuger
bewegt wird, so daß man in gewissem Sinne sagen kann : er « wird »

gefallen x, so sieht die moderne Physik das Aktivum, dem dieses Passivum
entspricht, nicht mehr im Erzeuger, sondern in der Kraft eines anderen
physikalischen Körpers. Jede Bewegung ist die Wirkung einer Kraft. M.

hingegen kennt kein Passivum, da nach ihm der Körper von Natur aus bewegt
ist. Daß nun diese Auffassung Ms. vom rein physikalischen Standpunkt
aus unhaltbar ist, läßt sich leicht zeigen. Nehmen wir einmal an, es wären
im Weltraum nur zwei große Körper in einer bestimmten Entfernung
voneinander getrennt. Diese würden sich alsogleich nach dem Gesetz der
Attraktion gegenseitig anziehen. Dadurch würden sie sich bewegen und
einander nähern. Wir können uns nun fragen : Was ist der Grund dieser
Annäherung Ist es die Bewegung, die ihnen M. von Natur aus zukommen
läßt, oder ist es die Kraft, durch die sie bewegt werden Ersteres scheint
ausgeschlossen zu sein. Denn, wenn sie die Bewegung aus sich haben, liegt
kein Grund vor, daß sie sich nähern ; sie können sich von Natur aus ebenso

gut nach jeder anderen Richtung bewegen ; sie brauchen sich nicht zu
nähern. Der Grund also, daß sie sich in einer bestimmten Richtung bewegen,
kann kein anderer sein als das Subjekt, dem sie sich nähern, das mit seiner
Kraft die Ursache dieser Bewegung ist. Damit steht fest, daß sie sich nicht
deshalb bewegen, weil sie von Natur aus bewegt sind, sondern weil sie

bewegt werden.
Die Annahme Ms. ist aber nach Aristoteles auch aus einem anderen

Grund als unmöglich abzulehnen 2. Wenn sich nämlich die Körper bewegen
sollen, so können sie dies nicht ohne eine bestimmte Richtung. Da nun aber
der physikalische Körper aus sich keine bestimmte Richtung hat, kann
er sich auch nicht bewegen. So muß M. wieder jede Bewegung leugnen,
die sich nicht dem Bewegungssatze beugen will.

C. Man darf weder ein Akzidens mit einer Substanz, noch die absolute
Einheit des Individuums mit der relativen, gedachten Einheit der Art
(Spezies), bzw. der Gattung (genus) verwechseln. M. tut aber beides :

a) Er verwechselt das Akzidens mit der Substanz, indem er allen Ernstes
meint, ein energetisches System von Naturkörpern mit seinen
Wechselwirkungen sei ein Subjekt von Bewegung und Tätigkeit. Er scheint nicht
zu wissen, daß ein System nur eine Beziehung ist und die Beziehung
niemals Subjekt einer Tätigkeit sein kann, da ja die Beziehung auf die Tätig-

die Bewegung der Organismen. NB. Die « konstitutionelle » Bewegung der Alten
dürfen wir nicht übernehmen, ohne zugleich die Bewegungsrichtung mit in Kauf
zu nehmen

1 Arist. Phys. VIII 4. 256, a, 1 ; Thom. lect. 8 ; S. Th. III q. 33 a. 4 :

« Gravitas enim in terra non est principium ut moveat, sed magis ut moveatur. »

M. nennt dies eine konstitutionelle Bewegung, die auch den Alten schon bekannt
war. Er läßt sie aber nicht als natürliche Bewegung gelten, weil sie unter den
Bewegungssatz « gebeugt » wurde ; daher meint er, die Alten hätten sie « technisch

» verstanden.
2 Met. IV 5. 1010, a, 37.



Das neue Weltbild Albert Mitterers 339

keit folgt, die von einem Subjekt durch seine Kraft ausgeübt wird. Wären
also nicht zuerst die Körpersubstanzen mit ihren Tätigkeitsprinzipien, gäbe
es gar kein System. M. betrachtet die relative Einheit, das unum per äcci-
dens als ein unum per se 1. Er unterscheidet nicht zwischen Organismus,
der selbst eine Substanz ist, und einem System, das aus einzelnen
Substanzen besteht, welche in tätiger Wechselbeziehung stehen. Aber hören
wir in dieser wichtigen Frage M. selber : « Eine grundsätzlich neue Ätiologie
war es, als in holistischer Weise das System und seine Eigenschaften selbst
als Ursache aufgefaßt wurden und ebenso umgekehrt als Wirkungen. Dann
verursacht ein System ein neues, etwa das System Natronlauge und
Salzsäure das System Kochsalz und Wasser Um Konsekutivsystem zu sein,
mußte das System selbst als dasjenige angesehen werden, das als Ganzes
sowohl Subjekt eines Anfangszustandes als eines Endzustandes war. Es war
somit das Subjekt eines Zustandswechsels Das ist nun freilich eine
Ätiologie, die im System des hl. Thomas völlig fehlte. » 2

b) Es ist richtig, daß die generischen Eigenschaften bei allen Körpern
gleich sind (z. B. Attraktion), aber daraus folgt noch nicht, daß sie alle
einer Substanz angehören, so daß das Ganze ein bewegtes System wäre.
Jede Art (bzw. Gattung) hat ihre besonderen Eigenschaften und Kräfte ;

diese verdanken sie nicht dem Kosmos, sondern eben ihrer Art, wodurch
sie sich untereinander unterscheiden. Die Arten existieren aber wieder nur
in den einzelnen Individuen real, welche für sich sind und Substanzen
heißen (absolute Einheit). Jeder Organismus stellt schließlich auch ein
System dar ; aber er ist nicht Substanz, weil er ein System ist, sondern
bildet ein System, weil er eine solche Substanz ist.

Die mißverstandene Naturwissenschaft

Die Naturwissenschaft hat heute bekanntlich ihre eigene Sprache. Man
darf daher ihre Terminologie nicht ohne weiteres in der Philosophie
verwenden. So verstehen die Naturwissenschaftler z. B. unter Substanz, soweit
sie den Terminus überhaupt noch gebrauchen, das Beharrende 3. In der
klassischen Philosophie hat aber Substanz eine andere Bedeutung 4. M. weiß
um diese Differenz und drückt sich nun so aus : « Leider ist die
Naturwissenschaft keine Sprachlehre und richtet sich die Sprechweise nicht so

genau nach der Seinsweise, wie eine längst überholte Methode glaubte
annehmen zu können. » 8 Doch dürfen wir das nie sagen ; denn worüber und
wozu reden wir denn Wir müssen vielmehr die Sprache der Naturwissen-

1 M. scheinen die vier modi dicendi per se nicht geläufig zu sein, da er sie
in wenigen Sätzen gleich alle verwechselt. Vgl. W. u. W. a. a. O. 411.

2 GU 192 und zahlreiche andere Stellen in demselben Artikel.
3 Vgl. Bavink, Ergebnisse etc. (1949) S. 210 ff. ; Seiler, Philosophie d.

unbelebten Natur (1948) S. 375 fi. ; Nicol. Hartmann, Philosophie d. Natur (1950)
S. 274 ff., 296 f,

4 Vgl. unseren Art. DTF a. a. O. 187.
6 W. u. W. 1954, S. 415.



340 Zur « Paideia » Werner Jaegers

schaft richtig verstehen und dann mit solchen Ausdrücken in der
Philosophie wiedergeben, daß die Sprechweise auch mit der Seinsweise
übereinstimmt. Denn alles, was wir gegen M. einzuwenden haben, ist ja nichts
anderes, als daß eben die Sprechweise nicht mit der Seinsweise übereinstimmt.

In der Sprechweise haben wir uns aber nach « Humani generis »

bei philosophischen Problemen an die Terminologie der klassischen
Philosophie zu halten 1.

{Schluß folgt)

Zur « Paideia » Werner Jaegers

Von Meinrad Stéphane Morard O.P.

Der berühmte Meister der griechischen Geistesgeschichte, dessen Arbeiten

über Aristoteles vor mehr als drei Jahrzehnten bahnbrechend wirkten
und heute noch weiter nachwirken, bietet in drei gewaltigen Bänden 2 einem
breiteren Leserkreis ein Gesamtbild der griechischen Menschenformung in
ihrem fortschreitenden Verlauf von den ersten erreichbaren Anfängen bis
zu ihrem klassischen Höhepunkt vor der großen Zeitenwende der
alexandrischen Reichsgründung. Um das innere Leben des hellenischen Menschen
geht es eigentlich in dieser Darstellung, « die die Paideia der Griechen und
zugleich die Griechen als Paideia zum Gegenstand hat», wie Jaeger selber
im Vorwort zur zweiten Auflage des ersten Bandes betont. Seine Erziehungsgeschichte

will erzieherisch wirken.
Wir haben hier den deutschen Originaltext eines wegen der sattsam

bekannten politischen Verhältnisse zuerst in englischer Sprache
herausgegebenen Werkes. Indes war der erste Band bereits 1933 und, in zweiter
Auflage, 1935 deutsch erschienen.

1. Um das vermißte Kapitel über Aristoteles

Der letzte Band endet mit einem Kapitel über Demosthenes (345-374),
ähnlich wie schon der erste mit einem Kapitel über Thukydides (479-513)
endete. Man hat im ersten Fall den Eindruck, es handle sich um einen
abseits liegenden Nachtrag, der nur geringe innere Verbindung aufweist mit
den sittlich-religiösen Haltungen, von denen hauptsächlich die Rede ist und
die im literarischen Vermächtnis des greisen Plato, in seinen Gesetzen, ihren
höchsten Ausdruck gefunden haben. Das Leben und Wirken Demosthenes'
war doch rein außenpolitisch, ja eigentlich machtpolitisch eingestellt. Immer-

1 A. a. O. 42 (1950) 566 s.
2 Werner Jaeger, Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. I. Bd.

3. Auflage. V, 513 S. 1954 ; II. Bd. 2. Auflage. 418 S. 1954 ; III. Bd. 462 S. 1947

[Neudruck 1953]. — de Gruyter, BerUn.



Zur « Paideia » Werner Jaegers 341

hin bildet die kräftige Gestalt des letzten großen Atheners einen effektvollen

Abschluß. Zudem dürfte Jaeger nicht ungern die Ergebnisse seiner
eingehenden Studien über den Führer Athens im letzten Kampf um die
Unabhängigkeit einem weiteren Publikum unterbreitet haben. Diese
Nebenabsicht, anderweitige Arbeiten gelegentlich zu verwerten, macht sich auch
sonst hin und wieder bemerkbar. Bei einem Kenner vom Range Jaegers
bedeutet es jeweils einen Gewinn, für den man nur dankbar sein kann.

Indes hätten wir viel eher als Schlußkapitel dieses letzten Bandes, zumal
aus der Hand Jaegers, eine Darstellung der aristotelischen Erziehungsgedanken

erwartet. Jedenfalls gehört Aristoteles in denselben Geschichtsraum
hinein wie Plato, nämlich vor dem Umschwung zur weltpolitischen Kultur
der hellenistischen Epoche. Um so mehr hätten wir dies erwarten dürfen, als
Aristoteles das Verhältnis von Ethik und Politik ganz ähnlich versteht wie
Plato. Auch für ihn bilden Ethik und Politik eine unzertrennliche Einheit
(Eth. Nik. 1179b 1 - 1180a 24, vgl. 1094a 25 - b 10 ; Pol. 1324a 5 - 1325b 38).
Nicht zwar im Sinne des politischen Totalitarismus, wie er bei den
Spartanern herrschte, wo die sittliche Pflicht des Bürgers gänzlich darin
aufgeht, den Machtzielen des Staates zu dienen. Sondern im Sinn eines ethischen
Totalitarismus, wo umgekehrt die politische Aufgabe des Staates darin
besteht, seine Bürger zur echten Sittlichkeit zu erziehen und zwar zu einer
Sittlichkeit, die auch die politische Macht, selbst im zwischenstaatlichen
Bereich, bindend normiert. Der Staat als Erziehungsanstalt, das ist das

Hauptthema der Gesetze. Der Staat als Großbild und sichtbare Verkörperung
der Sittlichkeit, das ist die Grundkonzeption der Politeia. So wird der Staat
zu einer Art « kirchlicher » Autorität mit politischen Machtmitteln. Daß
kein menschlicher Staat einer solchen Aufgabe gerecht zu werden vermöchte,
brauchen wir nicht eigens zu bemerken. Der Staat hat wahrlich mit dem
anderen, was ihm wirklich zusteht, schon genug zu tun. Aber Aristoteles
hat ebenso wie Plato den Staat so gesehen bzw. so gewünscht.

Das ist natürlich Jaeger, nämlich in Bezug auf Plato, nicht entgangen
und er hat es in sehr eindrücklicher Weise ausgesprochen. « Solange wir
uns Piatos Erziehungsgebäude als Staat vorzustellen suchen, wirkt es

befremdend, doch sobald wir an die größte, erzieherische Institution der
nachklassischen Welt, an die katholische Kirche denken, erscheint sein letztes
Werk geradezu als eine prophetische Vorwegnahme vieler wesentlicher
Züge des Katholizismus. Was in der heutigen Welt als Staat und Kirche
geschieden ist, war für Plato noch im Begriff der Polis vereinigt. Doch
nichts hat so sehr dazu beigetragen, diese Einheit zu sprengen und ein
geistiges Reich neben und über dem irdischen zu gründen, wie die
ungeheueren Anforderungen, die Plato an die erzieherische Geistesmacht der
menschlichen Gemeinschaft stellt. Der Staat, den er um seine Erziehungsidee

als Zentrum aufbaut, nähert sich in seiner Bewegung von der 'Politeia'
zu den 'Nomoi' in raschem Tempo dem geistigen Typus der Herrschaft
über die Seelen, den die Kirche später verwirklicht hat» (III. Bd. 333).
Und in einer Anmerkung fügt er noch hinzu : « Zu den Zügen der platonischen
Paideia, die der geistigen Struktur der Kirche entsprechen, gehört
vor allem die Tatsache, daß Plato das ganze Leben und die Erziehung des



342 Zur « Paideia » Werner Jaegers

Menschen auf ein System der Theologie gründet und Gott und das
Gottwohlgefällige zum allgemeinen Maßstab aller Dinge macht » (III. Bd. 452,
Anmerkung 284).

In diesem letzten Punkt aber schließt sich Aristoteles nicht so
ausdrücklich der platonischen Auffassung an. Darf man auch diesbezüglich mit
Recht die Endemische Ethik anrufen (1249b 7 - 21), so bietet jedenfalls die
Nikomachische Ethik nichts Entsprechendes. Für Jaeger aber ist erstere ein
früheres authentisches Werk des Stagiriten, — ob es sich wirklich so
verhält, lassen wir dahingestellt. So würde denn danach Aristoteles schließlich
auch hierin mit Plato übereinstimmen.

Warum hat nun Jaeger in diesem dritten Band Aristoteles (f 322)
nicht ebenso wie seine engeren Zeitgenossen, einen Isokrates (f 338), einen
Demosthenes (f 322) behandeln wollen Da hätte er Gelegenheit gehabt,
das Fazit aus seinen aristotelischen Forschungen zusammenzuziehen. Im
Vorwort zum ersten Band hatte er « den Wandel der griechischen Kultur
zur Weltherrschaft » als letztes Thema seiner Paideia in Aussicht gestellt.
Er wird wohl erst in einem weiteren Band darauf eingehen. Aber, wie schon
bemerkt, Aristoteles gehört sowohl seinem Denken wie seinem Leben nach
vor diese Kulturwendung.

Hat vielleicht Jaeger das Gefühl gehabt, daß die Dinge um Aristoteles
sich noch zu sehr im Flusse befinden Er hat ja selbst in seinem « Diokles
von Karystos » (1938) den Satz geschrieben : « Die Nikomachische Ethik
kann danach kaum viel früher als um das Jahr 300 von Nikomachos ihre
abschließende Redaktion erfahren haben » (S. 56, zitiert nach Zürcher,
Aristoteles 18).

Das gelehrte Draufgängertum, das sich auf diesem Gebiet seit einigen
Jahren breit macht, sei es in der hochkonservativen Richtung von Paul
Gohlke (Aristoteles, Die Lehrschriften Paderborn 1947 und folgende.
Vgl. besonders Aristoteles und sein Werk, Paderborn 1948 : «Mein
Unternehmen wäre gar nicht durchführbar, wenn ich nicht das Vertrauen haben
dürfte, in jeder Zeile der überlieferten Schriften echte Zeugnisse aristotelischen

Geistes vor mir zu haben» 17), sei es in der stürmisch kritischen
Art von Josef Zürcher (Aristoteles' Werk und Geist, Paderborn 1952 :

« Was darin [im Corpus Aristotelicum] noch an aristotelischer Substanz sich
findet, beträgt nicht mehr als 20-30 % ; Form aber und Einkleidung sind
gänzlich die des Theophrast» 14), fordert jedenfalls die Wiedererwägung
der ganzen Frage. Mit dieser Bemerkung soll übrigens kein Urteil über die
betreffenden Arbeiten ausgesprochen sein. Wir wollen nur gerne den Mut,
die Ausdauer und den äußeren Erfolg Gohlkes anerkennen sowie auch den
unleugbaren Nutzen seiner Übersetzungen und ihrer textkritischen
Anmerkungen. Auch die blendende Polymathie und die scharfe Unerbittlichkeit,

mit der Zürcher zu Werke geht, kann bei allen unbezwingbaren
Bedenken ganz besonders gegen die Methode, eine fix und fertig bestimmte
Idee von dem, was Aristoteles gewesen sein muß, zum Kriterium zu machen,
immerhin als eine beachtenswerte Geistesübung angesprochen werden. Ein
einfaches Beiseiteschieben wäre ihm wie Gohlke gegenüber kaum angebracht.
Man wird aber nicht ohne stille Erheiterung die Tatsache feststellen, daß



Zur « Paideia » Werner Jaegers 343

Gohlke und Zürcher darin einig sind, gerade jene Schriften der Überlieferung
als ganz besonders echt zu erklären, die sonst allgemein als unecht gelten,
wie z. B. die Rhetorik an Alexander, Über Tugenden und Laster, Über
die Welt, diese « Aschenbrödel », wie sie Zürcher witzig bezeichnet.

Ist aber nicht im letzten Werkchen schon allein der Vergleich Gottes
mit dem Schlußstein in einem Gewölbe (399b 29 - 33) — ein wahres Uni-
cum in der ganzen griechischen Literatur, vielleicht ein Nachklang zum
biblischen « Eckstein » — ein Anzeichen dafür, daß es in der römischen
Zeitperiode geschrieben wurde, wo diese italische Bauart erst allgemein unter
den Griechen bekannt worden ist

Wir wissen natürlich nicht, ob die skizzierte Lage Schuld daran ist,
daß Jaeger das Kapitel über Aristoteles, das wir im dritten Band der
Paideia vermissen, noch nicht gegeben hat. Er mag es einfach für den
nächsten Band vorgesehen haben. Uns aber lag viel daran, die
Übereinstimmung von Plato und Aristoteles in dieser Frage hervorzuheben und,
bei dieser Gelegenheit, den gegenwärtigen Stand der aristotelischen
Forschung in einem seiner Aspekte kurz zu beleuchten.

2. Der erste Teil : Aufstieg der Paideia

Nach diesem vorläufigen Nebenspiel wollen wir jetzt zur Sache selbst
übergehen. In seinem ersten Band zeichnet Jaeger die allmähliche
Entwicklung der griechischen Paideia bis zum Sturz der athenischen
Hegemonie am Ende des fünften Jahrhunderts. Sokrates selbst wird erst im
nächsten Band behandelt, weil er in engstem Zusammenhang steht mit den
maßgebenden Sokratikern des folgenden Jahrhunderts : Plato, dem größten
aller, Xenophon, ja selbst, und wohl mit Recht, Isokrates.

Grundlegend ist in den Augen Jaegers folgende Erwägung, die wir
ausführlich zitieren, weil sie von ihm selbst auffallend stark hervorgehoben

wird.
« Plato zählt unter den Wirkungen des gottgesandten Wahnsinns die

dichterische Ekstase auf und beschreibt in diesem Zusammenhang das Ur-
phänomen des Dichters. 'Musische Besessenheit und Wahnsinn ergreift eine
zarte und geweihte Seele, erweckt sie und verzückt sie enthusiastisch in
Liedern und aller Art dichterischer Schöpfung, und indem sie unzählige
Taten der Vorzeit verherrlicht, erzieht sie die Nachwelt' — toôç IraY^yvogévouç
rawSsüei (Phaidr. 245 A, Unterstreichungen und griechisches Zitat von uns).
Diese Auffassung ist die urhellenische Die Lebendigerhaltung des Ruhmes
im Gesang ist schon an sich ein erzieherisches Tun » (I. Bd. 70). Dann, nach
weiteren Ausführungen, fährt er fort : « Der Heldengesang ist seinem Wesen
nach idealbildend, auf die Schaffung heroischer Vorbilder gerichtet
In den Spuren des Epos wandelte das Lehrgedicht und die Elegie
Der erzieherische Geist greift vom Epos auf sie über, später auf andere
Arten wie den Iambos und das Chorlied. Die Tragödie vollends ist wie im
mythischen Stoff so im Geiste ganz die Nachfolgerin des Epos Erwägt
man noch, daß auch die großen als Bildungsmächte wirksamen Formen



344 Zur « Paideia » Werner Jaegers

der Prosa, wie Geschichtsschreibung und philosophische Abhandlung, direkt
aus der weltanschaulichen Auseinandersetzung mit dem Epos erwachsen
sind, so darf man sagen, daß das Epos schlechterdings die Wurzel aller höheren

griechischen Bildung ist » (ib. 73, von uns unterstrichen). Auch im zweiten
Band wird im Hinblick auf das platonische Paradeigma an « das erzieherische

Ethos der Dichtung » (II. Bd. 339) erinnert und in einer Anmerkung
des dritten Bandes zur oben zitierten Stelle des Phaidros wird nochmals
betont : « Die in ihr ausgesprochene unvergängliche Erkenntnis vom Wesen
und Wirken des Dichters ist in Wahrheit die Grundlage dieses ganzen
Werkes und der in ihm geübten Betrachtungsweise. Sie ist die eigentliche
hellenische » (III. Bd. 431, Anmerkung 25, Unterstreichung von uns) ; und
noch einmal zu guter Letzt wird anläßlich der Gesetze jene Betrachtungsweise

der Literatur und Dichtung als Künderin der menschlichen Arete
(III. Bd. 297) in einer Anmerkung als etwas für alle Zeiten Vorbildliches
(ib. 438, 26, Unterstreichung von uns) hingestellt. Fraglos liegt sie weit ab
von allem « l'art pour l'art » eines modernen Ästhetentums Daß es nun
« die eigentliche hellenische » Auffassung ist, bestätigt uns der berühmte
Spruch, den Aristophanes in seinen Fröschen dem Aischylos in den Mund
legte : « Denn was für die Kinder der Lehrer ist, der ihnen den richtigen
Weg zeigt, — Dasselbe sind für die Erwachsenen wir Dichter. Drum dürfen
wir immer — Nur das Edelste sagen » (Frösche 1054 ff. zitiert I. Bd. 476).

Freilich hat es der gute Aristophanes für sich selbst nicht gar so ernst
genommen. Der Urdrang des Dichters war eben doch immer, was er immer
bleiben wird, der Drang aus innerer Lebensfülle Menschliches lebendig zu
gestalten, das nur echt zu sein braucht, um unsterblich zu sein. Das haben
die Griechen meist nicht wahrhaben wollen, am wenigsten ein Plato, der
doch wie kaum ein zweiter diesen Drang in sich fühlte. Gerade an einem
Aristophanes wie an seiner « bête noire », dem genialen Euripides, hätten
sie es lernen können. Ja schon an manchen Stücken der homerischen Epen,
« deren schlicht an den Gegenstand hingegebenes Erzählertum jeden
Gedanken an eine ethische Nebenansicht des Dichters fernhält » (I. Bd. 69).

Wie dem immer sein mag, wollen wir diese Auffassung insofern gelten
lassen, als sie sich bei den Griechen doch vorwiegend behauptet und Jaeger
es gestattet, aus seiner « Paideia » eine Geschichte der gesamten griechischen
Literatur zu machen, nämlich unter dem für den Philosophen wie für den
Historiker wichtigsten Gesichtspunkt ihres erzieherischen Gehalts. Nicht so

zwar, daß gerade all die Namen und all die Werke durchgenommen werden,
die sonst dazu gehörten. Herodot zum Beispiel wird gar nicht behandelt.
Ebensowenig sogar Anaxagoras und Empedokles Demokrit wird nur kurz
erwähnt (I. Bd. 417 f.). Im zweiten Teil wird von den vielen damaligen
Größen der Redekunst nur Demosthenes vorgeführt. Sein Ziel gab Jaeger
das Recht, nur das auszuwählen, was ihm in dessen Richtung bedeutsam
erschien. Dabei ist er nicht einmal so ängstlich verfahren, daß er nicht aus
der Fülle seines immensen Fachwissens manches noch obendrein
hinzugesetzt hätte, wie schon oben bemerkt.

Nach einer Einleitung über den griechischen Geist, « der überall forscht
nach demjenigen 'Gesetz', welches in den Dingen selbst wirkt, und das Leben



Zur « Paideia » Werner Jaegers 345

und Denken des Menschen danach zu richten sucht » (11), zerfällt der erste
Teil in ein Buch über die griechische Frühzeit (93-306) und in ein anderes
über Höhe und Krisis des attischen Geistes (307-513).

Aus dem vielseitigen Inhalt des ersten Buches heben wir zunächst
die drei Kapitel über Homer hervor (23-88), wo es Jaeger gelingt, den
sittlich-religiösen Ertrag und die erzieherische Bedeutung der beiden Großepen

der Hellenen positiver herauszuarbeiten, als es sonst meist geschieht.
Nur ein Beispiel : als der greise Phönix Achilleus an das erinnert, wozu
er ihn hat erziehen wollen : « Beides, Sprecher der Reden zu sein und Wirker
der Taten » (30), nimmt er beinahe das spätere Bildungsprogramm der
Sophisten vorweg : richtig denken, richtig reden und richtig handeln. Jaeger
schließt : « Das Epos enthält die Philosophie der Griechen schon im Keime
in sich » (84).

Das ließen wir eher von Hesiod gelten, der das kosmologische, das
ethische und das religiöse Gedankengut der späteren Philosophie bereits
in einem solchen Maß denkerischer Ergründung Vorlegt, daß man ihn
beinahe zu den eigentlichen Philosophen rechnen möchte (89-112). Aber ein
Philosoph ist er doch nicht, denn es liegt bei ihm das Ganze noch viel zu
sehr in den Windeln einer abergläubischen Mythologie gewickelt (vgl.
besonders 99).

Wir übergehen manches wie immer inhaltsreiche Kapitel — Sparta,
Rechtsstaat, ionisch-äolische Dichtung (feine richtige Bemerkungen über
Sapho 183-186), Solon (113-205) — um bei den ersten Philosophen einen
Augenblick zu verweilen (206-248). Im Denken der Milesier spielt das
erzieherische Moment kaum eine Rolle, obwohl der bedeutendste unter ihnen,
Anaximander, in sein System des Weltgeschehens Ethisches zu verweben
scheint. Indes mag ihr Weltgrund, so rein stofflich er benannt wird, religiös

gedeutet werden. Dafür treten Pythagoras mit seinem Anhang sowie

ganz besonders Heraklit ausgesprochen als sittlich-religiöse Menschenformer

auf und werden als solche gebührend gekennzeichnet.
Von Xenophanes hören wir, daß er ein Dichter, kein eigentlicher

Denker sei (230), kein originaler Denker (236). Sein Gottesbegriff fällt mit
dem Weltall zusammen (231). Immerhin ist er « für die Geistesgeschichte
seiner Zeit eine wichtige Gestalt. Das Kapitel Philosophie und Menschenbildung

wird durch ihn eröffnet » (236).
Wir glauben, daß hier wie auch sonst üblich (dagegen aber Walther

Krantz in seinen beiden ausgezeichneten Werkchen « Griechische Literatur »

und « Griechische Philosophie », Dietrich, Leipzig o. J.) nicht groß genug
gedacht wird von diesem Einzigen unter den führenden Geistern der Frühzeit.

Er hat nicht nur mutig gegen die einseitige Sportschätzung von damals

gekämpft, sondern auch ebenso mutig gegen die krassen Vorstellungen der
Mythologie. Er ist bis Sokrates der einsichtsvollste unter den alten
Philosophen (vgl. übrigens 373 f.). Er hat es als erster klar erkannt und
ausgesprochen, daß alle bisherigen Naturerklärungen, samt der seinigen, bloß
tastende Mutmaßungen waren ohne irgend welche Zuverlässigkeit. « Die
Naturphilosophie jener Periode war ja eben der Inbegriff des Unexakten »

(II. Bd. 80). Er hat auch als erster einen unzweideutigen Monotheismus ver-



346 Zur « Paideia » Werner Jaegers

treten, (vgl. hiezu Walther Krantz). Mag auch die doxographische
Überlieferung ihn zu einem pantheistischen Vorläufer der Eleaten stempeln, so

drücken doch seine eigenen Verse die erhabene Transzendenz des einen
göttlichen Wesens und Waltens mit einer Bestimmtheit aus, an der wir kaum
etwas auszusetzen finden. Indes bleibt es der Forschung aufgegeben, die
entgegengesetzte Uberlieferung, die auf Plato, Aristoteles und Timon zurückgeht,

befriedigend zu erklären.
Parmenides, um nur noch ein Wort über diesen grandiosen Sonderling

zu sagen, hält sich in der stolzen Einsamkeit seines reinen Denkens des
reinen Seins weit fern von aller Berührung mit den eigentlichen menschlichen

Anliegen (236-240). Er eröffnet, möchten wir sagen, die Stammlinie
jener verstiegenen Dialektiker, die sich in weltfremden Spekulationen
ergehen. Sie haben aber doch an der Menschenformung für ihren Teil
beigetragen : von ihnen geht hauptsächlich, als gesunde Reaktion, jene kritische
und logische Schulung des Geistes aus, die mit Aristoteles ihre erste
Vollendung fand. Es soll aber tinvergessen bleiben, auch das hat Jaeger nicht
erwähnt, daß Parmenides den Realismus der Erkenntnis im Bewußtsein der
Griechen auf Jahrhunderte hinaus festverankert hat.

Die weiteren Abschnitte : Kampf und Verklärung des Adels (Theognis,
Pindar), Kulturpolitik der Tyrannen (249-306) wollen wir auch ohne weitere
Randglossen übergehen. Die religiösen Überzeugungen Pindars hätten wohl
eine eingehendere Behandlung verdient. Vielleicht hat Jaeger dieses
Problem anderweitiger Verwendung vorbehalten.

Das zweite Buch, über den attischen Geist (307-512), hat einen
vorwiegend literarischen Inhalt. Aischylos, Sophokles, Euripides, Aristophanes
sind die großen Dichtergestalten, um die es geht und deren erzieherisches
Denken und Schaffen zur Darstellung gelangt, mit jener Meisterschaft des

Kunstverständnisses und der Gedankenforschung, die Jaeger überall bekundet.

Es erübrigt sich, diese schönen und bewegenden Ausführungen zu
analysieren. Im ganzen bestätigen sie, in neuer Beleuchtung, die Auffassung
und Deutung, die sich heutzutage allgemein durchgesetzt hat. Das klassische
Vorurteil gegen Euripides, den Aristophanes so unermüdlich von seinem
alt konservativen Standpunkt aus bekämpft hat, — vielleicht aber war es

gerade um seine heimliche unwillige Bewunderung abzureagieren, — hat
sich immer mehr abgeschwächt. Man könnte vielleicht hierin noch weiter
gehen. Weil Euripides unter den Tragikern der große Realist war, ist er
auch der menschlichste von ihnen gewesen und hat eben dadurch sittlich
wie auch religiös den tiefsten Einfluß gehabt in der Wendung der Geister
zu einer richtigeren Auffassung von Mensch und Welt. Insbesondere seine
wiederholte Absage an den mythologischen Aberglauben macht ihn, wie
sonst manches andere, zum würdigen Nachfolger des Xenophanes. « Wenn
Götter Schlechtes tun, dann sind sie keine Götter» (frg. 294). « Es schickt
sich nicht für Götter zu wüten gleich wie Menschen » (Bakchen 1348 : sein
letztes Werk, sein letztes Wort Zudem ist ohnehin seine Kunst des

dichterischen Ausdruckes und der dramatischen Gestaltung unvergleichlich,

— was Jaeger eigens unterstreicht. « Euripides ist einer der größten
Lyriker » (442).



Zur «Paideia» Werner Jaegers 347

Das für uns wichtigste Kapitel dieses Buches behandelt die alte Sophi-
stik (364-418). Wir wollen hier einige markante Aussagen Jaegërs einfach
hinsetzen. « Geistesgeschichtlich sind die Sophisten eine ebenso notwendige
Erscheinung wie Sokrates und Plato, ja diese sind ohne sie überhaupt
nicht denkbar» (370). «Wir können nur immer wieder staunen über den
Reichtum an neuen und bleibenden erzieherischen Erkenntnissen, welche
die Sophisten in die Welt gebracht haben » (372). « Alles in allem bedeuten
die neuen Männer eine bildungsgeschichtliche Erscheinung allerersten
Ranges» (377). «Das griechische System der höheren Bildung, wie die
Sophisten sie aufgebaut haben, beherrscht heute die ganze zivilisierte
Welt » (400).

Jaegers Schlußurteil lautet : « Es fehlt den Anschauungen der Sophisten
über Mensch, Staat und Welt der Ernst und die Tiefe der metaphysischen
Begründung Doch es wäre ungerecht, auf dieser Seite ihre originale
Leistung zu suchen. Sie lag in der Genialität ihrer formalen Erziehungskunst.

Ihre Schwäche entspringt aus der Fragwürdigkeit der géistigen und
sittlichen Substanz, aus der ihre Erziehung ihren Gehalt schöpft, die aber
teilen sie mit ihrem ganzen Zeitalter» (418). Man denke! Das ist gerade
das Zeitalter der großen Theaterdichter, deren geistige und sittliche
Substanz doch nicht so fragwürdig gewesen sein mag Es ist eben ungemein
schwer, Geistesgeschichte zu schreiben.

Jedenfalls müßte man den Protagoras von diesem allgemeinen Urteil
ausnehmen. Jaeger tut es eigentlich auch (vgl. 373, 379). Der moderne
Leser,, der den Protagoras Piatos unbefangen studiert, dürfte wohl meist im
Verfolg der Diskussion auf Seiten des alten Sophisten stehen und eher bei
Sokrates selbst als bei ihm den Eindruck der « Sophisterei » bekommen.
Selbst das berüchtigte « Homo - Mensura » ließe sich ganz anders als wie
gewöhnlich im Sinn des Relativismus verstehen. Auch ist es noch nicht
gerade ausgemacht, daß Protagoras selbst es nicht ebenso realistisch deutete,
wie ein Scholastiker heutigen Schlages, der die Evidenz zum Kriterium
der Wahrheit erklärt. Die Evidenz ist nämlich nichts anderes im Grund
als der objektive Aspekt an der menschlichen Erkenntnis, in welcher allein
für uns Evidenz vorkommt. Also eben wieder : Homo-Mensura

Das letzte Kapitel ist dem Thukydides gewidmet (479-513). Da verlassen
wir eigentlich die Zone des Sittlichen. Denn dem Thukydides liegt es vor
allem daran, nach dem Ergebnis seiner Kriegsgeschichte die Bedingungen,
Mittel und Wege einer erfolgreichen Machtpolitik zur Belehrung der Nachwelt

(xTÎjjxa eiç àei) festzustellen. Immerhin hat die berühmte Rede
Perikles' über den athenischen Geist zweifellos ihre Bedeutung in einer
Geschichte der griechischen Paideia. Zudem gehört nach allem die Unsitt-
lichkeit auch in den Bereich der Erziehung : wie man es nämlich nicht
machen soll Daß Thukydides selbst es so meinte, läßt sich schwerlich
behaupten.



348 Zur « Paideia » Werner Jaegers

3. Der zweite Teil : Klassischer Höhepunkt der Paideia

Chronologisch handelt es sich um die Zeit zwischen dem Zusammenbruch

der athenischen Hegemonie 405/4 und dem schließlichen Untergang
der athenischen Selbständigkeit im letzten Drittel des vierten Jahrhunderts.
So beginnt denn Jaeger mit einem Überblick über diese Periode (II. Bd.
I-10). « Das 4. Jahrhundert ist das klassische Zeitalter in der Geschichte
der Paideia » (ib. 3). Die Führung der Geistesbewegung geht von der Dichtung

an die Prosa über (ib. 7). Aber diese Prosa, wenigstens bei Plato
und Isokrates, den Gründern und Leitern der beiden damaligen
Hauptschulen, wetteifert bewußt in ihrem Streben nach Formvollendung mit der
eigentlichen Dichtung. In den Gesetzen 811c schlägt Plato selbst vor, eine
Sammlung seiner dortigen Reden als vorbildliches Lesebuch für Schüler und
Lehrer der Grammatik, neben den üblichen Gedichtauswahlen, wenn nicht
statt ihrer, einzuführen : « eines der bedeutendsten Zeugnisse seines
künstlerischen Selbstbewußtseins » (III. Bd. 336). Ähnliches scheint dem Isokrates
für seine eigenen Schriften vorgeschwebt zu haben, wie seine Antidosis
beweist.

Im Fortgang einer geläuterten Sophistik entstehen jene Hochschulen,
die später « die Schöpfer der abendländischen Wissenschaft und Philosophie
und die Wegbereiter der Weltreligion des Christentums » (II. Bd. 10) werden
sollten, wie sie auch die Schöpfer der humanistischen Schule, der antiken
wie der modernen, gewesen sind (I. Bd. 400 über die Sophistik ; III. Bd.
105/6 über Isokrates).

Neben zwei « hors d'œuvre », einem Kapitel über die griechische Medizin
(II. Bd. 11-58) am Anfang und dem schon berührten Kapitel über Demosthenes

(III. Bd. 345-374) am Schluß, befaßt sich dieser zweite Teil einzig
und allein mit Sokrates (II. Bd. 59-129) und den wichtigsten literarischen
Vertretern der von Sokrates ausgehenden Bewegung: Plato (II. Bd. 130-
366 ; III. Bd. 1-104, 255-344), Isokrates (III. Bd. 105-225) und Xenophon
(III. Bd. 226-254). Er ist somit zu einem mächtigen Doppelband angewachsen.

In der Hauptsache bildet er eine in ihrer Art einzig dastehende
Einführung in die Gedanken und Ziele des platonischen Erziehungswerkes, d. h.
nach den Aussagen des Philosophen selbst in seinem berühmten siebenten
Brief, seines eigentlichen Lebenswerkes.

Die griechische Medizin, über die Jaeger zunächst handelt (II. Bd.
II-58), ist in mehrfacher Hinsicht, inhaltlich und formell, für die antike
Paideia vorbildlich gewesen. Ganz besonders in deren platonischem Ausbau.
Es genügt übrigens, wenn wir es bemerken dürfen, das platonische Lexikon
von Ast oder das Gesamtregister von O. Apelt zu seinen platonischen
Ubersetzungen bei den entsprechenden Stichwörtern nachzuschlagen, um sich
ohne weiteres vom beständigen Kontakt Piatos mit der Medizin seiner Zeit
zu überzeugen. Jaeger verfolgt nun ihre Entwicklung von Hippokrates bis
zum schon erwähnten Diokles von Karystos, einem Arzt aus aristotelischen
Kreisen, dem er eine eigene Schrift gewidmet hat, und beleuchtet mit
überraschend reichen und bedeutenden Belegen, die man in seinem Text nachlesen

mag, ihren Einfluß auf die Paideia. Dazu wird man aber jetzt die



Zur « Paideia » Werner Jaegers 349

Übersetzung der « alten Medizin » samt Kommentar von A.-J. Festugière
(Festugière, L'ancienne médecine, Paris 1948) heranziehen müssen. Die
gleichen Verhältnisse werden darin und zwar meist eingehend besprochen.

Das folgende Kapitel über Sokrates (II. Bd. 59-129) soll diese
unvergleichliche Persönlichkeit und deren lebenumwandelnde Wirkung, nach dem
Befund der Geschichte, uns vor Augen führen. In der viel umstrittenen
Frage nach unseren Quellen über diesen einzigen Mann geht Jaeger den
goldenen Mittelweg. Er hält an der wesentlichen Historizität von Xenophon
und ganz besonders von Aristoteles fest. Über letzteren ist ihm die wichtige
und erschöpfende Untersuchung von Th. Deman O. P., wahrscheinlich
infolge der Kriegsverhältnisse, leider entgangen (Th. Deman, Le témoignage
d'Aristote sur Socrate, Paris 1942). Aber Plato allein hat, dort wo er die
sokratische Linie nicht bewußt überschreitet oder auch verläßt, die Persönlichkeit

und Leistung seines Meisters in ihrer echten Größe zu erfassen und
zu schildern gewußt.

Xenophons Berichte werden ausgiebig verwertet, vielleicht ausgiebiger
als man es nach den geäußerten Bedenken (II. Bd. 67/68) erwartet hätte.
Mit Recht werden jedenfalls die Gespräche, wo Sokrates die Existenz eines

geistigen Prinzips in der Welt, eigentlich und ausdrücklich die Existenz
Gottes, aus teleologischen und auch anderen Erwägungen nachweist (Me-
morab. I 4, IV 3), im Wesentlichen für historisch gehalten. Jaeger bemerkt
ganz richtig, daß die Naturbetrachtung, wie sie darin von Sokrates geübt
wird, anthropozentrisch eingestellt ist, ein echt sokratischer Zug (ib. 78/79).
Danach wird man aber bemessen können, wie viel rein Sokratisches in
solchen platonischen Stücken wie Philebos 26e-31a und Sophistes 249a
weiterlebt.

« Sokrates ist das mächtigste erzieherische Phänomen in der Geschichte
des Abendlandes» (ib. 74). Gegenüber dieser immerhin begreiflichen
Überschwenglichkeit wird man gut tun, die ruhig abwägende, umsichtige und
sorgfältig unterbaute Arbeit von schon genanntem Th. Deman O. P. über
Sokrates und Jesus einzusehen (Th. Deman, Socrate et Jésus, Paris 1942).
Unter dem damaligen Kriegslärm ist sie leider nicht beachtet worden, wie
sie es verdient hätte.

In Sokrates eigenem Wesen liegt es, wenn er von den einen bloß als

Sittenprediger und vorbildlicher Asket nach antisthenischer Manier gesehen
wird, von anderen aber als Urheber der spekulativen Philosophie in ihrer
platonischen Aufmachung (eb. 73-74). Er ist ja selber in seinem einheitlichen
Streben nach Wissen und Tugend beides gewesen, aber mit einer
Gewissenhaftigkeit, — und dies ist nach meinem Empfinden das kennzeichnende an
ihm, — die ihn zu einem Erneuerer in beiden Richtungen machte.
Gewissenhaftigkeit im Denken und Leben ist es, was er anderen beizubringen sucht,
indem er es ihnen vorlebt.

Bald hat er sich von der damaligen Naturphilosophie abgewendet ; sie
konnte in seinen Augen nur « erhabenes Geschwätz » sein (80). « Von Anfang
an aber war sein Augenmerk dem ethischen und religiösen Problem
zugewandt » (ib. 79, vgl. das soeben Erwähnte über den Gottesbeweis).

Die Sendung, deren Bewußtsein Sokrates in sich trug, ist Seelsorge



350 Zur «Paideia» Werner Jaegers

gewesen, Sorge um die Seelen als Gottesdienst (ib. 86/87). Darin hat er
zweifellos der christlichen Predigt vorgearbeitet (ib. 90). Nicht aber etwa
so, daß das Christentum, wie ib. 373, Anmerkung 69 gemeint ist, von der
platonischen Sokratik darin direkt bestimmt worden wäre. Seelsorge ist ein
urchristliches Anliegen von entschiedener Selbständigkeit. Da liegt nur
Konvergenz vor. Das ist wahrlich für die Ehre Sokrates' schon genug.

Was ist aber die Seele (ib. 88-92). « Ein Teil der Natur des Menschen »,

« von dem christlichen Seelenbegriff » zu unterscheiden. « Man kann die
Seele, von der Sokrates redet, nur dann richtig verstehen, wenn man sie
zusammen nimmt mit dem Körper, aber beide als zwei verschiedene Seiten
der einen menschlichen Natur erfaßt » (ib. 92). Indes, nachdem die Seele
doch « denkender Geist und sittliche Vernunft ist », « das Höchste in der
Welt » (ib. 91), « als die Quelle der höchsten menschlichen Werte gilt »

(ib. 94) und nachdem « das Geistige für die Sokratik das eigentliche Selbst
des Menschen ist » (ib. 104), wird man diesen vermeintlichen Gegensatz
nicht übertreiben dürfen. Auch in der christlichen Sicht gilt die Seele als
Teil der ganzen Menschennatur, die in der « Auferstehung des Fleisches »

ihre öbroxaTotaTacu; erfahren wird. Immerhin mag Sokrates von einer
Fortdauer der Seele nach dem Tode nichts Bestimmtes gewußt und in seiner
Gewissenhaftigkeit ebensowenig behauptet haben (Apologie 40c-41c ib. 91).

« Das Gute » oder besser nach Jaeger das « Gut », um welches sich die
Seelsorge bemüht, ist für Sokrates, « was die Natur des Menschen zur
Erfüllung ihres Wesens führt » (ib. 93). « Das Ethische ist der Ausdruck der
richtig verstandenen menschlichen Natur» (ib.).

Über das Verhältnis zwischen sokratischer Begriffsforschung und
platonischer Ideenlehre handelt Jaeger ib. 113/114. In seinen Definitionsversuchen

geht es Sokrates offensichtlich darum, die « Sache selbst », um die
es sich je handelt, möglichst « sachgemäß » zu erfassen. Jaeger nennt dies,
auf ethischem Gebiet « durch die Kraft des Logos dem Wesen des Sittlichen
beizukommen» (ib. 114). Sokrates ist viel eher ethischer Pragmatiker als
ethischer Idealist. Auf allen Gebieten drängt er unablässig auf Sachlichkeit
und Sachkenntnis. Das ist gerade der Grundzug seiner Kritik an den
sittlichen und politischen Verhältnissen seiner geliebten Vaterstadt (vgl. 98-
102 und sonst öfters). Von derselben Basis ausgehend gab Plato den Dingen
eine andere Wendung : die Wendung ins Metaphysische, ins Überweltliche.
Darin eben sieht Aristoteles den Unterschied zwischen ihm und Sokrates.

Die berühmte und berühmt anstößige Gleichung von Tugend und
Wissen mit der entsprechenden Folgerung, daß « keiner freiwillig fehlt »,

sucht Jaeger geistreich dadurch zu klären bzw. zu rechtfertigen, daß er
Wissen und Wollen im sokratischen Sinn tiefer deutet als man es gewöhnlich
tut (ib. 116-120). Wahres Wissen und wahres Wollen sind nicht nach « der
Ansicht der Oberfläche» (ib. 120) zu verstehen. Wahres Wissen ist das

Durchdrungensein von der Erkenntnis und von ihrem Gegenstand. Wahres
Wollen ist wesensmäßig auf das so erkannte Gut abgestimmt (ib. 119).
Somit ist es « für Sokrates ein Widerspruch in sich selbst, daß der Wille
das Übel wissend wollen könne », nachdem « wahres Wollen nur da
stattfindet, wo es auf wahrem Wissen von dem Gut beruht, das es zum Ziel hat »



Zur « Paideia » Werner Jaegers 351

(ib. 120). Dieser Griff in die Tiefe, so ansprechend er ist, geht eigentlich an
der Schwierigkeit vorbei. Denn es handelt sich um das gewöhnliche Tun
des gewöhnlichen Menschen mit seinem gewöhnlichen Wissen und Wollen.
Dies hat doch Sokrates im Auge.

Vielleicht aber hat Plato selbst in den Gesetzen (688b) uns diesbezüglich

einen Wink geben wollen, indem er an dieser Stelle die tppôvrçmç, das
sittliche Wissen, einer Verbindung von Einsicht und Streben, von voûç und
ïptoç, gleichzusetzen scheint. « Man muß, heißt es hier anläßlich der
Gesetzgebung, auf sämtliche Tugenden hinblicken, vor allem aber auf die Oberste,
die Führerin der gesamten Tugend, die praktische Weisheit (çpôvrçuiç),
die Einsicht und Urteil ist im Bund mit dem Streben und Begehren, das
ihnen folgt » (çpévrçmç S'sÏtj toüto xal voûç xal 86Ça jjiet' ëpco-r6ç te xal
èrciOopiaç ToiiTotç knogiv7)ç). So liegt denn die Willensentschlossenheit zum
Guten mit an der Wurzel jener Phronesis, die nichts anderes sein mag als
Gewissenhaftigkeit der Einstellung. Die tiefe Redlichkeit, von der Sokrates
beseelt war, hat ihn dazu geführt, Wissen und Wollen des Guten in eins
zu setzen, wie er es, bei der unbedingten Gewissenhaftigkeit seiner inneren
Haltung, in sich selbst erlebte. Bei den anderen, nahm er an, müßte es

auch so sein.
Die letzten Seiten des Kapitels behandeln « die zeitlose Bedeutung der

Tragödie des Sokrates» (ib. 126-129). « Das Problem von Staat und Kirche
taucht hier zuerst im Abendland auf Es ist kein spezifisch christliches

Problem Hier erscheint es als die Spannung zwischen der Zugehörigkeit
des einzelnen Menschen zur irdischen Gemeinschaft und seiner unmittelbaren

innerlichen Gebundenheit an Gott. Dieser Gott, in dessen Dienst
Sokrates seine Erziehungsarbeit verrichtet, ist von 'den Göttern, die die
Polis glaubt', verschieden» (ib. 128). In diesem Punkt hat die Anklage
« gut gezielt » (ib.).

« Sokrates ist zwar seiner geistigen Art nach außerstande, irgendwelche
Dogmen zu bekennen ; aber der Mensch, der lebt und stirbt wie er, ist in
Gott gegründet. Seine Rede; man müsse Gott mehr gehorchen als den
Menschen, ist so gewißlich eine neue Religion wie der Glaube an den alles
überragenden Wert der Seele. Einen Gott, der so dem einzelnen gebietet,

hat die griechische Religion vor Sokrates nicht aufzuweisen » (ib. 129).
« Das vielberufene Dämonion », heißt es dann in einer

Zwischenbemerkung (ib. 128), hätte mit dem nichts zu tun. « Es kann höchstens
beweisen, daß Sokrates, neben der geistigen Fähigkeit, das Instinkthafte
im höchsten Maß besaß Dies und nicht die Stimme des Gewissens ist die

Bedeutung des Dämonion gewesen. » Indes dürfte diese Deutung dem
Selbstzeugnisse Sokrates schwerlich gerecht werden. « Sokrates, der große Nüchterne

» (ib. 92) würde wohl kaum das Instinkthafte, das doch rein menschlich

ist, so stark als « dämonisches Zeichen » oder « dämonische Stimme »

empfunden haben. Denn « dämonisch » heißt in seiner Sprache so viel als
« übermenschlich », « übernatürlich » und weist wohl auf das mystische Gebiet
hin (vgl. Deman, Socrate et Jésus 69, 177/178).

Richtig ist es allerdings, daß dieses übernatürliche Zeichen sich durchaus

nicht auf sittliche Gewissensfragen bezog, worin sich Sokrates von sich



352 Zur « Paideia » Werner Jaegers

aus im klaren war. Es meldete nur die schädlichen Folgen eines Vorhabens
an : Achtung So wurde es von Sokrates selbst demnach als göttliche
Warnung vor praktischen Mißgriffen verstanden und befolgt.

Von diesem Held der Gewissenhaftigkeit ausgehend wird die Sokratik
« der literarische und geistige Mittelpunkt des neuen Jahrhunderts und die
aus ihr erwachsende Bewegung wird, nach dem Fall der weltlichen Macht
Athens, die Hauptquelle seiner geistigen Weltmacht» (ib. 64).

Hauptvertreter dieser Bewegung ist Plato gewesen. Sein Werk ist das

großartigste Denkmal der antiken Paideia. Neben ihm haben Isokrates und
selbst Xenophon, wenn er auch durch Jahrhunderte einer der beliebtesten
Schriftsteller der griechischen Literatur geblieben ist, eine weit geringere
Bedeutung.

Beide sind ältere Zeitgenossen des Gründers der Akademie. So sei
hier zunächst auf die Darstellung eingegangen, die sie bei Jaeger gefunden
haben.

Am ausführlichsten hat er sich über Isokrates verbreitet (III. Bd.
105-225). Jeder seiner wichtigeren Schriften widmet er der Reihe nach eine
eigene Würdigung. Mit Recht, insofern Isokrates auf seine Zeit einen Einfluß
ausgeübt hat, mit dem Plato selbst nur schwer zu konkurrieren vermochte
(vgl. Antidosis 224 über den Zulauf, dessen sich seine Schule erfreute).

Von ihm geht « der rhetorische Strang der antiken Bildung » (ib. 106)
aus und in dieser Hinsicht ist er « der eigentliche Vollender der sophistischen
Bildungsbewegung» (ib. 107). Aber neben der Betonung des Rhetorischen
und der Zurückdrängung des Sophistisch-Theoretischen zu Gunsten des

Praktisch-Politischen — daher seine Bekämpfung der Eristiker und der
Platoniker, die er zuerst so ziemlich zusammenwirft (dagegen reagiert Plato
in seinem Euthydemos) — « steht er bereits unter dem Eindruck der
sittlichen Reformation » des Sokrates (ib. 109/110).

Die Rhetorik ist ihm vor allem « die geistige Form, die den sittlichen
und politischen Ideengehalt der Zeit in sich auszuprägen und zum
Allgemeingut zu machen » berufen ist (ib.). Sichtlich hat er dabei Sokrates
im Auge «und mißt sich unaufhörlich an seinem Vorbild» (ib. 111). Die
mehrfache Anlehnung seiner Antidosis im Aufbau und im Wortlaut an die
platonische Apologie des Sokrates ist offenbar eine Huldigung, die er in
seinen späten Lebensjahren dem verehrten Meister und seinem größten
Schüler darbringt (vgl. ib. 200).

« Der Logos in seinem Doppelsinn von Sprache und Geist wird ihm
zum Symbol der Paideusis » (ib. 139) : wörtlich im Urtext oiipßoXov rîjç
TOXiSeiiaecûç (Paneg. 49), « Erkennungszeichen der Bildung », weil s5

cppovoûoTjç Ipyov (daselbst 48), « Werk einer richtig denkenden Seele». Richtig

denken und richtig reden gehören unzertrennlich zusammen : «ppovetv
e5 xod Xéyav (Antid. 244). So singt er denn in seinem Nikokles (5-9) « das
Lob der Rede als der Kraft, die den Menschen erst zum Menschen bildet »

durch einen « im strengen Stil der Dichtung durchgeführten Hymnus in
gehobener Prosa », den er nach Jahren selbstgefällig in seiner Antidosis
(253-257) zitiert.

« Plato hat am Schluß des 'Phaidros' seinen Sokrates über den jungen



Zur « Paideia » Werner Jaegers 353

Isokrates urteilen lassen, daß etwas Philosophisches in seiner Natur stecke.
Es ist ein vollkommenes Mißverständnis dieser Worte, sie ironisch zu
deuten (vgl.'noch ib. 217)... In der 'Rede an Nikokles' ist diese Philosophie
sichtbar Der Begriff des Herrschers verwandelt sich hier zu dem
einer Persönlichkeit, die in ihrem Willen an höhere Gesetze gebunden ist »

(ib. 161). « In der 'Friedensrede' wird die Gültigkeit der Privatmoral auch
für den Bereich der zwischenstaatlichen Verhältnisse ausdrücklich behauptet

», vgl. De Pace 4. 18 und öfters (ib. 195), eine bekannte Forderung
platonischer Politik.

Das Wesen der Paideia, der Philosophie, wie er sie zu nennen pflegt,
hat er öfters zu definieren versucht. Hauptstellen sind : Paneg. 47 ff.,
Antidosis 270 ff., Panath. 30 ff. Am weitläufigsten tut er es in der Anti-
dosis, wo er 167-281 seine ganze prinzipielle Einstellung mit endloser Breite
auseinandersetzt. « Es ist der menschlichen Natur nicht gegeben, eine eigentliche

Wissenschaft von dem zu erlangen, was wir tun und sagen sollen
Daher gibt es nur eine einzige Weisheit. Ihr Wesen besteht darin, das für
die Menschen Beste auf Grund bloßer Meinung im allgemeinen richtig zu
treffen. » Das ist auch ein tppoveïv. « Aber jedes theoretische Wissen ist von
ihm ausgeschieden. Es enthält keine Erkenntnis der Tugend oder des
Guten im platonischen Sinn, denn eine solche gibt es nach Isokrates nicht »

(ib. 219). « Die letzte inappellable Instanz seines Urteils bleibt stets der
gesunde Menschenverstand » (ib. 220).

Es ist aber möglich « das ganze Wesen des Menschen durch die
Beschäftigung des Geistes mit einem würdigen Gegenstand allmählich zu
veredeln. Und zwar ist es gerade die rhetorische Bildung, die dies zu leisten
vermag Ihre Gegenstände sind die höchsten gemeinsamen Güter und
Angelegenheiten der Menschen Durch den dauernden Umgang mit
ihnen » wird eben ganz allgemein « diese Fähigkeit des richtigen Denkens
und Redens erworben, die die natürliche Frucht » der rhetorischen Schulung
ist (ib. 221). Auf Grund einer solchen Geistesbildung erhebt sich ein Ideal
der strengen Rechtlichkeit, der sittlichen Selbstbereicherung, der Steigerung
des Ichs zur echten Persönlichkeit (ib. 222).

Auffallend ist es, daß im Bild der richtigen Paideia nach Panath. 30-33
nur praktische und sittliche Haltungen angegeben werden, ohne den geringsten

Hinweis auf rednerische Schulung. Bekanntlich ist der Panath. die
letzte Schrift des Isokrates.

Im übrigen scheint bei Isokrates das religiöse Moment, im Unterschied

von Plato und Xenophon, die hierin dem sokratischen Beispiel treuer
bleiben, merklich zurückzutreten. In der Antidosis z. B. wird es nur nebenbei

berührt und zwar in sehr formelhaften Wendungen (Antid. 249, 322),
Xenophon dagegen beginnt und beschließt einen sonst so profanen Traktat
wie seinen Hipparchikos mit der nachdrücklichsten Erinnerung an die
Notwendigkeit des göttlichen Beistandes (III. Bd. 429, Anm. 137 ; vgl. ib. 254
mit Hinweis auf Kyn. 13, 15-18).

Über den letzteren wollen wir uns kurz fassen (III. Bd. 226-254). « De r
bewußt erzieherische Zug geht mehr oder minder durch seine ganze Schrift-
stellerei » (ib. 230). Er ist ein ausgesprochener Praktiker (ib. 241), lebhaft

23



354 Zur « Paideia » Werner Jaegers

interessiert an Krieg, Jagd und Landwirtschaft wie an den persönlichen,
häuslichen und staatlichen Verhältnissen seiner Umwelt. In allem tritt er
uns entgegen als eine Verkörperung sokratischer Sachlichkeit.

Am ansprechendsten für moderne Leser dürfte wohl der Oikonomikos
sein (ib. 245 ff.) und darin die Ausführungen zur Frauenerziehung. « Das
Bild der griechischen Frau wäre unvollständig und würde manche seiner
schönsten Züge entbehren ohne die xenophontische Darstellung» (ib. 248).
In dieser Frage ist ihm erst Aristoteles gefolgt, ohne ihn zu übertreffen.
Die rein theoretische und zudem vielfach utopische Auffassung Piatos von
Bildung und Beruf der Frau ist bei Xenophon nicht nur in den Schatten
gestellt, sondern endgültig überwunden. Xenophon geht eben von der
Wirklichkeit aus und paßt sich den wirklichen Lebensbedingungen an.

Der unvermählte Knabenfreund, der Plato gewesen ist und der sich
nur allmählich der Verstrickung des « griechischen » Lasters entrissen hat, —
schließlich aber (Xiyt.) êTOjxevoç jrovoç pévcp Ges. 835e) mit äußerster
Gründlichkeit, wie seine geradezu « christliche » Auffassung eines sittlichen
Geschlechtslebens (Gesetze 636, 835-842) wunderbar beweist, — hat
anscheinend für solche « hausbackene » Anschauungen nicht viel Verständnis
gehabt.

Über die zuletzt erwähnten Texte Piatos wird man jetzt im ersten
Band der neuesten Ausgabe der Nomoi (Platon, Les Lois, Belles Lettres,
Paris 1951) die treffliche Zusammenfassung von Auguste Diès (Introduction
66-70 : La rééducation de l'amour) recht dankbar entgegennehmen. Jaeger
begnügt sich damit, in einer Anmerkung zum Symposion (II. Bd. 253), auf
sie als Verwerfung der Knabenliebe kommentarlos hinzuweisen (ib. 401,
Anm. 30). Das ist in einer Paideia wohl zu wenig.

Zu wenig Seien wir doch nicht ungerecht. Jaeger hat dem alleinigen
Plato nicht weniger als fünfhundert volle Seiten gewidmet, achtzig Seiten
Anmerkungen in kleinem Druck mitgerechnet. Wenn er dabei nicht gerade
alles eigens beredet, was zu seinem Thema gehört, wollen wir es ihm gerne
verzeihen. In der Art, wie er hier, wenn nicht alle, so doch die wichtigsten
Werke Piatos nach ihrem erzieherischen Einschlag planmäßig analysiert,
mit der bewährten Akribie des Historikers und mit der einsichtigen Tiefe
des Philosophen, mußte er sich Beschränkungen auferlegen. Der von uns
berührte Punkt wird ihm nicht so schwerwiegend erschienen sein, als ein
katholischer Ethiker ihn ansehen mag.

Daß er die mehr dialektischen Dialoge, den Parmenides und den
Sophistes wie den naturphilosophischen Timaios bei Seite ließ, versteht sich
ohne weiteres. Warum er aber den Euthydemos, den Theaitetos, den Politikos,
den Philebos und vor allem den Phaidon nicht behandelte, können wir uns
nur aus der Unmöglichkeit erklären, in der von ihm geübten Weise ein
so umfangreiches Material innerhalb vernünftiger Grenzen zu bewältigen.
Wir sind ihm schon für das Viele und Wertvolle, das er uns sonst bietet,
herzlich erkenntlich.

Die kleinen « sokratischen » Dialoge, der Protagoras, der Gorgias, der
Menon, das Symposion, die Politeia, der Phaidros und die Nomoi sind die
Schriften, mit denen er sich in der hier angegebenen Reihenfolge befaßt.



Zur «Paideia» Werner Jaegers 355

Sie ist für ihn die chronologische. Der Protagoras wäre also erst nach der
Reihe der zuerst erwähnten Dialoge entstanden.

Man wird es nicht erwarten, daß wir auf alles eingehen, was angemerkt
zu werden verdiente. Jeder, der die genannten Schriften studieren möchte,
wird Jaegers Darlegungen fortlaufend zu Rate ziehen müssen. Kommentarmäßig,

wie sie meist gehalten sind, bilden sie eine fortan unentbehrliche
Einführung in ihre Gedankenwelt und zugleich in das Erziehungswerk
Piatos, in sein Lebenswerk, wie wir schon oben bemerkt haben. Wir werden
nur das eine oder das andere anzeigen und gelegentlich kurz glossieren.

Plato hat erst nach dem Tode des Sokrates seine Dialoge zu schreiben
begonnen (II. Bd. 142). Gegen die Meinung von Wilamowitz und einigen
anderen hat sich heutzutage diese Ansicht ziemlich allgemein unter den
Fachleuten festgesetzt. Es wäre wohl verwegen, dagegen argumentieren zu
wollen, wenn man sich auch dazu versucht fühlen sollte.

Jaeger liegt viel daran, die durchgängige Kontinuität des platonischen
Schaffens zu erweisen. Es ist von jeher erzieherisch gerichtet und auf die
Frage nach Wesen und Wissen der Tugend bzw. des Guten konzentriert.
Das hat Plato zur Ideenlehre geführt, deren Aufkommen Jaeger geneigt ist,
ziemlich früh anzusetzen. Das hat ihn auch zur politischen Spekulation
geführt. Solange nämlich die Philosophen nicht Herrscher oder die Herrscher
nicht Philosophen sind, kann es unmöglich zu den richtigen sittlichen
Verhältnissen kommen (Ep. 7, 325/6 ; Pol. 473). Von Anfang an steht dies
für ihn fest (II. Bd. 154, 383 Anm. 30, wo noch auf Apol. 31 und 36
verwiesen wird).

Zur realistischen Auffassung der Ideen wird mit Recht an die Voraussetzung

Piatos erinnert, die er mit der ganzen philosophischen Tradition
seines Volkes teilt (II. Bd. 158) : Wo es ein Erkennen gibt, muß auch ein
Gegenstand existieren, den es erkennt. Damit ist Aristoteles in seiner Deutung

der Ideen grundsätzlich gerechtfertigt. Wir werden aber sehen, daß
Jaeger hin und wieder den Eindruck macht, es zu vergessen.

Die Lustethik bzw. die Lustmetretik des Protagoras steht nicht im
Widerspruch zur strengen Gerechtigkeitsethik des Gorgias und des Phaidon.
Im Protagoras handelt es sich nicht um eine platonische These, sondern
um eine argumentatio ad hominem nach der landläufigen Hedonik der
Vielen, von der sich Sokrates bzw. Plato deutlich distanziert (II. Bd. 178 ff.).
Damit aber fällt einer der Hauptgründe weg, den Protagoras vor Sokrates'
Tod anzusetzen.

Das berühmte pädagogische Experiment des Menon, « der Glanzpunkt
des Dialogs » (ib. 236-239), wird als Beweis gedeutet, daß « das Streben nach
Wahrheit nichts anderes ist, als die Entfaltung der Seele und des von Natur
in ihr liegenden eigenen Gehalts » (ib. 239, unterstrichen von uns). Damit
scheint dem ganzen Stück eine subjektivistische Wendung gegeben zu
werden, die nicht in seinem eigentlichen Sinne liegt, wenn auch zuzugeben
ist, daß etliche Sätze darin dem bloßen Wortlaut nach so verstanden werden
könnten. « Von Natur aus » wäre hier ein Apriorismus, dem Plato ferne steht.

Im Kommentar zur großen Erosrede der Diotima (Symposion 209c-
212c) heißt es in ähnlicher subjektivistischer Wendung, daß «das ewg



356 Zur « Paideia » Werner Jaegers

Schöne und Gute », der Gegenstand des Erosstrebens, « nichts anderes sein

kann, als der Kern des menschlichen Selbst» (ib. 267). In seinem Stufengang

ziele der Eros auf « die Herausformung des wahren menschlichen
Wesens », dessen Geist in der Idee des Schönen « seinen Mittelpunkt und
seinen Wesensgrund gefunden hat» (ib. 268). Solche mystische Anklänge
vermögen uns kaum über das Mißverständliche dieser Ausdrucksweise zu
beruhigen. Das Schöne an sich und das Gute an sich sind für Plato eins :

« das ewig Schöne und Gute », wie Jaeger selbst es nennt. Es ist der
eigene Gegenstand des höchsten Mathema (Symp. 211c ; Pol. 505a), in
dem der schöpferische Urgrund aller Seinswerte im Übersinnlichen wie im
Sinnlichen aufscheint : liclxeiva oiWotç npeoßslq. xal Suvàpet ônepé/ov
(Pol. 509b), ein völlig Transzendentes also. Wollte Jaeger diese
Transzendenz leugnen Wir möchten glauben, daß es keineswegs der Fall ist.
Dann aber hätte er sich hier behutsamer äußern können.

Gegenstand im Phaidros ist nicht der Eros, wie er es im Symposion
war, sondern die Rhetorik. Die Reden über den Eros sind nur Kunstproben
der Beredsamkeit. « Der wahre Zweck aller Rhetorik ist nicht den Menschen
zu Gefallen zu reden, sondern Gott zu gefallen, wie Plato am Ende bekennt »

(III. Bd. 268). Darin drückt sich die streng theozentrische Haltung der
platonischen Paideia aus. « Das den Menschen zu Gefallen Reden » (xapt&aOai) war
« die besondere Schwäche der Rhetorik » gewesen. « Plato kehrt diesen Begriff
um in ©sö xaP^»8°®œt> Gott wohlgefällig reden und handeln (Phaidr. 273e),
ebenso wie er in den 'Gesetzen' sagt, nicht der Mensch, sondern Gott ist das
Maß aller Dinge ». In allen menschlichen Belangen ist « Maßstab das ewige
Gute » (ib. 433 Anm. 72).

Plato wird wohl geahnt haben, wie dieses « Gott zu gefallen » (xapKsaüai
QsS>) — in christlicher Sprache heißt es àpécrxetv -roi xupho 1 Cor 7, 32 oder
öeco 1 Thes 4, 1 vgl. Joh 8, 29 — das allerhöchste und allerletzte Ziel
unübertrefflich richtig ausdrückt, zu dem Gott selbst eine Welt und vor allem
eine Menschenwelt bestimmen mußte, die er einzig und allein zur
Erfreuung seiner neidlosen Güte (Timaios 29e) hervorgebracht hat.
Selbstverständlich liegt Gottes Gefallen an der entsprechenden Wesenserfüllung
seiner Geschöpfe. _

Über die Grundgedanken der Politeia und der Nomoi haben wir bereits
in aller Kürze das nach Jaeger Wesentliche angegeben.

Im übrigen müssen wir uns begnügen, auf seinen Text zu verweisen.
Dessen Reichtum und Gründlichkeit sind des großen Gegenstandes in allen
Punkten würdig. Natürlich ist Jaeger für das Fragwürdige oder das
Utopische so mancher platonischen Vorschläge nicht blind. Bei all dem erbaulichen

Höhenflug des alten Denkers wird der christliche Leser mit tiefem
Bedauern feststellen müssen, daß seine ganze erzieherische Sorge nur allein
dem Wächterkreis der Polis in der Politeia und den 5040 Bürgerfamilien
des Musterstaates in den Nomoi gilt. Das ganze übrige Volk : Sklaven,
Landarbeiter, Handwerker und sonstiges Gesinde kommt für ihn diesbezüglich
gar nicht in Betracht. Der Geist des « Kommet alle zu mir » hat das
griechische Denken noch nicht ergriffen. Erst die Stoa sollte in dieser
Hinsicht die Wege bereiten.



Zur « Paideia » Werner Jaegers 357

Wir können unsere Rezension nicht besser als mit einigen Äußerungen
Jaegers schließen, worin er die platonische Theologie kennzeichnet, wie er
sie versteht und wohl auch selbst ihr beizupflichten scheint.

« Piatos Erziehungs- und Staatsidee beruht auf der Umkehrung des
Satzes des Protagoras : Der Mensch ist das Maß aller Dinge. Er setzt Gott
an die Stelle des Menschen und sagt : Das Maß aller Dinge ist Gott (Nomoi
716c) Letzten Endes stellt Plato damit nur das Verhältnis von Polis,
Nomos und Gott wieder her, wie es der früheren griechischen Auffassung
entsprach. Doch der Begriff der Gottheit ist grundlegend verändert. An
die Stelle der individuellen Polisgötter ist das 'Maß aller Dinge' getreten,
das platonische Agathon, die Urgestalt aller Arete Wie vom göttlichen
Demiurg die Welt der ewigen Ideen in die natürliche Welt der Erscheinungen
hineingebildet wurde, wird durch die Gesetzgebung der Philosoph zum
Demiurgen des Kosmos der menschlichen Gemeinschaft Die Herrschaft
Gottes vollendet sich im bewußten Vollziehen des göttlichen Logos durch
den Menschen als vernünftiges Wesen » (III. Bd. 321). In einer Anmerkung
wird « die Wesensgleichheit des Gottes der 'Gesetze' mit der 'Gestalt des
Guten an sich' (ISéa xoö äyaÖoü) im 6. Buch der 'Politeia' » betont und dann
hinzugefügt : « Wir müssen im Auge behalten, daß bei Plato die Idee ja
die höchste Realität dessen ist, was sie ist, daß also die Idee des Guten
einen höheren und mächtigeren Grad des Guten darstellt als alles in der
Welt » (ib. 449, Anm. 204).

Die Weisheit der Herrscher (çpôvïjmç) gipfelt « in der Erkenntnis
Gottes als des höchsten Seins und Wertes. Gott hat im Staate der 'Gesetze'
die Stelle inne, die in der 'Politeia' die Idee des Guten einnimmt. Zwischen
beiden besteht kein Unterschied des Wesens, sondern nur ein solcher des

Aspekts und der Erkenntnisstufe, der sie als Gegenstand entspricht » (ib.
342). « Der Gott, der das 'Maß aller Dinge ist', ist identisch mit dem Einen
(to £v), das Plato 962d und 963b als den Gegenstand des dialektischen
Wissens der Herrscher bestimmt Der Höhepunkt ihrer Erkenntnis ist
Theologie. Aber in den 'Nomoi' betreten wir nicht das Allerheiligste des

Tempels selbst (damit weist Jaeger auf die Ideenlehre hin), sondern bleiben
draußen vor der Schwelle stehen. Dem entspricht es, daß Plato ihren Gegenstand

hier einfach in der herkömmlichen Weise Gott nennt. Aber er deutet
wenigstens an, was damit dialektisch gemeint ist : das 'Eine', welches
seinem Wesen nach das 'Gute an sich' ist » (ib. 455 Anm. 354).

« So mündet Piatos lebenslange Bemühung in der Idee dessen, was
höher ist als der Mensch und doch des Menschen wahres Selbst ist » (ib. 343).
Da hätten wir wieder die schon früher vermerkte Wendung ins Subjektive.
Sollen wir es in dem Sinne verstehen, daß die göttliche Transzendenz des
'Einen' schließlich in rein menschlicher Immanenz aufgeht Jedenfalls
würde es dann dem platonischen Realismus nicht mehr entsprechen. Mag
auch Gott den Geschöpfen durch seine intime Anwesenheit immanent sein,
so bleibt er ihnen jedoch durch seine überragende Wesenheit absolut
transzendent (ungeschieden — ganz verschieden).

Seinen eigentlichen Monotheismus hat Plato wohl deshalb nicht ganz
ausdrücklich bekannt, weil er seine Umwelt nicht vor den Kopf stoßen



358 Zur « Paideia » Werner Jaegers

wollte. Im zehnten Buch der Gesetze, über welches Jaeger nur kurz berichtet
(ib. 343 f.), beginnt bereits seine Theologie in die Bahnen jener
Astralreligion hinabzugleiten, die das Hauptanliegen des späteren Epinomis
ausmacht. Zu derartigen Zugeständnissen an den herrschenden Polytheismus
hätte sich ein Prophet des wahren Gottes nie herbeigelassen.

Der Freund der Antike und ihres größten Denkergenies wird gern
nach dem eben besprochenen Meisterwerk Jaegers die schon genannte neue
Ausgabe der Nomoi mit einer literarischen Einleitung von Auguste Diès
und einer juristischen von Louis Grenet zur Hand nehmen. Die
textkritische Einleitung, die Textgestaltung und die französische Übersetzung
wurden von Edouard des Places S. J. besorgt. Bisher sind nur die zwei
ersten Bände erschienen (Buch I-VI). Nicht so befriedigend, trotz oder
vielleicht wegen seiner unermüdlichen Analysen in Längs- und Querschnitten,
ist das umfangreiche Werk von Maurice Vanhoutte (La philosophie
politique de Platon dans les Lois, xx u. 466 pp. Louvain 1954), welches immerhin

eine außergewöhnliche Leistung darstellt und ungemein viel inhaltlich
Wertvolles wie kritisch Nachdenkliches bietet.


	Das neue Weltbild Albert Mitterers

