
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 4

Artikel: Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft

Autor: Utz, Arthur-Fridolin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760504

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Definition
des Sozialen und der Gesellschaft

Von Arthur-Fridolin Utz 0. P.

Die Sozialethik will nicht irgend eine Wissenschaft, sondern eine

ethische Wissenschaft vom Sozialen sein. Eine Untersuchung, die
feststellen will, ob es eine solche Wissenschaft überhaupt gibt, muß sich

fragen, ob das Objekt der Sozialethik, das ethisch Soziale, wirklich
existiert. Und hierzu muß man sich zunächst einmal über das Soziale

selbst klar werden. Bei dieser Untersuchung wird sich herausstellen, ob

für die Betrachtung des Sozialen mehrere Wissenschaften, etwa die
Sozialethik und die Soziologie, in Frage kommen, und in welchem Sinne
sie je ihre eigene Aufgabe haben. Es wird also auch entschieden, ob
das von Vertretern beider Wissenschaften, der Soziologie wie der Sozialethik,

in Anspruch genommene Monopol über das Soziale zurecht
besteht.

Der Weg zur Definition. — Um zu einer wirklichen Bestimmung
dessen zu kommen, was das Soziale bedeutet und ist, bedarf es zunächst
einer Umreißung von Namen und Begriff. Wir haben es hier ja nicht
mit einer chemischen oder physikalischen Analyse zu tun, deren Resultat

man einen erfundenen Namen gibt, sondern mit einem Phänomen, das

schon lange Gegenstand der Erfahrung und des Forschens ist. In der

bereits bestehenden Namengebung und in dem ununterbrochenen
Gebrauch des Namens liegt also eine Quelle von Erfahrungserkenntnis und

Wirklichkeitsbestimmung. Was versteht man also unter dem Namen

Sozial Die Antwort auf diese Frage gibt die sogenannte
Nominaldefinition.

Allerdings ist mit einer bloßen Nominaldefinition die Sache noch

nicht bis in die Tiefe bestimmt. Auch die Namen verschleißen sich, so-

daß eine Neuorientierung an der Sache nötig wird. So ist z. B. der

Begriff der Tugend heute bereits zur Unkenntlichkeit entstellt. Außer-

26



402 Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft

dem bedeutet der Name sehr oft nur einen Hinweis, der zur Wirklichkeit

führt, aber noch nicht vollgültiges Zeichen der Realität selbst. Der

Philosoph benützt darum den Namen oft nur als entferntes Hilfsmittel
bei der Entdeckung einer bisher nicht erkannten Wirklichkeit. Dies gilt
vor allem von jenen Namen, die auf etwas hindeuten, was hinter der

Erscheinungswelt liegt und niemals unmittelbarer Gegenstand der
Erfahrung sein kann. So verhält es sich ganz offensichtlich mit allen Namen,
die eine Beziehung ausdrücken. Im Bereich der Beziehung aber liegt,
wie wir sehen werden, die Wirklichkeit des Sozialen. Es ist also gerade
hier der Nominaldefinition gegenüber eine gewisse Reserve angezeigt.
Erst die Realdefinition, d. h. die Wesensbestimmung der Sache, gibt
endgültigen Aufschluß, welcher Sinn und welcher Umfang dem Namen
zusteht.

I. Die Nominaldefinition des Sozialen

Was bezeichnet der Namen « sozial » Welcher Begriff liegt ihm
zugrunde Hierbei ist es noch irrelevant, ob dieser Begriff eine
Wirklichkeit außerhalb des menschlichen Verstandes besitzt oder nicht.

Die Nominaldefinition ist in zweifacher Hinsicht zu verstehen :

1. in etymologischer Hinsicht, und 2. dem Sprachgebrauch nach.
1. In etymologischer Hinsicht, d. h. im Sinne der äußeren Form des

Wortes, gemäß der Sprachwurzel und Sprachverwandtschaft, kommt
das Wort « sozial » vom Lateinischen « socius », was soviel heißt wie
teilnehmend, in Verbindung stehend, zugesellt ; Gesellschafter,
Gesellschafterin, Genosse, Kamerad, Teilnehmer, Teilnehmerin, Verbündeter.
Das Abstraktum dazu lautet « societas » : Gesellschaft, Verbindung mit
andern, Bündnis usw. Socialis, sozial ist somit alles, was die Eigenschaft

der Gesellschaft, Kameradschaft usw. besitzt.
Schon von hier aus verweist also der Name « sozial » über das

Individuum hinaus zu einem andern, der dem Individuum irgendwie
verbunden ist.

2. Der Sprachgebrauch gibt Antwort auf die Frage : Wo und bei

welcher Gelegenheit wird das Wort « sozial » verwendet Hier ist
wiederum eine Unterscheidung nötig, insofern wir a) vom allgemeinen,

vulgären und populären Sprachgebrauch reden, oder b) den

Sprachgebrauch innerhalb der Wissenschaften ins Auge fassen.

a) Der vulgäre Sprachgebrauch. — Man spricht allgemein von einem

« sozial eingestellten » Menschen, als einem Menschen, der nicht egoistisch



Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft 403

nur sich selbst sucht, sondern auch auf das Wohl des Nächsten oder
der Nächsten bedacht ist. Man spricht von « sozialer Fürsorge » und
meint die Fürsorge, nicht für den Einzelnen als solchen, sondern für
die Gemeinschaft, für mehrere in einer proportionierten Weise. Im
gleichen Sinne redet man von « sozialgerechter Verteilung », von «

sozialem Wohnungsbau » usw. Die « soziale Frage » wird als eine Frage
verstanden, welche die Gemeinschaft angeht und das Gleichgewicht
innerhalb der Gemeinschaft schaffen soll. Immer handelt es sich also

um etwas, das über das Individuum hinausweist, mehrere betrifft und
sie einander zuordnet.

b) Der wissenschaftliche Sprachgebrauch. — Es geht hier nicht
darum, wie die einzelnen Wissenschaftler das Soziale erklären, ob sie

ihm Wirklichkeit oder nur Gedachtsein zuschreiben. Es geht also auch

nicht um eine Kritik der verschiedenen Auffassungen vom Sozialen,

sondern vielmehr um die Frage, wann und wie die Vertreter der Wissenschaft

den Begriff des Sozialen anwenden. Der einzelne Wissenschaftler

mag dabei das Soziale falsch beschreiben, er hat aber doch irgendeine

Vorstellung davon, wenn er es beschreibt. Er meint ein ganz bestimmtes

Phänomen, d. h. er hat einen bestimmten Begriff, wenn er über das

Soziale disputiert. Die Herausarbeitung des wissenschaftlichen Begriffes
« Sozial » gibt zugleich Gelegenheit, eine Abgrenzung gegen die

umliegenden Begriffe vorzunehmen, etwa gegen das Allgemeine, die Summe

und das Kollektiv. Die Soziologie hat hier das vorzügliche Verdienst,
die Bedingungen aufgestellt zu haben, die einen richtigen Gebrauch des

Wortes sozial erst rechtfertigen.
Folgende vier Eigenschaften müssen zusammentreffen, damit ein

Phänomen als sozial bezeichnet werden kann1 :

Erstes Merkmal des Sozialen: Es muß sich um eine Mehrzahl von
Menschen handeln. — Hierin sind eigentlich zwei Momente enthalten.
Zunächst nämlich, daß das Soziale eine typische Erscheinung im menschlichen

Lebensraum ist. Damit soll alles ausgeschlossen sein, was irgendwie

ins rein Somatische reicht. Es geht also beim Sozialen nicht um
gleiche physische Funktionen, auch nicht um gleiche Instinkte, die man
auch im Tierreich findet. Sodann wird im ersten Merkmal zugleich
näher angegeben, was man nun unter dem typisch Menschlichen genauer
begreift : daß das Soziale immer nur etwas sein kann, das mehrere

1 Vgl. die gute Zusammenstellung dieser vier Merkmale bei N. Monzel,
Struktursoziologie und Kirchenbegriff. Grenzfragen zwischen Theologie und
Philosophie, hrsg. von A. Rademacher und G. Söhngen, Heft X, Bonn 1939, S. 37 ff.



404 Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft

Menschen angeht. Hierin liegt eigentlich die Bedeutung dieses ersten

Merkmals des Sozialen. Es geht um die grundsätzliche Scheidung des

Sozialen vom Individuellen. Ch. Le Cœur1 erwähnt hierzu folgendes

Beispiel : Ein Muselman aus Marokko bekehrt sich zum Christentum.
Dieses Ereignis ist ohne Zweifel zunächst etwas Individuelles, ein

persönlicher Entschluß eines einzelnen Menschen. Anderseits aber tritt
dieses Faktum mit der Umwelt in Berührung und ruft dort eine bestimmte
Reaktion hervor : Bewegung der Entrüstung. Damit wird die personale

Entscheidung zum sozialen Geschehen. Die soziale Gestalt des Phänomens

ist offenbar nicht die persönliche und individuelle Tat, sondern

etwas, das gerade über das betreffende Individuum hinausgeht und
mehrere betrifft. Allerdings ist durch diesen ersten Punkt das Soziale

noch nicht ausreichend von der « Summe » unterschieden.
Zweites Merkmal des Sozialen: der gleiche intentionale Gehalt, auf

den alle, die in einer Gemeinschaft verbunden sind, sich richten. Damit
ist das typisch Menschliche, nämlich das Geistige berührt, das sich im
Sozialen verwirklicht. Von allen Soziologen wird unterstrichen, daß

gerade darin das Wesen der menschlichen Gesellschaft im Gegensatz

zu den dauernden tierischen Verbindungen zu suchen ist, daß die Gemeinschaft

zwischen den menschlichen Individuen vorwiegend und an erster
Stelle geistigen Charakter besitzt, also im Bewußtsein der Mitglieder
lebt. Eine nur äußere Gleichheit in Sein und Handeln begründet also

noch nicht das Soziale. Es wäre darum verkehrt, die Menschen

deswegen sozial zu nennen, weil alle die gleiche Natur haben. Dann würden
alle Gleichfarbigen, Gleichaltrigen, Ledigen, Verheirateten, «

Linkshänder », oder die von gleichem Mißgeschick Betroffenen bereits eine

Gesellschaft bilden. Der braune Teint, der allen Marokkanern eigen ist,
bedeutet noch kein soziales Phänomen. Schlafen und Essen, wonach

alle Menschen naturhaft verlangen, ist noch lange kein soziales Tun.
Was nun in diesem gemeinsamen Bewußtsein inhaltlich beschlossen

ist, spielt zunächst keine Rolle. Es kann etwas real Existierendes oder

eine bloße Idee oder Utopie, eine Person oder ein Ding, ein Zustand
oder ein Geschehen, eine Norm oder ein Sachverhalt, oder was immer

gedacht sein 2.

Es genügt aber nicht, daß der « gleiche intentionale Gehalt » lediglich

als Gedanke in den verschiedenen Individuen der Gemeinschaft

1 Le Rite et l'Outil. Essai sur le rationalisme social et la pluralité des
civilisations. Travaux de «l'Année Sociologique», Paris 1939, S. 12.

2 Vgl. N. Monzel a. a. O., S. 40.



Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft 405

vorhanden ist ; es muß sich vielmehr um den gleichen, mit Interesse

verfolgten Bewußtseinsinhalt handeln. Eine rein wissenschaftliche
Vereinigung z. B. ist als Vereinigung nicht denkbar, wenn sie nur das

Beieinandersein derjenigen besagen würde, die das gleiche denken. Ohne
die emotionale oder aktive Ordnung kann der « gemeinsame intentionale
Gehalt » nicht gemeinschaftsbildend sein. Der Begriff des « intentionalen
Gehaltes » hat also nicht nur die Bewandtnis des Bewußtseins, sondern
darüber hinaus auch die des Strebens. Man würde allerdings zu weit
gehen, wollte man darunter schon das verstehen, was die Scholastik
in die Definition der Gesellschaft aufnimmt, nämlich ein « gemeinsames
Ziel » ; denn es bedarf durchaus nicht notwendigerweise des gemeinsamen

Zieles im Sinne des scholastischen Gesellschaftsbegriffes, wenn
man vom sozialen Geschehen sprechen will. Im scholastischen Sinne

besagt gemeinsame Intention zugleich Solidarität, Zusammengehörigkeit

in der Verfolgung desselben Zweckes. Dagegen spricht die Soziologie

von einem sozialen Geschehen auch beim Kampf und Streit.
« Gemeinsamer intentionaler Gehalt » wird darum besser im Sinne von
« Konzentration des Bewußtseins auf einen irgendwie gleichen Interesseninhalt

» verstanden. Dieser gleiche Interesseninhalt kann durchaus in
verschiedener, sogar in entgegengesetzter Weise verfolgt werden, wie
dies im Krieg der Fall ist. Auch können die beiden, die sozial miteinander

in Beziehung stehen, ganz verschiedener Meinung bezüglich
desselben intentionalen Gehaltes sein. Gerade daraus ergibt sich ja das

Phänomen des Krieges. Die Soziologen bestehen darauf, daß das Soziale

nicht etwa nur in der Liebe gegeben sei, wo sich beide in vollkommener
Weise durchdringen und miteinander eins werden, sondern auch im
direkten Gegensatz, im Haß und in der gegenseitigen Abneigung. Auch
hier liegt eine « Wechseleinung » vor, wenngleich in einem weiteren
Sinne. « Hassen, genau wie lieben, können wir überhaupt nur da, wo
wir verstehen können, verstehen in dem weiteren Sinn, der jedes wie
auch immer betonteTeilnehmen an der Innerlichkeit des Du bezeichnet. »*

Dieser von dem Phänomenologen Theodor Litt ausgesprochene Gedanke

ist an sich uralt. Haß, so sagt bereits Thomas 2, gibt es nur, wenn der
Grundaffekt Liebe vorhanden ist.

Da die Soziologen den Begriff des gemeinsamen intentionalen
Gehaltes im Sinne des aktuellen Bewußtseins verstehen, können sie den

Meuchelmord nicht mehr als etwas Soziales bezeichnen. Derjenige, der

1 T. Litt, Individuum und Gemeinschaft, Leipzig-Berlin 1926, S. 193.
2 S. Th. I-II q. 29 a. 2.



406 Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft

ermordet wird, ist überhaupt nicht in der Lage, sich über das Geschehen

bewußt zu werden. Die Sozialethik dagegen erklärt, daß auch hier noch

ein soziales Geschehen vorliegt. Ob ihre Behauptung zurecht besteht
oder nicht, wird vom Nachweis abhängen, daß es ein gemeinsames, vom
Bewußtsein getragenes Interesse gibt, das bereits besteht, bevor der

Mensch ins aktuelle Bewußtsein eintritt. Es ist dies nur aus der Naturanlage

des menschlichen Interessevermögens (des Willens : voluntas ut
natura) zu beweisen. Doch dies berührt bereits die reale Abgrenzung
des Sozialen.

Drittes Merkmal des Sozialen: Die Menschen müssen ein konkretes

oder allgemeines Wissen von einander und von ihrer Ausrichtung auf
denselben intentionalen Gegenstand haben. Wenn zwei Atomforscher
gleichzeitig, der eine in Europa, der andere in Amerika, dieselben
Versuche machen, voneinander aber nichts wissen, dann sind die

Voraussetzungen für eine soziale Verbindung noch nicht gegeben. Wenn zwei

Radfahrer, die beide dasselbe tun, nämlich Rad fahren, sich auf der

Straße gegenseitig streifen, sodaß sie zu Boden fallen, dann ist das

soziale Phänomen, nämlich die Diskussion, erst möglich vom Augenblick

an, da beide feststellen, daß jeder denselben Pfad benützen wollte.
Wenn zwei Fischer bei dichtem Nebel mit ihren Booten zusammenstoßen,

weil sie sich überhaupt nicht bemerkt haben, und beide sogleich
absinken, ohne vorher noch die Ursache des Unglückes erkannt zu

haben, dann liegt hier kein soziales Phänomen vor. Keiner hatte vom
andern ein Wissen. Und doch hatten beide den gleichen intentionalen
Gehalt, insofern beide fischen wollten, und zwar an derselben Stelle.

Wie also die rein naturhafte Gleichheit und Ähnlichkeit zwischen
Menschen, etwa die gleiche Natur, gleiche Farbe usw. nicht ausreicht, um
das Soziale zu erzeugen, so auch nicht die Gleichheit im geistigen,
intentionalen Bereich allein. Nicht einmal die gleiche sittliche Haltung in
verschiedenen Personen vermag die Grundlage für das Soziale zu bilden.
Darum ist auch das gleiche sittliche Gesetz, das viele Individuen über
sich anerkennen, noch nichts Soziales, solange jeder nur für sich allein
das gleiche sittliche Ideal anstrebt. Jeder muß darüber hinaus vom
gleichen Ideal des anderen wissen. Und auch dies genügt noch nicht,
wie der vierte Punkt nachweisen wird.

Um nun das Soziale nicht auf die ganz intimen Beziehungen wie

Ehe und Familie, wo jeder bis ins Konkrete vom andern um den gemeinsamen

intentionalen Inhalt weiß, einzuschränken, fügt die Soziologie

hinzu, daß auch ein « allgemeines » gegenseitiges Wissen genüge.



Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft 407

Viertes Merkmal des Sozialen: Zwischen den Menschen, die auf
denselben intentionalen Inhalt ausgerichtet sind, muß eine direkte oder

indirekte Wechselwirkung bestehen. Die Soziologen, näherhin die
Vertreter der formalen Soziologie, sehen hierin das entscheidende Element
des Sozialen, das alle früheren einschließt. Wilhelm Dilthey nannte die

Wechselwirkung das anschaulichste Moment jeder Sozialverbindung1.
Mit diesem Merkmal wird in entscheidender und eindeutiger Weise

das Soziale vom Individuellen abgehoben. Es wird hier klar ausgedrückt,
daß das Soziale etwas sein muß, was auch nicht mit der Summe von
Individuen verwechselt werden kann : das Mit- und Ineinander von
mehreren, die einen gleichen intentionalen Richtpunkt bei gegenseitigem
Voneinanderwissen haben. Am einfachsten wird das vierte Merkmal am

Beispiel des Ich-Du-Verhältnisses erläutert, wie es sich in der Freundschaft

findet. Dietrich v. Hildebrand 2 hat dieses Ich-Du-Verhältnis
phänomenologisch analysiert. Sein Bemühen kommt übrigens zu
demselben Resultat, das sich schon bei Thomas v. A quin8 in der Erklärung
der Caritas als Freundschaftsliebe findet. Die Freundesliebe kann als

einseitige Liebe überhaupt nicht bestehen. Sie setzt wesentlich die

Liebe des Freundes mit ein. A liebt B mit der Liebe, mit der B den A
liebt. Thomas v. A quin* hat dies mit einem augustinischen Gedanken5

treffend zum Ausdruck gebracht : « Amicus amico amicus ». Es handelt
sich also in der Wechselwirkung, die man als das vierte und wesentliche

Element der sozialen Verbindung bezeichnet, nicht etwa nur um
eine Aktion auf der einen und eine Gegenaktion auf der andern Seite,

sondern um ein Ineinandergreifen und ein gegenseitiges Sich-Durch-

dringen. F. Tönnies 6 spricht deswegen noch von einem Minimum von
Einheit und Gemeinsamkeit auch in der geringsten Sozialverbindung,
also auch in der von ihm genannten « Gesellschaft ». Die « Gesellschaft »

entsteht nach Tönnies aus rein zweckhaftem Wollen, dem sog. «

Kürwillen », im Gegensatz zur « Gemeinschaft », die sich aus dem « Wesen-

1 Über das Studium der Wissenschaft vom Menschen, der Gesellschaft und
vom Staat. Gesammelte Schriften, Bd. 5, Die geistige Welt. Einleitung in die

Philosophie des Lebens. Leipzig-Berlin 1924, S. 60 ff.
2 Metaphysik der Gemeinschaft, Augsburg 1930, S. 47.ff.
3 S. Th. II-II q. 23 a. 1.
J A. a. O.
5 Augustinus, De fide rerum quae non videntur, c. 2 (ML 40, 173) : « ami-

citia non nisi mutuo amore constat ».

3 Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reihen Soziologie. Leipzig
1935, S. 132 f,



408 Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft

willen » ergibt, d. h. aus natürlichen Neigungen, Trieben und
Eigenschaften. Im Konkurrenzkampf, so erklärt nun Tönnies, sucht jeder der

Partner seinen eigenen Vorteil, und trotzdem betrachtet jeder den

anderen als gleiches Kürwillenssubjekt. Die beiden können also wegen
der gegenseitigen Anerkennung als Kampfgenossen noch als Ganzes

begriffen werden. In der Formulierung von G. Ii. Meacl heißt dies :

Es spielt einer die Rolle des andern. G. H. Mead verweist dabei auf den

Boxkampf, in dem sich der eine, bevor er eine Finte macht, über die

Handlungsweise des andern Rechenschaft gibt. Der Gegner seinerseits

verfolgt dieselbe Taktik h Das Beispiel von Mead soll nun nicht die

Ich-Du-Beziehung der Freundschaft ausdrücken, sondern ganz
allgemein die Wechselwirkung in der Sozialverbindung. Und hierzu ist es

sehr geeignet, da es gerade auch für jenes soziale Phänomen gilt, das

man im volkstümlichen Sprachgebrauch und in der ethischen Wertung
als a-sozial bezeichnet, nämlich den Kampf, Streit und Haß. Sofern
der eine den andern nicht unversehens und heimtückisch niederschlägt
oder ihn im Stillen der eigenen Leidenschaften haßt, sondern in offenem
Haß bekämpft, liegt auch hier ein gewisses Verschmolzensein und ein

gegenseitiges Sich-Durchdringen, d. h. eine Wechselwirkung und damit
etwas Soziales vor.

Ob allerdings der Begriff « Wechselwirkung » ausreicht, um das

Neue, das über das Individuum Hinausgehende und es Umgreifende,
zu bezeichnen, wird erst die Untersuchung der Realdefinition ergeben.
Der Begriff Wechselwirkung — dies ist bereits im Raum der
Nominaldefinition klarzustellen — ist auf jeden Fall nicht erschöpfend für das,

was man gemeinhin « sozial » nennen möchte. Mit « sozial », namentlich

mit dem Abstraktum « Gesellschaft », wird, darin sind sich im Grunde
alle Soziologen einig, etwas bezeichnet, das ein Ganzes ausmacht, worin
mehrere Personen in einer neuen Einheit verbunden sind. Die
Untersuchung über die Realdefinition wird nachweisen, daß dieses Neue,

Zusammenfassende, nicht in Wirkung und Gegenwirkung allein bestehen

kann, also auch nicht nur in irgendeiner Qualität, die sich an bestimmten
menschlichen Handlungen findet, sondern in einer Einheit zu suchen

ist, die über die zusammenführende Ursache, nämlich die Handlungen
und « Prozesse » [Wiese), hinausgreift und darum auch mehr ist als nur
irgendwelche gedachte Einheit von Ursachen. Aus diesem Grunde,

•— dies wird sich zeigen — sind auch die Abstrakta, die Versubstanti-

1 G. H, Mead, Mind, Self and Society, New York 1934, S, 237-249.



Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft 409

vierungen « Gesellschaft », « Staat », « Gemeinschaft », gegen die v. Wiese1

mit der Verbissenheit eines Positivisten kämpft, Wirklichkeitsbezeichnungen

in einem ganz anderen Sinn als dessen « Gesamtheit von
beobachteten Prozessen »2.

Ausgehend von dieser Korrektur der « Wechselwirkung » erkennt
man auch klar die Unterscheidung zwischen « sozial » und « kollektiv ».

Das gemeinsame Vollbringen ein und derselben Wirkung, wie dies im
Kollektiv gemeint ist, ist noch nichts Soziales, da das gegenseitige
Verschmolzensein im besagten Sinne fehlt. Das Kollektiv ist durch eine

rein äußere Organisation gekennzeichnet, nicht durch die innere
seelische Verbindung, d. h. durch die « Einheit des Erlebnisgefüges », die
nach Th. Litt zum Wesen des Sozialen gehört. Wie 0. Spann3 richtig
sagt, ist die « lebendige geistige Wechselbeziehung » die « soziale Ur-
tatsache ».

Da nun die Soziologie die Wechselwirkung im Sinne des aus dem

gegenseitigen menschlichen Handeln sich ergebenden Einsseins versteht,
also stets vom sozialen Faktum spricht, fällt es ihr natürlich schwer,
das gesellschaftliche Phänomen auch über Raum und Zeit hinweg zu
erkennen. Immerhin aber spricht auch sie von Gesellschaften, denen

Menschen angehören, die einander niemals gesehen, miteinander
niemals in seelischen Kontakt gekommen sind. Z. B. ist das staatliche
Gebilde ein solcher gesellschaftlicher Verband, sofern es nicht nur auf
kleinem Raum und für ein Menschenalter realisiert worden ist. Lassen

wir nun einmal die Scheu jener Soziologen beiseite, die diese Abstrakta
überhaupt nicht gelten lassen und das Soziale nur auf die aktuellen
Prozesse einschränken. Eine Nominaldefinition muß — abgesehen

davon, ob ihr nun Wirklichkeit entspricht oder nicht — den gesamten
Nennbereich umfassen. Außerdem sind Staat, Kirche und ähnliche
Gebilde unbestreitbare Wirklichkeiten.

Um den Begriff der Wechselwirkung nicht zu eng zu fassen, dehnt

man ihn auch auf die indirekten, mittelbaren Äußerungen des sozialen

Verbundenseins aus4.

1 Soziologie, Geschichte und Hauptprobleme, Sammlung Göschen, Bd. 101,
5. Aufl., Berlin 1954, S. 14 f.

2 A. a. O.
3 Gesellschaftslehre, 2. Aufl., Leipzig 1923, S. 170.
4 Vgl. die Aufstellung der Raum und Zeit überspannenden Zusammenhänge

der Sozialverbindungen bei T. Litt, Individuum und Gemeinschaft. Grundlegung
der Kulturphilosophie, 3. Aufl., Leipzig-Berlin 1926, S. 268 ff.



410 Die Definition dos Sozialen und der Gesellschaft

Die Nominaldefinition des Sozialen läßt sich also folgendermaßen
formulieren : Wechselwirkung zwischen zwei oder mehreren Personen

aufgrund eines gemeinsamen intentionalen Gehaltes 1.

II. Die Realdefinition des Sozialen

Die Entwicklung und Herausarbeitung der Nominaldefinition hat
ergeben, daß das Soziale etwas bedeutet, was sich nicht mit dem
Individuum und auch nicht mit mehreren Individuen deckt, sondern
Individuen verbindet, also über oder zwischen ihnen sein muß. Obwohl
durchaus auf den Handlungen der Individuen gründend, kann es doch

nicht diese Handlungen selbst sein, etwa als psychisches oder physisches
Geschehen, weil wir dann wiederum nur etwas Individuelles vor uns
hätten. Das Soziale soll seinem Namen entsprechend die Individuen
irgendwie miteinander verschmelzen und zu einer neuen Einheit
zusammenführen.

Die entscheidende Frage lautet nun : gibt es etwas, das über den

Individuen ist und diese zugleich miteinschließt Oder ist schließlich
dieses Verschmolzensein, dieser Ganzheitsbegriff doch nur eine reine

Vorstellung, ein Bild, wofür es in der Wirklichkeit eigentlich nichts

gibt Existieren in Wirklichkeit nur Individuen oder gibt es etwas
Soziales im besagten Sinne

Auf der Suche nach einer Antwort auf diese Frage ist es nützlich,
die verschiedenen denkbaren Lösungsversuche zu kontrollieren, für die
sich mehr oder weniger eindeutig stets irgend ein Vertreter namhaft
machen läßt. Dabei kommt es mehr auf die saubere Herausarbeitung
der verschiedenen Denkmöglichkeiten an, weniger, ob nun im einzelnen
ein Vertreter der einen oder andern Denkweise benannt werden kann.

Im allgemeinen lassen sich zwei Gruppen von Gesichtspunkten
unterscheiden :

1. Man betrachtet das Soziale nur im Bereich der Nominaldefinition
als etwas Überindividuelles, während man in der Realordnung als

einzige Wirklichkeit das Individuum und das an ihm sich findende
Individuelle ansieht.

1 In diesem Sinne ist auch die Definition der Gesellschaft aufzufassen, die
A. Vierhandt, Gesellschaftslehre. Hauptprobleme der philosophischen Soziologie,
Stuttgart 1923, S. 28 gibt: «Eine Gesellschaft ist eine Gruppe von Menschen,
sofern sie Träger von innerlich gegründeten Wechselwirkungen zwischen ihren
einzelnen Mitgliedern ist, »



Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft 411

2. Man vertritt die Realität des Sozialen : es wird als etwas Wirkliches,
das Individuum und Individuelles übersteigt, angesehen, als etwas
also, das nicht nur ein Nebeneinander von Individuen oder
Individuellem darstellt, sondern etwas wirklich Neues ist.

1. Die individualistische Erklärung des Sozialen

Die individualistische Erklärung des Sozialen ist wiederum in
dreifacher Weise denkbar : a) im Sinne des Mechanismus, b) im Sinne des

Biologismus, c) im Sinne des Psychologismus.
a) Der Mechanismus vertritt die Auffassung, daß die Gesellschaft

oder soziale Körperschaft eine Vereinigung von Individuen ist, die einerseits

ihren gegenseitigen Tätigkeiten und anderseits äußeren Einflüssen
unterworfen sind1. Das einzig Reale ist das Individuum, das so unteilbar

bezeichnet wird wie ein materieller Punkt in der rationellen Mechanik

2. Wenngleich die Kräfte, aufgrund deren die Individuen sich gegenseitig

beeinflussen, sehr oft auch als psychische Kräfte bezeichnet

werden, so ist doch der Grundstock dieser Lehre absolut mechanistisch.
Ganz auffallend tritt dieser Mechanismus bei den liberalen
Nationalökonomen in Erscheinung, nach denen der wirtschaftliche Kreislauf
nichts anderes ist als ein spezieller Fall der allgemeinen Zirkulation der

organischen Materie. Der Begriff des wirtschaftlichen Gleichgewichtes
ist im Grunde nur eine Konsequenz dieser mechanistischen Konzeption
in mathematischer Formulierung (St. Jevons, A. Marshall, Léon Walrace,
V. Pareto, A. Aftalon).

Hinter diesen Erklärungsversuchen des Sozialen steckt natürlich
eine verkappte oder offen eingestandene monistische Auffassung des

Menschenbildes, wie dies ganz klar bei W. Ostwald, E. Solvay, E. Wax-

iveiler und W. Bechterefl zutage tritt. Die Gesellschaft ist nichts anderes

als ein Aggregat von Individuen-Molekülen, von denen jedes einzelne

wiederum nur ein Energiezentrum darstellt. Von hier aus muß E.
Waxweiler 3 das Bemühen um die Definition der « sozialen Tatsache » (fait
social) « illusorisch » nennen.

b) Der Biologismus ist, soweit er sich im individualistischen
Gedankenkreis bewegt, von der mechanistischen und energetischen Sozial-

1 S. C. Harret, Méchanique sociale, Paris 1910.
2 A. Portuondo y Barcelo, Essais de Méchanique sociale. Bibliothèque

Sociologique Internationale, hrsg. von R, Worms, Paris 1925.
3 Esquisse d'une sociologie, Bruxelles 1906, S. 272.



412 Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft

erklärung nicht weit oder überhaupt nicht entfernt. Der Kampf um die

Existenz, von dem der,soziale Darwinismus (M. A. Vaccaro, L. Gumplo-
vicz, G. Ratzenhoffer, J. Novicov) spricht, besagt schließlich nur eine

Anwendung des Prinzips der Abstoßung und Anziehung im nicht
belebten Bereich auf die Biologie. Es ändert an der Theorie wenig, wenn

man statt « gegenseitiger biologischer Anziehung » von « Imitation »

spricht, sofern man die Imitation nicht mit dem Bewußtseinsinhalt
verbindet. (Die bewußte Imitation reicht übrigens auch noch nicht ans
Soziale, falls sie nicht im Prozeß der Wechselwirkung steht.) Auch hier sind

grundsätzliche Aulfassungen über das Menschenbild maßgebend, sonst
könnte man den Begriff der kommunistischen Gemeinschaft der Insekten
nicht im selben Sinne nennen wie die Gemeinschaft der Menschen. Wieweit

die biologische Interpretation von der Findung des wirklich Sozialen

entfernt ist, beweist der Ausdruck « Soziologie der Pflanzen »1.

Der Biologismus ist allerdings nicht ohne Sinn, wenn man die Tierwelt

nur zum bildhaften Vergleich heranzieht (vgl. unten S. 415), wie dies

bei Aristoteles geschieht, der den Menschen mit den Ameisen, Bienen,

sogar Wespen und Kranichen vergleicht2. Dieselben Bilder sind durch
die ganze christliche Tradition hindurch beliebt3. Solange man aber
bei diesen Bildern verbleibt, dient man wenig der wissenschaftlichen

Bestimmung des Sozialen.

c) Die psychologische Erklärung des Sozialen besteht, soweit sie sich

vom Individuellen her zum Sozialen hin bewegt, in nichts anderem, als

in der Erklärung des Motivs, das jeden einzelnen dazu treibt, sich dem
Nächsten oder einer Mehrheit der Menschen anzuschließen. Diese Sicht
darf nicht leicht genommen werden, da sie immerhin gerade auf dem

aufbaut, was typisch menschlich ist, nämlich auf dem Bewußtsein des

Menschen. Abgesehen von den Mechanisten und Biologen, gehören in
diese Kategorie alle Soziologen, die sich nicht zur « reinen », formalen
Soziologie bekennen, und sogar auch die Phänomenologen, sofern sie

das Soziale in das Wirbewußtsein verlagern (so trotz allem unverkennbar
auch A. Vierkandt). Auch der Personalismus erschöpft sich oft in einer
bloßen Motivlehre, da er die Gesellschaft einfachhin als die Gesamtheit
der Menschen bezeichnet, die dasselbe Ziel aus persönlicher
Verantwortung verfolgen.

1 J. Braun-Blanquet, Plant Sociology, New York 1932.
2 Hist. an. I, 1, 488a 9 f. ; Politik I, 2, 1253a 7 f.
3 Vgl. hierzu O. Schilling, Naturrecht und Staat nach der Lehre der alten

Kirche. Paderborn 1914,



Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft 413

Die rein psychologische Erklärung des Motivs, das einen jeden zum
Handeln treibt, dringt nicht zum eigentlich Sozialen vor, einerlei, ob

man sich nun mit Stuart Mill den Utilitarismus Bentheims aneignet und
das Soziale als Resultat des individualistischen Privatinteresses eines

jeden erklärt, oder es mit Gabriel Tarde in der Imitation, bzw. in der

gegenseitigen psychischen Ansteckung, die durch physischen Kontakt
hervorgerufen wird, begründet. Tarde will zwar ausdrücklich das «

Publikum », das eine geistige Einheit von Individuen darstellt, von der
« Menge », die nach ihm ein Bündel von psychischen Berührungspunkten
ist, unterscheiden1. Sozusagen die gesamte Soziologie, die sich mit dem

Problem Masse, Menge, Publikum, Gruppe beschäftigt, verbleibt im
Räume der Individualpsychologie. Es hilft wenig zu sagen, das «

Publikum » sei eine Gesellschaft, in welcher individuelle Meinungsbildung
möglich sei2. Auch ist das Soziale als solches noch nicht berührt, wenn
G. Gurvitch die Masse definiert als die unterste Stufe der Verschmelzung
des Bewußtseins der Vielen3. Wir verbleiben hier immer noch in der

Individualpsychologie, nur eben mit dem besonderen Betracht der

psychologischen Einstellung des einen zum anderen oder zu mehreren.

Wenn man schon mit der Psychologie beginnt, dann muß man,
um einen später zu erörternden Gedanken vorwegzunehmen, in den

Ideengehalt hineinsteigen, darf aber auch dann nicht in der Betrachtung
der Gemeinsamkeit der Idee verharren, sondern muß diese Idee als einen

Wert auffassen, der zugleich die einzelnen miteinschließt, sodaß man

vom Gemeinsamen zum einzelnen kommt. Sehr nahe ist diesem Gedankengang,

jedoch immer noch im Psychologischen stecken bleibend, die

Auffassung von E. Dupréel, daß der eigentliche Sinn des Sozialen in der

gemeinsamen Idee liege. Wenn Th. Geiger4 die Masse als den Geist

der Gemeinschaft im Nein bestimmt, dann ist damit auch nichts eigentlich

Soziales gemeint, denn « Geist » steht in dieser Definition als Symbol
für dieselbe psychologische Verhaltensweise der Vielen. Dasselbe gilt für
den Begriff des « Gruppengeistes », auf dem McDougall seine

Sozialpsychologie aufbaut. Es ist hier im Grunde nichts anderes, als was
schon Dürkheim mit der Erklärung ausdrückte, die Gesellschaft habe

ein geistiges Leben an sich, das mehr sei als nur die Zusammenfassung
des unabhängigen Einzelbewußtseins mehrerer. Dies besagt im Grunde

1 L'Opinion et la Foule, Paris 1910.
2 R. E. Park, Masse und Publikum, Bern 1904.
3 Essais de sociologie, Paris 1938, bes. S. 26 ff.
4 Die Masse und ihre Aktion, Stuttgart 1926.



414 Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft

nur, daß die Psychologie des Robinson eine andere sei als die eines

Menschen, der in der Gesellschaft lebt. Der in Gesellschaft lebende
Mensch hat eben das Bewußtsein des Mit-anderen-Seins, oder wie

F. H. Giddings 1 sagt, « das Bewußtsein von der Spezies » (consciousness
of kind). Die Behauptung von G. H. Mead, der Geist sei sozial konstituiert,

beruht auf nichts anderem als auf der Analyse des Bewußtseins
des Menschen, der sich mit dem anderen irgendwie findet und mit ihm
im Handlungsaustausch steht. Das Beispiel von den beiden Boxkämpfern

dient bei ihm nur zur Erklärung des Bewußtseins, der individuellen
Überlegungen. Dem Wissenschaftscharakter nach besteht hier kein
Unterschied gegenüber den Bewußtseinsanalysen von S. Freud und
C. G. Jung.

Das Ergebnis der Auseinandersetzung mit den verschiedenen

Auffassungen, die vom Individuellen her das Soziale zu bestimmen
versuchen, ist also folgendes :

Alle diese Versuche scheitern daran, daß sie nichts Neues zu
entdecken vermögen, sondern das Soziale auf Individualerscheinungen
zurückführen, sei es nun im Sinne von Stoß und Gegenstoß in der physischen

Ordnung, oder von Abhängigkeit in der biologischen Ordnung,
oder von Bewußtsein des einzelnen im Hinblick auf das Zusammensein

mit andern. Solange die dritte Theorie beim Bewußtsein als solchem,
also in der psychologischen Erklärung verbleibt, wird auch sie, trotz
ihres ohne Zweifel überragenden, weil geistigen Ansatzes, das Soziale

als eine Neuheit nicht entdecken.

2. Die Anerkennung des Sozialen als einer eigenen Wirklichkeit

Es ergibt sich nun für uns die Frage, ob das Soziale eine ihm eigene

Wirklichkeit besitzt, oder ob die Vorstellung von etwas Überindividuellem

eben doch nur Vorstellung bleibt.
Wenn von « eigener » Wirklichkeit des Sozialen gesprochen wird,

dann kann es sich selbstredend von vornherein nicht um etwas handeln,
das von den Individuen absieht. Es geht jedem Denkenden ein, daß

die Gesellschaft immer eine Einheit von vielen, also von Individuen ist.

Anderseits aber fragt man sich, ob dieser Begriff der Einheit etwas

darstellt, das im Individuum, auch in der Summe der Individuen, noch

nicht ausgesprochen und auch noch nicht verwirklicht ist. Es ist also

1 Principles of Sociology, Columbia 1896. Franz. Übers. Principes de sociologie

(Bibliothèque Sociologique Internationale, hrsg. von R. Worms), Paris 1897.



Die, Definition des Sozialen und der Gesellschaft 415

klar, daß man auf der Suche nach der eigenen Wirklichkeit des Sozialen
nicht nach einer neuen Substanz fragt, wohl aber nach einer neuen
« Wirklichkeit » gegenüber dem rein Individuellen.

Das Soziale als neues Sein gegenüber dem Individuellen ist in
folgenden Theorien denkbar :

a) als sozialer Biologismus,
b) als sozialer Psychologismus,
c) als Beziehungslehre. Diese allerdings wird sich wiederum in

einer doppelten Weise auffassen lassen (vgl. unten).
Eine mechanistische oder energetische Theorie ist von einer typisch

sozialgerichteten Betrachtungsweise her nicht möglich, weil wir einen

Gesamtkörper, der etwa Träger sozialer Energien wäre, weder haben,
noch auch uns realistisch vorstellen können.

a) Es ist jedoch durchaus denkbar, daß man das Soziale in einem

sogenannten Hyperorganismus verkörpert sieht. Man hätte also damit
einen sozialen Biologismus im eigentlichen Sinne des Wortes. Verschiedene

Soziologen sprechen von diesem Hyperorganismus. Allerdings
scheinen sie sich doch mehr für die Bildhaftigkeit des Ausdrucks zu
entscheiden. Sofern die Idee eines Hyperorganismus nur ein Bild, ein

Symbol oder eine Analogie für irgendwelche Realität bedeutet, ist die

Zugehörigkeit der Theorie zu einer bestimmten Denkergruppe nur
schwer zu ermitteln. Es kann sich dahinter sehr wohl die biologistische
Auffassung im individualistischen Sinne oder der individualistische
Psychologismus verbergen. A. Schäffle1 spricht z. B. vom willentlichen
Organismus, woraus deutlich hervorgeht, daß er mehr an eine Organisation

der Individuen als an einen eigentlichen überindividuellen
Organismus denkt. Die Flucht in die Analogie bei der biologischen
Vorstellung des Sozialen finden wir deutlich bei R. Worms und G. De Greej.

A. Espinas 2 bestimmt die Gesellschaft als ein lebendiges Wesen, das

sich von den andern dadurch unterscheidet, daß es durch ein lebendiges
Bewußtsein oder einen Organismus von Ideen konstituiert wird. Das

Absinken in den individuellen Biologismus bzw. Psychologismus ist hier
deutlich.

Die christliche Soziallehre hat von diesem Begriff des großen
Organismus mit besonderer Vorliebe Gebrauch gemacht. Die organische Idee

der Gesellschaft beherrscht nicht nur ihre Definition der Kirche (Corpus
Christi mysticum), sondern auch ihre philosophische Schau des Gesell-

1 Bau und Leben des sozialen Körpers, Tübingen 1875-1878, 4 Bde.
2 Les Lois sociologique, Paris 1902, 3. Aufl.



416 Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft

schaftlichen. Doch liegt hier nicht die grobe Form einer biologischen

Vorstellung des Sozialen als eines überindividuellen Organismus' vor.
Man bedient sich nur einer analogen Ausdrucksweise für etwas, das man

unbedingt als Nicht-Individuelles ansieht. Im vorwissenschaftlichen

Raum kommt der Organismus-Idee insofern eine besondere Bedeutung

zu, als der Mensch, da er selbst ein Mikro-Organismus ist, in eine erlebte

Fühlung mit der Realität der überindividuellen Einheit der menschlichen

Gesellschaft tritt.
b) Eine Soziallehre im eigentlichen Sinne, die sich vom Individualismus

klar abhebt, aber von der Psychologie ausgehen möchte, ist

gezwungen, eine « soziale Seele » anzunehmen im Sinne des

Lebensprinzips des Hyperorganismus. Eine solche Vorstellung muß notwendigerweise

im Pantheismus enden, d. h. in der Vorstellung einer universalen,
die Menschheit formenden Seele. Man könnte geneigt sein, hier etwa

an den objektiven Geist der hegelschen Philosophie zu denken, sofern

man Hegel im Sinne eines platten Pantheismus auslegt, wogegen 0. Spann
energische Einwendungen macht h Doch haben sich die Soziologen
nicht so weit verstiegen, wenn sie vom Gruppengeist, vom Kollektivgeist

usw. sprachen.
c) Um das Soziale vom Individuellen abzuheben und doch das

Individuum mit allem, was es an Leben und Bewußtsein in sich trägt,
mitaufzunehmen, bleibt nichts anderes übrig, als sich zur Wirklichkeit
der Beziehung zu wenden. Jedes menschliche Handeln steht notwendigerweise

in Beziehung zu seinem Objekt. Und sofern dieses Objekt ein

anderer Mensch ist, wird man sagen, der eine, der tätig ist, sei zum
andern bezogen. Ja, auch der andere ist irgendwie zum tätigen Menschen

bezogen, wenngleich noch nicht in der zu einer echten sozialen Beziehung
notwendigen Weise. Sobald aber die Person B, die Objekt der Handlung
der Person A ist, in entsprechender Weise antwortet, tritt sie in wahre

Wechselwirkung im Sinne der sozialen Beziehung. Das Soziale besteht
also nicht nur im Bewußtsein des einen (A), auch nicht nur im Bewußtsein

des andern (B), sondern vielmehr in der aus dem gegenseitigen,

gemeinsamen Bewußtsein und Handeln der beiden (A und B)
entstehenden Relation.

Natürlich ist jede Relation nur durch ihr Fundament bestimmbar.
Aus diesem Grunde kann die Betrachtung der sozialen Beziehung vom

1 Vgl. O. Spann, Gesellschaftsphilosophie, in : Staat und Geschichte. Handbuch

der Philosophie, hrsg. von A. Bäumler und M. Schröter, Abt. IV, Berlin
1934, S. 50.



Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft 417

psychologischen Fundament nicht absehen. Immerhin aber wird die

Relation der gegenseitigen Verhaftung gewissermaßen von allen
umliegenden Wirklichkeiten abgelöst betrachtet. Die Soziologen sprechen
hierbei von einer besonderen Abstraktion, im Sinne etwa der sogen.
« pointierend-hervorhebenden » Abstraktion Streng genommen handelt

es sich hierbei jedoch um keine Abstraktion zur Gewinnung eines

Allgemeininhaltes. Denn die Soziologie möchte unbedingt eine
empirische Wissenschaft bleiben. Sie will mit Hilfe jener « Abstraktion »

lediglich ihr empirisches Objekt von den andern Phänomenen trennen
und so ihren Wissensbereich abstecken.

Die Wirtschaftslehre verteidigt eine ähnliche Abstraktion. Der
Wirtschaftswissenschaftler unterscheidet auf dem Wege der « Hervorhebung »

im selben konkreten Phänomen, z. B. in der Hauswirtschaft, einen

doppelten Charakter. So sieht er in der Familie den Träger einer kleinen

Eigenwirtschaft und das Glied einer großen Verkehrswirtschaft2.
Philosophisch gesehen ist die pointierend-hervorhebende Abstraktion,
wie gesagt, keine eigentliche Abstraktion, da sie beim konkreten,
empirischen Phänomen verbleibt. Sobald aber der Geist aus diesem Phänomen
die allgemeine, seinsmäßige Bestimmtheit herauszuheben bestrebt ist,
handelt es sich um eine eigentliche Abstraktion. Und dies tut just der

Philosoph. Er bestimmt das Sein der Relation, um die sich der Soziologe

in rein empirischer Untersuchung bemüht. Philosophisch gesehen

geht es bei dieser sozialen Relation — um mit Aristoteles zu formulieren —
um eine « prädikamentale » Relation.

Es kann hier nicht unsere Aufgabe sein, die prädikamentale Relation

näher zu untersuchen. Es gehört dies in die Ontologie. Die prädikamentale

Relation hat die Eigenart, nicht nur ein « in etwas » zu sein,

sondern vor allem als Relation ein « ad » zu besagen, d. h. auf etwas
anderes hinzuweisen. Sofern nun die Relation des A zu B zugleich die

Relation des B zu A einschließt (vgl. die obige Erklärung der Freundesliebe),

befinden wir uns vor einem Sein, das in seiner eigenen Funktion
als Beziehung über das Individuum hinausreicht, etwas Überindivi-

1 Vgl. hierzu die Ausführungen bei N. Monzel, a. a. O., S. 88 ff., wo diese

Abstraktion diskutiert wird.
2 Vgl. hierzu W. Eucken, Die Grundlagen der Nationalökonomie, 5. Aufl.,

Godesberg 1947, S. 114, mit der Anmerkung 28 auf S. 396, wo Eucken im Anschluß
an Herm. Lotze, Logik 1874, S. 40 f., 169 ff., 176 f., W. Wundt, Logik, 1906, II,
S. 11 ff., E. Husserl, Logische Untersuchungen, 2. Bd., 1. Teil, 2. Aufl., S. 106 ff.
u. 2f6 f. die « pointierend-hervorhebende » und die « generalisierende » Abstraktion
erklärt.

27



418 Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft

duelles, wenngleich natürlich stets « in » den Individuen verbleibendes
ist. Eine solche Relation ist das Soziale, das in der gegenseitigen Wechselwirkung

zweier oder mehrerer Personen besteht. Und zwar handelt es

sich um eine soziale Relation, die gegenseitig aktuelles Bewußtsein und

gegenseitige aktuelle Handlung als Fundament besitzt. Diese Relation
stellt, sofern sie empirisch wissenschaftlich erfaßbar ist, den Gegenstand
der Soziologie als Beziehungswissenschaft dar, sofern sie aber in
verallgemeinernder Abstraktion in ihrem Sein bestimmt wird (eben als

bestimmte prädikamentale Relation), der Philosophie, näherhin der

Sozialethik, sofern sie in ihrer Werthaftigkeit untersucht wird. Der
Klarheit wegen würde man diese Relation wohl am besten als « das

soziologisch Soziale » bezeichnen, wenngleich sie auch von der Ethik her
betrachtet werden kann und übrigens auch betrachtet werden muß.

Es gibt nämlich noch eine andere Relation, die ebenfalls sozial ist,
aber einzig von der Sozialethik entdeckt wird. Sie liegt vor der faktischen

Ordnung, nämlich in der Ordnung der Natur, besser und genauer gesagt :

aufbauend auf der Natur, und zwar der Sozialnatur des Menschen.

Es wäre allerdings verfehlt, das Ontologische an sich als etwas
Soziales bezeichnen zu wollen. Das Ontologische kann immer nur mehr
oder weniger entferntes Fundament sein. Aus diesem Grunde kann die

Allgemeinheit der Natur oder die gemeinsame Entelechie1 nicht
ausreichen, das Soziale, das vor der faktischen Ordnung liegt, zu erklären.
Dazu genügt auch nicht ein allgemeiner intentionaler Gehalt allein, auf
den das Erkenntnisvermögen aller irgendwie bezogen ist. Über den

allgemeinen intentionalen Gehalt hinaus muß die gegenseitige Einwirkung,

d. h. die Wechselwirkung hinzukommen. Die entscheidende Frage
ist darum, ob es einen allgemeinen intentionalen Gehalt gibt, der die
Menschen in Wechselwirkung bringt, vielleicht sogar zwingt, bevor sie

aktuell ihr Bewußtsein in diesem Sinne betätigen.
Aufgrund ihrer sozialen Natur sind die Menschen auf einen gemeinsamen

Wert bezogen, der nicht nur die letzte ontische Vollendung für
jeden besagt, sondern einem jeden als gemeinsamer Inhalt und als

gemeinsame Verpflichtung zu gemeinschaftlichem, gegenseitig verkettetem

Wirken aufgebunden ist. Wir befinden uns also hier wohl im Raum

1 Es sei hier eigens hervorgehoben, daß die ontologische Zielrichtung oder
Teleologie noch nicht die ethische Zielordnung bedeutet. Diese bringt zur ontischen
Teleologie noch die Auflage, den Charakter der Pflicht hinzu, ein Gedanke, der
durchweg zu wenig beachtet wird, weswegen bei manchen Scholastikern die Ethik
sich wie eine reine Ontologie ausnimmt.



Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft 419

der Natur, insofern sich der Mensch selbst noch nicht in freier
Entscheidung entfaltet hat. Und doch handelt es sich nicht um den ontischen
Bereich der Natur, sondern vielmehr um den ethischen, der das Bewußtsein

und das Wirken des Menschen unmittelbar angeht. Wir befinden
uns einem Wert gegenüber, auf den der Wille transzendental, d. h.
naturhaft hingeordnet ist. Dieser Wert ist das « bonum commune », das

wesentlich ein Ganzheitsbegriff ist und dabei doch die vielen einzelnen
in ihrer Besonderheit beläßt. Die Hinordnung auf diesen Wert hat die
Eigenart, die vielen einzelnen in bewußte Wechselwirkung zu bringen.

Dieses Bewußtsein braucht nun durchaus nicht darin zu bestehen,
daß der einzelne, der handelt, hell und klar um die Beziehung zum
andern weiß. Sie ist auf jeden Fall da, denn sie ist in jeder einzelnen

Handlung impliziert, und zwar beiderseitig, vonseiten des Handelnden,
wie vonseiten des Betroffenen. Obgleich z. B. im Meuchelmord derjenige,
der hinterrücks ermordet wird, kein Bewußtsein von dem Vorgang hat
und daher auch nicht reagieren kann, so sind Bewußtsein und Reaktion
doch im metaphysischen Raum gegeben, da der Meuchelmord dem bonum

commune widerspricht und so das aufgetragene Ordnungsgefûgè des

Zusammenlebens stört, in welchem auch der Mensch, der meuchlings
ermordet wird, steht. Die Tat des Meuchelmordes erscheint als Privation
in einem wirklichen, mit dem menschlichen Geiste naturhaft verbundenen
sozialen Zusammenhang.

Die christliche Theologie hat zur Erklärung dieses Zusammenhanges

einen viel einfacheren Weg als die Philosophie. Theologisch
gesehen steht jede einzelne Handlung eines jeden Menschen in unmittelbarer

Beziehung zum Gesetz Christi. Dieses Gesetz ist ein Gesetz für
alle, alle zugleich zu gemeinsamem Handeln verpflichtend, so daß am
Ende der Tage vor einem Weltgericht jede Tat unweigerlich in ihrem
sozialen Zusammenhang erhellt wird.

In der Sozialethik sprechen wir von einem gemeinsamen Wert, der

nicht allein in sich selbst betrachtet wird, sondern aufgetragen,
auferlegt ist, und zwar einem jeden Menschen im Hinblick auf seinen

Mitmenschen, sodaß er von vornherein alle im Bewußtsein und in der

Wechselwirkung bindet. Dieser Wert ist, wie gesagt, das Gemeinwohl,
auf den jeder Mensch transzendental hingeordnet ist (« transzendental »

aus dem Wesen heraus), in dem er mitenthalten ist, sofern er seine

eigene Vollkommenheit nur darin findet. Dabei ist aber wichtig, zu
beachten, daß es sich nicht um die Vollkommenheit dieses oder jenes
Individuums handelt. Ginge es nur darum, dann verblieben wir in der



420 Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft

individualistischen Betrachtung. Es handelt sich vielmehr um einen

Wert, der überindividuell ist, weil er eine Ganzheit darstellt, jedoch
in seiner Totalität das Individuum miteinbezieht.

Die transzendentale Hinordnung des Menschen auf diesen gemein-
schaftsbegründenden Wert schafft also wirkliche soziale Beziehung h

Dieses Soziale, das auf der transzendentalen Relation von Mensch

zu Mensch aufbaut, ist ohne Zweifel die erste soziale Wirklichkeit, da
sie bereits vor jeder tatsächlichen Handlung des oder der Menschen

liegt. Es ist das apriorische Soziale in der Sozialethik.
Nun wäre es aber verfehlt, wollte man der Sozialethik nur dieses

apriorische Soziale zuteilen. Wenn z. B. zwei Menschen durch freien
Willen sich gegenseitig zu einem lebenslänglichen Freundschaftsbund
zusammenschließen, begründen sie durch ihr faktisches Handeln ein

Gemeinwohl, das beide bindet und zwar in der Weise, daß die freie
Wahl für die Zukunft versagt ist (vgl. den Ehebund). Ihr weiteres Handeln

ist also ebenfalls in einem gewissen apriorischen Sinne « geeicht »

im Sinne des gemeinsam frei geschaffenen Gemeingutes. Damit ergibt
sich auch hier ein sozialethisches Phänomen : pflichtgemäße
aufgetragene Wechselwirkung zwischen mehreren Personen im Hinblick auf
einen gemeinsamen Bewußtseinsinhalt. Daraus ist bereits hier ersichtlich,

daß es soziologische Fakta gibt, die eine ungeheure sozialethische

Bewandtnis haben, eben aufgrund ihrer inneren Wertstruktur.
Die Sozialethik hat also jegliche menschliche Wechselwirkung zu

ihrem Objekt, sofern sie aufgetragen ist aufgrund eines sittlichen gemeinsamen

Wertes, sei dieser gemeinsame Wert nun apriori in der menschlichen

Sozialitas als solcher oder in einem faktischen sittlichen Akt der
sich bindenden Menschen gegeben.

Es geht also in der Sozialethik nicht nur um eine reine Ideologie,
wie es die moderne Wertlehre2 haben möchte, sondern um einen

1 Vgl. hierzu das Kapitel « Die Virtus unitiva der Werte » bei D. v.
Hildebrand, Metaphysik der Geraeinschaft. Untersuchung über Wesen und Wert der
Gemeinschaft, Kirche und Gesellschaft. Soziologische Veröffentlichungen des

Kathol. Akademikerverbandes. Hrsg. von F. Kirnberger und Fr. X.
Landmesser, Bd. I, Augsburg 1930, S. 140 ff., 3. Aufl. (unveränderter Neudruck),
Regensburg 1955, S. III ff. Allerdings übersieht v. Hildebrand den
imperativorganisatorischen Charakter des Wertes, um den es hier geht (Gemeinwohl). Der
gemeinschaftsbegründende Charakter des Gemeinwohlwertes, auf den jeder Mensch
transzendental hingeordnet ist, schafft zwingend soziales oder asoziales
(soziologisch also auch « soziales ») Verhalten, löst also nicht nur die spontane Hinneigung
und Selbstmitteilung zum Nächsten aus.

2 Vgl. das in Anm. 1 Gesagte.



Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft 421

gemeinschaftsbegründenden und zur Gemeinschaft, also zur
gegenseitigen Wechselwirkung bindenden Wert. Die Sozialethik fällt also

nicht aus dem Bereich des Sozialen heraus, wie L. v. Wiese behauptet.
Zur Abklärung etwaiger Schwierigkeiten seien folgende Punkte

noch einmal hervorgehoben :

1. Es handelt sich bei diesem sozialen Wert nicht um den Allgemeinbegriff

des Menschseins. Dieser ontologische Universalbegriff schafft
wohl Gemeinsamkeit im Wesen, aber noch nicht die soziale Beziehung.
Zur Eigenart des Sozialen gehört irgendeine im Bewußtsein gegebene
Gemeinsamkeit in gegenseitiger Wechselwirkung der Menschen.

2. Die soziale Eigenart oder das soziale Kennzeichen ist auch noch

nicht im gemeinsamen ontologisch oder logisch betrachteten Ziel zu
suchen. Dadurch, daß z. B. alle Menschen auf Gott hingeordnet sind
und in ihm ihr Ziel finden, sind sie noch nicht genügend als sozial
bezeichnet. Denn es ist damit erst gesagt, daß jeder einzelne seine

Seligkeit in Gott findet. Die ontologische Entelechie begründet also

noch nicht allein das Soziale.
3. Auch das Ziel, in seiner ethischen Struktur betrachtet, ist allein

nicht fähig, das Soziale auszumachen. Die Pflicht, daß ein jeder
Mensch sich Gott zum Ziele wählen muß, ist noch lange nicht
ausreichend, um diese Pflicht als etwas Soziales zu kennzeichnen.
Vielmehr ist es notwendig, daß diese Zielrichtung, und zwar auch diese

allgemeine Zielrichtung, jedem Gewissen in der Weise aufgebürdet
ist, daß es dadurch in Wechselwirkung mit allen kommt. Es muß
sich also um die Aufbürdung eines über dem Individuellen liegenden,
das Bewußtsein aller zusammenkettenden Wertes handeln : des

sozialen Wertes, den wir als Gemeinwohl bezeichnen. Insofern dieser

Wert dem Gewissen aller auferlegt ist, erfüllt er die Bedingung eines

gemeinsamen intentionalen Gehaltes. Insofern dieser Wert die
Gewissen der Menschen gegenseitig verbindet, schafft er eigentliche
WechselWirkung.

4. Das Gemeinwohl ist nicht das Soziale selbst, denn der Wert allein
ist noch nicht die Wechselwirkung unter den Menschen. Sonst hätten
wir eine reine « Ideologie ». Es ist aber wohl dasjenige, welches das

Soziale unmittelbar begründet, insofern unweigerlich jede Tat des

Menschen unter diesen Wert fällt, ob sie will oder nicht. Tatsächlich
wird also jede Handlung sozial oder asozial. Die Sozialethik kann
also, weil sie wertmäßig vorgeht, den gegenseitigen Haß mehrerer
Menschen nicht in der Weise als sozial bezeichnen wie z. B. die



422 Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft

Soziologie. Denn diese betrachtet die Distanz oder Attraktion rein

aufgrund des aktuellen Verhaltens, während die Ethik die Richtung
auf den sozialen Wert ins Auge faßt. Darum bezeichnet die Ethik
diese in der Soziologie als trennende soziale Beziehung
gekennzeichnete Wechselwirkung als « asozial ».

5. Das Gemeinwohl ist ein typisch ethischer, nicht ein ontologischer
Begriff. Der Spann'sche Universalismus hat dies verkannt. Nur
durch den ethischen Charakter ist die unmittelbare Beziehung zum
Bewußtsein gegeben. Allerdings ist dieses Bewußtsein noch nicht
aktuell — doch naturhaft — wirklich, insofern die geistig-sittliche
Veranlagung « geeicht » ist im Sinne des sozialen Wertes, sodaß in
der Folge jedes bewußte Tun aktuell zur Ganzheit bezogen ist und
über die Ganzheit auch zu jedem einzelnen anderen Menschen.
Selbstverständlich ist weiterhin eine ontologische Grundlage für diese

« Eichung » zu suchen. Sie liegt in der besonderen Struktur der onto-

logischen Entelechie des Menschen.

6. Nur durch die analoge Abstraktion ist der gemeinschaftsbegründende

Begriff des « bonum commune » zu ermitteln, weil nur im analogen

Begriff die Individuen mit aufgenommen und so gegenseitig bezogen
sind (vgl. die Ausführungen über das Gemeinwohl). Die univoke

Abstraktion, die in der menschlichen Natur als solcher gegeben ist,
setzt gewissermaßen die Individuen außer Kurs, indem sie etwas

betrachtet, was restlos überindividuell ist, während das Soziale etwas
Überindividuelles bedeutet, das die Individuen mitaufnimmt.

Die Realdefinition des Sozialen lautet also allgemein : Beziehungseinheit

vieler Menschen, aufbauend auf gegenseitiger Wechselwirkung
bei gemeinsamem intentionalen Inhalt. Die Realdefinition des ethisch

Sozialen dagegen : Beziehungseinheit mehrerer Menschen im Hinblick auf
ein allen Gliedern sittlich aufgetragenes Gemeinwohl.

In dieser abstrakten Form erscheint dem ungeschulten Auge natürlich

die ungeheure Tragweite dessen kaum, was eigentlich die Wirklichkeit

des Sozialen ausmacht. Aus diesem Grunde kommt den

symbolischen Bestimmungen wie « Organismus », « seelisches Ganze vieler
Menschen » eine eigene Bedeutung zu. Gegenüber der philosophischen
Ausdrucksweise sind sie aber trotz ihrer Lebens- und Gefühlstiefe weit
schwächer, weil der objektiven Bestimmung entfernter.


	Die Definition des Sozialen und der Gesellschaft

