
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Heilige Schrift

Bibellexikon, herausgegeben von Herbert Haag, 6. Lieferung. —
Benziger, Einsiedeln 1954. Sp. 1093-1316.

Diese sechste Lieferung erstreckt sich vom « Matthäusevangelium » auf
« Personennamen ». Sie enthält u. m. die wichtigen Artikel « Messiaserwartung

», « Monotheismus », « Moses », « Paulus » und « Pentateuch ». Im
Verhältnis zu den früheren Lieferungen hat sie auch eine etwas größere Anzahl
von neuen, eigens für diese Ausgabe verfaßten Artikeln : Messiaserwartung
(J. Schildenberger), Mitgift (W. Kornfeld), Moloch (W. Kornfeld), Moses

(H. Cazelles und A. van den Born), Offenbarung (W. Grossouw), Palästina
(F. Stummer), Pastoralbriefe (J. Reuß), Pentateuch (H. Cazelles). Den beiden

Artikeln « Palästina » und « Paulus » sind einige schöne, geschickt
gewählte Aufnahmen aus der palästinischen Landschaft und aus den vom
hl. Paulus auf seinen Missionsreisen besuchten Gebieten beigegeben.

Ein paar kleinere Versehen können bei einem Neudruck leicht berichtigt

werden. So Sp. 1152 : 105 vor Christus ; zu lesen ist : nach Chr. Sp. 1223 :

Oholiba mein Zelt in ihr (wie Chefsiba mein Wohlgefallen in ihr).
Die Umschreibung « kippër » (Sp. 1230) ist nicht einwandfrei, da diese
Verbalform bekanntlich ein Segol aufweist. Es ist nicht ganz korrekt, von den
«fünf Rollen» des jüdischen Gesetzes zu sprechen (Sp. 1296) ; für den
offiziellen Gebrauch in der Synagoge wird auch heute noch die Tora immer
auf einer Rolle geschrieben. Und zwar auf einer Pergamentvolle ; die
Bemerkung « wegen seiner Härte wurde Pergament nicht zu einer Rolle
aufgerollt » (Sp. 1310) trifft in ihrer Allgemeinheit nicht zu.

Freiburg. M.-A. van den Oudenrijn O. P.

Buysschaert, G. : Israël et le Judaïsme dans le cadre de l'ancien Orient.
(Collection Renaissance et Tradition.) — Editions Ch. Beyaert, Brügge 1953.
390 p. [Mit zwei geographischen Karten.]

Das vorliegende Buch ist eine Vulgarisationsarbeit im besten Sinne des
Wortes. In gefälliger, gut lesbarer Fassung vermittelt es dem großen Publikum

eine Übersicht über unser heutiges Wissen in Betreff der biblischen
Geschichte des alttestamentlichen Volkes im Rahmen seiner Umwelt bis
auf die Zeit Christi. Vorangeht eine Zusammenfassung der Kulturgeschichte



Besprechungen 221

Ägyptens und Mesopotamiens, daran schließt sich eine knappe Übersicht
über die alttestamentliche Literatur und die Hauptergebnisse der
Ausgrabungen in Palästina. So wird der Weg bereitet für die Behandlung des
ersten Teiles, der sich mit Israel im Zusammenhang mit dem alten Orient
befaßt. Es wird berichtet über die Vorgeschichte des israelitischen Volkes,
über Moses und sein Wirken, über die Eroberung von Kanaan und schließlich

über das Auftreten der älteren Propheten. Der zweite Teil des Werkes
beschäftigt sich mit dem exilischen und nachexilischen Judentum, mit der
Zerstreuung der Israeliten unter den Völkern, mit Palästina zur Zeit der
Perserherrschaft und im nachfolgenden hellenistischen Zeitalter. Das ist die
Zeit, in welcher der religiöse und literarische Nachlaß der Väter, soweit
er erhalten geblieben war, gesichtet und in die definitiven literarischen
Formen gebracht wird, in denen er der Nachwelt überliefert worden ist.
Zur gleichen Zeit werden auch noch neue Bücher geschrieben, von denen
einige schließlich neben den älteren Schriften sich im Kanon ihren Platz
erobern, andere hingegen sich nicht bis zum kanonischen Ansehen durchringen

können. Ein Schlußkapitel eröffnet den Ausblick ins neutestament-
liche Zeitalter : darin wird der Ursprung und die geschichtliche Entwicklung

des jüdischen Sektenwesens und der politischen Parteien behandelt
und auch eine kleine Zusammenfassung geboten über die wichtigsten
Lehrstücke der Rabbiner in Bezug auf Gott, die Auserwählung Israels und den
Messianismus.

Fribourg. M.-A. van den Oudenrijn O. P.

Geschichte und Altes Testament. Aufsätze vonW. F. Albright, Friedrich
Baumgärtel, Elmar Edel u. aa. (Beiträge zur historischen Theologie, hrsg.
von Gerhard Ebeling, 16.) — J. C. B. Mohr, Tübingen 1953. v-223 S.

Dieser Sammelband ist eine Festschrift, « Albrecht Alt zum 70.

Geburtstag am 20. Sept. 1953 in Dankbarkeit und Verehrung dargebracht ».

Jeder Fachmann wird aus den 10 Beiträgen, die von Freunden und
Verehrern des Jubilars verfaßt sind, reichlichen Gewinn schöpfen. W. F.
Albright (« Dedan », S. 1-12) beweist auf Grund von früharabischen und Keil-
schrifttexten, daß der heidnische Name « Dedan » die nomadischen Semiten
bezeichnet und zwar schon ein Jahrtausend vor seiner ersten Erwähnung
in der Bibel, und daß er ferner nicht vor dem 6. Jahrhundert als
Ortsbezeichnung auftritt. — Friedrich Baumgärtel (« Das alttestamentliche
Geschehen als 'heilsgeschichtliches' Geschehen», S. 13-28) legt dar, wie das
alttestamentliche Heilsgeschehen nur im Glauben an Christus, das
fleischgewordene Wort, erfaßt werden kann. Er weist mit Recht die Auffassungen
der « Typologeten » ab, die die Wichtigkeit der Geschichte (des historischen
Sinnes) und der gläubigen Erfahrung sowie den Primat des Neuen Testamentes

herabsetzen. — Nach Otto Eissfeldt (« Psalm 80 », S. 65-78) ist Ps. 80

zwischen 727 und 724 v. Chr. entstanden. — Eine philologische Analyse
von Ez. xlii führt Karl Elliger (« Die großen Tempelsakristeien im
Verfassungsentwurf des Ezechiel », S. 79-102) zu einer Rekonstruktion der
großen Tempelsakristeien, die im Gegensatz zu Gallings einseitig archeo-



222 Besprechungen

logischen Methoden dem Verständnis des Ezechieltextes wesentlich gerechter
wird. — Kurt Galling (« Der Gott Karmel und die Ächtung der fremden

Götter», S. 105-125) versucht, durch Annäherung von I Kön. 18 an
eine griechische Inschrift über den « Gott Karmel » den Kampf des
Nordreiches gegen die fremden Götter genauer zu bestimmen. Die westsemiti-
schen Namen der Mari-Texte bieten Martin Noth (« Mari und Israel.
Eine Personennamenstudie », S. 127-152) suggestive Anknüpfungspunkte
zu biblischen Eigennamen wie Japhet, Jakob, Hazaël u. a. Gerhard von
Rad («Die Vorgeschichte der Gattung von 1. Kor. 13, 4-7 », S. 153-168)
vergleicht den Korintherbrieftext mit verschiedenen Tugendlisten aus dem
« Testament der zwölf Patriarchen ». — Das Werk schließt mit Leonhard
Rost's « Noah der Weinbauer. Bemerkungen zu Genesis 9, 18 ff. (S. 169-178)
und mit der sehr originellen Studie Walther Zimmerli's über die Formel
«Ich bin Jahve» (S. 179-209), besonders als Schluß von Gesetzesverkündigungen.

— Wie das von einer wissenschaftlichen Festschrift nicht anders
zu erwarten ist, fehlt auch eine sehr wertvolle « Bibliographie Albrecht Alt »

(S. 211-223) nicht. Sie ist von K. Heinrich Mann zusammengestellt und
gibt uns mit ihren 243 Titeln einen Begriff vom reichen Lebenswerk des

Jubilaren.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Vincent, L.-H., avec la collaboration graphique de M. A. Steve :

Jérusalem de l'Ancien Testament. Recherches d'Archéologie et d'Histoire. —
Gabalda, Paris 1954. xii-372 p. ; 110 figures dans le texte, 1 frontispice
en phototypie, vue aerienne de la ville actuelle et 101 planches hors texte,
dont une en couleurs et quatre à deux tons.

C'est en 1913 que paraissait le premier fascicule de Jérusalem antique
consacré à l'étude du site et de la topographie de la Ville Sainte :

Constitution orographique, nature du sol, conditions climatériques, problèmes
chorographiques, Sion, Cité de David, Millo, Ophel. Déjà l'auteur était
à pied-d'œuvre pour publier les résultats de ses enquêtes archéologiques,
menées depuis une vingtaine d'années, sur les monuments, le Temple en
particulier, et leur évolution historique. La guerre de 1914 interrompit
recherches et rédaction. Heureusement d'ailleurs, puisque le Service des

Antiquités, créé par l'administration mandataire britannique, élabora un
programme de fouilles méthodiques qui apporta, jusqu'à la seconde guerre
mondiale une documentation enrichie et permet de préciser, au besoin
de rectifier, maintes informations acquises avant 1914.

Le nouveau fascicule sur l'archéologie de la ville présente par
conséquent la synthèse de travaux poursuivis durant plus d'un demi-siècle.
Il n'est pas exagéré de dire qu'aucun site au monde n'a été exploré avec
cette persévérance et cette compétence. D'où la valeur de cet ouvrage
absolument hors-pair sur les lieux qui nous sont le plus cher au monde.
Pour s'en convaincre, il n'est que de consulter d'autres études sur
Jérusalem dont l'information partielle ou inexacte saute aux yeux, quand ce



Besprechungen 223

n'est pas le jugement critique de l'auteur qui est en défaut. Sans doute,
on ne doit jamais faire acte de foi aux affirmations d'un savant, fût-il le
maître de l'archéologie palestinienne ; mais celui-ci n'avance rien dont il
ne fournisse les preuves, et les figures et les planches abondamment
prodiguées dans ce volume permettent à chacun de suivre la description et
d'apprécier le bien-fondé des conclusions.

Après l'évocation du site général et la détermination de l'extension
de la ville antique (chap, r, n), L.-H. V. étudie les remparts (in-vi), les
forteresses (Acra, Antonia, Lithostrôtos, Prétoire ; vu-vin), les palais
(Hérode, Hasmonéens, Adiabéniens ; ix), les murs de Jérusalem d'après
Néhémie (reconstruction, dédicace, tracé ; x), les installations hydrauliques

(sources, Gihon, Siloé, Rogel ; piscines, caneaux, aqueducs ; xi-xn),
les Nécropoles (xni).

Une telle érudition nécessairement exprimée par des vocables techniques
spécialisés pourrait rebuter le lecteur le plus consciencieux ; mais on sait
la verve étincelante du L.-H. V. et son don pour clarifier les questions
les plus épineuses, donner vie à l'évolution d'une bâtisse ou d'une situation
historique. C'est merveille de se voir entraîné avec tant d'aisance dans
les arcanes topographiques et archéologiques, si bien qu'on a l'impression
de voir soi-même pierres et constructions, d'en apprécier l'agencement et
les mesures. Davantage encore, le bibliste ne peut évoquer sans émotion
le procès de Jésus lorsqu'il se voit introduit au prétoire et sur le
lithostrôtos, et que le récit évangélique prend dans ce cadre un relief si concret.
Le dithyrambe est toujours déplaisant, mais il faut bien dire que le travail

du P. Vincent est unique au monde, le meilleur fruit de l'œuvre
inaugurée par le P. Lagrange.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Bruno, Arvid: Jesaja. Eine rhythmische und textkritische Untersuchung.
— Die Bücher Genesis - Exodus. Eine rhythmische Untersuchung. — Jere-
mia. Eine rhythmische Untersuchung. — Almqvist u. Wicksell, Stockholm
1953-53-54. 354, 327, 283 S.

1. An Versuchen, eine strophische Einteilung des Buches Jesaja
herauszuarbeiten, hat es bisher nicht gefehlt. Der Urheber dieses neuesten
Versuches nennt unter seinen Vorgängern nicht nur Bernhard Duhm,
sondern auch den französischen Jesuitenpater Condamin und den irischen
Monsignore Kissane. Die genannten haben sich freilich dabei nur mit den
anerkanntermaßen « poetischen », d. h. in der Terminologie Brunos : mit
den lyrischen Abschnitten des Buches befaßt. Und wer von den früheren
Arbeiten des schwedischen Gelehrten (Der Rhythmus der alttestamentlichen
Dichtung, Leipzig 1930, Das hebräische Epos, Uppsala 1935) Kenntnis
genommen hat, den wird es nicht wunder nehmen, daß hier auch solche
Stücke miteinbezogen werden, die bisher als Prosa gegolten haben, z. B.
die Kapitel 6, 7, 8, 20, 36-39. Diese werden als « epische » Abschnitte
gewertet und dann in mehr oder weniger regelmäßige Strophen aufgeteilt :



224 Besprechungen

36, 1 : Und es geschah : im vierzehnten Jahr
des Königs Hiskia
zog Sanherib, der König von Assur, herauf
wider alle festen Städte Judas und eroberte sie.

2 Und der König von Assur sandte Rabsake
von Lakis nach Jerusalem
zu dem König Hiskia
mit starker Streitmacht.
Und er stellte sich auf bei der Wasserleitung des oberen Teiches
an der Straße des Walkerfeldes, usw.

Der schwedische Bibelforscher gibt auch hier seiner Überzeugung Ausdruck,
nach der seine strophische Analyse berufen wäre, der textkritischen
Wiederherstellung verderbter Texte nicht unwichtige Dienste zu leisten, gibt aber
zu (S. 41), daß die Tatsache, daß ein überlieferter Text sich rhythmisch
tadellos lesen läßt, noch keine Gewähr bietet für richtige Überlieferung.

2. Die hier vorgelegte Untersuchung umfaßt die « epischen » und
« lyrischen » Abschnitte der Bücher Genesis und Exodus. Gesetzesparagraphen,

Genealogien und derartige Stücke werden ausgeschaltet ; so kommen

z. B. aus der Genesis die Kapitel 5, 10, 36 usw. in Wegfall. Es will
uns aber scheinen, daß diese grundsätzlichen Auslassungen nicht immer
einheitlich durchgeführt werden. Wenn man auf eine strophische Gestaltung

von Gen. 4, 1-2 verzichtet, könnte man darauf für Exodus 1, 1-5 wohl
ebenfalls verzichten. Im Buche Exodus wird z. B. das ganze Kap. 12

miteinbezogen und rhythmisch gegliedert, sei es auch mit beträchtlichen
Umstellungen (vs 1-2 ; 15-20 ; 3-14 ; 21-23 ; 27b-36 ; 24-27a ; 37-50). Auch sonst
werden Umstellungen ziemlich häufig angewendet und die Begründung
dieser Eingriffe scheint uns nicht immer überzeugend. So z. B. im dritten
Kapitel der Genesis. Als die Menschen vom Baume gegessen hatten, sagt
Bruno, dachten sie sicher nicht zunächst daran, ihre Nacktheit zu bedecken.
Erst als sie Jahves Schritte hörten, erschraken sie und eilten sich Schürzen
von Feigenblättern zusammenzuflechten ; der Schluß von vs 7 gehört demnach

vor vs 9. Die Entdeckung der Nacktheit bedeutete vielmehr, daß
sie einander als Mann und Weib ansahen, was eine jubelnde Freude hat
hervorrufen müssen. Da Jahves Strafrede vs 16 voraussetzt, daß das Weib
wie ihr Mann weiß, daß sie Kinder gebären wird, darf man annehmen, daß
die beiden, als ihre Augen aufgetan wurden und sie Erkenntnis bekamen,
zugleich verstanden haben, daß sie durch geschlechtlichen Verkehr Kinder
zusammen zeugen können. Das unmittelbare Glück, das sie also vernehmen,
ehe Jahves Schritte sie an ihre Schuld erinnern, könnte vs 20 zum Ausdruck
kommen. Der Satz « der Mann nannte sein Weib Eva, weil sie eine Mutter
aller Lebendigen werden sollte », läßt sich, wo er jetzt steht, rhythmisch
nicht anbringen, paßt aber gut hinter dem Trenner in vs 7. Ist nicht der
Jubel, den die Worte atmen, unverkenntlich, wenn man ihn nur erst
bemerkt hat Auf Grund dieser Argumente lese man also im 3. Kapitel der
Genesis : vs 6, dann den ersten Teil von vs 7, darauf vs 20, dann vs 8, darauf
den zweiten Teil von vs 7, dann vs 9 Dabei versichert uns der schwe-



Besprechungen 225

dische Rhythmiker (S. 312), die Strophen seien «überraschend intakt»,
wenn man nur erst die Einschübe und Glossen beseitigt, Strophen, die bei
der Einfügung fremder Stücke zersprengt wurden, wieder zusammenfügt
und Umstellungen berichtigt.

3. Der erste Teil des Buches Jeremia (Kap. 1-22) enthält nach der
Einteilung des Verfassers im ganzen 287 Strophen, der zweite Teil (Kap. 23-45)
hat deren 297 Stück, der dritte und letzte Teil (Kap. 46-52) 134.
Selbstverständlich gelten die Teile des Buches, die für gewöhnlich als Prosa
betrachtet werden, auch hier als epische Poesie. Grundsätzlich wird bei der
Behandlung des Buches, wie bei den andern Büchern, die A. B. bisher
bearbeitet hat, der masoretische Text zugrunde gelegt. Wo aber dieser
Text « rhythmisch fehlerhaft » ist, wird, womöglich einem in den alten
Übersetzungen tatsächlich überlieferten Texte der Vorzug gegeben,
vorausgesetzt, daß dieser Text « rhythmisch besser » und in sonstiger
Hinsicht einwandfrei ist. Das ist so ungefähr die gleiche Methode, die auch
bei Genesis-Exodus angewandt wurde, denn auch da werden Varianten der
Übersetzungen, wo sie einen « rhythmisch richtigen oder richtigeren » Text
bieten, gerne bevorzugt. Nur läßt sich beim Buche Jeremia die griechische
Übersetzung weniger gut heranziehen, weil sie notorisch minderwertig ist
und noch dazu in vielen Abschnitten einen ziemlich stark vom MT
abweichenden hebräischen Text voraussetzt. Die vielen Verkürzungen und
Ergänzungen der LXX wurden « also » nur dort berücksichtigt, wo sie einen

rhythmischen Gewinn bedeuteten (S. 233).
Aufrichtig gesagt stehen wir dem ganzen System, das Arvid Bruno

nun schon seit fast dreißig Jahren verfochten hat, zu skeptisch gegenüber,
um davon etwelche positiv brauchbare Resultate zu verhoffen. Es steckt
in diesen Veröffentlichungen unzweifelbar eine ungeheure Summe von Fleiß,
Geduld und Sorgfalt. Die Frage ist nur : hat sich diese viele Mühe letzten
Endes auch gelohnt

Fribourg. M.-A. van den Oudenri;n O. P.

1. Spiritus et Veritas, edidit Auseklis, societas Theologorum Universitatis
Latuiensis. 1953. xiv-197 p.

2. Dodd, C. H. : New Testament Studies. —• University Press,
Manchester 1953. vii-182 p.

3. Vaganay, L. : Le Problème synoptique. Une hypothèse de travail.
(Bibliothèque de Théologie, sér. III : Théologie biblique, 1.) — Desclée et Co.,
Paris-Tournai 1954. xxin-474 p.

4. Dupont, Jacques, 0. S. B. : Les Béatitudes. Le problème littéraire. Le
Message doctrinal. — Editions de l'Abbaye de Saint-André, Bruges ;

E. Nauwelaerts, Louvain 1954. 327 p.

5. Perroy, Henry, S. J. : Les Paraboles (Récits évangéliques, septième
série). — Emmanuel Vitte, Lyon-Paris 1953,. 539 p.

15



226 Besprechungen

6. Kilpatrick, G. D. : Thé Trial of Jesus. (Friends of Dr. Williams's
Library, sixth Lecture 1952.) — Oxford University Press, London 1953. 21 p.

7. Hunter, A. M. : Interpreting Paul's Gospel. — SCM Press, London
1954. 144 p.

8. Warren, M. A. C. : The Gospel of Victory. A Study in the Relevance of
the Epistle to the Galatians for the Christian Mission To-Day. — SCM Press,
London 1955. 126 p.

9. Lackmann, Max : Vom Geheimnis der Schöpfung. Die Geschichte der
Exegese von Römer I 18-23, II 14-16 und Acta xiv 15-17, xvn 22-29 vom
2. Jahrhundert bis zum Beginn der Orthodoxie. — Evangelisches Verlagswerk,

Stuttgart 1952. 371 S.

1. Douze articles de collaborateurs et d'amis composent ce volume de
« Mélanges » offert au professeur Ch. Kundzinu, dont un dernier chapitre
relève la bibliographie. Signalons particulièrement une suggestive étude
de l'exégèse patristique de Jac. i, 18 : Création et Renaissance (C.-M. Eds-
man, pp. 43-55) ; Les Récits évangéliqùes de repas et leur signification, par
M. Goguel (pp. 57-73 : Les relations de repas ont une signification
théologique et un rapport plus ou moins direct avec la Cène du Seigneur).
La définition de l'exégèse : recherche scientifique — non interprétation
subjective — de la signification réelle du texte de l'Ecriture, en vue d'en
extraire les valeurs religieuses de vie ; Fr. C. Grant montre un exemple
de cette méthode dans l'exégèse de Mt. v, 3 (pp. 75-82). W. G. Kümmel
analyse la plus ancienne forme du Décret apostolique {Act. xv, 20 29 ;

xxi, 25 ; pp. 83-98), et G. Mensching, la morale du Sermon sur la
Montagne, exaltant l'amour du prochain, impliquant le sacrifice de soi-même ;

mais idéal simplement proposé et auquel chaque chrétien doit consentir
librement (pp. 121-134). Les études de H. Riesenfeld sur Jésus comme
prophète (pp. 135-148) et de A. Vööbus sur la version philoxénienne (pp. 169-

186) sont parmi les meilleures.
2. Les exégètes et les étudiants, qui savent la finesse de jugement de

C. H. Dodd, l'un des premiers scholar des études bibliques contemporaines,
seront heureux de sa décision de réunir en un volume huit articles, publiés
de 1932 à 1950, dans des revues plus ou moins aisément accessibles. Des
trois premières études cherchant à identifier la tradition pré-littéraire
qui a servi de base à nos Evangiles, on relèvera surtout l'analyse des

rapports entre Mt. et Paul (pp. 53-66). Sans doute, l'Evangéliste écrit
d'un point de vue juif, et l'Apôtre s'adresse aux Gentils, mais leurs
conceptions de l'eschatologie, de l'Eglise et du judaïsme contemporain
(Mt. xxiii ; Rom. n) présentent de telles affinités qu'il faut les référer à

une tradition commune judéo-chrétienne. Les trois études suivantes sont
consacrées à saint Paul, dont on souligne le tempérament nerveux et émotif
autant que la curiosité intellectuelle et les dispositions mystiques. Il apparaît
que la psychologie de l'Apôtre s'est beaucoup modifiée après sa conversion,
où il substitue la fierté de la croix à la fierté de la Loi ; le fanatisme et



Besprechungen 227

I 'intolérance disparaissent pour faire place à une plus grande compréhension
et à une sérénité profonde. Semblablement, au point de vue doctrinal, les

perspectives eschatologiques s'estompent, tandis que l'universalisme s'accentue

parallèlement à une réévaluation de l'ordre naturel et du monde présent.
Tout ceci est déduit des textes judicieusement analysés, avec autant de
sobriété que de précision et de fermeté. Les deux dernières études traitent
de la communion des Saints et de la vie éternelle.

3. Rien de plus complexe que les rapports réciproques des Evangiles
synoptiques, et faute de compétence ou de temps — voire de courage —,
on peut dire que tous les biblistes modernes adoptent la théorie des deux
sources, quitte à se faire une mauvaise conscience lorsque l'exégèse d'un
texte leur révèle l'insuffisance ou la fragilité de cette hypothèse. Combien
d'entre nous n'ont pas souhaité qu'un authentique savant, averti de l'immense
littérature antérieure — qui garde le mérite d'avoir défini les termes du
problème —, mais surtout doué de sagacité critique et en possession d'une
méthode éprouvée, reprit l'examen du problème et présenta une solution
adéquate, laissant aux lecteurs — grâce à la franchise et à l'objectivité
de l'exposé — la possibilité de juger et des analyses et du jugement
ultérieur Voici qui est chose faite. L. Vaganay a consacré sa vie à examiner
les données de la tradition primitive et à confronter les textes évangéliques.
II présente ceux-ci et celles-là ; et il aboutit aux conclusions suivantes :

Il a bien existé un véritable évangile araméen primitif (Mt.), répandu
très tôt, dès Jérusalem, en traductions grecques, et qui a trouvé écho dans
les Evangiles postérieurs. Marc lui-même dépend étroitement du
protoMatthieu grec. Mais ce dernier a été complété par une seconde source
grecque (Sg.) rendant compte des éléments communs à Mt. et Le., et absents
de Me.

L'admirable est que cette étude d'un sujet si austère, où la minutie
dans la critique s'allie à l'ampleur de l'information, soit d'une lecture si
aisée. Où Ton voit bien que le Maître domine sa matière et imposera son
jugement alliant équilibre et nuances. Un livre qui fait époque.

4. Chacun sait que les Béatitudes ont une portée messianique et qu'elles
nous sont parvenues dans une double recension, longue (Mt.) et brève (Le.).
Si J. D. reprend l'examen de ces différents niveaux rédactionnels, son seul
tort est celui de la modestie, car il prétend ne rien écrire d'inédit sur ce

sujet amplement traité. En vérité, son examen de la forme littéraire des

textes est aussi limpide que poussé, et constitue une contribution de choix
à la solution du problème synoptique. Très concises dans leur formulation
primitive et prêtant par là même à des interprétations diverses, les «

béatitudes » constituaient initialement une proclamation de type prophétique ;

elles annonçaient la réalisation des promesses messianiques (cf. Is.)
faisant des pauvres, des affligés, des affamés les bénéficiaires du salut apporté
par le Messie. Jésus proclamant cette Bonne Nouvelle se présente donc
comme le Messie et annonce l'arrivée des temps messianiques. Or la
rédaction de Le. estompe cet arrière-plan prophétique et christologique
du message. Elle met l'accent sur l'enseignement de type sapiential
promettant aux misérables d'ici-bas une compensation dans l'au-delà. Elle



228 Besprechungen

ajoute des malédictions composées en fonction des béatitudes elles-mêmes
ou prononcées ailleurs par Jésus. La rédaction de Mt. souligne la portée
catéchétique du Sermon, adressé aux fidèles pour les faire tendre à un
idéal de perfection. Ces remaniements de la traduction grecque de l'Evangile

araméen de Mt. ne constituent pas un enseignement nouveau, mais
ils explicitent certaines virtualités du texte primitif en fonction du milieu
de chaque Evangéliste. Il est dommage que J. D. n'ait pu bénéficier des

lumières de L. Vaganay (Le problème synoptique), qui lui aurait révélé une
seconde source (S) fort utile pour dépister maintes différences entre Mt.
grec et Le. En ces matières d'ailleurs, l'évidence est exceptionnelle, et peut-
être notre Auteur se montre-t-il parfois bien assuré dans ses appréciations
notamment pour attribuer au document primitif les caractères d'une
compilation (p. 127).

L'élaboration doctrinale expose avec un rare bonheur la double nuance
christologique et eschatologique des Béatitudes primitives, notamment
celles des pauvres et des affligés ; ceux-ci étant l'objet direct de la mission
du Messie ; on conçoit, dans le même esprit, que les enfants et les pécheurs
repentants et humbles aient été les privilégiés du royaume de Dieu. Si
la pureté du cœur est exaltée, c'est qu'elle est rectitude intérieure, intention
droite, et qu'elle garde sa qualité religieuse qui rend apte à participer au
culte du ciel. Elle fait partie de ce programme de justice qui caractérise
le christianisme comme religion de perfection. Tout ceci, élaboré en fonction
de la philologie, des parallèles bibliques et d'une bibliographie remarquablement

informée, fournit une mine de renseignements même aux lecteurs
avertis.

5. Dans son genre — méditation religieuse sur les Paraboles —, ce livre
est une réussite exceptionnelle. Sans aucune érudition apparente, l'auteur
est bien au fait de l'exégèse contemporaine autant que des commentaires
patristiques. Il entend dégager de chaque parabole l'intention que Notre-
Seigneur avait en vue, et, pour ce faire, la replace dans son contexte original
(circonstances, auditoire, etc.), mais avec une netteté et une sobriété qui
laissent au texte sacré lui-même toute sa valeur.

6. Lietzmann, considérant Me xiv, 55-65 comme inauthentique, y
voyait une explication chrétienne tendancieuse pour accroître la responsabilité

des Juifs et minimiser celle de Pilate. K. reprend l'examen du texte et
montre comment le grand Prêtre devait trouver contre Jésus une charge
qui d'une part réunisse l'assentiment de la majorité du Sanhédrin pour
une condamnation à mort, et d'autre part emporte la conviction de Pilate.
Or la déposition des témoins sur la destruction du Temple répondait au
premier propos ; l'interrogation du prisonnier sur ses prétentions messianiques

« Fils du Béni » traduites en grief politique : « Roi des Juifs »,

répondait à la seconde préoccupation. L'analogie de la procédure égyptienne
qui révèle l'information d'une cause par un tribunal subalterne, avant l'envoi
devant le préfet qui juge en dernier ressort, montre la compétence possible
du Sanhédrin. Tout ceci, exposé finement, avec un souci de respecter les

nuances et les silences d'un texte historique, emporte la conviction.
7. Il faut s'être essayé soi-même à élaborer une théologie biblique pour



Besprechungen 229

savoir combien l'entreprise est complexe et délicate, car il s'agit de
rassembler mille éléments disparates, de respecter la hiérarchie des valeurs et
surtout de les ajuster selon leur exigence interne. Or la synthèse de la pensée
paulinienne, présentée par H., est une remarquable réussite. Elle ne s'organise

pas autour de la justification par la foi qui n'est qu'un fragment de

l'Evangile de Paul, le premier pas d'un long voyage, mais elle se centre sur
la notion de salut : événement du passé, expérience présente, espérance
future. C'est dire que le Christ-Médiateur, Homme et Dieu, est pour chaque
homme l'unique voie de salut. Mais comment faire comprendre à nos
contemporains ces vérités éternelles H., dans une seconde partie de son ouvrage
s'efforce de traduire l'Evangile paulinien en termes actuellement accessibles.

Il montre d'abord combien l'enseignement du péché (son origine, son étendue,
ses conséquences) et de l'action du démon dans le monde peuvent être intelligibles

à l'homme du XXe siècle ; de même le salut par la croix, à condition
de la présenter moins comme rédemption ou justification que comme
réconciliation. Quant à l'expérience présente du salut, elle doit être traduite sous
la forme d'une vie nouvelle, communion avec le Christ, sous la puissance
de l'Esprit. Enfin l'eschatologie réalisée, telle que saint Paul la concevait,
correspond à notre conception du jour J déjà levé, prélude du jour V de la
victoire, celle du Christ et des siens. Tout ceci suggéré, avec un sens profond
des valeurs religieuses contrôlé par une saine critique. Sobria ebrietas

8. Ce petit livre de vulgarisation est écrit, sous une forme vivante et
chaleureuse, par un homme qui a profondément assimilé la pensée de saint
Paul. Celle-ci est dégagée de quatre textes de l'Epître aux Galates (i, 15-17 ;

iv, 4-5 ; v, 25 ; vi, 10), d'où il résulte que l'Evangile de l'Apôtre se résume
dans « le Christ en vous » et la vie par la foi. Le titre surprenant à première
vue : « L'Evangile de victoire » s'explique par la préoccupation missionnaire
de l'auteur qui montre dans Gai. un appel à un renouveau : Retour à la
Croix, Désir du témoignage, Redécouverte du sens profond de la communauté

et de l'unité.
9. Le sous-titre exprime bien le contenu matériel et le meilleur de cet

ouvrage. De Tertullien à J. Gerhard, l'auteur a interrogé les principaux
commentateurs des quatre textes majeurs du Nouveau Testament sur la
création et la loi naturelle, et il observe que théologie catholique et théologie

réformée s'opposent dans leur conception des rapports du surnaturel
et de la nature. Nous lui faisons confiance, car, au lieu de citer intégralement

les textes, M. L. les résume, sans guère se soucier des meilleurs éditions
ni des problèmes d'authenticité. Mais cet examen n'est pour lui qu'une
occasion de dénoncer Terreur d'une doctrine de la connaissance naturelle
de Dieu. Son idée essentielle est que l'Evangile, loin d'être centré sur
la rédemption et le péché, s'identifie au plan divin de la création. Aussi
bien, Dieu ne se révèle pas seulement dans la religion de Jésus-Christ,
mais dans la nature, dans l'histoire, même dans les religions païennes et
les réflexions des philosophes. Que les textes cités puissent se laisser ainsi
interpréter, soit ; mais une conception théologique — ou philosophique —
aussi vaste ne saurait être étayée sur une base aussi étroite qui néglige
l'ensemble des données néo-testamentaires. Or saint Paul et saint Jean



230 Besprechungen

n'affirment-ils pas la gratuité du don de Dieu et le choix de celui qui veut
faire connaître son mystère N'est-ce pas en Jésus-Christ que Dieu se

révèle authentiquement La « révélation » ne se réduit pas à la nature
et à la création. Curieux livre.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Dogmatik

Joannes a Sancto Thoma O. P.: Cursus theologici Tomus IV, opera et
studio monachorum quorumdam Solesmensium O. S. B. editus. — Typis
Societatis S. Joannis Evangelistae Desclée et Sociorum, Parisiis-Tornaci-
Romae 1953. x-935 p.

Die Herausgeber des Cursus Theologicus können nunmehr den ganzen
4. Band, den umfangreichsten von allen, vorlegen (935 SS.). Er erscheint
freilich in getrennten Faszikeln. Schon 1946 war der Fasciculus II erschienen,

der die Trinitäts- und Schöpfungslehre enthält, doch ohne einleitende
Erklärungen und ohne Index. Der nun veröffentlichte Band, Fasciculus I-III,
umfaßt die Engellehre sowie die Darstellung des Sechstagewerkes. Dieser
Band bietet auch die Einleitung zu allen in diesem Tomus vereinigten
Faszikeln. Die Herausgeber betonen mit Recht, die Trinitätslehre des Johannes
a Sancto Thoma gehöre zum Tiefsten, was Thomaskommentatoren zu
diesem Geheimnis zu sagen wußten. Bedeutsam ist der Kommentar vor
allem auch wegen seiner unvergleichlichen Darstellung der Gegenwart Gottes
in der Seele und der Beziehung von heiligmachender Gnade und mystischer
Kontemplation (Disputation 37). Der Traktat über die Engel (1138 SS.)
ist zwar umfangreich (248 S.), aber im Vergleiche zur Gotteslehre maßvoll,
der Trinitätslehre sind 235 Seiten gewidmet. Der umfangreichste Teil der
Einleitung beschäftigt sich mit der Lehre vom Sechstagewerk. Die Herausgeber

betrachten ihn als authentisches Werk des J. a. S. Th., verweisen
ihn aber, weil der Autor selbst ihn mehr als exegetisches Werk ansah,
an den Schluß des ganzes Bandes und machen seinen weniger theologischen

Charakter auch noch durch kleinere Typen kenntlich. Nach langen
Erfahrungen dürfen die Herausgeber melden, daß die im ersten Bande
aufgestellten Editionsprinzipien richtig waren (Bd. I, S. xxxi-xxxn). Sie müssen

sich auch weiterhin an die Lyoner Ausgabe von 1642 halten; wo
Korrekturen notwendig waren, sind sie vermerkt. Außerdem bietet eine Tabelle
eine gute Übersicht über alle bisherigen Ausgaben, die benutzt wurden.
Eine überaus große Sorgfalt und Mühe wurde wieder verwandt auf
Verifizierung der Schrift- und Vätertexte, sodaß wir eine sowohl buchtechnisch
als textgestaltlich mustergültige Ausgabe des großen spanischen Theologen
besitzen.

Wir können uns nur dem Dank, der Bewunderung und den
Glückwünschen anschließen, die alle Theologen, denen diese Bände in die Hände
kamen, den verdienstvollen und selbstlosen Herausgebern gespendet haben
und zweifellos noch spenden werden.

Fribourg. A. Hoffmann O. P.



Besprechungen 231

Scheeben, Matthias Joseph: Handbuch der katholischen Dogmatik.
5. Buch : Erlösungslehre, 2. Halbband. 2. A. hrsg. von Carl Feckes.
(Gesammelte Schriften, VI/2.) — Herder, Freiburg i. B. 1954. vn-516 S.

Mit dem Erscheinen des zweiten Halbbandes ist die Erlösungslehre
und die Mariologie des großen Kölner Theologen wieder allen zugänglich
geworden. Der verdienstvolle Herausgeber hat sich nicht mit der Wiedergabe

eines ausgezeichneten Textes begnügt, sondern Wertvolles zum
Verständnis Scheebens beigesteuert. Dazu gehört zunächst die reiche Fülle an
Literaturhinweisen, die es ermöglicht, den neuesten Stand der Forschung
zu allen von Scheeben behandelten Fragen kennen zu lernen. In einer
stattlichen Anzahl von Anmerkungen wird gleich das Ergebnis neuerer
Untersuchungen in kurzen Zusammenfassungen mitgeteilt, dies vor allem
bei Aussagen Scheebens, die einer Korrektur bedürfen. So ist auch hier
wie im ersten Halbband die neueste Skotusforschung zu Rate gezogen
worden (68, 72, 76, 196, 226). Man gewinnt den Eindruck, daß ein
wirkliches Bedürfnis vorliegt für eine Untersuchung über das Verhältnis Scheebens

zu Skotus bzw. zum Skotismus. Feckes, der durch seine Arbeiten
auf die Mariologie seines Vorgängers hinlenkte, macht auch in dieser
Neuauflage allenthalben aufmerksam auf die Aktualität seiner Mariologie
(341 Gelübde Mariens, 349 übernatürlicher Personalcharakter Mariens, die
bräutliche Gottesmutter, 363 Maria und die Kirche, 403 Unbefleckte
Empfängnis, 478 Virgo Sacerdos, 482 Mitwirkung, 494 Gnadenvermittlung), er
gibt Anregungen zur Nutzbarmachung bisher unbeachtet gebliebener Eigenlehren

(78-79 organische Wirksamkeit der Menschheit Christi, Verhältnis
zu Thomas). Doch warnt er auch an andern Stellen vor allzu kritikloser
Übernahme gar zu eigenwilliger Lehren des Verfassers (297). An diesen
kurzen Hinweisen mag schon deutlich werden, welch wertvolle Arbeit der
Herausgeber zum Nutzen des Lesers geleistet hat. Dazu gehören auch die
Hinweise auf die unentbehrlichen Enchiridien von Denzinger-Rahner und
Rouët dp Journel. Möge das Werk einen großen Leserkreis im Klerus und
unter theologisch interessierten Laien finden.

Fribourg. A. Hoffmann O. P.

Adam, Karl: Der Christus des Glaubens. Vorlesungen über die kirchliche

Christologie. — Patmos-Verlag, Düsseldorf 1954. 384 S.

Das neue Christusbuch des Tübinger Theologen enthält die Vorlesungen,

die er als Ordinarius für Dogmatik Jahrzehnte hindurch hielt. Man
würde also ein Lehrbuch der Dogmatik im üblichen Sinn erwarten. Doch
unterscheidet sich das Werk, das hier weitern Kreisen dargeboten wird,
nicht nur in der Form, sondern auch dem Inhalte nach in vielem von
den uns bekannten Handbüchern (Diekamp-Jüssen, Pohle-Gummersbach,
Premm, Brinktrine, Ott). Der in diesen Handbüchern nach einem durchweg

gleichbleibenden Schema verteilte Stoff wird hier zu Vorträgen
aufgelockert, die alle das Zeichen der Sprachgewandtheit des Verfassers tragen.
Man freut sich, mit der Klarheit die Schönheit der Form verbunden zu



232 Besprechungen

sehen. Aber auch inhaltlich stellt das Christusbuch Adams eine Ergänzung
und Bereicherung dar. Das gilt zunächst vom Christusbilde der Schrift.
Die biblischen Aussagen über Christus sind nicht in der üblichen Weise
auf bestimmte Thesen verteilt, sondern es wird nach den Forderungen der
Exegese und der neu aufblühenden biblischen Theologie jeweils ein Gesamtbild

der einzelnen biblischen Autoren vermittelt ; doch verliert sich A.
nicht ins Einzelne, sondern er betont das dogmatisch Bedeutsame mit aller
Bestimmtheit. Hier werden behandelt : Das Christusbild der kanonischen
Evangelien, das messianische Selbstbewußtsein des Christus, das
Menschensohn-Bewußtsein des Christus, das Sohnes-Bewußtsein des Christus, die
Ausdeutung des Selbstbewußtseins Christi bei Paulus und Johannes. Man
sieht, wie hier der Ertrag jahrzehntelanger exegetischer Arbeit für die Dog-
matik fruchtbar gemacht wird. Aber auch Themata folgender Art wird man
in unsern guten Handbüchern kaum dargestellt finden : Das Christusbild
der akatholischen Christologie, das Christusbild der Urgemeinde in
religionsgeschichtlicher Sicht, der religionspsychologische Weg zu Christus, die
ethische Vollkommenheit der Menschheit Christi. Für den dogmenhistorischen

Teil : « Die kirchliche Lehrentwicklung im Lichte der christologischen
Kämpfe » muß auch der Fachtheologe dankbar sein. Denn hier sind die
Auseinandersetzungen der alexandrinischen und antiochenischen Schulen
mit ihren Vorläufern und Nachwirkungen entwirrt und die großen
Zusammenhänge lichtvoll aufgezeigt. In andern Abschnitten fühlt man sich
mehr an die Themata der Schulbücher erinnert (197-310). Doch geht Adam
auch hier teilweise neue Wege, am auffallendsten wohl in der Darstellung
der « intellektuellen Vollkommenheit des Christus ». Hier wird ein auch in
andern Büchern Adams bemerkbares Anliegen erkennbar, nämlich die
menschliche Natur Christi gegen alle Entleerung und Aushöhlung in apolli-
naristischem Sinn zu schützen derart, daß die Gesetze der Physiologie und
Psychologie, nach welchen menschliches Tun sich abwickelt, im Christusbild

des Glaubens ihr Recht und ihren Bestand haben. « Es ist eine der
reizvollsten Aufgaben einer verstehenden Psychologie, den geheimnisvollen
Zusammenhängen des menschlichen und göttlichen Willens in Christus
nachzugehen und ihr Ineinander und Miteinander zu beschreiben » (54). Von
solchen Gedankengängen mag A. auch in der Erklärung des menschlichen
Wissens Christi bzw. seines Nichtwissens bestimmt gewesen sein. Wie ist
das Nichtwissen um die Stunde des letzten Gerichtes zu erklären (Mc 13, 32)
A. kennt natürlich das Dekret des Hl. Offiziums vom 7. Juni 1918, er
zitiert es sogar (293), kann sich aber auf P. Diekmann S. J. berufen für
die Auffassung, daß eine private Untersuchung dieser Frage nicht
verboten ist, und von dieser so zugestandenen Freiheit des Forschens macht
er nun Gebrauch. Nachdem alle bisherigen Lösungsversuche als unbefriedigend

abgelehnt sind, entschließt er sich zu folgender Erklärung : « Dem
menschlichen Bewußtsein des Herrn kommt die relative Allwissenheit
nur secundum, potentiam, nicht secundum actum zu. Weil Jesu menschliche

Seele dem Logos-Ich angehörte, ist ihr objektiv und grundsätzlich
alles Wissen des Logos zugänglich. Er besaß es potentiell. Jederzeit wenn
es seine messianische Aufgabe nötig machte, konnte er mit dem Becher



Besprechungen 233

seines menschlichen Intellektes aus dem unendlichen Quell der göttlichen
Weisheit schöpfen. Aber weil dieses Wissen von Fall zu Fall einem freien
Gnadenakt des Dreifaltigen zu verdanken war, konnte und durfte Jesus
nicht willkürlich darüber verfügen, sondern nur, wenn « seine Stunde
gekommen war », im tiefsten also, wenn es der Wille des Vaters heischte.
Für gewöhnlich blieb es ein Wissenkönnen, nicht ein wirkliches Wissen.
Es blieb in seinem Unterbewußtsein, unter der Schwelle des taghellen
Bewußtseins verborgen. Erst wenn die Stunde gekommen war, konnte und
durfte er auf dem Wege der Selbstbesinnung dieses gnadenvoll geschenkte
potentielle Wissen in sein aktuelles Bewußtsein emporheben. Nun war es

aber der Wille des Vaters, wie der Auferstandene ausdrücklich erklärte
(Apg. 1, 7), daß die Festsetzung des Gerichtstages seiner Macht vorbehalten

sei. Sie war ein Reservat des Dreifaltigen Gottes. Darum lehnte
es der Herr ab, sich über Tag und Stunde zu besinnen und sein potentielles

Wissen zu einem wirklichen Wissen zu erheben » (297).
In diesem Zusammenhange darf man im Hinblick auf weitere Klärung

dieser schwierigen Frage doch auch auf eine Stelle in « Mystici corporis
Christi » hinweisen, wo unseres Wissens das kirchliche Lehramt zum ersten
Male wieder nach dem Dekret des Hl. Offiziums und zwar nicht gegen
eine Irrlehre ankämpfend, sondern positiv eine Lehre darbietend sagt : « Jene
liebevolle Erkenntnis aber, womit uns der göttliche Erlöser vom ersten
Augenblick seiner Menschwerdung an entgegenkam, übertrifft alles menschliche

Bemühen und Begreifen. Denn vermöge jener seligen Gottesschau, deren
er sich sogleich nach der Empfängnis im Schöße der Gottesmutter erfreute,
sind ihm alle Glieder seines mystischen Leibes unablässig und jeden Augenblick

gegenwärtig und umfängt er alle mit seiner heilbringenden Liebe. O
wunderbare Herablassung der göttlichen Güte zu uns. O unbegreifliche
Abfolge einer Liebe ohne Grenzen. In der Krippe, am Kreuze, in der
ewigen Glorie des Vaters hat Christus immerdar alle Glieder der Kirche
vor Augen und im Herzen, mit weit größerer Klarheit und .Liebe als eine
Mutter ihr Kind auf dem Schoß, als ein jeder sich selbst kennt und liebt. »

Sollten seine Glieder, insofern sie im Gerichtstag stehen, seinem Anblicke
entzogen sein oder wenigstens der Tag, an dem sie vor sein richtendes
Antlitz treten Darf man mit A. hier die Frage stellen : « Wer hat hier
recht Jesus oder die Theologen Jesus oder das Hl. Offizium » (293)
Die Antwort werden wir wohl nur wie in der Assumptafrage von der Kirche
selbst erwarten dürfen. Inzwischen ist es Pflicht und Aufgabe des Theologen,

im Rahmen der kirchlichen Lehre die Offenbarung zu deuten.

Fribourg. A. Hoffmann O. P.



234 Besprechungen

Moraltheologie

1. Mausbach, Josef : Katholische Moraltheologie, 1. Bd. : Die allgemeine
Moral; 2. Bd. : Die spezielle Moral, l.Teil: Der religiöse Pflichtenkreis ;

3. Bd. : Die spezielle Moral, 2. Teil : Der irdische Pflichtenkreis. 8., bzw. 10.,
bzw. 9. neubearbeitete Aufl. von Gustav Ermecke. — Aschendorff, Münster
1953-54. xxxii-444 ; xxxn-396 ; xxvin-316 S.

2. Schilling, Otto : Handbuch der Moraltheologie, I. Bd. ; Allgemeine
Moraltheologie und von den Sakramenten. II. Bd. : Spezielle Moraltheologie.
Der individuelle und religiöse Pflichtenkreis. 2. Aufl. — Schwabenverlag,
Stuttgart 1952-1954. xi-337 ; vil-225 S.

3. Häring, Bernhard : Das Gesetz Christi. Moraltheologie, dargestellt
für Priester und Laien. — Wewel, Freiburg Br. 1954. 1446 S.

4. Génicot, Eduardus, S. J. - Josephus Salsmans, S. J. : Institutiones
Theologiae moralis. 2 vol. Ed. 17a quam paravit Albertus Gortebecke, S. J.
— L'Edition universelle, Bruxelles 1951. 631, 751 p.

5. Noldin H., S.J. ; Summa theologiae moralis, Vol. I : De principiis.
30a editio quam paravit Godefridus Heinzel, S. J. — Rauch, Oeniponte
1952. vii-328 p.

1. In Deutschland wurde durch das Wiedererscheinen der
Moraltheologie von Joseph Mausbach eine langandauernde und empfindliche
Lücke auf dem Gebiet der moraltheologischen Lehrbücher geschlossen. Der
um die katholische Wissenschaft so reich verdiente Verlag Aschendorff-
Münster i. W. hatte dabei den glücklichen Gedanken, die Neubearbeitung
des berühmten Werkes dem Paderborner Moraltheologen G. Ermecke,
einem für diese Aufgabe besonders geeigneten Fachmann, zu übertragen.
E. läßt die von Tischleder besorgte Auflage völlig beiseite und geht auf
die Fassung des « Ur - Mausbach » zurück. Anderseits will sich der neue
Herausgeber nicht mit der Publikation « eines historischen Dokumentes »

begnügen, sondern eine « organische Weiterführung » bieten. Bei diesem
Bestreben läßt E. u. a. Gedanken einsickern, die hauptsächlich von der
« christologischen Synthese » der « Katholischen Sittenlehre » von Fritz
Tillmann inspiriert oder auf dem Boden der « Tübinger Schule » gewachsen
sind. Auch will die Nähe zur Pastoral deutlicher betont werden. Schließlich

erfahren wir noch von der Absicht des Herausgebers, das eigentliche
Lehrbuch von Mausbach durch zwei weitere Bände zu bereichern, nämlich
ein « Lehrbuch der Moralphilosophie » und ein « Lehrbuch über die
psychologischen, soziologischen und aszetischen Grundlagen der Sittlichkeit », E.
will also eine Aufteilung und Erweiterung einführen, wie wir sie vom
« Handbuch der katholischen Sittenlehre » von Tillmann her kennen und
wie sie von Marcel Reding ja noch spezialisierter dargeboten wird. — Gegen
das Prinzip der « Weiterentwicklung » soll natürlich nichts eingewandt
werden, jeder Neuherausgeber kann es selbstverständlich in Anspruch



Besprechungen 235

nehmen, ja ist geradezu verpflichtet, es anzuwenden, wenn es sich um eine
Darstellung der aktuellen Lehre der Kirche handelt. Wieweit im
vorliegenden Fall jedoch die Mausbachsche Konzeption der Moraltheologie
weiterentwickelt wurde bzw. würde (im Sinn einer Ex-plicatio Impliciti),
ist allerdings eine andere Frage. Man wird wohl kaum sagen können, daß
sich Mausbach selbst ins Fahrwasser der « Tillmann-Moral » hätte abtreiben
lassen. Sein an Thomas orientiertes Systemdenken wäre der « Idee der
Nachfolge Christi » als wissenschaftlichem Prinzip einer Sittenlehre sicher
wenig hold gewesen. — Ebensowenig kann man an sich das Vorhaben
kritisieren, die verschiedenen Gesichtspunkte, die für eine umfassende
Erkenntnis des sittlichen Tuns zu beachten sind, in eigenen Bänden
darzustellen (wie man dabei von « aszetischen Grundlagen der Sittlichkeit »

sprechen kann, will nicht ganz einleuchten). Freilich läßt sich wiederum
die Frage stellen, ob dadurch der Charakter eines Lehrbuches nicht zu sehr
verloren geht und der Lernende vor lauter Bäumen den Wald, d. h. den
Zusammenhang der Gesichtspunkte und die Einheit der Sache nicht mehr
sieht. Denkt man an die breite Menge derer, die Moraltheologie im
unerbittlichen Ernst der Praxis auwenden sollen, dann kann man sich nicht
genug ein Lehrbuch wünschen, in dem die entscheidenden Fragen sittlicher
Art in einleuchtender Systematik und einfach-klarer Prägnanz
ausgesprochen sind.

Mit diesen allgemeinen Bemerkungen soll jedoch keineswegs behauptet
werden, die vorliegende Ausgabe sei schon so grundlegend umgeformt
worden, daß von einem « Mausbach » nicht mehr die Rede sein könnte.
Trotz aller, nicht unerheblichen sachlichen, « Modernisierung » und trotz des

neuen Tonfalles einer bisher bei Mausbach ungewohnten Ausdrucksweise,
besitzt die theologische Welt den alten « Mausbach » in allen wesentlichen
Teilen aufs Neue. Die Mausbachschen Texte selbst hat E. kaum angetastet,
seine Erweiterungen schaltet er durchwegs in besonderen Abschnitten bzw.
größeren Kapiteln ein.

Bd. I enthält die « Allgemeine Moral ». Untertitel : « Die Lehre von den
allgemeinen sittlichen Pflichten der Nachfolge Christi zur Gleichgestaltung
mit Christus und zur Verherrlichung seines Reiches in Kirche und Welt. »

Der eigentlichen « Allgemeinen Moral » geht eine « Fundamentalmoral »

(« F - M » voraus, in der E. in gedrängter Kürze und erfindungsreicher
Formulierung einige metaphysische und theologische Grundbegriffe darlegt.
Die von Philosophia perennis meist nicht sehr beschwerten theologischen
Anfänger werden durch das Studium dieses Kapitels gewiß eine gute Ahnung
von der Tiefgründigkeit des Sittlichen bekommen. Ontologen von Fach
mögen hier und da stutzig werden, so etwa, wenn sie lesen, daß die « Strukturgesetze

des Wirkens » über die Linie « Potenz » - « Akt » - « Aktualisierung »

verläuft. Im übrigen ließ E. den Aufbau des Bandes unverändert : Wesen
und Ziel des Sittlichen — Die Normen der Sittlichkeit — Das menschliche
Handeln — Übernatürlichkeit der sittlichen Handlungen und Zustände —
Die sittlich bösen Handlungen und Zustände.

Der II. Bd. umfaßt den « Religiösen Pflichtenkreis ». Untertitel : « Die
Lehre von den sittlichen Pflichten zur Entfaltung der in Christus geschenkten



236 Besprechungen

Lebensgemeinschaft mit Gott und zur Teilnahme an seiner Verherrlichung
durch Christus im Kult der Kirche. » Der Ausbau des § 9 (« Pflicht zum
äußeren Bekenntnis des Glaubens. Der Eifer für die Verbreitung des Glaubens.

Glaubensapostolat ») ist ebenso gut wie notwendig. Wäre im Abschnitt
über die Hoffnung eine Bemerkung über die Sicherheit dieser Tugend (de
certitudine spei) heutzutage nicht auch am Platze Zum Ausdruck «

Gehabe » als Übersetzung für « habitus » (S. 83) : im süddeutschen Sprachgebiet

bezeichnet « Gehabe » ein läppisches oder unordentliches Benehmen
oder Getue. Das philologisch besser begründete « Gehaben » würde komische
Assoziationen vermeiden (vgl. Grimm, Deutsches Wörterbuch, IV, 1, 2,

Sp. 2312).
Im III. Bd. wird « Der irdische Pflichtenkreis » behandelt, also der

weite Bereich der Gerechtigkeit. Untertitel : « Die Lehre von den sittlichen
Pflichten des Apostolates zur Auferbauung des Reiches Gottes in Kirche
und Welt. » In diesem Band erweist sich die « Verjüngung » des « Mausbach »

naturgemäß am dankbarsten, und E. verwendet darauf sein bestes Wissen
und Können. Auch heikle Probleme wie etwa die Frage der Kriegsdienstverweigerung

oder der Steuermoral werden ausführlich besprochen.
Vielleicht wäre glegentlich ein Wörtchen über die Moral und Unmoral der
« Steuerhinterziehung » einzufügen. Der § über « Die sittlichen Pflichten des
Ehestandes » ist etwas mager geblieben. Doch wird das Literaturverzeichnis
zu diesem Abschnitt den Fragenden und Studierenden weiterführen. Im
übrigen wird man sich gerade in diesem Punkt den explizierenden und
applizierenden Vortrag des Lehrers hinzudenken müssen.

Zum Schluß sei noch auf die vorzügliche Bearbeitung des
Sachverzeichnisses hingewiesen. Typographisch sind die Inhaltsverzeichnisse wenig
übersichtlich, Kürzung und Anordnung wie in der Dogmatik von Diekamp
wäre entschieden vorteilhafter, und wenn die Hauptthesen im Text ebenso
wie dort durch Fettdruck herausgehoben würden, dann hätte der « Mausbach

» durch die Neuherausgabe auch noch in dieser Hinsicht etwas gewonnen.
2. Was D. Prümmer in der Vorgängerin dieser Zeitschrift (Divus

Thomas/Frib. 7 (1929) 365-367) zum Lob der ersten Auflage von Otto
Schillings « Handbuch der Moraltheologie » schon vor beinah 20 Jahren
aussprach, gilt uneingeschränkt, ja noch mehr, für die zweite Auflage. Die
Gründe für diese hohe Qualität des Werkes liegen auf der Hand. Wählte
sich der deutsche Altmeister christlicher Sittenlehre doch die besten Führer
durch das weite Gebiet des menschlichen Tuns : neben den älteren Tübingern
vor allem Linsenmann und Koch, insbesondere aber « das überragende
moraltheologische System des heiligen Thomas v. Aquin » (Bd. I, Vorwort
zur 2. Auflage). Allerdings ist vielleicht gerade diese Tatsache der Grund,
weshalb eine so vortreffliche, schon früher und jetzt von neuem überall aufs
höchste gepriesene Moral erst zwei Auflagen erlebte, und dies noch im
Abstand von 16 Jahren. — Die beiden Auflagen unterscheiden sich nicht
wesentlich voneinander. Der Aufbau ist genau derselbe, auch der Text ist
im allgemeinen der gleiche geblieben. Die angebrachten Veränderungen in
der Ausdrucksweise erhöhen das Verständnis der Sache. Freilich ist dies
nicht immer in vollkommener Weise der Fall. So wird z. B. die Klugheit,



Besprechungen 237

die in der ersten Auflage (Bd. I, 221) als « das rechte Verständnis für die
Handlungen » bestimmt wurde, nunmehr (2. Aufl. I. Bd., 190) als « richtige
Lebensführung und Lebensgestaltung durch die Einsicht » gekennzeichnet.
Diese zweite Formulierung scheint auch nicht ganz glücklich zu sein, denn
Klugheit besagt nicht « Lebensführung », sondern « rechte Vernunft des

tätigen Seins » (« recta ratio agibilium »), d. h. die rechte Einsicht zur
konkreten Lebensführung und Lebensgestaltung. Ihre Wesensaufgabe besteht
ja im Auffinden der rechten Mittel, die im einzelnen wirksam zum Ziel
hinführen. Im übrigen ist es aber erfreulich, daß eine Moral überhaupt
wieder einmal etwas über die Klugheit zu sagen hat — Die vermehrte
Zitation der neueren Literatur würde der zweiten Auflage noch mehr den
Eindruck der Erneuerung verliehen haben. — Es wäre auch angenehm
gewesen, wenn wenigstens der erste Band, der doch ein in sich geschlossenes
Ganzes bildet, mit einem Sachverzeichnis abgeschlossen hätte wie dies bei
der ersten Auflage der Fall war. — Auf dem Titelblatt des ersten Bandes
fehlt die Angabe « 2. Auflage ». — Diese und jene andere Kleinigkeit trüben
keineswegs die Freude über das Wiedererscheinen der Schillingschen Moral,
die nach wie vor aufs beste geeignet ist, großen Ansprüchen an die Wissenschaft

vom Sittlichen zu genügen.
3. In einem Band von 1446 Seiten wird hier die katholische Sittenlehre

« für Priester und Laien » vorgetragen. Diese im Untertitel genannte und
im Vorwort eigens betonte Zielsetzung mag weithin die besondere Behand-
lungsweise der Materie rechtfertigen sowie die Sprache, deren sich der
Autor dabei bedient. Überdies erklärt der Verfasser, er wolle eine «

Verkündigungsmoral » schreiben, eine Sittenlehre mit bewußt apostolischem
Akzent. In diesem Bemühen reiht er sich — natürlicherweise — in die
Linie der Sailer, Hirscher, Tillmann, Steinbüchel ein, zählt aber auch
Thomas v. Aquin, O. Schilling und Alphons von Liguori zu seinen Autoren.
Es ist verständlich, daß bei der « Mitwirkung » dieser nicht sehr homogenen
Beratergemeinschaft ein Werk entstand, das in seinem Aufbau nicht gerade
die streng wissenschaftliche Logik der Summa theologica Thomas v. Aquin
besitzt. Anderseits aber entging es aus dem gleichen Grund der Gefahr
eines völligen Strukturmangels. Was nun tatsächlich vorliegt, ist ein « Drittes

», ein neuer Moralbuchtypus, der ohne Zweifel geeignet ist, vor allem
die Kreise der gebildeten Nichtfachleute für das Studium der christlichen
Sittenlehre zu öffnen. — Es erübrigt sich wohl, sich mit dem Verfasser über
das grundlegende Systematisierungsprinzip einer Moral zu unterhalten. H.
beweist in seinem Werk zur Genüge, daß ihm Thomas von Aquin kein
Unbekannter ist, und sicherlich kennt er auch die Diskussion zur Frage
der « Nachfolge Christi » als wissenschaftlichen Aufbauprinzips für eine
Darstellung des Sittlichen (vgl. die Bemerkungen von A. F. Utz in der Deutschen

Thomasausgabe, Bd. 15, S. 343, und Bd. 11, S. 603 ff. ; O. Schilling :

Mein moraltheologisches System. TQ 132 (1952) 288-296). Mag man sich zur
Systematisierung von H.s Moraltheologie stellen wie man will, zwei Dinge
brachte der Autor jedenfalls unübersehbar zum Ausdruck : erstens den
theozentrischen bzw. christozentrischen Charakter der christlichen Sittenlehre

(man kann zugeben, daß ein harmloser Leser das Bewußtsein dieser



238 Besprechungen

Tatsache bei anderen Moraltheologen leicht verliert) ; zweitens den Satz :

Caritas est forma omnium virtutum. Damit hat sich der Verfasser sicherlich
ein großes Verdienst erworben, und es ist nur zu wünschen, daß diese
seine Hauptanliegen tief in die Herzen und Taten seiner ausgewählten
Leserschaft eindringen. Freilich, wenn man sieht, in welcher Weise H. den
erwähnten Satz von der Caritas für die Aufgliederung der speziellen Moral
gebraucht, wird sich wohl auch ein Nichttheologe die Frage stellen, ob
die Liebe eine so weithin brauchbare Ordnungsidee sei, mit der allein alle
menschlichen Beziehungsmöglichkeiten richtig und sinnvoll aufgebaut werden
könnten. Man bedenke, was der Autor alles unter dem Hauptgedanken
« Weltverantwortung und Lebensgestaltung aus der christlichen Liebe »

unterbringt Da ist nicht nur die Rede von den wesenseigenen Akten der
Nächstenliebe, sondern der ganze Bereich des irgendwie Sozialen wird unter
« Liebe » besprochen, wie z. B. das Thema Familie und Ehe (in dieser
Reihenfolge der Mord, der ärztliche Eingriff, die Keuschheit, das materielle

und geistige Eigentumsrecht bis in alle einzelnen Arten dieses Rechtes.
So gibt es also bei H. in der « Speziellen Moraltheologie » nur drei Tugenden

: die göttlichen, die Tugend der Religion und die Nächstenliebe Alle
Achtung vor der Absicht des Verfassers, die spezifisch christliche Tugend
der Liebe in jeglichem Tun aufleuchten zu lassen, aber jener Satz « Caritas
est forma omnium virtutum » besagt nicht, daß nun jede Tugend beim
Christen ihr spezifisches Wesen verliert und zu Liebe wird. Die Wirtschaftsordnung

muß von der Tugend der Gerechtigkeit geordnet und so auch
primär von ihr aus gesehen werden, ebenso untersteht sexuelle
Selbstbeherrschung der Tugend der Maßhaltung usw. Daß die verschiedenen
sittlichen Tugenden durch die Caritas überhöht werden können und sollen
und damit erst wirksam zum sittlichen Endziel hinführen, ist wiederum
eine Sache für sich, wenn auch gewiß eine sehr wichtige. Sie verändert auf
jeden Fall das spezifische Wesen der moralischen Tugenden nicht. Diese
Tatsachen müssen unbedingt auch in der Systematik einer Moral zum
Ausdruck kommen, sonst gibt es Unordnung in den Köpfen. Übrigens
scheint der Autor bei seinem Systematisierungsexperiment selbst etwas in
Zweifel geraten zu sein. Wo nämlich — unter dem Gedanken « christliche
Liebe », wohlgemerkt — die materiellen Besitztümer an die Reihe kommen,
formuliert er auf einmal (Schrägdruck vom Rez.) : « Die materiellen Güter
unter dem Schutz der Gerechtigkeit und im Dienst der Liebe ». — Inhaltlich

gesehen wird sich der Leser über Mangel an Material wohl nicht
beklagen können. Denn auf so ziemlich alle Fragen des modernen Lebens
wird ihm eine Antwort gegeben. Freilich darf er an deren Qualität nicht
immer einen sehr strengen Maßstab anlegen. So wird man z. B. über den
Abschnitt Todesstrafe (969-972 ; dazu «Mord», 1005) nicht sehr befriedigt
sein. Das Sühnemotiv, das der Todesstrafe doch erst ihre innere
Rechtfertigung und Berechtigung verleiht, wird nicht einmal erwähnt Weithin
bekommt man den Eindruck, als habe sich der Verfasser zu sehr auf die
Überlegungen des einfachen Mannes eingestellt. Unter diesem Gesichtspunkt

ist im großen und ganzen auch das Literaturverzeichnis am Ende
der einzelnen Abschnitte angelegt. — Sprache und Formulierungen sind



Besprechungen 239

durchwegs flüssig und klar, wenngleich stellenweise eine literarische bzw.
gedankliche Verbesserung nötig wäre. So entspricht z. B. « Drangabe » des
Lebens nicht dem Ernst der Sache, der Mord als « unerhörter » Eingriff in
die Rechte Gottes, wirkt komisch. Was ist die « kollektive Macht des
Zeitgeistes » Wie reimt sich folgender Satz zusammen : « Das Wissen um die
wechselseitige ursächliche Verflochtenheit von Familie und Wohnung
macht systematische Bemühungen um gesündere Umweltsbedingungen
der Familie (Dativ oder Genitiv zur Pflicht » (S. 933) — Ein fast 200

Spalten langes, gut angelegtes Sachverzeichnis ermöglicht dem Suchenden,

die einzelnen Gedanken immerhin « von hinten her » aufzufinden. —
Der äußeren Aufmachung nach ist das Buch ein Meisterwerk. Typen, Satz,
Druck, Papier, Einband verdienen uneingeschränktes Lob und machen
dem Verlag Wewel alle Ehre.

4. Das bekannte Manuale, das in seiner 17. Auflage wiederum durch
eine hervorragende technische und typographische Anlage dem Lernenden
entgegenkommt, bietet im großen und ganzen das Bild der vorangegangenen
Auflage. Inzwischen neu entstandene Fragestellungen sowie die laufenden
Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes wurden an den entsprechenden
Stellen eingefügt. Dies gilt vor allem für das Sakrament der Priesterweihe
und der letzten Ölung. Eine besondere Ausarbeitung erfuhren auch die
juristischen Teile der Traktate über den Stand der Vollkommenheit, über
die Ehe und über die Zensuren. Der alte Eschbach mit seinen Disputationes
physiologicae-theologicae (neueste Auflage 1901 dürfte allmählich seinen
Dienst als medizinischer Berater getan haben und sich durch eine neuere
Autorität ersetzen lassen.

5. Die « Summa theologiae moralis » von Noldin erscheint hiermit zum
dreißigsten Mal. Diese Tatsache steht einzig da in der Geschichte dieser
Literaturgattung. Wenigstens gilt dies für die neuere Zeit. Unwillkürlich
denkt man an die « Summulae peccatorum », die damals ähnlich hohe
Auflagen erlebten. Der Grund für die Beliebtheit dieser Kompendien liegt
auf der Hand : Kürze, klare Prägnanz, Universalität und praktische Brauchbarkeit.

Freilich darf man nicht übersehen, daß sich eine durch viele
Jahrzehnte währende Nachfrage nur verstehen läßt, wenn es einen ausgedehnten
Interessenkreis gibt, der an einem Lehr- und Nachschlagebuch nach der
Art des « Noldin » immer noch Geschmack findet und es zu lesen versteht.
Daß dem so ist, gereicht Noldin und seinen Herausgebern ebenso zur Ehre
wie der ganzen Schule, welche jene Voraussetzungen schuf und sie dauernd
weiter schafft. — Das Gewimmel von « Spießen » im Kleindruck macht
das Lesen vieler Abschnitte nicht gerade zum Vergnügen. Schließlich
würde ein « Vorwort » nicht gegen die Sitten verstoßen, die wissenschaftliche

Bücher allgemein zu haben pflegen.

Fribourg. J. F. Groner O. P.



240 Besprechungen

Fanfani, Ludovicus J., O. P. : Manuale theoretico-practicum Theo-
logiae moralis ad mentem D. Thomae. Tomus I : Pars fundamentalis.
xx-648 p. — Tomus II : De Fide, Spe, Caritate. De Iure et Iustitia.
xx-715 p. — Tomus III : De Religione, Fortitudine, Temperantia. De
statibus particularibus. xvi-552 p. — Ferrari, Romae 1950.

Im Vorworte zum ersten Band sagt der Verf., daß er sich bei der
Ausarbeitung seines Handbuches von der Kritik hat leiten lassen, die P. Creu-
sen S. J. an den bestehenden Handbüchern der Moraltheologie geübt hat.
Diese Kritik bezieht sich auf drei Punkte :

1. Auf den rein negativen Charakter dieser Handbücher, in dem Sinne,
daß sie nur einen Sündenkatalog bieten ohne Ausblick auf Tugend und
Vollkommenheit und mehr bedacht sind auf die fast mathematische
Bestimmung der Schwere der einzelnen Verfehlungen als auf die spekulative
Durchdringung der diesen Verfehlungen innewohnenden Bosheit.

2. Auf den Mangel an Ordnung, Logik und Zusammenhang in der
Darlegung des umfangreichen und so verschieden gearteten Stoffes.

3. Auf den Mangel an eigentlich « theologischer » Behandlung und
Durchdringung des ethischen Stoffes.

Wir freuen uns gewiß, feststellen zu können, daß sich das neue Handbuch

von F. auszeichnet durch Klarheit, Übersichtlichkeit und Vollständigkeit.

Im übrigen aber ist es nicht besser und nicht schlechter als die vielen
anderen Handbücher und bewegt sich in einem längst ausgetretenen Geleise.
Gerade inbezug auf Punkt eins der nur zu berechtigten Kritik von P. Creusen
kann man kaum einen nennenswerten Fortschritt feststellen. Auch F. kommt
es mehr darauf an, für jede Perplexität eine gedruckte Lösung bereitzustellen

als eine Anleitung zu geben für den Gebrauch eines dem Menschen
innewohnenden Prinzips, aus dem heraus er imstande wäre, seine Fälle im
Lichte der allgemeinen Gesetze der Moral selbst zu lösen.

Was einem beim Lesen der Untertitel der einzelnen Bände auffällt, ist
daß die Kardinaltugend der Klugheit nicht einmal erwähnt ist. Es ist dies
um so verwunderlicher als das neue Handbuch ad mentem D. Thomae
geschrieben ist. Man weiß ja welche Schlüsselstellung der Traktat über die
Klugheit in der Moral des hl. Thomas einnimmt. Wohl ist es wahr, daß
diese Stellung sogar bei den Thomisten etwas in Vergessenheit geraten war ;

doch haben seit langen Jahren verdienstvolle Autoren sich dafür eingesetzt,
die unersetzbare Funktion der Klugheit — ganz besonders bei der
Gewissensbildung — wieder ins rechte Licht zu rücken. So P. Garrigou-Lagrange
und unser eigener geschätzter Moralprofessor P. Merkelbach ; auch P. Deman
drängt in seiner vorbildlichen Ausgabe des Traktates der Klugheit (Editions
de la Revue des Jeunes 1949) auf die Notwendigkeit einer Wiederbelebung
dieser Tugend. Tatsächlich hat das neue Handbuch die Klugheit nicht ganz
übersprungen, ihr jedoch nur einen so beschränkten Raum zugestanden
(II S. 202-211), daß es sich nicht mehr zu lohnen schien, sie noch eigens
auf dem Titelblatt zu nennen. Eine gewiß unverzeihliche Lücke, da gerade
die Tugend der Klugheit ein geeignetes und wirksames Mittel wäre, das
moralische Leben weniger mathematisch und mehr menschlich zu gestalten.



Besprechungen 241

Was die theologische Durchdringung des ethischen Stoffes anbetrifft,
so muß gesagt werden, daß in dem neuen Handbuch nicht die revelatio,
sondern die ratio die Hauptrolle spielt. Der Schriftbeweis wird in dem Sinne

geführt, daß aus einem Kontext ein Sätzchen herausgegriffen wird, dessen

eigentlicher Sinn mit der zu beweisenden These öfters nur von weitem oder
auch gar nicht zusammenhängt. So zitiert der Verf. immer noch für die
Pflicht, die überflüssigen Güter an die Armen zu verteilen, den Lukastext
(XI, 41) : Quod superest date eleemosynam (II S. 156) ; obschon seit langem
die Exegese bewiesen hat, daß dieser Text mit dem Gebrauch der
überflüssigen Güter auch nicht das Geringste zu tun hat.

Es kommt einem beim Durchlesen dieses Werkes immer wieder zum
Bewußtsein, daß das Verhängnis der Moraltheologie in unseren klerikalen
Instituten darin besteht, daß sie nur im Hinblick auf das Beichthören doziert
und studiert wird. Natürlich ist auch die Vorbereitung auf die Verwaltung
des Beichtsakramentes eine wichtige Sache, die nicht vernachlässigt werden
darf ; doch kann eine Moraltheologie, die nur auf diesen Zweck zugeschnitten
ist, die Jugend, auch die klerikale, auf die Dauer nicht befriedigen. Die
Moralwissenschaft — wenn sie auch schon wegen ihres Gegenstandes im
übertragenen Sinn praktisch genannt werden kann — ist doch ihrer ganzen
inneren Veranlagung nach ein spekulatives Wissen, das seiner selbst wegen
erstrebenswert ist.

Daß in einem so großen Werke, wie es das neue Handbuch von P. F.
ist, trotz aller Sorgfalt und Gewissenhaftigkeit des Verf. einige Ungenauig-
keiten unterlaufen sind, darf nicht wundernehmen. Nur ein Beispiel : Bd. II,
S. 549 wird behauptet, daß jeder bilaterale Vertrag auch oneros sei, aber
nicht umgekehrt. Dies ist falsch ; ein oneroser Vertrag ist auch gegenseitig.
Um seine Behauptung zu illustrieren, gibt P. F. das Beispiel eines Darlehns-
vertrages (mutuum), dessen Einlösung vom Gläubiger nachgelassen wird.
Der Verf. beachtet nicht, daß in diesem Falle der Darlehnsvertrag in eine

Schenkung sich verwandelt und damit seine Behauptung hinfällig wird.
(Ganz abgesehen davon, daß der Darlehnsvertrag seiner Natur nach kein
oneroser, sondern ein unentgeltlicher Vertrag ist).

Aus dem Gesagten geht hervor, daß die Kritiken, die wir am Handbuche

von P. F. gemacht haben, mehr allgemeiner und negativer Natur
sind. Das Werk hat seine Vorteile und kann als Handbuch für die
Ausbildung von Priesteramtskandidaten ganz gute Dienste leisten. Doch
vermißt man in ihm das, was man von einem neuen Handbuche mit Recht
erwartet hätte, nämlich den Versuch, die seit so vielen Jahren besprochene
und von allen heißersehnte methodische Erneuerung der moraltheologischen
Wissenschaft in die Wege zu leiten.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O. S. B.

16



242 Besprechungen

Reding, Marcel: Der Aufbau der christlichen Existenz. — Hueber,
München 1952. x-234 S.

Schon seit Jahren wird den Autoren moraltheologischer Handbücher
der Vorwurf gemacht, sich in längst ausgetretenen Geleisen zu bewegen
und gegenseitig eine Jahrhunderte alte Kasuistik abzuschreiben. Dieser
Vorwurf ist leider in vielen Fällen nicht unbegründet. Deshalb wartet man
gespannt auf das neue « Handbuch der Moraltheologie », das M. Reding
in vierzehn kurzen Bänden herausgeben will, Wie die Subskriptionseinladung

mitteilt, will das neue Handbuch das Lehrgut der Tradition um
die Ergebnisse der heutigen Forschung bereichern und es für unsere Situation
nutzbar machen ; es will ferner eine Brücke bauen zwischen Kirche und
Welt und zeigen wie die christlichen Prinzipien das soziale, wirtschaftliche,

politische Leben sowie das Leben der Familie durchdringen können
und sollen ; es will nicht nur eine Technik und Praxis begründen, sondern
die theoretischen Grundlagen christlicher Sittlichkeit klären und heu prüfen.
Um die gründliche und allseitige Bearbeitung des vielfältigen Stoffes
sicherzustellen, hat sich der Herausgeber mit dreizehn Mitarbeitern umgeben,
deren wissenschaftlicher Ruf bereits gemacht ist und unter denen man so

hervorragende Namen antrifft wie Doms, Egenter, Geck, Messner, Nell-
Breuning.

Das von uns zu besprechende Buch über den Aufbau der christlichen
Existenz ist gedacht als ein Einleitungsband zu diesem neuen Handbuche.
Es behandelt in vier Teilen Probleme ganz allgemeiner Natur über christliche

Lebensgestaltung. Im ersten Teil zeigt der Verfasser wie Geschichte
und System im christlichen Ethos sich verbinden. Aus dieser Verbindung
schließt er mit Recht wie naturwidrig die Kluft ist, die auch heute noch
zwischen positivhistorischer Theologie und systematischer Theologie besteht.
Der zweite Teil behandelt die dem Menschen naturgemäße Bereitschaft
für Gott und die Verheißung eines neuen Verhältnisses von Seiten Gottes,
in das Er zum Menschen treten will. Im dritten Teile wird dargelegt, wie
diese Verheißung in Christus ihre Erfüllung gefunden hat, und gezeigt, wie
sich die gnadenhafte Gottnähe in Christus in die natürliche Existenz des

Menschen einordnet. Im vierten Teile wird dieses Problem des Verhältnisses
zwischen Natur und Übernatur noch eingehender untersucht besonders in
der Gegenüberstellung : Vernunft und Glaube, Freiheit und Gnade. Zum
Schlüsse wird noch die Frage aufgeworfen nach dem Verhältnisse zwischen
christlicher Existenz und Gemeinschaft.

Wie aus dieser kurzen Inhaltsangabe ersichtlich ist, hat der Verf. den
Versuch gemacht, in einer gewiß sehr originellen Weise den Aufbau der
christlichen Existenz nach seinen vielfältigen natürlichen und übernatürlichen

Aspekten zu analysieren und in seiner ganzen Tragweite zu erfassen.
Es kommt einem beim Durchlesen dieses Werkes klarer denn je zum Bewußtsein,

wie unzulänglich und gefährlich eine rein kasuistische Behandlung
der ethischen Probleme ist. Wir können dem Verf. nur beipflichten, wenn
er S. 25 schreibt, daß echte Theologie die Aufgabe der zukünftigen Moral



Besprechungen 243

ist. Womit natürlich nicht geleugnet sein soll, daß eine mäßig betriebene
Kasuistik für angehende Beichtväter eine sehr nützliche Übung ist.

In einer sehr schmeichelhaften Besprechung (Divus Thomas [Piacenza]
56 (1953) 301 sq.) wird M. Reding gegen die Anklage verteidigt, er laufe
den Neuerungen nach. Trotz der Sympathie, die wir für sein Buch
empfinden, können wir nicht leugnen, daß sich in ihm einige Formulierungen
finden, die Anlaß zu Beanstandung geben. So wird in dem Abschnitte über
den Wandel des christlichen Ethos (S. 20-21) behauptet, diese Wandlungen
seien nicht bloß solche der Intensität, sondern « des inneren Kernes ». Was
ist unter diesem inneren Kern zu verstehen Wie kann sich etwas in seinem
inneren Kern wandeln und doch das bleiben was es ist oder sein soll
S. 75 spricht R. von der Zufälligkeit der obersten Prinzipien und der
Kategorientafel. Wenn Nie. Hartmann Recht hat mit seinem Empirismus, dann
ist es wahr, daß alle unsere Prinzipien willkürliche Konstruktionen sind ;

ganz anders liegt die Sache, wenn der scholastische Realismus im Rechte
ist, und das wollen wir bis zum Beweise des Gegenteiles vorläufig noch
annehmen. Was S. 149 über die notwendige Gottlosigkeit des Existenzia-
lismus gesagt wird, scheint uns stark übertrieben. Es gibt doch einen
christlichen Existenzialismus, dessen Existenzgedanke mit dem Dasein
Gottes und der göttlichen Vorsehung sehr wohl in Einklang gebracht werden

kann. S. 151 wird unterschieden zwischen Akten «die spontan einen
Anfang aus sich nehmen, wie etwa die Willensakte », und Akten, « die
durch den Einfluß eines Objektes angeregt sind, wie etwa die Akte des
Erkennens ». Dazu ist zu sagen, daß die Willensakte nicht weniger wie
die Akte des Erkennens vom Objekte her angeregt werden, nämlich vom
Guten so wie der Intellekt dem Willen es vorstellt.

In der bereits erwähnten Besprechung wird R. ein ganz besonderes
Lob gespendet, weil er die Lektüre seines Buches nicht durch Referenzen
und Fußnoten erschwert habe. Auch in diesem Punkte können wir dem
Rezensenten nicht ganz zustimmen. So lese ich S. 27 : « Die christliche
Ethik verhielt sich anfänglich völlig negativ zur Idee des Klassenkampfes,
bis dann Steinbüchel und Gundlach als erste dessen positive Bedeutung
als eines Schutzmittels der rechtlosen Klassen gegenüber den sie
beherrschenden Schichten zwecks Erlangung der grundlegenden Menschenrechte
sahen. » Obschon wir gegen diese These nichts einzuwenden haben, hätte
es uns doch interessiert zu wissen, wo und wann und wie die genannten
Autoren sie formuliert haben. S. 35 werden Lévy-Bruhl und Leisegang ebenfalls

ohne irgend eine Stellenangabe zitiert. Auch sind Namen- und
Sachregister keine überflüssigen Anhängsel, sondern unerläßliche Zugaben, da
sie die wissenschaftliche Ausnutzung eines Buches erst möglich machen.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O. S. B.



244 Besprechungen

Mohr, Richard: Die christliche Ethik im Lichte der Ethnologie. (Handbuch

der Moraltheologie, hrsg. v. Marcel Reding, IV. Bd.) — Hueber,
München 1954. vm-190 S.

Die Ethnologie ist in der moraltheologischen Literatur bisher nur sehr
selten und bescheiden zu Worte gekommen. Und gewiß hängt das Wohl
und Wehe der Sittenlehre auch nicht gerade von der Völkerkunde ab.
Andererseits drängt sich dem Moralisten doch der Wunsch auf, zu erfahren,
wieweit das natürlich sittliche Denken bei den von der modernen
Zivilisation unberührten Menschheitsgruppen sich noch vorfindet und welche
sittliche Kultur es zu schaffen vermag. Man nimmt daher Möhrs kenntnisreiche

Zusammenstellung mit Aufmerksamkeit entgegen und ist auch Marcel
Reding nicht wenig dankbar, daß er sein « Handbuch der Moraltheologie »

durch das Wissen der Völkerkunde bereichern ließ. Tatsächlich wirft die
Ethnologie auf die Sittenlehre manches « Licht », indem sie zahlreiche
Tatsachen des Sittlichen oder zur Sittlichkeit irgendwie Gehörenden, wie etwa
besonders die Geschlechtsmoral (sehr ausführlich), das Schamgefühl, das

Töten, den Zusammenhang von Sitte und Sittlichkeit, ferner den Komplex
Sünde — Sühne — Opfer, auf ihre Weise bestätigt. Freilich zeigen die
sittlichen Verhaltensweisen der einzelnen Völker und Stämme starke
Verschiedenheiten. Immerhin lassen sich durchgehend zwei gegensätzliche
« Weltanschauungskreise » deutlich voneinander abheben : der magisch-
innerweltliche und der religiös transzendent gebundene. Nur innerhalb des

letzteren bewahrte sich — bezeichnender- und vertändlicherweise —
die sittliche Vernunft einen weithin ungetrübten Blick für echte Sittlichkeit

und schuf sittliche Kultur von erstaunlicher Höhe. Bei den magisch-
innerweltlich Denkenden dagegen findet man das ganze Potpourri der Unsitt-
lichkeit bis zu den greulichsten Perversionen. Ohne Zweifel ist dieses Buch
geeignet, zu einem abgeklärteren und objektiveren sittlichen Urteil zu führen,

vor allem in jenen gewissen Punkten, wo eine « europäische » Moral
und Moralpädagogik allzu leicht und allzu sehr von einem bestimmten
Kulturmilieu geprägt wird. Besonders aber wird es den Heidenmissionar zu
vorsichtigem Urteil und behutsamem Vorgehen mahnen, daß er nicht durch
seine « sittliche » Voreingenommenheit mehr verderbe als Gutes stifte. —•

Anderseits darf man die Schwächen dieses Bandes nicht verschweigen.
Fast durchwegs bleibt es dem Leser selbst überlassen, sich « die christliche
Ethik » zu den ethnologischen Ausführungen hinzuzudenken. Hat überdies
die Völkerkunde dem Moralisten bloss die paar wenigen Themen anzubieten,
die M. hier behandelt? Das ist doch keineswegs der Fall. Man fragt sich
darum auch, wie diese Arbeit als Teil eines » Handbuches der Moraltheologie »

figurieren kann. Weniger allgemeine Weitschweifigkeit und ein wesentliches
Mehr zur Sache wäre sicher eine Forderung für eine etwaige Neuauflage.

Fribourg. J. F. Groner O. P.



Besprechungen 245

Erasmus von Rotterdam : Handbüchlein des christlichen Streiters.
Enchiridion übertragen u. eingeleitet v. Hubert Schiel. — Walter, Ölten
1952. 203 S.

Wer Erasmus von Rotterdam bisher nur als Herausgeber einer schlechten

Textausgabe des griechischen Neuen Testamentes, als bissigen
Kulturkritiker, als Führer der « Neuhumanisten » und als intellektuelles Schilfrohr
zwischen den beiden Lagern der Reformationszeit kannte, wird bei der
Lektüre seines « Enchiridion militis christiani » immer wieder erstaunt
innehalten vor der Kraft und Reinheit des katholischen religiösen Geistes, der
am Vorabend der Glaubensspaltung eine so herrliche Blüte wie dieses Büchlein

hervorbrachte. Zugleich verwundert man sich natürlich auch, wie diese
Kostbarkeit, der damals ein ungeheuerer Erfolg in der ganzen Welt beschieden

war, so gänzlich in Vergessenheit geraten konnte. Umso mehr Dank
gebührt darum dem Verlag und vor allem dem Herausgeber, der die fein-
stilige Latinität des Originals aufs trefflichste in deutsche Sprachformen
umzugießen verstand, daß sie dieses Werk dem deutsch sprechenden Leserkreis

zugänglich gemacht haben. In einem angenehmen Gegensatz zur
« Nachfolge Christi » offenbart Erasmus' « Handbüchlein » eine erquickende
und gerade den heutigen Menschen so lebhaft ansprechende Kulturfreude
und Weltzugewandtheit. Dies hat einen rein äußeren Grund freilich schon
darin, daß es sich nicht wie die « Nachfolge Christi » an einen geschlossenen
Gesellschaftskreis mit in sich gekehrter Mentalität wendet, sondern an
einen durchaus nicht frommen Ritter, der zwar ein besserer Mensch werden,
aber trotzdem in der Welt weiterleben möchte. So kann denn der gelehrte
Humanist seinen ganzen Reichtum an theologischem Wissen und antiker
Weisheit, seine virtuose Bibelkenntnis, die Geistreichigkeit der allegorischen
Schrifterklärung und vor allem die Farbenpracht seiner bildreichen Sprache
— besonders aus der Welt des militärischen Rittertums —, mit der er leicht
und klar Ernstes und Heiteres und Inniges, Mahnung und Drohung, einfache
Dinge und subtile Wahrheiten auszudrücken versteht, aus seiner priesterlichen

Seele sprühen lassen. In unserer Zeit, wo die Religion weithin Fassade
und die Welt umso bedrohlicher geworden ist, wird dieses Büchlein bei
Geistlichen und Laien eine nicht weniger bedeutsame Mission zu erfüllen
haben, wie in der Zeit, für die es einst geschrieben wurde.

Fribourg. J. F. Groner O. P.

Geschichte der Theologie

Augustinus Magister. Congrès international augustinien, Paris, du
21 au 24 sept. 1954 : Communications. 2 Vol. — Etudes Augustiniennes,
Paris 1954. xni-1159 p.

Die 112 vor der Tagung des Kongresses gedruckten Referate füllen die
beiden fortlaufend paginierten Bände. Sie führten während den Sitzungen
der verschiedenen Ausschüsse oft zu anregenden Diskussionen, die
stenographisch aufgenommen wurden und demnächst als Ergänzungsband er-



246 Besprechungen

scheinen sollen. Dem Gegenstand nach sind die Referate selbst in 15 Gruppen
aufgeteilt. In der Bibliographie unserer Zeitschrift wurden die meisten Titel
jeweils am betreffenden Ort verzeichnet (FZPT 1, 1954, 471-485). Im
Rahmen dieser knappen Rezension können sie nicht wiederholt und noch
viel weniger einzeln besprochen werden. Das vom Herausgeber verwendete
Gruppierungskriterium ist hie und da nicht beachtet worden. So finden
wir im Abschnitt Thèmes bibliques (S. 623-702) zwei Referate (G. Folliet,
Les trois catégories de chrétiens, S. 631-44 und A. Lauras, Deux images
du Christ et de l'Eglise dans la prédication augustinienne, S. 667-76), die
besser in die Gruppe Le Christ et l'Eglise (S. 805-914) hineinpassen. Das ist
auch der Fall im Abschnitt Morale et Ascèse (S. 703-36), wo nur das erste
von den drei Referaten (J. A. Beckaert, Bases philosophiques de l'ascèse
augustinienne, S. 703-12) über Aszese handelt ; es wäre besser in den
Abschnitt Monachisme (S. 241-334) untergebracht worden, wo uns aber sechs
Referate begegnen, die mit dem Mönchtum nichts zu tun haben : A. H.
Armstrong, Spiritual or Intelligible Matter in Plotinus and S. Augustine (S. 277-
284) ; E. Hendrikx, Platonisches und biblisches Denken beiAugustinus (S. 285-

292) ; A. Solignac, Analyse et source de la question De ideis (S. 307-16) ;

F.-S. Thonnard, Caractères platoniciens de l'ontologie augustinienne (S. 317-
327) ; G. Verbeke, Spiritualité et immortalité de l'âme chez S. Augustin
(S. 329-34). Zwischen diesen Referaten findet sich der sehr anregende Aufsatz

von J. Pépin, Saint Augustin et le symbolisme néoplatonicien de la
vêture (S. 299-306). An sich hat er mit dem Mönchtum auch nichts zu tun,
denn er befaßt sich in erster Linie mit dem Körper als Gewand der Seele.

Man scheint aber dem Verf. den erforderlichen Raum zur allseitigen
Behandlung des Themas nicht zur Verfügung gestellt zu haben. Es ist ja
klar, daß die Auffassung vom Körper als Gewand der Seele große Bedeutung
hatte für die frühchristliche Aszese, ja sogar für die Idee von Aszeten-
gewand und "vom monastischen Einkleidungsritus, wie der Referent am
Schluß kurz vermerkt (S. 306). Die dort angegebene Bibliographie sollte denn
auch ergänzt werden mit : J. Pley, De lanae in antiquorum ritibus usu
(Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten der Univ. Königsberg,
Bd. XI, Heft 2), Gießen 1911. — Es bleiben also im ganzen Abschnitt
Monachisme nur drei Referate übrig, die sich wirklich mit dem angegebenen
Gegenstand befassen : W. Hümpfner, Die Mönchsregel des hl. Augustinus
(S. 241-64) ; M. Verheijen, Remarques sur lé style de la Regula secunda de
saint Augustin ; Son rédacteur (S. 265-76) ; A. Zumkeller, Der klösterliche
Gehorsam beim hl. Augustinus (S. 277-84). Diese drei Aufsätze gehören
inhaltlich und methodisch zum Besten, was in den beiden vorliegenden
Bänden geboten wird. Das kann allerdings von einigen anderen Referaten
auch gesagt werden ; von vielen anderen leider nicht. Es ist hie und da
sogar beschämend, wie der betreffende Referent ein von alters her
umstrittenes Augustinusproblem behandelt : Das Hineininterpretieren hat
mancher noch nicht verlernt ; man läßt Augustinus eben genau das sagen,
was Thomas oder Bonaventura, Descartes oder Kant Jahrhunderte später
gelehrt haben, bzw. gelehrt haben sollen ; man reißt die Augustinusstellen
aus dem Zusammenhang und erklärt sie subjektiv, ohne durch Textkritik,



Besprechungen 247

Quellenforschung oder Parallele das objektive Verständnis des Augustinus
zu fördern. Andere Referate hingegen bedeuten für die Augustinusforschung
einen wirklichen Fortschritt oder sie regen wenigstens dazu an, und dies
ist ihr erstes Verdienst. Eine zweite erfreuliche Feststellung dürfte hier
wohl am Platz sein : Bis vor kurzem hat die unselige Trennung der
Laienwissenschaft von der Klerikerwissenschaft — die beide hervorragende und
minderwertige Vertreter aufweisen können — der objektiven und gemeinsamen

Forschung nur geschadet. Die einen lesen nicht, was die anderen
schreiben, und umgekehrt, oder in beiden Lagern macht man sich lustig
über die Schnitzer der Forscher auf der anderen Seite des 'Vorhanges'. Im
Augustinus-Kongreß hingegen saßen nun endlich Kleriker und Laien —
sowohl ernste Forscher als auch unbelehrbare und rückständige Dilettanten
befanden sich in beiden Gruppen — am runden Tisch, um die Ergebnisse
ihrer Augustinuslektüre untereinander auszutauschen. Das scheint wohl das
erfreulichste Resultat des Kongresses gewesen zu sein. Wenn Magister
Augustinus in unserer modernen, gespaltenen Gesellschaft nur das allein
erreicht hätte, so wäre schon Grund genug, ihn als Wohltäter der Menschheit
zu feiern.

Fribourg. G. G. Meersseman O. P.

Maccarrone, Michele : Vicarius Christi. Storia del titolo papale (Late-
ranum, Nova Series, An. XVIII, Nr. 1-4.) — Roma 1952. 318 p.

Die vor einigen Jahren erschienenen, tiefschürfenden Untersuchungen
Maccarrone's über Innocenz III., seinen Charakter, seine Weltanschauung
und seine Auffassung vom höchsten Kirchenamt hatten den bekannten
Kirchenhistoriker genötigt, eingehende Forschungen über den Ausdruck
vicarius Christi in der Literatur der vorigen Jahrhunderte durchzuführen.
Allmählich dehnte er sie bis auf das 17. Jhdt. aus und bietet uns hier das

Ergebnis seiner gewaltigen und mühsamen Arbeit. Es ist unmöglich, in
einer knappen Rezension die Schicksale jenes Papsttitels und des mit ihm
verbundenen Gedankengutes in gedrängter Form darzustellen. Die Idee
von vicarius Christi bzw. Dei gehört zum Wesen des katholischen Kirchenbegriffs.

Der Ausdruck taucht erst am Anfang des 5. Jhdts. auf, namentlich

bei Aponius, wie A. Harnack schon 1908 nachgewiesen hat. Harnack
setzte sich bei dieser Gelegenheit natürlich auch mit dem Evangelium
auseinander, nur betrachtete er die Heilige Schrift nicht als Zeugen für die

Einsetzung der betreffenden Institution, sondern nur als Quelle der später
auftauchenden Auffassung vom Christus praesens, die sodann den
korrelativen Begriff vicarius Christi ins Leben gerufen hätte. Die bekannte
Ignatiusstelle, wo der Bischof typos patris genannt wird, war für Harnack
eine gefährliche Klippe, aber er umging sie, indem er die bei Ignatius so

designierte herkömmliche Institution als « versuchte Idee » qualifizierte. Die
Ausdrücke locumtenens, vicarius, die schon im 2. Jhdt. bei den Legisten
vorkommen, wurden allmählich ins Reichsverwaltungsvokabular
aufgenommen. Die Beamtenstelle eines vicarius (vices agens) taucht aber erst
am Anfang des 4. Jhdts. auf, und im 5. Jhdt. wird der vicarius des Kaisers



248 Besprechungen

ein häufig auftretender, höherer Offizier des römischen Staatswesens. Der
nunmehr geläufige Ausdruck war ein glücklicher Fund für die antike Eccle-
siologie, die noch immer auf der Suche nach Ausdrücken war, um bereits
vorhandene Elemente der Kirchenverfassung eindeutig zu bezeichnen. Kein
einziger katholischer Kirchenhistoriker hat je behauptet, der Heiland hätte
ein ecclesiologisches Vokabular geschaffen, das hat er den Menschen
überlassen. Bis zum Ende des Apostolischen Zeitalters sind sogar die Begriffe
Bischof, Priester, Diakon usw. noch auf der Suche nach einer geeigneten,
unzweideutigen Formel. Kein Wunder also, wenn der Ausdruck vicarius
Christi erst im 5. Jhdt. übernommen wurde, um den Stellvertreter Christi
und eine von jeher vorhandene Idee und Institution zu bezeichnen. In
einem anderen theologischen Zusammenhang gebrauchen schon Tertullian
und Cyprian, jene Meister-Schmiede des Kirchen-Lateins, den Ausdruck
vicarius. Der kirchliche Gebrauch jener Formel verlief also parallel mit dem
Profangebrauch.

Dieser seiner kritischen und exakten Methode getreu verfolgt der Verf.
sodann die weiteren Geschicke des Papsttitels. Ein höchst interessantes und
aufschlußreiches Werk, dessen Übersetzung in die deutsche Sprache
wünschenswert wäre. Bei dieser Gelegenheit sollten einige störende Druckfehler
korrigiert werden.

Fribourg. G. G. Meersseman O. P.

Laurentin, René : Court traité de théologie mariale. — Lethielleux,
Paris 1953. 189 p.

Der allzu bescheidene Titel dieses unentbehrlichen Arbeitsinstrumentes
scheint dem Absatz desselben eher zu schaden als zu nützen. Die ersten
111 Seiten bieten eine gedrängte, aber sowohl für Spezialisten als für Anfänger
(und Prediger) immer wieder anregende Geschichte der Mariologie. Es folgt
sodann eine systematisch geordnete Bibliographie (S. 113-118), die eher als
erste Orientierung für Anfänger aufgefaßt, aber aus der 100 000 Nummern
umfassenden, eigenen Bibliographie des Verfassers geschöpft wurde, so daß
aus dem vielen wirklich das Beste und Notwendigste geboten wird. Auf
S. 121-173 findet sich die unentbehrliche «Table rectificative des pièces
mariales inauthentiques ou discutées, contenues dans les deux Patrologies
de Migne ». Nicht nur alle neuesten Forschungen, sondern sogar mehrere
ungedruckte, bzw. bald zu edierende Untersuchungen, die über die betreffenden

mariologischen Texte Aufschluß geben könnten, werden hier
verwertet. Diese « Table rectificative » ist eine sehr nützliche Ergänzung zu
Glorieux, Pour revaloriser Migne, Lille 1952.

Fribourg. G. G. Meersseman O. P.



Besprechungen 249

Landgraf, Artur Michael : Dogmengeschichte der Frühscholastik,
III. Teil : Die Lehre von den Sakramenten, 2 Bde. —• Pustet, Regensburg
1954-1955. 359, 331 S.

Aus den gedruckten und ungedruckten Quellen schöpfend, die er durch
jahrelange Forschungsarbeit nunmehr völlig beherrscht, bietet Bischof
A. M. Landgraf hier die Fortsetzung seiner Geschichte der frühscholastischen
Theologie. Der III. Teil behandelt die damals gestellten Probleme auf dem
Gebiete der allgemeinen (Bd. 1) und der speziellen Sakramentenlehre (Bd. 2).
Wie in Teil I (Gnadenlehre) und Teil II (Christologie), so werden auch hier
ausgiebig, ja fast mit spielerischer Großzügigkeit die betreffenden Aussagen
der an der Problemstellung und -lösung beteiligten Theologen angeführt,
die Stellungnahme der verschiedenen Schulen geschildert, die Zugehörigkeit
der einzelnen Schriftsteller miteinkalkuliert. Nicht nur berühmte Figuren
wie Abaelard, Porretanus, Gerhoh von Reichersperg, Praepositinus, oder
kleinere, namentlich bekannte, sondern auch anonyme Lehrer, deren
aufschlußreiches Schrifttum nicht übergangen werdèn durfte, kommen hier zu
Wort. Deutlicher als es in den bisherigen vorwiegend literarhistorisch
aufgebauten Darstellungen der Geschichte der scholastischen Theologie der Fall
war, treten hier die Frühscholastiker als Schrittmacher der hochscholastischen

Koryphäen auf. Das gründliche und äußerst reichhaltige Werk Landgrafs

erweist sich mehr und mehr als das wichtigste Nachschlagewerk für
diejenigen, welche die Summa des Aquinaten als Textbuch des
theologischen Studiums und Unterrichtes verwenden, denn ohne Kenntnis der
von den Frühscholastikern formulierten Problemen und deren hie und da
noch etwas ungelenken Lösungsversuchen ist der Ausgangspunkt des heiligen
Thomas für uns vielfach unverständlich. Der noch ausstehende IV. Teil wird
in zwei Bänden die Sündenlehre der Frühscholastik behandeln. Im III. Teil
wurden aber einige Fragen, die sich darauf beziehen, insofern bereits erörtert,
als sie mit der Lehre von Taufe und Buße zusammenhängen.

Fribourg. G. G. Meersseman O. P.

Aubert, Roger: La théologie catholique au milieu du XXe siècle. (Cahiers
de l'actualité religieuse.) — Casterman, Tournai-Paris 1954. 103 p.

Aus der Voraussetzung heraus, daß die Jahre von 1935 bis 1950
außergewöhnlich reich an theologischen Initiativen und anregenden Untersuchungen

waren, will A. hinweisen auf die Hauptrichtungen, die sich abzuzeichnen

beginnen und die, wie er meint, für die Zukunft wegweisend sein
können. Dabei hat er vor allem die theologischen Strömungen in Frankreich

im Auge, will aber auch nebenbei andere Länder berücksichtigen.
Die beiden Hauptanliegen der heutigen Theologie, so findet er, sind : eine

engere Fühlungnahme mit der Tradition und eine größere Anpassung an
die moderne Welt. Unter diesen beiden Gesichtspunkten wurde der genannte
Zeitraum untersucht. Die Rückkehr zu den Quellen wird sichtbar in der
Bibelbewegung und den neuerlichen Darstellungen einer wirklichen
biblischen Theologie, in der Belebung patristischer Studien und der liturgischen



250 Besprechungen

Bewegung und deren Unterbauung durch Quellenforschung einerseits und
den praktischen Auswirkungen anderseits. Die Hinwende zu Gegenwartsproblemen

kündet sich an in den Versuchen der neuern Theologie dem Laien-

tum, den irdischen Wirklichkeiten, gerechter zu werden, das Anliegen des

Existentialismus aufzunehmen, vor allem aber in der œkumenischen Bewegung.

Bei allen durch die Kürze bedingten Vereinfachungen ist das Büchlein
sehr anregend und bietet einen guten Einblick in die gegenwärtigen
Strömungen der Theologie. Freilich darf man dabei nicht übersehen, daß sich
das theologische Arbeiten keineswegs auf die genannten Gebiete beschränkt.
Große Editionsarbeiten nehmen in aller Stille ihren Fortgang und werden,
wenn auch weniger auffallend, das theologische Denken und auch die
Praxis befruchten.

Fribourg. A. Hoffmann O. P.

Pastoraltheologie

Demal, Willibald, O. S. B. : Praktische Pastoralpsychologie. Beiträge
zu einer Seelenkunde für Seelsorger und Erzieher. 2. erw. Aufl. — Herder,
Wien 1953. xn-407 S.

Die zweite Auflage des vorliegenden Werkes ist im Vergleich zur
ersten überarbeitet und um zahlreiche Stücke erweitert worden (Darstellung
des Kindesalters und der Reifejahre, Temperamentenlehre von Kretschmer,
Grundriß der Charakterologie, pastoralpsychologische Pathologie,
Arbeiterpsychologie). Die dadurch erreichte quantitative und qualitative
Verbesserung sei gerne angezeigt, wenngleich ein anspruchsvollerer Leser durch
den Mangel an Wissenschaftlichkeit und Darstellung immer noch enttäuscht
wird. Was D. z.B. über das Thema «Psychopathen» zu sagen weiß, ist
zu mager, als daß man etwas damit anfangen könnte (es sei denn
pastoralpsychiatrische Kurpfuscherei). Die klassische Beschreibung der Hysterie von
Karl Jaspers scheint dem Autor unbekannt zu sein. Die Typeneinteilung
von Kurt Schneider wäre für die Praxis des Seelsorgers entschieden
vorzuziehen (vgl. dazu auch Gottfried Ewald : Lehrbuch der Neurologie und
Psychiatrie, Berlin-München 19482). Nach den zahlreichen neueren
Untersuchungen über die Fertilität beim Menschen kann man nicht mehr behaupten,

die physische Ursache der Kinderlosigkeit liege « meistens » bei der
Frau. — Anderseits darf man an die Arbeit keinen allzu strengen Maßstab

anlegen, weil sie, wie der Verf. eigens und öfter betont, nur für den
im Fach Unkundigen geschrieben sein soll. Dieser wird nun immerhin in
die entscheidenden Fragestellungen eingeführt und auf die Wege zur
größeren Literatur geleitet. Das am Schluß zusammengestellte Bücherverzeichnis

soll offenbar gerade dem zuletzt genannten Anliegen dienen. Eine
qualitative Differenzierung der aufgeführten Schriften, sowohl dem Inhalt
wie der Wissenschaftlichkeit nach, wäre jedoch dringend nötig gewesen.
Wie vermag der Uneingeweihte aus diesem Kunterbunt von Autoren etwas



Besprechungen 251

Lesbares oder Lesenswertes herauszufinden Auch müßte das Verzeichnis
technisch verbessert werden. Es fehlen Jahreszahlen, Seitenangaben, alte
Ausgaben werden angeführt, obwohl schon längst neue erschienen sind.

Fribourg. J. F. Groner O. P.

Philips, G. : Le rôle du laïcat dans l'Eglise. (Cahiers de l'actualité
religieuse.) — Casterman, Tournai-Paris 1954. '248 p.

Der Verfasser des vorliegenden Buches greift eines der heute viel
diskutierten Probleme der praktisch orientierten Theologie auf : Die Stellung

des Laien in der Kirche. In einem Einleitungskapitel, die Stunde
des Laien, wird gleichsam der Status quaestionis formuliert, die
Begriffsbestimmungen werden gegeben und auf das Ziel der Arbeit hingewiesen.
In der klaren Erkenntnis, daß rechte Aussagen über die Stellung des Laien
in der Kirche nur von einem rechten Verständnis der Kirche her gegeben
werden können und zwar von der Kirche als einer übernatürlichen von
Christus gegründeten Gemeinschaft, bietet Ph. im zweiten Kapitel die
Prinzipien, an denen die Stellung des Laien zu bemessen ist. Die Kirche ist
ein Glaubensgeheimnis, sie ist hierarchisch strukturiert, uiid in dieser Kirche
hat der Laie auf Grund des Tauf- und Firmcharakters seinen ganz bestimmten

Ort, an dem er nicht rein passiver Empfänger ist, sondern aktives
Glied im mystischen Leibe Christi. Als solches soll er offen sein für die
Sendung der Kirche in den Raum hinein, in dem er, der Laie, vorzüglich
arbeitet und der dem Priester häufig nicht zugänglich ist, er soll in
Einordnung in die Hierarchie eine wahre Initiative entfalten auf den ihm
eigenen Gebieten christlicher Lebenshaltung. Diese Prinzipien sind in loyaler
Weise anzupassen und zwar sowohl vom Priester als auch vom Laien ;

zu meiden sind revoltierender Laizismus und Herrschaftsgelüste des Klerus.
Es werden nun in sieben Kapiteln die Bereiche dargestellt, in denen

der Laie seinem Gliedort gemäß eine fruchtbare Tätigkeit im Reiche Gottes
entfalten kann : Der Laie im Bereiche der diesseitigen und doch Gott
zugeordneten Welt, das Priestertum des Laien im liturgischen Leben der
Kirche und im Heiligtum der Familie, der Laie im Lehramt, im Hören
des Wortes, in der Bezeugung der Wahrheit und in der Verbreitung des
Glaubens, der Laie im Hirtenamt, sein Anteil an kirchlichen Reformen,
seine Funktion in kirchlichen Verbänden aller Art und deren Kontakt mit
Berufsgruppen anderer Weltanschauungen, seine politische Aufgabe. Schließlich

wird noch die Frage nach einer eigenen « spiritualité laicale » behandelt.

Lehrhafter ist das Kapitel über die katholische Aktion. Sie setzt
nach den päpstlichen Dokumenten voraus, daß die kirchliche Autorität
über ihren Eifer wacht, ihn deckt und ihn als authentisch erklärt und
ihn sich entfalten läßt. Die kirchliche Hierarchie nimmt die katholische
Aktion unter ihre direkte Verantwortung und zwar derart, daß die Leiter
der k. Aktion je persönlich ihr wahres Mandatum erhalten. Dieses Mandatum
besagt mehr als eine einfache Empfehlung und weniger als ein eigentliches

Amt. Es ist nicht rein charismatisch, denn es wird nur von der
kirchlichen Autorität gegeben. Es liegt gleichsam zwischen dem Charisma



252 Besprechungen

und dem Amt, steht letzterem aber näher. Bei jeder Art von Apostolat,
bei dem des Priesters und dem des Laien, muß man also den hierarchischen

und den pneumatischen Charakter unterscheiden. Das hierarchische
Element ist die direkte oder indirekte bischöfliche Sendung. Das pneumatische

ist die Intensität des inneren christlichen Lebens, das auf Ausstrahlung

geht, die Liebe Christi, die auf Mitteilung drängt.
Wenn das Buch auch vor allem französische und belgische Verhältnisse

berücksichtigt und Fragen beantwortet, die im deutschen Sprachgebiete

kaum gestellt wurden, so bietet es doch so viele Anregungen, daß
man eine deutsche Übersetzung wünschen möchte.

Fribourg. A. Hoffmann O. P.

Plotzke, Urban, 0. P. : Gebot und Leben. Geistliche Reden über die
Bergpredigt. — Bachem, Köln 1954. 200 S.

Nicht im unzeitgemäßen Prachtgewand geistlicher Rhetorik, sondern
in der sachlichen Aussageweise eines modernen Stadtmenschen übergibt
der Kölner Domprediger seine gesprochenen Betrachtungen über die acht
« Seligpreisungen » der Presse. In klarer und eindringlicher Weise kommt
in jedem der acht Abschnitte der theologische Gehalt und tiefe Sinn der
« Seligpreisungen » zum Ausdruck : Spitzenleistung des christlichen Tugendlebens,

Weckung letzter Sehnsüchte des begnadeten Herzens, Bereitung des

« anfangenden Paradieses » auf dieser Erde. So wird dieses Buch mit seinem
nüchternen Titel, dessen eigentliches Thema mancher auf den ersten Blick
für die Hochlandbewohner weltabgeschiedener Klöster reservieren möchte,
zu einer aktuellen Lektüre gerade des heutigen Weltmenschen. Denn was
braucht dieser mehr als einen klaren Blick auf die « beglückenden »

Möglichkeiten des irdischen Lebens, welche ihm die « Seligpreisungen » bieten,
will er nicht der großen Versuchung unserer materialistischen Kultur erliegen
und am Glauben an die christlichen Ideale verzweifeln P. wandelt bei
seinen Betrachtungen keineswegs auf den Wolken eines abstrakten
Mystizismus. Er setzt sich wie der Herr bei der Bergpredigt mitten unter das

Volk der Zeit mit seinen Maschinen und Sozialisten, mit seinen Kinos
und Phrasen und kündet ihnen wie einer von ihnen neu und von neuem
die alten unverbrauchten Wahrheiten. — Ein echtes religiöses Buch von
hoher Qualität, schön eingeteilt und am Schluß mit stichwortartigen
Dispositionen versehen, damit die gehetzten Seelsorgsgeistlichen und die weniger
Vermögenden schnell und leicht größere oder kleinere Münze daraus schlagen

könnten.

Fribourg. J. F. Groner O. P.


	Besprechungen

