
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 2

Artikel: Maria im Heilswerk

Autor: Hoffmann, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria im Heilswerk

Von Adolf Hoffmann O.P.

Es dürfte wohl selten vorkommen, daß eine theologische Theorie wenige
Jahre nach ihrer erstmaligen Vorlage in einem international anerkannten
Lehrbuch der Dogmatik aufgenommen und dazu noch mitten in der gelehrten

Kontroverse mit der Note « sententia probabilis » ausgezeichnet wird.
Der Verfasser des vielumstrittenen Buches « Die Magd des Herrn », Heinrich

Maria Köster S. A. C.1, darf diese Tatsache mit Genugtuung zu seinen
Gunsten buchen. Der Neubearbeiter der « Katholischen Dogmatik », von
Franz Diekamp 2, Prof. Dr. Klaudius Jüssen, stellt in der Abhandlung über
« Maria als unsere Mittlerin » als dritte These diesen Satz auf : « Maria ist
Mittlerin aller Gnaden und unsere Miterlöserin auch in dem Sinne, daß
sie als das Urbild der Kirche in einer unmittelbaren rezeptiven Mitwirkung

beim objektiven Erlösungswerke die von Christus dem Herrn
verdienten Gnadenschätze in Empfang nahm, um sie den Menschen zu
vermitteln. Sententia probabilis. » Den Grundgedanken dieser Auffassung von
der Mittlerschaft Mariens hatte Köster als erster in der 1947 erschienenen
ersten Auflage des vorliegenden Werkes weitausholend dargestellt. Otto
Semmelroth S. J. anerkannte in seinem zwei Jahre später veröffentlichten
Buch « Urbild der Kirche » 3 das Grundanliegen Kösters und machte es
bis in Einzelheiten hinein für die Ekklesiologie fruchtbar, was in dem
Untertitel seines Werkes klar zum Ausdruck kommt. Beide Autoren
beabsichtigen die Mariologie aus einer Isolierung und einem Separatismus
herauszuführen und sie andern großen Heilsgeheimnissen einzuordnen, vor
allem der Christologie und der Ekklesiologie. Methodisch waren wohl auch
beide von dem Gedanken getragen, der in der Ankündigung des Buches
von Semmelroth folgendermaßen ausgedrückt wird : « Wie das betende
Leben der Kirche dem langsamen Schritt ihrer wissenschaftlichen Theologie

voraneilt, darf man es wohl auch für berechtigt halten, einen von
Theologie und Religiosität zugleich erfaßten Grundgedanken durchzuführen

1 H. M. Köster S. A. C. : Die Magd des Herrn. Theologische Versuche und
Überlegungen. 2. neugearbeitete Aufl. — Lahn-Verlag, Limburg 1954. xxxi-506 S.

2 Diekamp-Jüssen : Katholische Dogmatik, 2. Bd. 10. neubearbeitete Aufl.
Münster 1952, 411.

3 O. Semmelroth S. J. : Urbild der Kirche. Organischer Aufbau des
Mariengeheimnisses. — Echter-Verlag, Würzburg 1950.



Maria im Heilswerk 207

und vorzulegen, ehe in wissenschaftlicher Gründlichkeit alles Find- und
Sagbare erschöpft wurde. »

Bei dieser Sachlage war es von vornherein anzunehmen, daß eine sich
als neu ausgehende These vor allem von den Vertretern der Antithese
einer aktiv- produktiv-effizienten Mittlerschaft Mariens kritisch aufgenommen,

auf ihre Grundlagen untersucht und auf ihre innere Haltbarkeit überprüft

werden würde. Allgemein anerkannt wurde freilich, das Buch Kösters
habe die erstarrte Koredemptrixfrage wieder in Fluß gebracht und sei für
die ekklesiologische Bemühung der letzten Jahre innerhalb der Mariologie
das am meisten charakteristische Moment geworden. Es sei ein Gegenschlag
gewesen gegen eine überschwengliche und undurchsichtige Deutung der
Marienrolle, ein Neuentwurf des Marienbildes aus den Konturen der
Heilsgeschichte im Ganzen. Hier wird sicher das bleibende Verdienst des Buches
zu suchen sein. Nebenbei darf hier auch gesagt werden, daß bei Thomas
von Aquin alle mariologischen Aussagen ganz und gar der Christologie
eingeordnet erscheinen. Was er über Maria zu sagen hat, behandelt er unter
dem allgemeinen Titel : « Der Eintritt Christi in die Welt (Summa Theol.
III 27 Prolog). Dieser Ingressus geschah eben durch Maria und um dieses

Ingressus willen hat sie eine Reihe von Privilegien empfangen.
Die Kritik aber blieb nicht aus und setzte an verschiedenen Punkten

ein. Maria, so fürchtete man, werde in der Theorie Kösters in eine rein
passive Rolle versetzt, was der Heilsoekonomie, die beim Erwachsenen
immer irgendein aktives Mitwirken verlangt, nicht entspreche. Dabei
verstand man wohl die von Köster tatsächlich häufig gebrauchten Termini
wie Empfänglichkeit, Rezeptivität, im Sinne absoluter Passivität. Köster
kann nun darauf hinweisen, daß auch die erste Auflage dieses
Grundanliegen christlicher Heilsaneignung nicht verletzte. Die Kritiker hatten
Stellen übersehen, die eine Aktivität Mariens anerkannten oder wenigstens
ahnen ließen (1. Auflage 100-101, 322, 337, 444, 498). Das Mißverständnis
wird nun in deutlichen Worten behoben : « In all dem, z. B. der willigen
Angleichung an den sterbenden Herrn, wird auch deutlich, daß die Rolle
der Koredemptrix eminent tätig ist. Der Gegensatz in dem das Redemptrix-
bild der These zu dem der Antithese steht, lautet nicht : aktiv und passiv,
sondern produktiv und rezeptiv, schenkend und entgegennehmend. Denn
die Entgegennahme der Gnade, der geschaffenen wie der ungeschaffenen,
ist beim mündigen Menschen ein ganz und gar lebendiges, das heißt aber
ein tätiges Verhalten. » (163) Mit dieser Erklärung wird ein allenthalben
erhobener Einwurf für die Zukunft gegenstandslos, und es hat sich hier
eine Annäherung der Standpunkte vollzogen oder vielmehr das Nahesein
ist deutlicher geworden.

Die Aktivität Mariens wird besonders nachdrücklich betont in dem
Abschnitt über ihr Mitleid, Mitopfer und Mitverdienst (163 ff.). Sie hat
Unter dem Kreuze (wie zu Nazareth, so auch hier in gliedhafter Vertretung
der zu Erlösenden) mit Jesus mitgelitten, mitgeopfert und mitverdient (auf
ihre Weise). Dies ist auch nach Köster allzudeutlich in der theologischen
Tradition und den päpstlichen Rundschreiben zum Ausdruck gekommen,
als daß man es umdeuten oder übersehen könnte. Will der Verfasser nun



208 Maria im Heilswerk

hier in die Lehre von der produktiv-effizienten Mittlerschaft einbiegen, kann
er sein Grundanliegen von der rezeptiv-aktiven Mittlerschaft Mariens noch
aufrechterhalten Hinsichtlich des Mitopferns wird gesagt, was Maria hier
tat, lag außerhalb der Bewirkung des Gnadenwillens Gottes. Maria ist hier
dem Opfer Christi nicht beigesellt zur Bewirkung des Gnadenwillens des

Vaters, sie ist es nicht für sich noch für andere (weil eine doppelte getrennte
Opferintention Jesu wenig Wahrscheinlichkeit hat (165]).

Was heißt da aber noch « mitopfern » Antwort : « Sie (Maria) stellt
als gliedhafte Vertreterin der zu erlösenden Menschheit zu ihrem mittlerischen

Vertreter hin jenen geistiggläubigen Kontakt und jene Solidarität
her, die bei Mittlerschaft und Vertretung zwischen den so Beteiligten
charakteristisch und nötig sind, um die bewirkende Kraft dieses Mittlers an die
Menschheit zum Zuge kommen zu lassen » (165). Hier scheint sich eine
Annäherung des Standpunktes Kösters und Dillenschneiders 1 anzubahnen,
insofern nicht mehr von einfacher stellvertretender Entgegennahme der
Erlösungsfrüchte die Rede ist.

An dieser Stelle ist aber nicht ersichtlich, inwiefern das Prinzip :

« actio in distans répugnât », hier zur Begründung angeführt wird. Soll es

nun doch heißen, die bewirkende Kraft des Mittlers kann unmöglich an
der Menschheit zum Zuge kommen, ohne daß Maria den Kontakt und
die Solidarität herstellt Ist der Erlöser, um an den einzelnen Menschen
heranzukommen mit seiner Erlösungskraft und Erlösungsfrucht,
unumgänglich auf Maria angewiesen Ist es für ihn schwieriger, den einzelnen
erlösungsbedürftigen Menschen zu erreichen als diesen bestimmten
Menschen, Maria

In der Frage nach dem Verdienste Mariens auf Golgatha scheint Köster
ebenfalls eine Konzession zu machen. Er gibt hier zu, daß kein Grund
besteht, dem Verhalten Mariens unter dem Kreuze Verdienstwert
abzusprechen, d. h. aber, ihre Handlungen haben durch ihren Wert Gott gefallen
und sind Grund für Liebeserweise von Seiten Gottes, die den Charakter
einer Belohnung haben (167). Mit diesem Verdienen erfüllt Maria eine
einzigartige soziale und universale Sendung (168), sie wirkt zum Heile aller
in der objektiven Erlösung mit, während die übrigen Erlösten sonst nur
zum Heile bestimmter Einzelner in der subjektiven Erlösung beitragen.
Wird nicht ein Vertreter der bekämpften Theorie sich in diesen Worten
verstanden wissen Soll vielleicht gar ein bewußter Ansatz zu einer
Synthese beider Theorien vorliegen, wie sie anscheinend im umgekehrten Sinn
Dillenschneider 2 wohl nicht ohne Beeinflussung durch Köster, neuerdings
darstellte Oder soll das Gesagte doch wieder durch den Ausdruck « Emp-

1 C. Dillenschneider C. Ss. R. : Le mystère de la corédemption mariale.
Théories nouvelles, Paris 1951, 156 : « Au Calvaire la foi de Marie ne perdera rien
de sa signification universelle. Si Notre-Dame est debout sous la croix, comme
prototype de l'Eglise Epouse du Christ, c'est au nom de toute l'Eglise qu'elle
entrera par sa foi dans le mystère, qui nous sauve. Sa foi sera ecclésiale. » Vgl.
auch S. 158.

2 A. a. O. 159.



Maria im Heilswerk 209

fänglichkeitsverdienst » (168) abgeschwächt werden? Das weitere
theologische Gespräch wird hier sicher fruchtbare Klärung bringen.

In der heißen Kontroverse war auch das Wort von einem verschleierten

Monophysitismus gefallen 1, ein Vorwurf, der nicht selten gegen die
thomistische Christologie von der einen göttlichen Existenz in Christus
erhoben wird. Auch von dieser Christologie sagt man, sie « verkürze die
menschliche Natur », sie scheine die menschliche Natur zu vergöttlichen,
insofern ja ihre Existenz nach dem Thomismus die Existenz des Logos
ist. Da im Logos Existenz und göttliche Natur identisch sind, läge die
Folgerung nahe, daß der menschlichen Natur mit der göttlichen Existenz
auch die göttliche Wesenheit zu eigen sei » 2. Mir scheint, man könne Köster
noch weniger als dem Thomismus den Vorwurf des Monophysitismus
machen, d. h. der Verkürzung der menschlichen Natur in Christus. Daß
Christus keine konnaturelle menschliche Personalität hat, ist Dogma und
nur dies setzt Köster überall voraus, ohne auf die diesbezüglichen
theologischen Kontroversen einzugehen, was übrigens für die Verdeutlichung
seines Anliegens nicht erforderlich war. Von einer ontischen Verkürzung
der Gestalt Christi kann bei ihm überhaupt nicht die Rede sein. «Besorgt
zu sein um die Unverletztheit der Christologie, besteht also kein Anlaß
der Schreckruf « Monophysitismus » wäre blinder Alarm » (XXIII). « Es ist
gar nicht die Aufgabe der Menschheit Jesu, menschliche Person zu sein.
Ihre Sendung steht und fällt geradezu damit, daß sie dies nicht ist » (XXIII).

Man sollte aber auch nicht von einer « monophysitischen Tendenz»
sprechen im Hinblick auf die Erlöserfunktion Christi und die Stellung
Mariens in der objektiven Erlösung, wie Köster sie versteht. Die volle
Erlöserfunktion Jesu wird hier vorausgesetzt. Ja es wird ihm in gewissem
Sinne mehr zugewiesen als in der Lehre von der produktiv-effizienten
Mitwirkung Mariens beim objektiven Erlösungswerk. Denn Christus ist da
allein produktiv-effizient, während in der andern Theorie auch Maria eine
produktiv-effiziente Wirksamkeit ausübt, freilich nicht notwendig und
immer in Unterordnung unter Christus. Aber hier wie dort wird Christus
keine genuine Erlöserfunktion abgesprochen, hier wie dort wird Maria etwas
zugesprochen, was die katholische Lehre Christus nie zugeschrieben hat
(XXIII).

Vielleicht wird man einwenden, es liege doch eine gewisse Verkürzung
der genuinen Erlöserfunktion Christi vor, insofern die genauere und reichere
Bestimmung dessen, was objektive Erlösung ist, zu der Behauptung führt,
diese objektive Erlösung fordere notwendig die Zustimmung Mariens, der
Repräsentantin des Bundespartners. Maria bilde den polaren, aber
unerläßlichen Gegensatz, sie sei für die volle objektive Erlösung wesentlich,
man überschätze damit die Mittlerfunktion Mariens. Dieser Vorwurf wird
nicht verstummen, solange es Vertreter der Lehre von einer auf dem freien
Willen Gottes beruhenden produktiv-effizienten Mittlerschaft Mariens gibt
— sie sind heute in der Mehrzahl — und solange sie in den Aussprüchen
der Päpste eine Stütze für ihre Theorie zu finden überzeugt sind.

1 A. Adam, Neomonophysitismus, TQ 129 (1949) 173-182.
2 K. Adam, Der Christus des Glaubens, Düsseldorf 1954, 214.

14



210 Maria im Heilswerk

Aber wer diesen Vorwurf erhebt, sollte zugleich die methodologischen
Vorbemerkungen Kösters lesen (XX-XXIII). Sie decken sich im wesentlichen

mit den Worten, die Thomas zur Rechtfertigung seiner spekulativen

Trinitätslehre vorbringt : « In doppelter Weise wird für eine Sache
ein Grund angeführt. Einmal um eine Grundvoraussetzung genügend zu
beweisen. In anderer Weise wird ein Grund angeführt, nicht um eine
Grundvoraussetzung genügend zu beweisen, sondern um zu zeigen, daß mit einer
bereits angenommenen Grundvoraussetzung die daraus folgenden
Wirkungen übereinstimmen. In der ersten Weise können demnach Gründe
angeführt werden zum Beweise dafür, daß Gott einer ist und ähnliches.
Mit einem Grund aber, der zur Erhellung des Geheimnisses der Dreifaltigkeit

angeführt wird, verhält es sich wie im zweiten Falle : Ist die
Dreieinigkeit einmal angenommen, so passen derlei Gründe. Doch ist es nicht
so, als ob durch diese Gründe die Dreiheit der Personen genügend bewiesen
wäre » (I, q. 32 a. 1 ad 2).

Ganz ähnlich geht Köster vor, nicht nur in actu exercito, sondern
auch in actu signato. Damit niemand diese wichtigen methodischen Bemerkungen

übersehe, welche die Haltung Kösters erst verständlich machen,
bringen wir sie wörtlich : « Welche Verstiegenheit wäre es, aus dem
Bundescharakter der Heilsgeschichte den tatsächlichen Ablauf in allen
Einzelheiten zwingend ableiten zu wollen. Aber was ist Falsches daran, zu
versuchen, die aus der Lehre der Kirche vorausgesetzten Tatsachen ('einer
bereits angenommenen Grundvoraussetzung') hinterher aus dem Gesamtplan

der Heilsgeschichte (wenn schon nicht notwendig, so doch) als höchst
sinnvoll darzutun. Die Kritiker haben also teilweise ein Grundprinzip der
spekulativen Theologie verkannt. Man möge bei allem, was in dieser zweiten

Auflage noch der 'Notwendigkeit' des Konsensus Mariens gesagt wird,
im Sinne folgender Sätze verstehen : 'Werfen wir demgemäß einen flüchtigen

Blick zurück auf das über den bilateralen Charakter des Bundes,
Gesagte und machen wir uns klar, daß bei einer Vermählung der Konsens

der Braut zu den Formkonstitutiven gehört. Sollte da kein Konsens,
keine Einwilligungserklärung, kein Selbstübergabeakt der zu vermählenden

Menschheit vonnöten oder wenigstens angemessen sein, und muß ein
solcher Akt nicht auch hier von außerhalb der Menschheit Jesu kommen,
da diese ihrerseits (nicht nur nach biblischem Sprachgebrauch, sondern
auch durch die innere Logik der Situation) Bräutigam oder Sohn ist, der
die Braut, die Fremde, zu sich aufnimmt ?' » (113) 1.

1 Den gleichen methodischen Grundsatz wendet übrigens C. Dillenschneider
a. a. O. 135 auch für seine Theorie an : « Ce que le donné révélé affirme, en plus
de notre engagement ontologique dans l'œuvre sacrificielle du Christ-chef, c'est
la nécessité de notre union individuelle au mystère pascal de notre rédemption
par la foi et les sacrements. Mais, puisque l'alliance rédemptrice est une alliance
d'épousailles mystiques, et que la communauté des rachetés est décrite par les
Ecritures comme l'Epouse du Christ Rédempteur, il convenait que cette Epouse
fût activement représentée en ce mystère. Et si par la tradition vivante actuelle
de l'Eglise, il est suffisament établi que Marie a été l'associée de son Fils dans
l'œuvre intégral de notre salut, il est assez obvie, pour expliquer la raison d'être



Maria im Heilswerk 211

Anläßlich der starken Betonung der Aktivität Christi und der Passivität,

der Empfänglichkeit, Mariens, hatte ein Kritiker den Einwurf gemacht,
Köster streite mit dieser Formulierung ab, daß auch Christus unter dem
Einfluß Gottes rezeptiv gewesen sei. Gewiß, Köster betont sehr energisch
und in verschiedenen Wendungen die Aktivität Christi als des Gebenden
und die Passivität Mariens als der Empfangenden. Hier darf man ihm
aber wohl zugute halten, daß er eben in dem Zusammenhang, in dem
von Christus dem Beschenker und Maria der Beschenkten die Rede ist,
formalissime sprechen muß. Dabei darf er wohl bei seinen Lesern die
Kenntnis einiger elementarer, christologischer Sätze voraussetzen wie
diesen, daß die Gratia unionis und auch die heiligmachende Gnade Jesu ein
reines Gottesgeschenk ist und er sich bei Empfang dieser Gnaden gar
nicht aktiv verhalten konnte, sondern rein rezeptiv. Was Philips 1 weiter
sagt über Christus, den Beter, der vom Vater empfängt, hielt Köster wohl
für so selbstverständlich, daß er glaubte, es nicht eigens erwähnen zu
müssen.

Das Thema « Maria im Heilswerk » lud geradezu dazu ein, die Beziehung

der Repräsentantin der Menschheit zu der Stellung des Laien in der
Kirche zu untersuchen. Auch hier hat Köster entscheidende Anregungen
gegeben, die alsbald in glücklicher Weise von Semmelroth fortgeführt wurden.

Die Gestalt Mariens mit der all ihr Denken und Fühlen durchseelen-
den Verantwortung spiegelt den Menschen im Offenbarungsbund mit Gott,
auch den Laien in seiner Fruchtbarkeit und Verantwortung für andere,
ja für die ganze ihm anvertraute Menschheit (280). « Zur eigenen Person
gehört aber auch alles von ihr verfügbar Menschliche. Denn ein Mensch
ist niemals bloß ein beziehungsloses Individuum. In ihm ist (durch Besitz,
Einfluß, Verantwortung und soziale Bindungen) immer ein Stück Welt
(Natur) zentriert. So darf sich denn auch die für den Laien charakteristische

Geste der sich öffnenden Hingabe (Natur) an das von oben her
begegnende Göttliche (die Gnade) nicht auf die eigene Person beschränken.
Sein Hingabestreben muß alles umfassen, was sonst auch noch in seiner
Einflußsphäre, gleichsam in der Aura seines Wesens, steht : Menschen und
Dinge. Durch sein weckendes Beispiel, durch sein werbendes Wort und
durch die unsichtbare Kraft des Gebetes wie des Opfers muß er sie ständig
beeinflussen. Ziel aber dieses Einflusses muß es sein, sie auf den Stand
der eigenen Empfänglichkeit zu bringen und in die eigene Hingabebewegung
auf das Göttliche hineinzuziehen » (279). Das alles hat Maria urbildhaft
geleistet und sie nachahmend soll der Christ, und zwar jeder Christ, die
Anakephalaiosis aller Dinge in Christus betreiben und ihre Christustheologie

de cette association salvifique, qu'on reconnaisse à la vierge, prototype de l'Eglise
cette fonction de la représenter activement dans les épousailles mystiques conclues
au Calvaire. C'est dans cette perspective seulement et avec ces réserves, que nous
préconisons l'intervention de Marie dans notre rédemption première, comme
personnification de l'Eglise. »

1 G. Philips, Sommes nous entrés dans une phase mariologique Marianum
14 (1952) 22.



212 Maria im Heilswerk

zur Erfüllung bringen (a. a. O.). Semmelroth hat in ganz ähnlichem
Zusammenhang der Grundkonzeption seines Buches gemäß noch hingewiesen auf
die Bedeutung der Sakramente der Taufe und der Firmung, die Sakramente
der laikalen Empfänglichkeit und Aktivität. 1

Wir haben in diesem kurzen Bericht wiederholt angedeutet, wie anregend
und befruchtend « Die Magd des Herrn » auf das mariologische « Gespräch »

eingewirkt hat. Die weitere theologische Auseinandersetzung wird sich u. a.

mit dem Thema beschäftigen müssen : Steht Christus gemäß dem Zeugnis
der Schrift, der Überlieferung und der Kirche so sehr auf Seiten Gottes,
wie Köster es darstellt, daß ausschließlich Maria Spitze der zu erlösenden
Menschheit genannt werden kann, oder haben seine Gesprächspartner Recht,
die von Christus als der einzigen Spitze auch der zu erlösenden Menschheit
sprechen und die überzeugt sind, damit echt paulinisches Lehrgut
weiterzugeben 2. Gibt etwa Kirchgäßner die heilsgeschichtliche Stellung Christi
adaequater wieder, wenn er als neutestamentliches Gedankengut dies ausgibt

: « Christus gab seine Gerechtigkeit, ohne freilich aufzuhören ein
Gerechter zu sein (Hb. 4, 15) und nahm unsere Sünden auf sich, wurde damit
zum Inbegriff der sündigen Menschheit, zu einer Art Inkarnation der Sünde
und zum Gegenstand des Gottesgerichtes. » 3 Von der Beantwortung dieser
Frage wird es abhängen, welche von den sich nun schon annähernden
Theorien sich durchsetzen kann. Wir werden noch weitere Einzeluntersuchungen

abwarten müssen, zu denen Kösters Buch starke Anregungen
gibt. Schon allein dieser Antrieb war ein Dienst an der Entfaltung des

Glaubensgutes, aber auch manche seiner Gedanken werden Heimatrecht
in der Mariologie behalten, weil sie einschlußweise schon vorhanden waren.

1 O. Semmelroth S. J., Die Kirche als Ursakrament, Frankfurt 1953, 233.
2 C. Dillenschneider, a. a. O. 115, 133.
3 A. Kirchgässner, Erlösung und Sünde im Neuen Testament, Freiburg

1950, 92 ff.


	Maria im Heilswerk

