
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 2

Artikel: Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

Autor: Mitterer, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760497

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchlichkeit des neuen Weltbildes
Zu Georg Pfaffenwimmers Aufsatz

« Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer » 1

Von Albert Mitterer

Georg Pfaffenwimmer (ich schreibe Pf. mit der Seitenzahl seines
Aufsatzes wie er M. Mitterer) hat in seinem obengenannten Aufsatz die Ergebnisse

meiner weltbildvergleichenden Thomasforschung, vor allem soweit sie

biologisch und in meinem Buche « Zeugung der Organismen etc. » (WW 3)

niedergelegt sind, einer « kritischen Untersuchung » unterzogen. Ich habe
hier nicht im Sinne, allseitige Gegenkritik zu üben. Denn einerseits bin ich
sicher, daß ich ihn ebensowenig überzeugen könnte wie er mich. Anderseits
müßte ich alles wiederholen, was ich nicht bloß in sechs Büchern (WW 1-6) 2,

sondern außerdem in zahlreichen oft recht umfangreichen Aufsätzen 3

geschrieben habe. Er hat davon nur weniges, im Grund nur WW 3 benützt i.
Vor allem gar nicht den hier einschlägigsten Aufsatz über « Grundformen
der Ursächlichkeit » 5. Ich muß daher interessierte Leser bitten, inzwischen
diese Literatur zu studieren, bis ich dann, wenn mir Gott Leben und Gesund-

1 Divus Thomas (Freiburg) 31 (1953) 185-227.
2 Es ist die Buchreihe WW (Wandel des Weltbildes von Thomas auf heute).

Davon sind erschienen : WW 1-6. Wird fortgesetzt. WW 1 ist das Ringen der alten
Stoff-Form-Metaphysik mit der heutigen Stoffphysik. Innsbruck (Tyrolia) 1935.
WW 2 ist Wesensartwandel und Artensystem der physikalischen Körperwelt.
Brixen-Bressanone (A. Weger) 1936. WW 3, auf das sich Pf. bezieht, ist die
Zeugung der Organismen, insbesondere des Menschen nach dem Weltbild des hl. Thomas
und dem der Gegenwart. Wien (Herder) 1947. WW 4 ist Elternschaft und Gattenschaft

nach dem Weltbild des hl. Thomas und dem der Gegenwart. Wien (Herder)
1948. WW 5 ist Dogma und Biologie der heiligen Familie nach dem Weltbild des
hl. Thomas und dem der Gegenwart. Wien (Herder) 1952. WW 6 ist Geheimnisvoller

Leib Christi. Nach St. Thomas und Papst Pius XII. Wien (Herold) 1950.
3 Sie finden sich, soweit bis dort erschienen, in WW 5. Einige spätere Arbeiten

werden in diesem Aufsatz zitiert.
4 Pf. (186) : Wir beziehen uns daher auf sein Werk : Die Zeugung der

Organismen, insbesondere des Menschen.
6 Grundformen der Ursächlichkeit (GU), Scholastik 25 (1950) 184-208. Dort

habe ich die Begriffe Reaktiv-, Konsekutiv- und Konstitutivursächlichkeit im
Vergleich mit dem der Exekutivursächlichkeit entwickelt.



174 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

heit schenkt, meine weiteren Bücher herausbringe, in denen ich auf die
Fragen, die Pfaffenwimmer berührt, viel ausführlicher zu sprechen komme.

Was ich hier will, das ist eine Verwahrung gegen die immer wiederholten

Prädikate, die sich als Unkirchlichkeit zusammenfassen lassen und
die er ziemlich unterschiedslos von mir (M.) und vom « neuen Weltbild »

aussagt. Diese Verwahrung bin ich ebenso meinen Forschungsarbeiten schuldig

wie den Lesern des Pfaffenwimmerschen Artikels. Ich schulde sie dem
Ordinarius, der meinen Büchern das kirchliche Imprimatur erteilte, den
katholischen Verlagen, in denen sie erschienen, wie den angesehenen
Zeitschriften, in denen ich meine Aufsätze publizierte. Ich schulde sie der
Wiener katholisch-theologischen Fakultät, an der ich lehre, und den Schülern,

die mich hören, der kirchlichen Instanz, von der ich hiezu die Mission,
und der staatlichen von der ich meine Bestellung habe. Ich schulde sie nicht
zuletzt dem Heiligen Vater, der mir wiederholt Zeichen seines väterlichen
Wohlwollens gab.

Nicht zuletzt aber glaube ich, daß diese Abwehr für viele eine
erwünschte positive Klärung sein wird. Wir wollen also die Vorwürfe kennen

lernen.

Die Widerkirchlichkeit des neuen Weltbildes Pf. (225) schreibt : « Damit
glauben wir die Hauptgedanken des neuen Weltbildes hinreichend
beleuchtet zu haben. Es widerstreitet in mehreren wesentlichen Punkten der
kirchlichen Lehre. »

Wieder einmal wird ein Weltbild als widerkirchlich verurteilt. Wie oft
ist das geschehen 1 Es geschah zuerst dem Aristotelischen und dann den
Weltbildern, die das Aristotelische ablösten, vor allem dem Galileischen und
Kopernikanischen. Ganz besonders traf es die Entwicklungslehre 2. Was
ereignete sich inzwischen Die kirchliche Theologie verband sich mit dem
einst unkirchlichen Weltbilde des Aristoteles so innig, daß Theologen wie
Pf. noch heute jedes Abrücken von dessen « klassischer Philosophie » als
unkirchlich bezeichnen. Inzwischen ist aber Kopernikus längst vom Index
verschwunden, hat sich Galilei längst durchgesetzt. Und während man bis

1 Es geschah grundsätzlich, so lange man glaubte, die Theologie habe den
anderen Wissenschaften zu diktieren wie die Königin ihren Vasallen, die Hausfrau

ihren Mägden und der Werkmeister seinen Gehilfen. Siehe Mitterer, Albert :

Philosophie und Theologie. Wien (Herder) 1948, 39-42. Dieser anspruchsvolle
Begriff der Theologie ist zwar heute ebenso aufgegeben, wie der ihm parallele
imperialistische Kirchenbegriff. Das Vaticanum (Denz. 1799) hat jene gerechte
Freiheit der Wissenschaften ausdrücklich anerkannt, nach der sich die
Wissenschaften innerhalb ihres eigenen Bereiches ihrer eigenen Voraussetzungen und
Methoden bedienen. Es verwahrt sich nur gegen Überschreitung ihrer Kompetenzen.

Aber wie Leo XII. in seiner Bibelenzyklika (Denz. 1947) betont, sind solche
Grenzüberschreitungen ebenso auf Seiten der Theologie zu vermeiden. Ich halte es

daher für sehr unvorsichtig, wenn Pf. heute ein neues Weltbild so selbstsicher
theologisch zensuriert.

2 THE Mitterer, Albert : Christliche Theologie und naturwissenschaftliche

Entwicklungslehre in zwei Jahrtausenden. Wissenschaft und Weisheit 14

(1951) 115-128.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 175

vor kurzen noch die makrokosmische Entwicklungslehre mit dem Genesisbericht

für unvereinbar ansah, spricht heute der Heilige Vater selbst von
dieser Entwicklung und von einer Dauer von fünf Milliarden Jahren h
Während vordem die mikrokosmische Entwicklungslehre, speziell was die
Abstammung des Menschenleibes betrifft, als unkirchlich abgelehnt wurde,
erklärt heute eine Enzyklika die Entwicklungslehre mit Einschluß der
Abstammung des Menschenleibes aus präexistenter lebendiger Materie als
theologisch diskutabel 2.

Ich halte es daher in diesem Punkt lieber mit Augustin, Thomas und
Leo XIII., also mit der Kirche, jeweilige Ergebnisse der Wissenschaft weder
als Dogmen zu erklären, selbst wenn man sie rezipiert, aber sie auch nicht
als glaubensfeindlich hinzustellen, selbst wenn man sie ablehnt, damit nicht
« den Weisen dieser Welt eine Gelegenheit gegeben werde, die Glaubenslehre
zu verachten » 3.

Thomaswidrigkeit des neuen Weltbildes. Während man früher die Un-
kirchlichkeit eines neuen Weltbildes vor allem darin sah, daß es bibelwidrig
sei, scheint dieses verhängnisvolle Kapitel heute fast abgeschlossen zu sein.
Es ist bezeichnend, daß auch Pf. die Bibel nicht ins Feld führt. Ich würde
aber doch einem Theologen wie Pf. vorschlagen, einmal die Bilanz zu ziehen
und sich rückwärtsblickend zu fragen, wie oft theologische Fehlgutachten
von damals ebenso die Freiheit wissenschaftlichen Denkens wie die Freiheit
christlichen Glaubens gefährdeten, wieviel Ärgernisse und seelische
Konflikte sie schufen und wievielen Menschenseelen sie damit schadeten und
wie sehr sie das Verhältnis unserer kirchlichen Theologie und Philosophie
zu den anderen Wissenschaften vergifteten.

Heute sucht man die Unkirchlichkeit des neuen Weltbildes vielfach
damit zu begründen, daß es, wie Pf. (225) sagt, « ganz offensichtlich der
Philosophie des hl. Thomas und damit den Prinzipien der klassischen
Philosophie » widerstreitet und mit den bekannten 24 Thesen in vielen Punkten
nicht mehr vereinbart Werden könne.

Wird die Auseinandersetzung zwischen Thomas und dem modernen
Weltbild anders ausgehen als die zwischen Bibel und modernem Weltbild
Pf. ist davon überzeugt. Er (191) schreibt : « Je mehr die Naturwissenschaft
voranschreitet, umso mehr nähert sie sich den Prinzipien der klassischen
Philosophie. » Viele werden diesem Optimismus sehr skeptisch gegenüberstehen

und die Erfahrungen der Jahrhunderte scheinen ihnen recht zu geben.
Ähnliches sagten alle Konkordanztheorien von der Bibel aus. Aber sie
versagten. Wird Thomas bzw. ein Thomismus wie der Pf.s besser bestehen als
die Bibel bzw. eine gewisse theologische Deutung der Bibel

1 Rede des Heiligen Vaters vor der päpstlichen Akademie der Wissenschaften
am 22. November 1951. AAS 44 (1952) 31-43. Dazu GBB Mitterer, Albert :

Ler Gottesbeweis aus der Bewegung nach Thomas von Aquin und nach Papst
Pius XII. In : Theol. Fragen der Gegenwart (Kard. Innitzer-Festgabe) Wien (Dom-
Wrlag) 1952, 49-59.

2 Rundschreiben « Humani generis », ed. Herder-Wien n. 36.
3 Rundschreiben « Providentissimus Deus » 18. 11. 1893. Denz. 1947-48.



176 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

Ich habe mich daher von Anfang an grundsätzlich zwischen jenen
Optimismus und diesen Pessimismus, zwischen thomistischen Dogmatismus
und antithomistischen Skeptizismus gestellt. In mühevoller jahrzehntelanger
Arbeit habe ich mich bemüht, in weltbildvergleichender Thomasforschung
zu sehen, inwieweit wir mit Thomas gehen können und wie weit nicht, vor
allem aber, wie weit wir auf Thomas fußend weiterbauen können. Allein
diese Arbeit im Sinne eines kritischen Thomismus hat bei Pf. kein
Verständnis gefunden. Er (225) sieht sie als « Rückschritt » an und schreibt
speziell in Bezug auf die Ursachenlehre : « Heute wird man das umso weniger
verstehen, als die Naturwissenschaft in die Bahnen des Stagiriten einlenkt
und zum naturphilosophischen Weltbild des hl. Thomas hingedrängt wird. »

Die Kirche selbst spricht viel zurückhaltender1. Sehen wir uns seine
Gründe an.

Heraklit und das neue Weltbild. Pf. (205) schreibt : « Es ist gewiß von
besonderem Interesse, das neue Weltbild mit der Naturphilosophie Heraklits
zu vergleichen. Dieser lehrte zweifellos dasselbe. Alles liegt auf der Linie
kontinuierlichen Fortganges von einem Zustande, den wir als a, zu einem,
den wir nicht mehr als a, sondern als b zu bezeichnen gewohnt sind » und
weiter (214) : « Dieses Ineinander der Dinge, wie es sich aus dem neuqn
Weltbild ergibt, findet sich bereits bei Heraklit, dessen Ansicht Überweg-
Prächter so zusammenfaßt : Einen Scheidepunkt, bei dem a aufhört und
b beginnt, gibt es nicht, und so hat alles noch a und schon b in sich, es ist
a und b zu gleicher Zeit. So begreifen wir auch, wie M. den Ahnherrn seiner
Idee und seines Weltbildes ausdrücklich in Schutz nimmt. 'Jedenfalls hat
die heutige Naturwissenschaft als ihre wichtigste Entdeckung die zu buchen,
daß die Welt ein Sein hat, das zugleich Bewegtsein und Tätigsein ist,
zusammengefaßt also ein ungleichförmig fortgesetztes Sein, in dem zugleich
ein Zustand mit Notwendigkeit auf den anderen folgt.' »

Das ist die tatsächliche Seite. Zur ursächlichen äußert sich Pf. (218)
folgendermaßen : « So begreifen wir aber auch, warum Aristoteles diese
Seinskategorie (ein Wesen, dessen Werden als Ganzes in der Konstitution des
werdenden Subjektes seine innere Ursache hat) völlig unbekannt war. Diese
« Kategorie » hat nur Heraklit gekannt, der die Einheit der Gegensätze, die
Identität von Sein und Nichtsein zuerst erkannt und zur Grundlage seines

Systems gemacht hat, wie ihm nachgerühmt wird. » Pf. (219) : « Daher hat

1 Pius XII. erklärte am 22. September 1946 in einer Ansprache, AAS 38

(1946) 385, folgendes : Die Verpflichtung auf can. 1366, § 2, die aufrecht bleibe,
beziehe sich nicht auf jene theologischen und philosophischen Fragen, « in denen
unter der maßgeblichen Führung der Kirche immer Denk- und Redefreiheit
bestand», umso weniger auf «jene Meinungen und Formulierungen naturwissenschaftlicher

Lehrfächer, die einer vergangenen Zeit eigen und eigentümlich waren »

oder auf Folgerungen aus ihnen, soweit nämlich die in unserem heutigen Zeitalter
gemachten Entdeckungen und Erfindungen menschlicher Wissenschaften jene
Meinungen überholt haben und über sie hinausgegangen sind ». Noch klarer und
nachdrücklicher in seiner Ansprache an die Gregoriana vom 17. 10. 1953. AAS 45

(1953) 682-690, besonders 684-686.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 177

bereits Aristoteles wiederholt darauf hingewiesen, daß nach Heraklit das
Kontraktionsprinzip keine Geltung habe. »

War bisher von den Innenursachen die Rede, so schreibt Pf. (225) von
den Außenursachen : « M. hat sie (die Ursachen) wieder gestrichen und glaubt
mit dem undefinierbaren Begriff der Entwicklung allein auskommen zu
können und in die Fußstapfen Heraklits treten zu müssen. »

Heute bin ich in der angenehmen Lage, für meine Kirchlichkeit einigermaßen

Schutz hinter der Kirchlichkeit des Heiligen Vaters zu finden h
1. Was die formale Tatsächlichkeit des allseitigen Werdens und des

totalen Bewegtseins, also die größte Entdeckung der Naturwissenschaft,
betrifft, so unterzieht der Heilige Vater, hinausgehend über die « primitive
Erfahrung der Alten » die Bewegung der Welt und zwar mit Einschluß der
quidditativen Verwandlung einer neuen Prüfung. Er kommt bei dieser
weltbildvergleichenden Forschung zu dem Ergebnis der Bewegungstotalität, also
einer Bewegung, die sich nicht bloß auf gewisse Kategorien der Bewegung
bezieht oder auf gewisse Körper beschränkt ist, « wie die Alten glaubten »,

sondern auch das Ganze der Welt als solches betrifft. Er schildert dann diese
totale Bewegtheit drastisch und faßt das Ergebnis ausdrücklich in die
Worte Heraklits zusammen : « Alles ist im Fluß. » 2 Als Resultat seiner
weltbildvergleichenden Betrachtung bucht er also gegen die « primitive Erfahrung
der Alten » und gegen deren Meinung 3 die Tatsache, daß Heraklit gegen
sie Recht behalten hat.

2. Was die Ursächlichkeit Gottes betrifft, sieht der Heilige Vater in
dieser Heraklitischen Tatsache der totalen Bewegtheit keinen Einwand
gegen die Ursächlichkeit Gottes, sondern geradezu eine neue Unterlage für
den Gottesbeweis aus der Bewegung. Und er sieht ihn darin umso mehr, als
die totale Bewegtheit den Charakter einer Entwicklung hat. Der Heilige
Vater rechnet nämlich in Übereinstimmung mit dem neuen Weltbild, daß
die Welt einst einen mächtigen Anfang nahm, sich seitdem zum heutigen
Zustand pulsierenden Lebens entwickelte, nichtsdestoweniger aber altere
und einem todähnlichen Ende zueile. Eine Reihe von Anhaltspunkten scheine

sogar zu gestatten, annähernd die Zeit jenes mächtigen Anfangs anzugeben.
3. Was nun die untergöttlichen Ursachen anbelangt, so macht der

Heilige Vater mehrere wichtige Andeutungen. Einerseits ist die Welt im
Gegensatz zur Meinung der Alten als Ganzes bewegt. Infolgedessen kann
man auch nicht zwischen Gott und Welt Faktoren einschalten, die jene
Entwicklung verursachen. Man müßte denn, wie die Alten, wieder Himmelsgeister

heranziehen. Anderseits spricht der Heilige Vater von jener
Intimität dieses totalen und fatalen Bewegtseins, nach der Veränderlichkeit
innerstes Gesetz der Natur ist und die Welt in ihrem innersten Mark bewegt
ist. Man könnte konstitutionelle Bewegtheit von innen heraus nicht besser

1 Siehe S. 175, Anm. 1. 2 ib.
3 ib. Die weltbildvergleichende Gegenüberstellung der « primitiven Erfahrung »

und des « Glaubens der Alten » einerseits und der Anschauung der heutigen
Naturwissenschaft und des alten Heraklit anderseits, ist besonders bezeichnend. Ich
habe in GBB (s. S. 175, Anm. 1) das diesbezügliche Weltbild des hl. Thomas und
das heutige, besonders auch nach Pius XII. ausführlich konfrontiert.

12



178 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

formulieren. Wenn weiters die Welt als Ganzes bewegt ist und sich im
Laufe von 5 Milliarden Jahren entwickelte, dann kann sie nicht von ihren
Teilen bewegt sein, sondern mußte sich von innen heraus erst in diese
Teile aufgliedern. So hat denn der Heilige Vater, wie wir unten sehen werden,
den Gottesbeweis nicht mittels einer Bewegerreihe von Teilen über Teile
zu ihrem ersten Beweger geführt, sondern von der Bewegtheit und damit
Kontingenz des Weltganzen zum Schöpfer.

4. Wir wollen aber in die Worte des Heiligen Vaters nicht mehr legen
als drinnen liegt. Auf jeden Fall wollte er, wenn er auch Heraklit im
Empirischen recht gab, nicht zu Heraklit zurückkehren noch ihn als seinen
Ahnherrn betrachten, noch das Kontradiktionsprinzip leugnen, noch sonst
irgend wie unkirchlich sein. Ich meine, Pf. könnte sich damit zufrieden
geben und beruhigen.

Der Bewegungssatz und das neue Weltbild Pf. (218) : « Die Bewegungslehre

der klassischen Philosophie ist aufgebaut auf dem Prinzip Omne
quod movetur ab alio movetur. Das neue Weltbild leugnet dieses Prinzip. »

Es ist nicht erst das neue Weltbild, von dem dieses Prinzip geleugnet
wird, sondern es ist seit Jahrhunderten innerhalb der Scholastik und deren
bedeutendsten Vertretern umstritten 1. Damit ist es ein Beispiel für viele
andere theologische und philosophische Sätze, in denen Thomas so, andere

gut qualifizierte Scholastiker dagegen anders denken.
Das ist durchaus kirchlich. In fast stereotypen Wendungen haben es

die letzten drei Päpste wiederholt ausgesprochen, daß « in Dingen, über die
in den katholischen Schulen unter besser qualifizierten Autoren in
gegenteiliger Meinung Auseinandersetzungen gepflogen werden, niemand gehindert
werden dürfe, jener Anschauung zu folgen, die ihm wahrscheinlicher zu sein
scheint » 2. Unkirchlich ist es nach der Kirche nur, wenn man andere als
unkirchlich bezeichnet, weil sie von dieser kirchlichen Denkfreiheit Gebrauch
machen 3.

Kausalitätsprinzip und neues Weltbild. Gredt behauptete, die Alten
hätten das Kausalitätsprinzip in der Form des Bewegungssatzes
ausgesprochen. Pf. (2191) schließt sich dem an und erklärt (219) : « Er (der
Bewegungssatz) ist zunächst mit dem Kausalitätsprinzip identisch. »

s
1 Hie Thomas, hie Scotus und Suarez.
2 Pius XI. im Rundschreiben « Studiorum Ducem » Denz. 2192. Pius XII.

s. S. 176, Anm. 1. Betreff « Humani generis » sagte Pius XII. in seiner Ansprache
vom 12. 8. 1950, er habe nicht ohne Trauer und Verwunderung erfahren, daß
einige durch dieses Dokument ziemlich peinlich berührt worden seien, als ob es
« unsere Absicht gewesen wäre, jene Forschungen, die für den Ausbau der
Lehrentwicklung notwendig sind, zu behindern und Spezialansichten, die in den
philosophischen und theologischen Schulen bisher ohne Gefahr für den Glauben frei
diskutiert wurden, zu verbieten ». « Es war nicht unsere Absicht, was frei ist,
einzuengen». Ich zitiere nach Theol.-prakt. Quartalschrift 100 (1952) 105.

3 ib. Denz. 2192 : « At ne quid eo amplius alii ab aliis exigant quam quod
ab omnibus exigit omnium magistra et mater Ecclesia. » Vgl. Benedikt XV. :

«Ad beatissimi» vom 1. 11. 1914. AAS 6 (1914) 576.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 179

Wenn das « neue Weltbild » oder ich das Kausalitätsprinzip leugneten,
so wären wir wirklich unkirchlich. Denn dieses Prinzip wurde mit dem der
Erkenntnisfähigkeit und der Finalität erst jüngst wieder durch ein
Rundschreiben eingeschärft.

Allein durch dieses Rundschreiben geschah noch etwas. Während
bezeichnenderweise der Bewegungssatz nicht genannt ist, den Thomas mit
Aristoteles formulierte, wurde erstmals in einem kirchlichen Dokument das
Prinzip und damit auch der Begriff des hinreichenden Grundes eingeführt *,
die Thomas formell nicht kannte. Ich halte das für epochemachend. Früher
konnte man dieses Prinzip unter dem Vorwand ablehnen oder vernachlässigen,

daß es sich bei Thomas nicht ausdrücklich finde. Heute ist es ebenso
offiziell in die Gedankenwelt der Scholastik eingeführt als eine solche
Einführung für den Bewegungssatz fehlt (selbst in den 24 Thesen findet er sich
nicht ausdrücklich) 2.

Vor allem aber ist das Prinzip und damit der Begriff des hinreichenden

Grundes das allgemeinste Prinzip und der allgemeinste Begriff, unter
dem das Kausalitätsprinzip und die Kausalität eingereiht werden müssen.
Damit ist endlich ein System dieser Prinzipien und Begriffe möglich, innerhalb

dessen auch ihr Verhältnis zum Bewegungssatz geklärt werden kann.
Wenn wir zunächst den hinreichenden Erkenntnisgrund beiseite lassen,

so ist hinreichender Seinsgrund « jenes etwas, von dem es kommt, daß ein
Sachverhalt zutrifft ». Er ist entweder Selbstgrund (ratio sui), wenn er mit
dem begründeten Sachverhalt sachlich identisch ist, oder Ursache (causa,
ratio alterius), wenn er vom begründeten Sachverhalt sachlich verschieden ist.

So ist der reine Seinsakt (actus purus) infolge seiner Reinheit von jeder
Fähigkeit, zu sein, was er nicht ist, oder nicht zu sein, was er ist,
hinreichender Grund seiner selbst und daher aseisch (ens a se). Gemischte
Seinsakte (actus mixti) dagegen sind das nicht. Sie sind fähig, zu sein, was
sie nicht sind, und nicht zu sein, was sie sind, und haben die jeweilige
Fähigkeit und Tatsächlichkeit nicht von sich, sondern von einem anderen,
also von einer Ursache.

Die Ursache eines Sachverhaltes kann nach allgemeiner Lehre entweder
im Seienden, d. h. im Subjekt des Sachverhaltes selbst liegen oder in einem
anderen Subjekt. So lagen nach Thomas die Ursachen für die spezifische
Größe und Gestalt des hylomorphen Konstitutes in der Konstitution, aus
der sie resultierten 3. Die Ursache für weiteres Sein dagegen und besonders

1 Rundschreiben « Humani generis», ed. Herder-Wien n. 29.
3 Es fände sich höchstens unentfaltet, sofern sich die fünf Gottesbeweise

finden. Allein da der betreffende Gottesbeweis aus der Bewegung auch ohne den
Bewegungssatz geführt werden kann, so bleibt es frei. Es bliebe auch als Thesis
frei. Denn umstrittene Thesen sind eben frei. S. 176, Anm. 1 und S. 178, Anm. 2.

3 Diese konstitutionelle Ursächlichkeit war sehr mannigfaltig. So resultierte
ursächlich die Wesensart aus der Wesensform, die Individuation aus dem Urstoff,
innerhalb der Wesensart die Gattung aus dem Stoff, die Differenz aus der Wesensform.

Die spezifischen Eigenschaften resultierten aus der Konstitution, die Größe
mehr aus dem Stoff, die Gestalt mehr aus der Wesensform. Siehe WW 1 und WW 2,
°hen S. 173, Anm. 2.



180 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

für Bewegtsein lag in einem anderen Sein. So wurde das Mondlicht des
Mondes von der Sonne beteilend verursacht und die Eigenbewegung des
Mondes von dem ihm zugeordneten geistigen Beweger. Die Lichtigkeit,
Größe und Gestalt der Sonne aber resultierte aus der Konstitution der
Sonne. Das zum Begriff.

Was ist mit den Prinzipien Mir scheint, man könnte ontologisch so
formulieren : « Jeder Sachverhalt hat seinen zureichenden Grund » (Prinzip
des zureichenden Grundes). Dieser Grund ist entweder ein Selbstgrund,
wenn, wie oben gesagt, der Sachverhalt selbst es ist, von dem es kommt,
daß er zutrifft. Oder es ist eine Ursache, wenn es nicht der Sachverhalt
selbst, sondern etwas anderes ist, von dem es kommt, daß er zutrifft.

Jeder Sachverhalt, der nicht Grund seiner selbst ist, ist verursacht
(Prinzip der Ursächlichkeit). Dabei bleibt es wieder offen, ob diese Ursache
im Subjekt des Sachverhaltes liegt oder in einem anderen Subjekt.

Wenn ein verursachter Sachverhalt die Ursache seines Zutreffens nicht
in seinem Subjekt hat, dann hat er sie in einem anderen Subjekt. Er ist
also von einem anderen Subjekt verursacht. Die Sonne hatte nach Thomas
die Ursache ihrer Lichtigkeit in sich selbst, nämlich in ihrer Konstitution,
aus der sie resultierte. Der Mond dagegen hatte sie in einem anderen Subjekt,

nämlich in der Sonne, die ihn damit beteilte.
Und nun der Bewegungssatz. Übersetzt in die Sprache dieser Prinzipien

lautet er : Der Sachverhalt, daß ein Seiendes bewegt ist, ist immer
von einem anderen Seienden verursacht (Bewegungssatz). Das kontradiktorische

Gegenteil lautet : Das Bewegtsein eines Seienden ist nicht immer
von einem anderen Seienden verursacht. Es kann seine Ursache auch im
Seienden, nämlich in der Konstitution des Seienden haben. Es resultiert
ursächlich aus ihr.

Wie man sieht, ist dieser Satz vom Prinzip des hinreichenden Grundes
wie vom Kausalitätsprinzip verschieden. Diese würden nun Folgendes
fordern : Das Bewegtsein des Seienden hat einen zureichenden Grund. Es läßt
aber die Frage offen, ob es Selbstgrund oder Ursache ist. Wenn es nicht Selbstgrund

ist, so fordert das Kausalitätsprinzip : Das Bewegtsein eines Seienden
hat eine Ursache. Es läßt aber wieder die Frage offen, ob diese Ursache
im Seienden liegt, das bewegt ist, oder in einem anderen Seienden. Der
Bewegungssatz behauptet nun aber, daß die Ursache immer in einem anderen
Seienden liege. Das folgt aber nicht aus dem Kausalitätsprinzip, sondern
muß eigens bewiesen werden. Es muß nämlich gezeigt werden, daß Bewegtsein

niemals seine Ursache im Seienden, das bewegt ist, haben könne 1.

Wäre Bewegungssatz und Kausalitätsprinzip identisch, so wäre die
Kirche inkonsequent, wenn sie den ersten freigibt, das zweite aber
vorschreibt. In Wirklichkeit ist sie folgerichtig. Der Versuch Pf.s, den kirchlich

freigestellten Bewegungssatz auf dem Umweg über seine angebliche
Identität mit dem kirchlich vorgeschriebenen Kausalitätsprinzip als
verpflichtend hinzustellen, kann kaum als geglückt angesehen werden.

1 BS Mitterer, Albert : Der Bewegungssatz (omne quod movetur ab alio
movetur) nach dem Weltbild des hl. Thomas und dem der Gegenwart. Scholastik
9 (1934) 372-399, 482-519.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 181

Das Kontradiktionsprinzip und das neue Weltbild. Pf. begnügt sich aber
damit nicht, sondern behauptet auch einen Widerspruch zum
Kontradiktionsprinzip. Er (219) sagt : « Das ist nun gerade das Kontradiktionsprinzip :

Es kann etwas unter derselben Rücksicht nicht zugleich sein und nicht
sein. Der Bewegungssatz ist daher nichts anderes als das Kontradiktionsprinzip

durch die Bewegung ausgedrückt. Er ist zunächst identisch mit dem
Kausalitätsprinzip. Nun ist aber das Kausalitätsprinzip ein analytisches
Prinzip des Seins und kann daher ohne Negation des Kontradiktionsprinzips
nicht geleugnet werden. Daher hat bereits Aristoteles wiederholt darauf
hingewiesen, daß nach Heraklit das Kontradiktionsprinzip keine Geltung habe.
Mit der Leugnung des Bewegungssatzes haben wir das Kontradiktionsprinzip

getroffen und damit das Sein und so bleibt uns nur mehr der
Nihilismus. »

So sind wir denn wieder unkirchlich. Wir, die wir den Bewegungssatz
nicht akzeptieren, leugnen nach Pf. das Kontradiktionsprinzip. Dieses ist
aber von der Kirche gefordert1. Wir wollen nun die Beweise kennen lernen.

Was Pf. von Heraklit und vom Zusammenhang des Bewegungssatzes
mit dem Kausalitätsprinzip sagt, das wiederholen wir nicht mehr. Aber
seinen weiteren Beweis wollen wir untersuchen. Er (219) schreibt : « Der
Grund dafür ist folgender : Die Bewegung selbst ist ein Akt. Dieser war
nicht immer da, er war nicht vorher im Subjekt (Untersubjekt), sondern
ist erst später hinzugekommen. Wäre er nämlich schon vorher im Subjekt
gewesen, dann hätte sich das Subjekt nicht geändert und wir hätten keinen
Grund, von einer Bewegung zu reden. »

Niemand wird das bestreiten. Reden wir, wie auch Pf. anderswo (214),
von zwei Zuständen, a und b, die an einem Subjekt aufeinanderfolgen.
Sie können nicht gleichzeitig an ihm sein, sondern a ist früher und b ist
später.

Pf. (219) fährt nun weiter : « Es kann aber ein Subjekt nicht zugleich
einen Akt haben und nicht haben. Diese beiden kontradiktorischen Aussagen
unterscheiden sich wie Sein und Nichtsein. »

Genauer müßte man sagen, es kann ein Subjekt nicht denselben Akt,
also den Zustand b zugleich haben und nicht haben. Wohl aber kann es

zugleich einen Akt z. B. Zustand a haben und einen anderen Akt z. B.
Zustand b nicht haben.

Pf. (219) fährt weiter : « Das ist nun gerade das Kontradiktionsprinzip :

Es kann etwas unter derselben Rücksicht nicht zugleich sein und nicht sein.
Der Bewegungssatz ist daher nichts anderes als das Kontradiktionsprinzip
durch die Bewegung ausgedrückt. »

Sehen wir uns die Sache an. Bewegung, bloß formal, nicht kausal
betrachtet, war eine Aktfolge an demselben Subjekt. Akt oder Zustand b

1 Zwar nicht ausdrücklich. Aber stillschweigend. Denn ohne dieses Prinzip
gibt es weder « unerschütterliche metaphysische Prinzipien » noch « eine wahre und
gewisse Erkenntnis », « Humani generis, ed. Herder-Wien n. 29. In der Ansprache
an die Genetiker vom 7. 9. 1953. AAS 45 (1953) 602 oben wird das Kontradiktionsprinzip

ausdrücklich genannt.



182 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

folgte an ihm auf den Akt oder Zustand a. Nehmen wir nun einmal an r

Gegeben sei ein Seiendes und habe folgende Züge an sich. Erstens ist es
tatsächlich so (a) und noch nicht anders (b). Zweitens ist es aber fähig,
nicht mehr so (a), sondern anders (b) zu sein. Drittens soll es sogar unfähig
sein, so (a) zu bleiben und nicht anders (b) zu werden. Infolgedessen ist es

geradezu genötigt, nicht mehr so (a) zu bleiben, sondern anders (b) zu
werden. Das alles liege im Wesen bzw. in der Konstitution dieses Seienden.
Worin liegt da ein nachweisbarer Widerspruch. Könnte Gott nicht der
Schöpfer eines solchen Seienden sein 1

In die Sprache des hl. Thomas übersetzt, ist damit ein Seiendes (exi-
stens) gegeben, das einerseits im Zustand a z. B. kalt ist (existens in actu)
anderseits in Fähigkeit zum Zustand b, z. B. zum Warmsein (existens in
potentia). Ist es warm geworden, dann ist es wieder in einem Zustand
(existens in actu), aber nicht mehr im Zustand a, sondern im Zustand b.

Bewegung z. B. Warmwerden war nun nach Thomas ein Akt, wie Pf.
richtig sagt. Und zwar war es ein Akt unseres Seienden (actus existentis),
aber nicht der Akt, sofern es vordem im Zustand a ist (actus existentis
in actu, inquantum huius modi), auch nicht der Akt, sofern es später im
Zustand b ist (actus existentis in actu inquantum huius modi), sondern
der Akt, sofern es in der Fähigkeit zum Zustand b ist (existentis in potentia
inquantum huiusmodi). Daher ist Bewegung formal der Akt eines Seienden,
das in Fähigkeit (zu b) ist, insofern es in Fähigkeit ist (actus existentis
in potentia inquantum huiusmodi).

Wenn wir diesen begrifflichen und sprachlichen Gräzismus ins Deutsche
übersetzen, so war Bewegung die Auswirkung oder der Akt (actus) der
Aktfähigkeit (potentiae) eines aktfähigen Seienden (existentis in potentia).
Warmwerden war also ein Akt der Warmseinsfähigkeit eines warmseins-
fähigen Seienden, Kaltwerden ein Akt der Kaltseinsfähigkeit eines kaltseins-
fähigen Seienden.

Unser Seiendes, das tatsächlich so (a) und nicht anders (b), aber fähig
ist, nicht mehr so (a), sondern anders (b) zu sein, wird also formal und
faktisch anders (b) und bleibt nicht mehr so (a). Es geschieht durch
Auswirkung dieser seiner Fähigkeit.

Was nun die Ursächlichkeit an diesem formalen Bewegtsein betrifft,
so müßten wir nach unseren obigen Voraussetzungen annehmen, daß sie

im Inneren liege. Das Seiende übt also seine Fähigkeit, nicht mehr so (a),
sondern anders (b) zu sein, selbst aus. Beim Warmwerden von Wasser geht
das nicht, beim Kaltwerden schon leichter, beim Wechsel der Molekular-
bewegungszustände unter gleicher Temperatur scheint es selbstverständlich.
Ein Zustand folgt mit innerer Notwendigkeit dem anderen 2.

Dann wäre unser Seiendes nicht bloß formal bewegt, sondern auch
kausal bewegend. Dieses Bewegen wäre nicht bloß Auswirkung, sondern

1 Übungsbeispiele in BS s. S. 180, Anm. 1.
2 WB Mitterer, Albert : Der Wärmebegriff des hl. Thomas nach seinem

physikalischen Weltbild und dem der Gegenwart. In : Aus der Geisteswelt des
Mittelalters (Grabmann-Festschrift), Münster (Aschendorff) 1935, 720-734.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 183

Ausübung der Seinsfähigkeit eines seinsfähigen Seienden. Unser Seiendes

von vorhin würde diese seine Fähigkeit selbst ausüben und zwar
voraussetzungsgemäß aus innerer Unfähigkeit, so (a) zu bleiben und nicht anders
(b) zu werden, und daher infolge innerer Nötigung nicht mehr so (a) zu
bleiben, sondern anders (b) zu werden.

Der Bewegungssatz aber behauptet, daß die Ursache für dieses Bewegtsein

immer ein anderes Seiendes sein müsse. Nicht unser Seiendes übt dabei
seine Fähigkeit aus, sondern ein anderes Seiendes führt sie an ihm aus.
Angenommen, nicht zugegeben, es sei faktisch immer so, so läßt sich doch
nicht zeigen, daß das Gegenteil dem Kontradiktionsprinzip widerspräche.
Niemals ist dabei das Seiende zugleich so (a) und anders (b). Immer ist es
nacheinander zuerst so (a) und dann anders (b). Niemals ist es unter
derselben Rücksicht so (a) und anders (b). Immer ist es tatsächlich so (a), aber
fähig, anders (b) zu sein 1.

Die Kirche ist also wieder nicht inkonsequent, wenn sie den Bewegungssatz

freigibt, das Kontradiktionsprinzip aber vorschreibt. Der Gegensatz
« Nicht alles, was bewegt ist, wird von einem anderen bewegt », widerspricht
dem Kontradiktionsprinzip nicht. Der Versuch, den kirchlich freigestellten
Bewegungssatz auf dem Umweg über das kirchlich vorgeschriebene
Kontradiktionsprinzip als verpflichtend hinzustellen, muß ebenso scheitern, wie
der, damit Andersdenkende der Unkirchlichkeit zu überführen.

Die Ursachen und das neue Weltbild. Pf. (225) schreibt : « Aristoteles
hat schon den jonischen Naturphilosophen den Vorwurf nicht ersparen
können, daß sie die Ursachen zu wenig oder gar nicht berücksichtigt hätten.
M. hat sie wieder gestrichen, und glaubt mit dem undefinierbaren Begriff
der Entwicklung allein auskommen zu können und in die Fußstapfen
Heraklits treten zu müssen. »

Wer Ursachen, die der Bewegungssatz fordert (daß nämlich alles, was
bewegt ist, von einem andern bewegt werde), in dieser Allgemeinheit
ablehnt, der rechnet damit, daß nicht alles, was bewegt ist, von einem anderen
bewegt werde, sondern manches eventuell konstitutionell bewegt sei. Er
leugnet nicht « die Ursachen » überhaupt. Er findet nur, daß andere
Ursachen auch in Frage kämen. Konstitutionelles Bewegtsein ist nicht ursachloses

Bewegtsein, sondern Bewegtsein, daß seine Ursache nicht in einem
anderen Seienden, sondern im bewegten Seienden selbst und zwar in seiner
Konstitution hat.

1 Man versucht dann nachzuweisen, daß das Subjekt im Zustand b sein
müsse, um Zustand b verursachen zu können, und zugleich nicht im Zustand b
sein dürfe, um b werden zu können. Allein es genügt, wenn das Subjekt im
Zustand a ist, um b verursachen zu können und zugleich nicht im Zustand b, um
b werden zu können. Dagegen erhebt man dann wieder den Einwand, omne agens
agit sibi simile und nemo dat quod non habet. Was sich aber beweisen läßt ist
nur omne causans causat sibi possibile ; außerdem ist nicht jedes Verursachen
ein Geben dessen, was man selbst hat, sondern ein Verursachen dessen (b), was
man selbst nicht hat, durch etwas (a), das man hat. Doch steht das alles hier
nicht zur Erörterung. Vgl. BS oben S. 180, Anm. 1.



184 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

Das läßt sich auf die verschiedenste Weise formulieren. Gott hat einem
solchen Seienden ein ungleichförmig fortgesetztes Sein in der Zeit gegeben,
wie er Seienden ein ungleichförmig fortgesetztes Sein im Raum gab. Dieses

ungleichförmig fortgesetzte Sein im Raum, nämlich Größe und Gestalt,
war nach Thomas nicht immer von außen verursacht, sondern resultierte
aus dem Inneren, nämlich aus der Konstitution der betreffenden Körper.
Ähnlich wäre der Körper Ursache dieses ungleichförmig fortgesetzten Seins

und damit zugleich seines Bewegtseins. Denn ungleichförmig fortgesetztes
Sein ist Bewegtsein.

Der geschöpflichen Ursächlichkeit nach kann man konstitutionelle
Ursächlichkeit auffassen als Reaktivursächlichkeit, d. h. als eine Reaktion
aller mit allen. Sie ist im Gegensatz zur Repassivursächlichkeit, bei der immer
eines aktiv, das andere aber passiv ist. Man kann es denken als Ursächlichkeit

eines Zustandes am zeitlich nächsten, d. h. als Konsekutivursächlichkeit
anstelle der Exekutivursächlichkeit, nach der ein ausführendes Seiendes von
außen die zeitliche Abfolge verursacht. Man kann es denken als Konsti-
tutionsursächlichkeit, d. h. als ein Bewegtsein, das aus der Konstitution
des Seienden ursächlich resultiert. Ich habe das anderswo 1 ausführlich
dargetan.

Wenn Pf. sich davon nicht überzeugen kann, so ist das eine andere
Sache. Aber er hat deswegen kein Recht zu behaupten, ich leugne gegen
Aristoteles und Thomas mit Heraklit und den jonischen Philosophen die
Ursachen.

Die Wirkursachen und das neue Weltbild. Neben die allgemeine
Behauptung, daß ich die Ursachen leugne, stellt Pf. die besondere, daß ich die
geschaffenen Wirkursachen verneine. Pf. (224) : « Die klassische Philosophie
hält auf Grund der genannten Prinzipien daran fest, daß es auch geschaffene
wahre Wirkursachen gibt. Nach dem neuen Weltbild können wir von
kreatürlichen Wirkursachen im eigentlichen Sinne nicht mehr reden. » Welchen

Beweis bringt Pf. für diese ungeheuerliche Behauptung Zunächst
sagt er (224) : « Da es nach dem neuen Weltbild keinen Dualismus von
Subjekten (aktiv-passiv) mehr gibt, so bleiben nur mehr jeweilige
Zustände, Zustandtatsachen, die zwar mit den vorausgegangenen in einem
kausalen Verhältnis stehen sollen, dennoch aber nicht im eigentlichen Sinne

von diesen bewirkt worden sind. »

Warum gibt es nach dem neuen Weltbild keinen Dualismus von
Subjekten mehr Das Gegenteil des Bewegungssatzes lautet nicht « Kein Seiendes,

das bewegt ist, wird von einem anderen bewegt » (Ablehnung jedes
Dualismus von Subjekten), sondern « Nicht jedes Seiende, das bewegt ist,
wird von einem anderen bewegt » (läßt Zweiheit von Subjekten zu). Sind
nur aktive und passive Subjekte zwei (duo) Subjekte, nicht auch aktive
und reaktive Oder sind reaktive Subjekte weniger wirkursächlich als

repassive Oder sind jene weniger geschaffene, kreatürliche, wahre und
eigentliche Wirkursachen Was das neue Weltbild ausschließt, sind nicht

1 GU s. S. 173, Anm. 5.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 185

die Wirkursachen, sondern jene wirklosen Subjekte, an denen nur etwas
gewirkt wird, ohne daß sie rückwirkend selbst daran mitwirken. Das neue
Weltbild nimmt ein Reagieren aller mit allen an. Folge davon ist, daß in
dem System, in dem alle mit allen reagieren, die Zustände wechseln und ein
Zustand den anderen ursächlich zur Folge hat.

Aber Pf. (224) meint anders : « M. nimmt nun an, der jeweilige Zustand
sei nicht von einem vorangehenden verursacht worden, sondern Gott selber,
der das Ganze von Anfang gemacht hat, erschaffe zugleich mit der
Erhaltung des Wesens, das sich substantiell beständig ändert, den jeweiligen
Zustand neu. »

Nein, das nimmt M. nicht an, sondern das Gegenteil. Infolge der
Reaktion aller mit allen (Reaktivursächlichkeit), die eben beschrieben wurde,
hat ein Zustand den nächsten nicht bloß zum zeitlichen Nachfolger, sondern
zur ursächlichen Folge (Konsekutivursächlichkeit). Weil das aber zwar
wahre und eigentliche, aber nur geschöpfliche, kreatürliche Ursächlichkeit
ist, so ist sie wie jedes geschöpfliche Sein, Bewegtsein und Tätigsein jeweils
in allen ihren Einzelheiten von Gott geschaffen 1. Oder gibt es vielleicht
eine geschöpfliche Ursächlichkeit, die nicht von Gott geschaffen wäre
Oder ist Gott bloß Schöpfer des « substantiellen Wesens » und nicht auch
ebenso Mitschöpfer aller jeweiligen Zustände, des Seins, Bewegtseins und
Wirkens

Schon vorher sagt Pf. (186) bei der Beschreibung des neuen
Weltbildes : « Die Weltkörper sind nicht nur beweglich, sondern von Natur aus
bewegt, Gott hat nicht eine bewegliche, sondern eine bewegte Welt
erschaffen, es gibt daher keine äußeren geschaffenen Wirkursachen, Gott
bringt selber alle Effekte hervor, die Erhaltung besteht in einer beständigen
Neuschöpfung des jeweiligen Zustandes. »

Wenn die Welt, wie Pius XII. sagt, seit 5 Milliarden Jahren in totaler
und fataler Bewegung und Entwicklung begriffen ist, hat dann Gott nicht
eine bewegte Welt geschaffen, sondern nur eine bewegbare 2 Und wenn
diese Bewegung und Entwicklung ein anderes und äußeres Subjekt braucht,
welche äußere geschaffene Wirkursache steht zur Verfügung Vielleicht
wieder die Himmelsgeister Wenn aber nicht, ist es dann nicht Gott selbst,
der diesen grandiosen Entwicklungseffekt hervorbringt. Und tut er das, wie
Descartes gemeint hat, mit einem erstmaligen Anstoß oder ist er jederzeit
und jeweils dessen Ursache Ist also Erhaltung etwas anderes als
fortgesetzte Schöpfung Seit wann gibt es deshalb keine geschaffene Wirkursachen

Die ganze Welt ist von ihrer Konstitution aus ein System von

1 ESch Mitterer, Albert : Von der Erzeugung ohne Schöpfung zur
Schöpfung ohne Erzeugung. Phil. Jahrbuch (Fulda) 61 (1951) 417-432. Ferner
AB Anthropomorphe Biologien, a. a. O. 277-296.

2 Man vergleiche als äußersten Gegensatz dazu das Empyreum, den größten
aller Weltkörper, das nach Thomas nicht bloß nicht bewegt, sondern auch nicht
bewegbar, sondern so unbewegbar, daß es nicht einmal von den Geistern des
Himmels in Bewegung versetzt werden konnte. Es war weder örtlich noch qualitativ,

noch quantitativ noch quidditativ veränderlich. I 66, 3 d. 2 etc. (caelum 42).



186 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

geschaffenen Wirkursachen, die miteinander reagieren, dadurch den
jeweiligen Zustand und dessen Fortsetzung in einem zeitlich nächsten
verursachen und so die Reaktiv-, Konsekutiv und Konstitutivursächlichkeit
ausmachen, die das « neue Weltbild » vertritt. Aber das ist geschöpfliche
Ursächlichkeit und setzt voll und ganz die schöpferische voraus. Es gibt weder
die eine ohne die andere, noch die andere ohne die eine.

Okkasionalismus und das neue Weltbild. Mit der Leugnung der geschöpflichen

Ursachen und insbesondere der Wirkursachen, die mir Pf. nachsagt,
hat er nun wieder die Voraussetzungen gewonnen, um mich der Unkirch-
lichkeit zu verdächtigen. Er (224) schreibt : « Wenn Gott die jeweiligen
Zustände erschafft, woher kommt dann das kausale Abhängigkeitsverhältnis,

wie zwischen Vater und Sohn Darauf antwortet M. mit der Frage :

« Warum denn Gott nicht auch diesen Zusammenhang erschaffen könnte »

Antwort : Diese Aufstellung, die eine große Ähnlichkeit mit dem
Okkasionalismus hat, scheint nun nicht nur gegen die Erfahrung, sondern auch

gegen die Lehre der Kirche zu sein. » Er weist auf das Tridentinum hin 1.

Okkasionalismus spricht den Geschöpfen eine eigene Ursächlichkeit ab.
Das ist sicher gegen die Lehre der Kirche. Aber noch viel mehr ist es gegen
die Lehre der Kirche, Gott die eigene Ursächlichkeit abzusprechen. Weder
das eine noch das andere lehre ich, sondern ich lehre, daß jede geschöpf-
liche Ursächlichkeit, ob es nur Repassivursächlichkeit oder Reaktivursäch-
lichkeit, Exekutiv- der Konsekutivursächlichkeit ist, primär von Gott
verursacht sei 2.

Pf. (224) aber meint, daß ich mit der Ursächlichkeit Gottes die
konstitutionelle Ursächlichkeit, nämlich die Ursächlichkeit eines Zustandes am
anderen umgehe : « Durch diese Annahme scheint 'die adäquate
Selbstbewegung' (so nennt er konstitutionelles Bewegtsein) mittels des Schöpfungsbegriffes

umgangen. »

Nein, sie ist nicht umgangen, sondern wie alles Sein, Bewegtsein, Tätigsein

und damit wie alle geschöpfliche Ursächlichkeit auf Gottes ungeschöpf-
liche Ursächlichkeit zurückgeführt. Der Okkasionalismus, dessen mich Pf.
verdächtigt, ist daher unbewiesen.

Gotiesbeweise und neues Weltbild. Pf. (222) zeiht mich der Leugnung
der Gottesbeweise. Er (222) schreibt : « Nach dem hl. Thomas steht Gott
am Anfang des Prinzips : quidquid movetur ab alio movetur. Mit dem Ausfall

dieses Prinzips müssen wir auch auf den Anfang verzichten. Dasselbe

gilt dann auch betreffs der Wirkursachenreihe. Nach dem neuen Weltbild
ist Gott auf keinen Fall mittelbarer Erzeuger. Damit ist auch jede Möglichkeit

geschwunden, aus der Erzeugerreihe der Kreatur auf einen überwelt-

1 Er verweist auf das Tridentinum sess. VI, cap. 16 und can. 32 (Denz. 809
und 842), daß nämlich der Mensch verdienstliche Werke vollbringen könne. Wer
leugnet das Aber es heißt auch : Gott wirkt in euch Wollen und Vollbringen
(Phil. 2, 13).

2 GU s. S. 173, Anm. 5 ; ESch und AB s. S. 185, Anm. 1.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 187

liehen Erzeuger zu schließen. Wenn es kein Erzeugen mehr gibt, kann Gott
nicht als die causa prima efficiens non efïecta aus der Kreatur erschlossen
werden. »

« M. spricht zwar wiederholt davon, daß Gott der Schöpfer des
Konstitutes sei, das sich innerlich entwickle. Woher aber, so fragen wir, können
wir aus diesem Konstitut beweisen, daß es erschaffen ist Was zwingt uns
anzunehmen, daß es nicht ebenso von jeher aus sich war und ist, und damit
unerschaffen ist, wie Heraklit sagt. »

« Die Gottesbeweise verlieren ihren Halt in dieser Welt. Die Existenz
Gottes ist nur mehr Sache der freiwilligen Entscheidung. »

Pf. (223) hat die Stirn zu erklären : « Das gibt M. auch unumwunden
zu. » Dann führt er einen Text an, ohne zu beachten, daß dort gegen
Atheismus ad hominem argumentiert wird h Seit wann und nach welcher
Logik sind Sätze, mit denen man ad hominem argumentiert, Ansichten des
Autors

Pf. (223) : « Diese Auffassung läßt sich wohl kaum mit der kirchlichen
Lehre vereinbaren, wonach wir die Existenz Gottes aus der Kreatur sicher
erkennen und beweisen können. » Er zitiert (223) die Antimodernisten-
enzyklika und den Antimodernisteneid.

Nun hat, wie schon oben gezeigt, die Kirche den Bewegungssatz
freigegeben, während sie an den Gottesbeweisen festhält. Es ist also offenbar
nicht unkirchlich, wenn man meint, Gottesbeweise und speziell der Beweis
aus der Bewegung sei auch ohne den Bewegungssatz und die Bewegungsreihe

möglich.
Diese Meinung vertrete ich schon seit Jahrzehnten und bin dafür auch

schon wiederholt, besonders vor zwanzig Jahren in schwerster Weise
angegriffen worden. Inzwischen ist mir ganz unverhofft Hilfe von oben
gekommen. Der Heilige Vater hat sich selbst veranlaßt gesehen, den Gottesbeweis

aus der Bewegung ausführlich zu behandeln 2. Dabei ist folgendes
bemerkenswert :

Erstens zeigt er, daß die Entwicklungslehre mit ihrer Totalität und
Fatalität der Bewegung des Weltalls diesem Gottesbeweis neue Unterlagen
bietet, die den « Alten » völlig unbekannt waren.

Zweitens legt er seinem Gottesbeweis aus der Bewegung nicht bloß wie
Thomas die lokale, qualitative und quantitative Veränderung zugrunde,
sondern vor allem auch die quidditative, die Thomas im dritten Gottesbeweis

aus der Erzeugung und Erzeugerreihe verwendet. So gewinnt er
eine umfassende empirische Grundlage für die erste Prämisse.

Drittens verwendet der Heilige Vater als theoretische Prämisse keine
von denen, die Pf. für unentbehrlich hält, weder den Bewegungssatz, noch
die Bewegerreihe, noch die Endlichkeit dieser Bewegerreihe.

1 Er zitiert meinen Text, außerdem unter Auslassungen, ohne das kenntlich
zu machen. Ich kann nur vorschlagen, daß jeder selbst liest. Er steht in SchE
Schöpfung oder Entwicklung — eine Alternative Wissenschaft und Weltbild
3 (1950) 233.

2 Siehe S. 175, Anm. 1.



188 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

Viertens deutet er aber dafür drei andere theoretische Voraussetzungen
an, nämlich, daß eine so bewegte Welt nur kontingent sein könne, daß sie

daher unmöglich aseisch sei, sondern ein aseisches Seiendes als Ursache
haben müsse, und daß die Ursächlichkeit dieses aseischen Seins an dieser
Welt nur Schöpfung sein könne.

Es sind also trotz Pf. Gottesbeweise, ja sogar Gottesbeweise aus der
Bewegung, ohne Bewegungssatz und ohne Beweger- und Erzeugerreihe
denkbar. Und das verdanken wir dem neuen Weltbild. Jedenfalls sind sie

nicht unkirchlich, wenigstens seit dem 22. November 1951 nicht mehr.
Ich möchte noch etwas sagen. Der Bewegungssatz stammt von einem

Heiden. Der Heide Aristoteles mußte das Sein, dessen Bewegtsein er ursächlich

erklären wollte, als unerschafien voraussetzen. Er konnte daher nur
formulieren : Was bewegt ist, dessen Bewegtsein ist von einem anderen
verursacht, nicht aber : Was bewegt ist, dessen Sein ist von einem anderen
verursacht. Wir aber sind in einer anderen Lage. Wir können heute mit
Pius XII. sagen : Was bewegt ist, und speziell was so total und fatal bewegt
ist, wie unsere Welt, dessen Sein ist von einem anderen verursacht. Denn
es ist kontingent und daher unmöglich aseisch. Dieser neue Bewegungssatz
scheint noch kirchlicher bzw. christlicher als der alte zu sein, der einem
anderen Welt- und Gottesbild entstammt L

Monismus und das neue Weltbild. Pf. (209) wirft mir nichts Geringeres
als Monismus vor. Er schreibt (208) über das neue Weltbild : « Der
Makrokosmos bewegt sich daher nicht deshalb, weil sich die Teile, die einzelnen
Körper bewegen, sondern die Teile bewegen sich durch die Zugehörigkeit
zur Bewegtheit des Ganzen, des Universums. »

Faktisch liegt hier ein fundamentaler Unterschied zwischen dem alten
und dem neuen Weltbild vor. Er gilt nicht bloß funktionell, wie Pf. hier
meint, sondern ebenso genetisch und konstitutionell. Das ist folgerichtig.
Denn Werden, Sein und Tätigsein richten sich nacheinander.

Genetisch ist der Makrokosmos nicht aus seinen Teilen entstanden,
sondern umgekehrt die Teile aus ihm. Er hat sich in einem Entwicklungsprozeß,

den Papst Pius XII. drastisch schildert und der Milliarden Jahre
in Anspruch nahm und auch heute noch nicht zu Ende ist, in seine Teile
aufgegliedert. Davon wußten die « Alten » Aristoteles und Thomas überhaupt
nichts.

Infolgedessen betrachteten sie konstitutionell die Körperwelt als ein
äußerliches System der Körper und Geister, die unerschafien waren wie
Gott (Aristoteles) oder die Gott zuerst erschuf (Thomas) wie Gestirne und
Elemente und Geister, oder später mit ihnen und aus ihnen erzeugte wie
Mineralien, Pflanzen, Tiere und Menschen. Heute ist der Makrokosmos
nicht mehr das äußerliche System von damals, das aus diesen Körpern

1 ESch s. S. 185, Anm. 1. Wenn der Bewegungssatz für einen Gottesbeweis so
unentbehrlich ist, wie sollte man dann z. B. beweisen, daß auch das unbewegte, ja
unbewegbare Empyreum eine Ursache außer sich haben mußte Alles Sein dieses

größten Weltkörpers galt als konstitutionell. Vgl. S. 179, Anm. 3.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 189

zusammengesetzt ist, sondern eine innere Einheit, die in diese Körper
aufgegliedert ist, ein Ganzes (Pius XII.), in dem und von dem aus alle Teile
zueinander nicht bloß in äußerer Koexistenz, sondern auch in innerer
Kovariation und Korrelation untereinander, vor allem aber zum Ganzen
stehen.

Diesem Werden und Sein entspricht die Tätigkeit oder die Funktion.
Der Makrokosmos ist nicht bewegt, weil sich die Gestirne bewegen oder
bewegt werden, sondern umgekehrt sind die Gestirne bewegt infolge der
kosmischen Eigenschaften des Ganzen, dem sie angehören x. Das ändert
nichts daran, daß innerhalb dieses Ganzen die Teile alle mit allen reagieren,
sich alle gegen alle bewegen, daß die dadurch verursachten jeweiligen
Zustände wieder nächste ursächlich zur Folge haben. Aber immer ist es vor
allem das Ganze, aus dem die Teilgeschehnisse resultieren.

Das ist die holistische Auffassung des neuen Weltbildes gegenüber dem
alten meristischen, wie sie im Bild der Werkstätte zum Ausdruck kam.

Pf. (209) fährt fort : « Der monistische Charakter dieser Lehre ist
unverkennbar. Es braucht darnach keinen äußeren Beweger mehr, die Welt
ist als Ganzes selbst in Bewegung, ist von Natur aus, von Konstitution
aus, in Bewegung. Gott als Motor wurde von Aristoteles eingeführt ; er
beruht aber nur auf den technischen Vorstellungen der Bewegung. Der
Motor immobilis fällt daher ganz weg ».

Zunächst ist der Holismus, wie er vorhin dargestellt wurde, nicht
metaphysischer Monismus im Gegensatz zum Dualismus von Gott und Welt,
sondern naturwissenschaftlicher Holismus der Welt im Gegensatz zum
Merismus des alten Weltbildes. Monismus dagegen ist Glaube an eine Welt
allein ohne Gott im Gegensatz zu Dualismus von Gott und Welt. Er ist
speziell ein Evolutionismus ohne Schöpfer statt des Dualismus von
Entwicklung und Schöpfung.

Ich habe erstens ausführlich dargetan, daß zwischen dem naturwissenschaftlichen

und dem metaphysischen Evolutionismus kein notwendiger
Zusammenhang besteht 2 Dasselbe lehrt auch « Humani generis » 3.

Zweitens. Aber es ist richtig, daß einem holistischen Weltbild ein
holistisches Gottesbild entspricht : Gott verursacht die ganze Welt, er
verursache sie als Ganzes (Pius XII.), verursacht sie zur Gänze, also durch
Schöpfung aus nichts, ist aber nicht bloß Erschaffer ihres Anfangs, sondern
ebenso erhaltender Schöpfer ihres fortgesetzten Seins, nicht bloß Schöpfer
ihres Seins, sondern auch ihres Geschehens, also Bewegtsein und Tätigsein.
Er verteilt seine Ursächlichkeit an der Welt nicht auf Erschaffung, Bewegung,
Erzeugung und Steuerung, sondern vereinigt diese begrifflich verschiedenen
Werke Gottes sachlich in dem einen Werk, das ihm und nur ihm eignet,
in einer holistisch aufgefaßten Ursächlichkeit an einer holistisch
aufgefaßten Welt, nämlich in der integral verstandenen Schöpfung.

1 Ausführlich dargestellt in GBB s. S. 175, Anm. 1.
2 SchE s. S. 187, Anm. 1. Über Holismus in der Natur s. Dessauer, Friedrich :

Die Teleologie in der Natur. Basel (Reinhardt) 1949.
3 Es lehnt ebenso den metaphysischen Evolutionismus ab, wie es den

naturwissenschaftlichen als diskutabel erklärt, ed. Herder n. 6 und 38.



190 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

Dagegen entsprach dem meristischen Weltbild des Aristoteles ein meri-
stisches Gottesbild. Der erste unbewegte Beweger verursachte nicht die

ganze Welt, sondern nur jene Teile, die er bewegend erzeugte (Mineralien,
Pflanzen, Tiere und Menschen). Andere Teile, Geister, Gestirne und
Elemente setzte er dabei voraus, besonders die Urstoffe. Er verursachte daher
keinen Körper zur Gänze aus nichts, sondern jeden aus seinem Urstoff.
Er bewegte auch nur Teile, nicht alle Körper, und durch Teile wieder Teile
(Bewegerreihe). Er tat es wieder durch andere Teile der Welt, die Geister,
und war selbst ein Teil von ihnen. Denn er war nur einer, wenn auch der
erste unter seinesgleichen (nämlich der erste der unbewegten Beweger),
nicht der einzige ohne seinesgleichen, wie es der unerschafiene Schöpfer ist1.

Was ist kirchlicher, der Dualismus Schöpfer und Geschöpf oder der
Dualismus : erster unbewegter Beweger und zweite unbewegte Beweger,
Erzeuger und Erzeugnisse, Werkmeister und Werkstatt Auf jeden Fall
ist der erste Dualismus kein Monismus, sondern Monotheismus, während
dem zweiten Dualismus in der Aristotelischen Form der Vorwurf des Heno-
theismus nicht erspart werden kann. Gott ist einer (heis) unter seinesgleichen,
nicht der einzige (monos) ohne seinesgleichen 2.

Monopsychismus und neues Weltbild. Ich weiß nicht, mit welchem
Publikum Pf. rechnet. Es ist immerhin merkwürdig, was er ihm zumutet.
Nachdem er (210) zuerst erklärt hat, daß « mit der Behauptung, der
Makrokosmos sei wie der Mikrokosmos (Organismus) konstitutionell bewegt, der
substantielle Monismus bereits eindeutig ausgesprochen » sei, fährt er dann
fort : « Vor allem folgt aus dieser modernen Entwicklungstheorie die Einheit
der Seele in allen lebenden Körpern. Was die menschliche Seele betrifft, so
wurde diese Einheit von der Kirche bereits ausdrücklich verworfen » (Conc.
Lat. V.-Denz. 738).

Jede menschliche Geistseele ist nach dem V. Lateranischen Konzil und
nach « Humani generis » von Gott erschaffen. Das schließt aber nach
« Humani generis » nicht aus, daß der Menschenleib aus präexistenter lebendiger

Materie durch Entwicklung hervorgehe 3. Es ist also nicht unkirchlich,

sondern theologisch wie naturwissenschaftlich diskutabel, daß Samen,
aus denen der Menschenleib durch Entwicklung wird, lebendig und infolgedessen

beseelt, wenn auch noch nicht geistbeseelt sind. Von dieser Voraussetzung

aus ergibt sich folgendes : Diese Samen stellen im Gegensatz zum
alten Weltbild die Kontinuität des Lebens zwischen Gatte und Gattin wie
zwischen Eltern und Kindern her. Denn einerseits verschmelzen zwei lebendige

(und daher beseelte, wenn auch nicht geistbeseelte) Samen zu einem,
während die « Samen » nach dem alten Weltbild unlebendig waren. Anderseits

sind die Samen der Eltern, aus denen die Kinder durch innere
Entwicklung werden, lebendig und damit beseelt, wenn auch nicht geistbeseelt,
während sie nach dem alten Weltbild ebenso unlebendig waren wie auch
die ersten embryonalen Formen des Kindes.

1 ESch s. S. 185, Anm. 1. 2 ib.
3 ed. Herder n. 29.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 191

Weil diese Teilung und Vereinigung durch Entwicklung und damit
konstitutionell erfolgt, ist die Art (species) konstitutionell bewegt. Ja, diese
Form der Fortpflanzung und der Kreuzung ist in Wechselwirkung mit der
Umwelt der mächtige Faktor der inneren Entwicklung der Art, die einerseits

in der fortschreitenden inneren Aufgliederung in Individuen und damit
in Fortpflanzung und Vermehrung derselben, anderseits aber in der
qualitativen Differenzierung der Individuen besteht. Das ist konstitutionelle
Bewegung der Art1.

Pf. aber denkt offenbar so : Zur konstitutionellen Bewegung der Art
wäre Einheit, d. h. Einzigkeit der Seele in allen lebenden Körpern erfordert.
Nun aber lehrt das neue Weltbild diese konstitutionelle Bewegung der Art.
Also lehrt sie die Einheit der Seele in allen lebenden Körpern. Das wäre
Monopsychismus 2.

Gegen diese Folgerung könnte ihm (Pf.) schon Thomas einen Ausweg
zeigen. Thomas hat nämlich sowohl Teilung lebendiger Individuen in zwei 3

wie die Zusammensetzung zweier in eines gekannt. Nur meinte er, diese
Fälle seien formal auf niedrigste Organismen beschränkt und würden kausal
nur durch gewaltsamen Eingriff von außen vollzogen. Sie seien daher gegen
die Natur. Er hat noch nicht wissen können, daß solche Teilung und
Vereinigung bei allen Organismen vorkommt und zwar von innen heraus, nicht
bloß von außen, also konstitutionell erfolgt, wie eben beschrieben wurde.

Auch er fragte sich, was dann mit der Seele der Individuen sei. Es
fiel ihm aber nicht ein, anzunehmen, das geteilte Individuum und die zwei
Teilindividuen hätten statt drei Seelen eine einzige Seele, sondern er stellte
eine Theorie auf, nämlich die, daß die Seele bei der Teilung des Leibes mit
geteilt werde 4.

Es ist nicht einzusehen, warum es bei einer konstitutionellen Teilung
anders sein müßte. Jedenfalls ist der Beweis, daß aus dem neuen Weltbild
deshalb ein unkirchlicher Monopsychismus folge, nicht erbracht.

Polypsychismus und neues Weltbild. Während aus der konstitutionellen
Teilung der lebendigen Materie, die das neue Weltbild lehrt, Monopsychismus

folge, ergebe sich aus der konstitutionellen Vereinigung lebendiger
Materie bei der Verschmelzung zweier Keimzellen ein Polypsychismus s.

Pf. (210) : « Da sich das Sperma allein nicht zum Menschen entwickeln
kann, sondern zwei Faktoren, das Spermium und das Ei, zum Menschwerden

erforderlich sind, wird nach dem neuen Weltbild der Fall noch

1 Über die genealogische, systematische und konstitutionelle Einheit der
Menschheit siehe WW 6, 307-320 s. S. 173, Anm. 2.

2 ib. Ich verwende der Kürze wegen den Ausdruck Monopsychismus, den
Pf. nicht gebraucht.

3 WW 3, 97-107 (s. S. 173, Anm. 2) handelt ausführlich von der Teilungsbiologie

des hl. Thomas. Pf. scheint das gar nicht bemerkt zu haben.
4 ib.
5 Ich verwende auch hier der Kürze wegen den Ausdruck Polypsychismus,

den Pf. nicht hat.



192 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

komplizierter. Was soll das Kind dann eigentlich sein Es müßte eine

zweifache Seele haben, da doch jeder Same durch das Ganze lebt, dem er
angehört. Nehmen wir aber an, es würden diese Keimzellen ein getrenntes
und von den Eltern verschiedenes Lebensprinzip haben. Welches soll nun
bei der Amphimixis bleiben ?» — « Sollen aber beide bestehen, dann folgt
daraus, daß sich an der weiteren Entwicklung beide beteiligen. Man sieht

ja ganz deutlich, wie sich die Chromosomen auf einmal ganz anders bewegen
und eine neue Stellung beziehen. Nach dem neuen Weltbild müssen wir
daher im Embryo des Menschen zwei Geistseelen annehmen, da sowohl das

Spermium wie auch das Ei ihr Leben behalten und sich weiter entwickeln.
Diese Folgerung ergibt sich zwangsläufig aus der neuen Entwicklungsmechanik,

ist aber evident falsch. »

Die Folgerung ergibt sich für die Geistseelen deshalb nicht, weil ja die
präexistente Materie, aus der das menschliche Individuum entsteht, nämlich
die Keimzellen, nicht geistbeseelt sind. Infolgedessen können aus ihnen
nicht zwei Geistseelen im neuen Individuum stammen. Die eine aber, die
das Individuum erhält, wird von Gott geschaffen. Die Argumentation hätte
also nur für die Zygoten, für das befruchtete Ei vor der Geistbeseelung
einen Sinn h

Was nun die Seele, der Zygoten betrifft, so will ich hier ad hominem,
nämlich an den Thomisten Pf. argumentieren. Ich zeige wieder, daß Thomas
eine solche Folgerung schwerlich gezogen hätte. Er kannte nämlich, wie
schon gesagt, nicht bloß die Teilung eines lebendigen Organismus, sondern
auch die Zusammensetzung zweier zu einem, z. B. die Pfropfung eines
Edelreises auf einen Wildling 2. Leider hat er diesen Fall theoretisch nicht so

eingehend erörtert wie den ersten. Er hat nicht davon gesprochen, daß
etwa dabei die zwei Seelen bei der Zusammensetzung der beiden lebendigen

Organismen zu einer mitzusammengesetzt würden.
Aber wir haben von ihm eine andere Theorie, nämlich die der Elemen-

tation bzw. der Zusammensetzung zweier oder mehrerer Elemente zu einer
Elementverbindung (Elementat). Dabei verschwinden nach Thomas die
Wesensformen der Elemente und machen der neuen Wesensform des Ele-
mentats Platz, bleiben aber trotzdem mit ihrer Kraft in ihm. Das Elementat
hat also nicht zwei Wesensformen, sondern nur eine, hat aber trotzdem
die Kraft der beiden anderen in sich 3.

Nun ist nach Thomas jede Seele eine Wesensform. Er hätte also seine
Theorie folgerichtig auch auf Seelen anwenden können, etwa auf den Fall
des Maulesels oder Maultieres, das aus der Kreuzung zweier artverschiedener

Individuen entsteht und nach Thomas eine Mittelart (species media)

1 Es hängt alles von der Zeit ab, in der man die Geistbeseelung ansetzt.
2 WW 3, 107-110 (s. S. 173, Anm. 2) behandelt die Vereinigungsbiologie des

hl. Thomas.
3 De mixtione elementorum, Schluß : « Sunt igitur formae elementorum in

mixtis non actu, sed virtute : et hoc est quod dicit philosophus in I de generatione. »

Pf. hätte also nur die « klassische Philosophie » heranzuziehen gebraucht, um zu

sehen, daß seine Folgerungen nicht zwingend sind.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 193

zwischen ihnen darstellt L Das Maultier hat aber nach Thomas nicht zwei
Seelen 2.

Aber wenn das zwischen artverschiedenen Individuen denkbar ist,
warum nicht zwischen artgleichen Subjekten wie zwischen zwei Keimzellen
derselben Art. Bei ihrer Verschmelzung müßten ihre beiden Seelen durchaus

nicht bleiben, sondern könnten einer dritten Platz machen, mit ihrer
Kraft aber in dieser bleiben.

Was ich sagen will, ist nur das. Der Schluß auf Polypsychismus, den
Pf. zieht, ist nicht so « zwangsläufig », wie er meint.

Die Philosophie des hl. Thomas und das neue Weltbild. Pf. (225) sagt
vom neuen Weltbild : « Es widerstreitet ganz offensichtlich der Philosophie
des hl. Thomas und damit den Prinzipien der klassischen Philosophie. »

Ist das unkirchlich Im Gegenteil. Wenn man kirchlich sein will, dann
ist man mitunter genötigt, selbst der Theologie des hl. Thomas zu
widerstreiten. Man kann z. B. nicht mehr wie er die Unbefleckte Empfängnis
Marias ablehnen 3 oder seinen spiritualistischen oder seinen imperialistischen
Kirchenbegriff teilen 4, oder das Wesen des Weihesakramentes bestimmen
wie er. Wird es in der Philosophie anders sein Das wäre befremdend, da
die Theologie doch wesentlich höher steht, als das, was Pf. klassische

Philosophie nennt, nämlich die Philosophie des Aristoteles.
Zweitens. Auf jeden Fall kann man kirchlich sein und dabei über

« Prinzipien der klassischen Philosophie » anders denken als er, also den

Prinzipien der klassischen Philosophie widerstreiten. Unkirchlich ist es nur,
wenn jemand von anderen mehr verlangt als die Kirche oder sie der Un-
kirchlichkeit zeiht, weil sie von der kirchlich gewährleisteten Denkfreiheit
Gebrauch machen, jener gerechten Denk- und Lehrfreiheit, die nach Pius XI.
die Voraussetzung für jeden wissenschaftlichen Fortschritt ist 5.

Die 24 Thesen und das neue Weltbild. Pf. (225) : « Daß das neue Weltbild

mit den 24 Thesen, die im Sinne des Motu proprio etc. herausgegeben
wurden, in vielen Punkten nicht vereinbart werden kann, sei nur nebenbei
bemerkt ». In der Fußnote zählt Pf. nebenbei acht, also ein Drittel der
Thesen auf, mit denen es nicht vereinbar sei. Aber er findet es nicht einmal
der Mühe wert, diese pauschale Behauptung auch zu beweisen. Offenbar
genügen dazu die zahlreichen Behauptungen, die er im ganzen Aufsatz
ausspricht.

1 Verit. 3, 8 ad 4 : mulus habet speciem mediam inter equum et asinum ; ideo
non est in duabus speciebus, sed in una tantum ». Ähnlich Pot. 3, 8 ad 16 ; vgl.
IV Sent., d, 36, a. 4, sed contra 2.

2 Denn Einheit der Wesensart entspricht bei Thomas Einheit der Wesensform,

aus der die Wesensart resultiert.
3 WW 5, 44 s. S. 173, Anm. 2.
4 WW 6 (s. S. 173, Anm. 2) handelt 15-24 vom spiritualistischen, 33-36 vom

imperialistischen Kirchenbegriff des hl. Thomas.
5 Enc. « Studiorum ducem », Denz. 2192, s. S. 176, Anm. 1 und S. 178, Anm. 2.

13



194 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

Es gibt heute einen kirchlichen oder kanonischen Thomismus. Er
beruht auf den can. 589 § 1 und 1366 § 2 und, was leider gern übersehen

wird, auf deren authentischer Interpretation durch die Päpste. Darnach
darf niemand gehindert werden, bei strittigen Thesen jene zu vertreten,
die ihm wahrscheinlicher zu sein scheint.

Innerhalb dieses kirchlichen und kanonischen Thomismus gibt es einen
Schulthomismus der 24 Thesen, der von jener Freiheit keinen Gebrauch
macht. Ich achte ihn, wie ich jede ehrliche Überzeugung achte. Daneben
gibt es aber einen ebenso kirchlichen Thomismus, der von jener Freiheit
Gebrauch macht. Er kann dieselbe Achtung beanspruchen wie jener.

Unkirchlich sind nicht diese beiden Thomismen, sondern unkirchlich
ist es, wenn irgend ein Privater sich in der Kirche zum Lehrer aufspielt
und vom anderen mehr verlangt als die Kirche 1. Unkirchlich ist jede
Befehdung, die der Wahrheit nicht dient, aber die Bande der Liebe verletzt 2.

Dabei fällt es mir gar nicht ein, Pf. mit gleicher Münze zurückzuzahlen, was
nicht allzu schwer wäre. Aber auf drei Punkte möchte ich aufmerksam
machen.

Pfaßenwimmers Methode und das neue Weltbild. Pf. will eine «

kritische Untersuchung» anstellen. Wie kommt er nun zu so negativen,
ablehnenden Ergebnissen. Seine Methode ist im Wesen folgende. Er zieht
aus dèm neuen Weltbild bzw. aus der Entwicklungslehre, wie ich sie gegenüber

Thomas weltbildvergleichend und kritisch darstelle, eine ganze Reihe
von Folgerungen. Ausgehend davon, daß das neue Weltbild schon formal
eine Rückkehr zu Heraklit sei und kausal mit ihm den Bewegungssatz
leugne, glaubt er nachweisen zu können, daß damit auch das Kausalitätsprinzip

und das Kontradiktionsprinzip geleugnet, die Ursachen und besonders

die Wirkursachen aufgegeben, damit einigermaßen ein Okkasionalismus
vertreten, aber sicherlich die Gottesbeweise unmöglich gemacht werden, und
sich im weiteren Verfolg ein Monismus, Monopsychismus und Polypsychis-
mus ergebe und Verstöße gegen das Lateranense V., Tridentinum, Vaticanum
samt Antimodernisten-Rundschreiben und Antimodernisten-Eid. Allein
diese Konsequenzen zieht Pf., nicht die Kirche. Sie hat Heraklit im
Empirischen recht gegeben gegen die « Alten ». Sie hat den Bewegungssatz
freigegeben und die mikrokosmische Entwicklungslehre mit Einschluß der
Entwicklung des Menschenleibes aus präexistenter Materie als diskutabel
erklärt und die makrokosmische Entwicklung zur Grundlage von
Gottesbeweisen gemacht. Hätte sie dies getan, wenn jene unkirchlichen
Konsequenzen daraus folgten

Die Kirche hat recht. Denn diese Konsequenzen folgen tatsächlich
nicht mit jener selbstverständlichen Notwendigkeit, die Pf. behauptet. Das
glaube ich gezeigt zu haben. Pf. muß daher zusehen, wie er dem Vorwurf
einer unkritischen und daher unwissenschaftlichen Konsequenzmacherei
entgehe.

1 ib. s. S. 178, Anm. 3.
» ib.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 195

Meine Kirchlichkeit und das neue Weltbild. Pf. ist selbstverständlich
berechtigt, an das neue Weltbild und an meine Darstellung desselben den
Maßstab der kirchlichen Lehre anzulegen. Dabei muß er aber diesen Maßstab

an das anlegen, was ich tatsächlich lehre, nicht an das, was er daraus
bald sehr selbstsicher bald weniger sicher folgert. Sonst werden eben seine

Meßergebnisse falsch sein.
Allein hier geht es nicht bloß um irgendeine Falschheit, sondern um

Anti- und Unkirchlichkeit. Ich muß es ihm zwar zugute halten, daß er im
wohltuenden Gegensatz zu anderen 1 meine persönliche Gutgläubigkeit nicht
in Frage gestellt hat. Aber er hat — als Messungsergebnis — mich und das
von mir vertretene neue Weltbild ausgiebig als widerkirchlich erklärt. Mir
scheint, so massive Anschuldigungen müßten besser bewiesen werden. Sonst
geraten sie in Gefahr, als leichtfertige Verketzerung beurteilt zu werden 2.

Darauf mußte ich reagieren. Viele werden mir sagen, daß ich das nicht
nötig gehabt hätte. Sie werden es mir zum Vorwurf machen, daß ich dem
Aufsatz Pf. zuviel Ehre angetan habe. Allein wer aus der Kirchen- und
Wissenschaftsgeschichte wie aus persönlicher Erfahrung die verhängnisvolle

Rolle kennt, die bei wissenschaftlichen Auseinandersetzungen unter
uns die kirchliche Verdächtigung spielt, der wird verstehen, warum ich im
Interesse meiner Forschungsarbeiten nicht umhin konnte, auf diesen Aufsatz

einzugehen 3.

Zukunft des Thomismus und das neue Weltbild. Wie ich anderswo
dargetan hatte, wurden wir vom Heiligen Vater vor eine kolossale Aufgabe
gestellt. Einerseits schreibt er uns, wie seine Vorgänger, den Thomismus
nachdrücklich vor 4. Anderseits hat er den naturwissenschaftlichen
Evolutionismus als theologisch diskutabel erklärt 5 und selbst theologisch
verwertet 8. Damit ist also eine Synthese von Evolutionismus und Thomismus

1 So schreibt M. Hudeczek im Angelicum (Rom) 1949, Heft 3, bei der
Besprechung von Albert Niedermeyers Pastoralmedizin und dessen Thomistischen
Studien von « Prof. Mitterer-Wien, der auf Grund mangelhafter Sachkenntnis eine
wüste Propaganda gegen die Philosophie und Theologie des hl. Thomas betreibt ».

Derselbe M. Hudeczek leitet im Angelicum (Rom) 1949, Heft 1, seine Besprechung
von WW 3 mit den Worten ein : « Der Zweck (scopus) dieses Buches ist, durch
Darstellung der Biologie des hl. Thomas den Englischen Lehrer lächerlich zu
machen, seine wissenschaftliche Fähigkeit in Zweifel zu ziehen und seine
Philosophie von Grund auf zu untergraben. » Wer die Absichten eines Andersdenkenden

so mißversteht oder mißdeutet, mit dem ist eine ehrenhafte wissenschaftliche
Auseinandersetzung im Sinne der Kirche (Denz. 2192) kaum möglich. Da bleibt
Pf. noch wesentlich objektiver und vornehmer. Über meine Sachkenntnis vgl.
MO, s. unter Anm. 3.

1 Denz. 2192.
3 Ich mußte es auch in anderen Fällen tun. Vgl. MO Mitterer, Albert :

Mas occasionatus oder zwei Methoden der Thomasdeutung. ZKTh (Innsbruck) 72
(1950) 80-103.

1 « Humani generis » allenthalben.
6 « Humani generis », ed. Herder 36.
e Oben S. 175, Anm. 1. Außerdem in Anspr. an die Genetiker, s. S. 181, Anm. 1.



196 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

diskutabel. Allein bei Thomas ist kein Platz für den Evolutionismus. Das
hat Pf. richtig gesehen. Dieser Platz muß erst gemacht werden.

Die Methode, die ich nun eingeschlagen habe, ist von der, die Pf.
vertritt, grundverschieden. Ich habe es mit einer weltbildvergleichenden
Thomasforschung versucht und bin damit zu einem kritischen Thomismus
gekommen... Pf., der allerdings positive Leistungen auf diesem Gebiete
erst vor sich hat, probiert zunächst, diese meine Methode und ihre Ergebnisse

zu vernichten. Es ist bezeichnend, daß seine Kritik nur negativ ist
und daß er an meiner Methode und ihren Ergebnissen überhaupt nichts
Positives zu finden vermag. Ich zweifle daher, ob mit solchen Methoden
die Lösung der gestellten Aufgaben und damit der kirchliche Thomismus
selbst gefördert werden könne oder nicht vielmehr, wie so oft in der
Vergangenheit, unter ihnen leide. Mir scheint, man müßte sich die weitherzigen
Richtlinien, die Pius XII. gegeben hat1, mehr zu Herzen nehmen. Sonst
droht der kirchlichen Wissenschaft die Gefahr « jenes unklugen Eifers derer,
die glauben, alles was neu ist, schon weil es neu ist, bekämpfen und verdächtigen

zu müssen » 2.

Immerhin aber bin ich angeregt worden, meine weltbildvergleichende
Methode, meinen kritischen Thomismus und deren Ergebnisse erneut zu
überprüfen, um sie vor jenen Konsequenzen zu bewahren, die ihnen
einstweilen freilich noch nicht nachgewiesen werden konnten.

1 Oben S. 175, Anm. 2.
2 Pius XII. im Rundschreiben « Divino afflante Spiritu ». EE Mitterer,

Albert : Eros und Ethos der theologischen Forschung. In : Gloria Dei 5 (1950/51)
306-317.

Zum vorstehenden Artikel wird H. H. Dr. Georg Pfaßenwimmer C. Ss. R.
in seiner Erwiderung «Das neue Weltbild Albert Mitterers» in Heft 3 und 4

abschliessend Stellung nehmen.


	Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

