Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 2

Artikel: Kirchlichkeit des neuen Weltbildes
Autor: Mitterer, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760497

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

Zu Georg Pfaffenwimmers Aufsatz
« Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer » !

VoN ALBERT MITTERER

Georg Pfaffenwimmer (ich schreibe Pf. mit der Seitenzahl seines Auf-
satzes wie er M. = Mitterer) hat in seinem obengenannten Aufsatz die Ergeb-
nisse meiner weltbildvergleichenden Thomasforschung, vor allem soweit sie
biologisch und in meinem Buche « Zeugung der Organismen etc.» (WW 3)
niedergelegt sind, einer « kritischen Untersuchung » unterzogen. Ich habe
hier nicht im Sinne, allseitige Gegenkritik zu iiben. Denn einerseits bin ich
sicher, da ich ihn ebensowenig iiberzeugen kénnte wie er mich. Anderseits
miiBte ich alles wiederholen, was ich nicht blo8 in sechs Biichern (WW 1-6) 2,
sondern auBerdem in zahlreichen oft recht umfangreichen Aufsitzen 3 ge-
schrieben habe. Er hat davon nur weniges, im Grund nur WW 3 beniitzt 4.
Vor allem gar nicht den hier einschligigsten Aufsatz iiber « Grundformen
der Ursachlichkeit » 5. Ich muB3 daher interessierte Leser bitten, inzwischen
diese Literatur zu studieren, bis ich dann, wenn mir Gott Leben und Gesund-

1 Divus Thomas (Freiburg) 31 (1953) 185-227.

2 Es ist die Buchreihe WW (Wandel des Weltbildes von Thomas auf heute).
Davon sind erschienen : WW 1-6. Wird fortgesetzt. WW 1 ist das Ringen der alten
Stoff-Form-Metaphysik mit der heutigen Stoffphysik. Innsbruck (Tyrolia) 1935.
WW 2 ist Wesensartwandel und Artensystem der physikalischen Korperwelt.
Brixen-Bressanone (A. Weger) 1936. WW 3, auf das sich Pf. bezieht, ist die Zeu-
gung der Organismen, insbesondere des Menschen nach dem Weltbild des hl. Thomas
und dem der Gegenwart. Wien (Herder) 1947. WW & ist Elternschaft und Gatten-
schaft nach dem Weltbild des hl. Thomas und dem der Gegenwart. Wien (Herder)
1948. WW 5 ist Dogma und Biologie der heiligen Familie nach dem Weltbild des
hl. Thomas und dem der Gegenwart. Wien (Herder) 1952. WW 6 ist Geheimnis-
voller Leib Christi. Nach St. Thomas und Papst Pius XII. Wien (Herold) 1950.

3 Sie finden sich, soweit bis dort erschienen, in WW 5. Einige spitere Arbeiten
werden in diesem Aufsatz zitiert.

4 Pf, (186) : Wir beziehen uns daher auf sein Werk : Die Zeugung der Orga-
Nismen, insbesondere des Menschen.

8 Grundformen der Urséichlichkeit (GU), Scholastik 25 (1950) 184-208. Dort
habe ich die Begriffe Reaktiv-, Konsekutiv- und Konstitutivursichlichkeit im Ver-
8leich mit dem der Exekutivursichlichkeit entwickelt.



174 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

heit schenkt, meine weiteren Biicher herausbringe, in denen ich auf die
Fragen, die Pfaffenwimmer beriihrt, viel ausfiihrlicher zu sprechen komme.

Was ich hier will, das ist eine Verwahrung gegen die immer wieder-
holten Pradikate, die sich als Unkirchlichkeit zusammenfassen lassen und
die er ziemlich unterschiedslos von mir (M.) und vom « neuen Weltbild »
aussagt. Diese Verwahrung bin ich ebenso meinen Forschungsarbeiten schul-
dig wie den Lesern des Pfaffenwimmerschen Artikels. Ich schulde sie dem
Ordinarius,” der meinen Biichern das kirchliche Imprimatur erteilte, den
katholischen Verlagen, in denen sie erschienen, wie den angesehenen Zeit-
schriften, in denen ich meine Aufsitze publizierte. Ich schulde sie der
Wiener katholisch-theologischen Fakultit, an der ich lehre, und den Schii-
lern, die mich horen, der kirchlichen Instanz, von der ich hiezu die Mission,
und der staatlichen von der ich meine Bestellung habe. Ich schulde sie nicht
zuletzt dem Heiligen Vater, der mir wiederholt Zeichen seines vaterlichen
Wohlwollens gab.

Nicht zuletzt aber glaube ich, daB diese Abwehr fiir viele eine er-
wiinschte positive Kldarung sein wird. Wir wollen also die Vorwiirfe ken-
nen lernen,

Die Widerkivchlichkeit des neuen Weltbildes Pf. (225) schreibt : « Damit
glauben wir die Hauptgedanken des neuen Weltbildes hinreichend be-
leuchtet zu haben. Es widerstreitet in mehreren wesentlichen Punkten der
kirchlichen Lehre. »

Wieder einmal wird ein Weltbild als widerkirchlich verurteilt. Wie oft
ist das geschehen ! ! Es geschah zuerst dem Aristotelischen und dann den
‘Weltbildern, die das Aristotelische ablosten, vor allem dem Galileischen und
Kopernikanischen. Ganz besonders traf es die Entwicklungslehre 2. Was er-
eignete sich inzwischen ? Die kirchliche Theologie verband sich mit dem
einst unkirchlichen Weltbilde des Aristoteles so innig, da8 Theologen wie
Pf. noch heute jedes Abriicken von dessen «klassischer Philosophie » als
unkirchlich bezeichnen. Inzwischen ist aber Kopernikus lingst vom Index
verschwunden, hat sich Galilei lingst durchgesetzt. Und wihrend man bis

1 Es geschah grundsitzlich, so lange man glaubte, die Theologie habe den
anderen Wissenschaften zu diktieren wie die Konigin ihren Vasallen, die Haus-
frau ihren Magden und der Werkmeister seinen Gehilfen. Siehe MITTERER, Albert :
Philosophie und Theologie. Wien (Herder) 1948, 39-42. Dieser anspruchsvolle
Begriff der Theologie ist zwar heute ebenso aufgegeben, wie der ihm parallele
imperialistische Kirchenbegriff. Das Vaticanum (Denz. 1799) hat jene gerechte
Freiheit der Wissenschaften ausdriicklich anerkannt, nach der sich die Wissen-
schaften innerhalb ihres eigenen Bereiches ihrer eigenen Voraussetzungen und
Methoden bedienen. Es verwahrt sich nur gegen Uberschreitung ihrer Kompe-
tenzen. Aber wie LEo XII. in seiner Bibelenzyklika (Denz. 1947) betont, sind solche
Grenziiberschreitungen ebenso auf seiten der Theologie zu vermeiden. Ich halte es
daher fiir sehr unvorsichtig, wenn Pf. heute ein neues Weltbild so selbstsicher
theologisch zensuriert.

2 THE = MirtTeERER, Albert: Christliche Theologie und naturwissenschaft-
liche Entwicklungslehre in zwei Jahrtausenden. Wissenschaft und Weisheit 14
(1951) 115-128.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 175

vor kurzen noch die makrokosmische Entwicklungslehre mit dem Genesis-
bericht fiir unvereinbar ansah, spricht heute der Heilige Vater selbst von
dieser Entwicklung und von einer Dauer von fiinf Milliarden Jahren 1.
Wihrend vordem die mikrokosmische Entwicklungslehre, speziell was die
Abstammung des Menschenleibes betrifft, als unkirchlich abgelehnt wurde,
erklart heute eine Enzyklika die Entwicklungslehre mit Einschlu3 der Ab-
stammung des Menschenleibes aus praexistenter lebendiger Materie als theo-
logisch diskutabel 2.

Ich halte es daher in diesem Punkt lieber mit Augustin, Thomas und
Leo XIII., also mit der Kirche, jeweilige Ergebnisse der Wissenschaft weder
als Dogmen zu erkliren, selbst wenn man sie rezipiert, aber sie auch nicht
als glaubensfeindlich hinzustellen, selbst wenn man sie ablehnt, damit nicht
« den Weisen dieser Welt eine Gelegenheit gegeben werde, die Glaubenslehre
zu verachten » 3,

Thomaswidrigkeit des neuen Weltbildes. Wahrend man frither die Un-
kirchlichkeit eines neuen Weltbildes vor allem darin sah, da3 es bibelwidrig
sei, scheint dieses verhdngnisvolle Kapitel heute fast abgeschlossen zu sein.
Es ist bezeichnend, daB auch Pf. die Bibel nicht ins Feld fiihrt. Ich wiirde
aber doch einem Theologen wie Pf. vorschlagen, einmal die Bilanz zu ziehen
und sich riickwartsblickend zu fragen, wie oft theologische Fehlgutachten
von damals ebenso die Freiheit wissenschaftlichen Denkens wie die Freiheit
christlichen Glaubens gefihrdeten, wieviel Argernisse und seelische Kon-
flikte sie schufen und wievielen Menschenseelen sie damit schadeten und
wie sehr sie das Verhiltnis unserer kirchlichen Theologie und Philosophie
zu den anderen Wissenschaften vergifteten.

Heute sucht man die Unkirchlichkeit des neuen Weltbildes vielfach
damit zu begriinden, daB3 es, wie Pf. (225) sagt, « ganz offensichtlich der
Philosophie des hl. Thomas und damit den Prinzipien der klassischen Philo-
sophie » widerstreitet und mit den bekannten 24 Thesen in vielen Punkten
nicht mehr vereinbart werden kénne.

Wird die Auseinandersetzung zwischen Thomas und dem modernen
Weltbild anders ausgehen als die zwischen Bibel und modernem Weltbild ?
Pf. ist davon iiberzeugt. Er (191) schreibt : « Je mehr die Naturwissenschaft
voranschreitet, umso mehr nahert sie sich den Prinzipien der klassischen
Philosophie. » Viele werden diesem Optimismus sehr skeptisch gegeniiber-
Stehen und die Erfahrungen der Jahrhunderte scheinen ihnen recht zu geben.
Ahnliches sagten alle Konkordanztheorien von der Bibel aus. Aber sie ver-
sagten. Wird Thomas bzw. ein Thomismus wie der Pf.s besser bestehen als
die Bibel bzw. eine gewisse theologische Deutung der Bibel ?

1 Rede des Heiligen Vaters vor der papstlichen Akademie der Wissenschaften
am 22, November 1951. AAS 44 (1952) 31-43. Dazu GBB = MITTERER, Albert:
Der Gottesbeweis aus der Bewegung nach Thomas von Aquin und nach Papst
Pius XII. In : Theol. Fragen der Gegenwart (Kard. Innitzer-Festgabe) Wien (Dom-
Verlag) 1952, 49-59.

? Rundschreiben « Humani generis », ed. Herder-Wien n. 36.

¥ Rundschreiben « Providentissimus Deus » 18, 11. 1893, Denz. 1947-48.



176 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

Ich habe mich daher von Anfang an grundsitzlich zwischen jenen
Optimismus und diesen Pessimismus, zwischen thomistischen Dogmatismus
und antithomistischen Skeptizismus gestellt. In miihevoller jahrzehntelanger
Arbeit habe ich mich bemiiht, in weltbildvergleichender Thomasforschung
zu sehen, inwieweit wir mit Thomas gehen kénnen und wie weit nicht, vor
allem aber, wie weit wir auf Thomas fuBlend weiterbauen koénnen. Allein
diese Arbeit im Sinne eines kritischen Thomismus hat bei Pf. kein Ver-
stindnis gefunden. Er (225) sieht sie als « Riickschritt » an und schreibt
speziell in Bezug auf die Ursachenlehre : « Heute wird man das umso weniger
verstehen, als die Naturwissenschaft in die Bahnen des Stagiriten einlenkt
und zum naturphilosophischen Weltbild des hl. Thomas hingedringt wird. »
Die Kirche selbst spricht viel zuriickhaltender!l. Sehen wir uns seine
Griinde an.

Hevaklit und das neue Weltbild. Pf. (205) schreibt : « Es ist gewill von
besonderem Interesse, das neue Weltbild mit der Naturphilosophie Heraklits
zu vergleichen. Dieser lehrte zweifellos dasselbe. Alles liegt auf der Linie
kontinuierlichen Fortganges von einem Zustande, den wir als a, zu einem,
den wir nicht mehr als a, sondern als b zu bezeichnen gewohnt sind » und
weiter (214) : « Dieses Ineinander der Dinge, wie es sich aus dem neuen
Weltbild ergibt, findet sich bereits bei Heraklit, dessen Ansicht Uberweg-
Priachter so zusammenfal3t : Einen Scheidepunkt, bei dem a aufhort und
b beginnt, gibt es nicht, und so hat alles noch a und schon b in sich, es ist
a und b zu gleicher Zeit. So begreifen wir auch, wie M. den Ahnherrn seiner
Idee und seines Weltbildes ausdriicklich in Schutz nimmt. ‘Jedenfalls hat
die heutige Naturwissenschaft als ihre wichtigste Entdeckung die zu buchen,
daB die Welt ein Sein hat, das zugleich Bewegtsein und Tétigsein ist, zu-
sammengefat also ein ungleichférmig fortgesetztes Sein, in dem zugleich
ein Zustand mit Notwendigkeit auf den anderen folgt.’ »

Das ist die tatsidchliche Seite. Zur ursichlichen dufBlert sich Pf. (218)
folgendermaBen : « So begreifen wir aber auch, warum Aristoteles diese Seins-
kategorie (ein Wesen, dessen Werden als Ganzes in der Konstitution des
werdenden Subjektes seine innere Ursache hat) vollig unbekannt war. Diese
« Kategorie » hat nur Heraklit gekannt, der die Einheit der Gegensitze, die
Identitit von Sein und Nichtsein zuerst erkannt und zur Grundlage seines
Systems gemacht hat, wie ihm nachgerithmt wird. » Pf. (219) : « Daher hat

1 Prus XII. erklirte am 22. September 1946 in einer Ansprache, AAS 38
(1946) 385, folgendes : Die Verpflichtung auf can. 1366, § 2, die aufrecht bleibe,
"beziehe sich nicht auf jene theologischen und philosophischen Fragen, « in denen
unter der mafgeblichen Fithrung der Kirche immer Denk- und Redefreiheit
bestand », umso weniger auf « jene Meinungen und Formulierungen naturwissen-
schaftlicher Lehrficher, die einer vergangenen Zeit eigen und eigentiimlich waren »
oder auf Folgerungen aus ihnen, soweit nimlich die in unserem heutigen Zeitalter
gemachten Entdeckungen und Erfindungen menschlicher Wissenschaften jene
Meinungen iiberholt haben und iiber sie hinausgegangen sind », Noch klarer und
nachdriicklicher in seiner Ansprache an die Gregoriana vom 17. 10. 1953. AAS 45
(1953) 682-690, besonders 684-686.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 177

bereits Aristoteles wiederholt darauf hingewiesen, daB nach Heraklit das
Kontraktionsprinzip keine Geltung habe. »

War bisher von den Innenursachen die Rede, so schreibt Pf. (225) von
den AuBenursachen : « M. hat sie (die Ursachen) wieder gestrichen und glaubt
mit dem undefinierbaren Begriff der Entwicklung allein auskommen zu
konnen und in die Fullstapfen Heraklits treten zu miissen. »

Heute bin ich in der angenehmen Lage, fiir meine Kirchlichkeit einiger-
maBen Schutz hinter der Kirchlichkeit des Heiligen Vaters zu finden 1.

1. Was die formale Tatsichlichkeit des allseitigen Werdens und des
totalen Bewegtseins, also die grofte Entdeckung der Naturwissenschaft,
betrifft, so unterzieht der Heilige Vater, hinausgehend iiber die « primitive
Erfahrung der Alten » die Bewegung der Welt und zwar mit EinschluB der
quidditativen Verwandlung einer neuen Priifung. Er kommt bei dieser welt-
bildvergleichenden Forschung zu dem Ergebnis der Bewegungstotalitit, also
einer Bewegung, die sich nicht blo3 auf gewisse Kategorien der Bewegung
bezieht oder auf gewisse Korper beschrinkt ist, « wie die Alten glaubten »,
sondern auch das Ganze der Welt als solches betrifft. Er schildert dann diese
totale Bewegtheit drastisch und faft das Ergebnis ausdriicklich in die
Worte Heraklits zusammen : « Alles ist im FluB. » 2 Als Resultat seiner welt-
bildvergleichenden Betrachtung bucht er also gegen die « primitive Erfahrung
der Alten » und gegen deren Meinung ® die Tatsache, daBl Heraklit gegen
sie Recht behalten hat. .

2. Was die Ursichlichkeit Gottes betrifft, sieht der Heilige Vater in
dieser Heraklitischen Tatsache der totalen Bewegtheit keinen Einwand
gegen die Ursichlichkeit Gottes, sondern geradezu eine neue Unterlage fiir
den Gottesbeweis aus der Bewegung. Und er sieht ihn darin umso mehr, als
die totale Bewegtheit den Charakter einer Entwicklung hat. Der Heilige
Vater rechnet namlich in Ubereinstimmung mit dem neuen Weltbild, daB
die Welt einst einen michtigen Anfang nahm, sich seitdem zum heutigen
Zustand pulsierenden Lebens entwickelte, nichtsdestoweniger aber altere
und einem toddhnlichen Ende zueile. Eine Reihe von Anhaltspunkten scheine
sogar zu gestatten, annahernd die Zeit jenes méchtigen Anfangs anzugeben.

3. Was nun die untergéttlichen Ursachen anbelangt, so macht der
Heilige Vater mehrere wichtige Andeutungen. Einerseits ist die Welt im
Gegensatz zur Meinung der Alten als Ganzes bewegt. Infolgedessen kann
man auch nicht zwischen Gott und Welt Faktoren einschalten, die jene
Entwicklung verursachen. Man miiB3te denn, wie die Alten, wieder Himmels-
geister heranziehen. Anderseits spricht der Heilige Vater von jener Inti-
mitit dieses totalen und fatalen Bewegtseins, nach der Veranderlichkeit
innerstes Gesetz der Natur ist und die Welt in ihrem innersten Mark bewegt
ist, Man konnte konstitutionelle Bewegtheit von innen heraus nicht besser

1 Siehe S. 175, Anm. 1. % ib.

3 ib. Die weltbildvergleichende Gegeniiberstellung der « primitiven Erfahrung »
und des « Glaubens der Alten » einerseits und der Anschauung der heutigen Natur-
Wwissenschaft und des alten Heraklit anderseits, ist besonders bezeichnend. Ich
habe in GBB (s. S. 175, Anm. 1) das diesbeziigliche Weltbild des hl. Thomas und
das heutige, besonders auch nach Pius XII. ausfiihrlich konfrontiert.

12



178 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

formulieren, Wenn weiters die Welt als Ganzes bewegt ist und sich im
Laufe von 5 Milliarden Jahren entwickelte, dann kann sie nicht von ihren
Teilen bewegt sein, sondern mufBte sich von innen heraus erst in diese
Teile aufgliedern. So hat denn der Heilige Vater, wie wir unten sehen werden,
den Gottesbeweis nicht mittels einrer Bewegerreihe von Teilen iiber Teile
zu ihrem ersten Beweger gefiihrt, sondern von der Bewegtheit und damit
Kontingenz des Weltganzen zum Schépfer.

4, Wir wollen aber in die Worte des Heiligen Vaters mcht mehr legen
als drinnen liegt. Auf jeden Fall wollte er, wenn er auch Heraklit im Empi-
rischen recht gab, nicht zu Heraklit zuriickkehren noch ihn als seinen Ahn-
herrn betrachten, noch das Kontradiktionsprinzip leugnen, noch sonst
irgend wie unkirchlich sein. Ich meine, Pf. kénnte sich damit zufrieden
geben und beruhigen.

Der Bewegungssatz und das neue Weltbild Pf. (218) : « Die Bewegungs-
lehre der Kklassischen Philosophie ist aufgebaut auf dem Prinzip Omne
quod movetur ab alio movetur. Das neue Weltbild leugnet dieses Prinzip. »

Es ist nicht erst das neue Weltbild, von dem dieses Prinzip geleugnet
wird, sondern es ist seit Jahrhunderten innerhalb der Scholastik und deren
bedeutendsten Vertretern umstritten 1. Damit ist es ein Beispiel fiir viele
andere theologische und philosophische Sitze, in denen Thomas so, andere
gut qualifizierte Scholastiker dagegen anders denken.

"Das ist durchaus kirchlich. In fast stereotypen Wendungen haben es
die letzten drei Pipste wiederholt ausgesprochen, daB « in Dingen, iiber die
in den katholischen Schulen unter besser qualifizierten Autoren in gegen-
teiliger Meinung Auseinandersetzungen gepflogen werden, niemand gehindert
werden diirfe, jener Anschauung zu folgen, die ihm wahrscheinlicher zu sein
scheint » 2. Unkirchlich ist es nach der Kirche nur, wenn man andere als
unkirchlich bezeichnet, weil sie von dieser kirchlichen Denkfreiheit Gebrauch
machen 3,

Kausalititsprinzip und neues Weltbild. Gredt behauptete, die Alten
hiatten das Kausalititsprinzip in der Form des Bewegungssatzes ausge-
sprochen. Pf. (219%) schlieBt sich dem an und erklirt (219) : « Er (der Be-
wegungssatz) ist zunichst mit dem Kausalititsprinzip identisch. »

1 Hie Thomas, hie Scotus und Suarez.

2 Prus XI. im Rundschreiben « Studiorum Ducem » Denz. 2192. Prus XII.
s. 5.176, Anm. 1. Betreff « Humani generis » sagte Pius XII. in seiner Ansprache
vom 12. 8. 1950, er habe nicht ohne Trauer und Verwunderung erfahren, daf
einige durch dieses Dokument ziemlich peinlich beriithrt worden seien, als ob es
« unsere Absicht gewesen wire, jene Forschungen, die fiir den Ausbau der Lehr-
entwicklung notwendig sind, zu behindern und Spezialansichten, die in den philo-
sophischen und theologischen Schulen bisher ohne Gefahr fiir den Glauben frei
diskutiert wurden, zu verbieten ». « Es war nicht unsere Absicht, was frei ist, ein-
zuengen ». Ich zitiere nach Theol.-prakt. Quartalschrift 100 (1952) 105.

3 ib. Denz. 2192 : « At ne quid eo amplius alii ab aliis exigant quam quod
ab omnibus exigit omnium magistra et mater Ecclesia. » Vgl. BENEDIKT XV.:
« Ad beatissimi» vom 1. 11. 1914. AAS 6 (1914) 576.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 179

Wenn das « neue Weltbild » oder ich das Kausalititsprinzip leugneten,
so waren wir wirklich unkirchlich. Denn dieses Prinzip wurde mit dem der
Erkenntnisfihigkeit und der Finalitit erst jiingst wieder durch ein Rund-
schreiben eingescharft.

Allein durch dieses Rundschreiben geschah noch etwas. Wahrend be-
zeichnenderweise der Bewegungssatz nicht genannt ist, den Thomas mit
Aristoteles formulierte, wurde erstmals in einem kirchlichen Dokument das
Prinzip und damit auch der Begriff des hinreichenden Grundes eingefiihrt 1,
die Thomas formell nicht kannte. Ich halte das fiir epochemachend. Friiher
konnte man dieses Prinzip unter dem Vorwand ablehnen oder vernach-
ldassigen, daf3 es sich bei Thomas nicht ausdriicklich finde. Heute ist es ebenso
offiziell in die Gedankenwelt der Scholastik eingefiihrt als eine solche Ein-
fithrung fiir den Bewegungssatz fehlt (selbst in den 24 Thesen findet er sich
nicht ausdriicklich) 2.

Vor allem aber ist das Prinzip und damit der Begriff des hinreichen-
den Grundes das allgemeinste Prinzip und der allgemeinste Begriff, unter
dem das Kausalititsprinzip und die Kausalitit eingereiht werden miissen.
Damit ist endlich ein System dieser Prinzipien und Begriffe méglich, inner-
halb dessen auch ihr Verhiltnis zum Bewegungssatz geklart werden kann.

Wenn wir zunichst den hinreichenden Erkenntnisgrund beiseite lassen,
so ist hinreichender Seinsgrund « jenes etwas, von dem es kommt, daf3 ein
Sachverhalt zutrifft ». Er ist entweder Selbstgrund (ratio sui), wenn er mit
dem begriindeten Sachverhalt sachlich identisch ist, oder Ursache (causa,
ratio alterius), wenn er vom begriindeten Sachverhalt sachlich verschieden ist.

So ist der reine Seinsakt (actus purus) infolge seiner Reinheit von jeder
Fahigkeit, zu sein, was er nicht ist, oder nicht zu sein, was er ist, hin-
reichender Grund seiner selbst und daher aseisch (ens a se). Gemischte
Seinsakte (actus mixti) dagegen sind das nicht. Sie sind fahig, zu sein, was
sie nicht sind, und nicht zu sein, was sie sind, und haben die jeweilige
Fahigkeit und Tatsichlichkeit nicht von sich, sondern von einem anderen,
also von einer Ursache.

Die Ursache eines Sachverhaltes kann nach allgemeiner Lehre entweder
im Seienden, d. h. im Subjekt des Sachverhaltes selbst liegen oder in einem
anderen Subjekt. So lagen nach Thomas die Ursachen fiir die spezifische
GroBe und Gestalt des hylomorphen Konstitutes in der Konstitution, aus
der sie resultierten 3, Die Ursache fiir weiteres Sein dagegen und besonders

! Rundschreiben « Humani generis», ed. Herder-Wien n. 29.

2 Es finde sich hochstens unentfaltet, sofern sich die fiinf Gottesbeweise
finden. Allein da der betreffende Gottesbeweis aus der Bewegung auch ohne den
Bewegungssatz gefiihrt werden kann, so bleibt es frei. Es bliebe auch als Thesis
frei. Denn umstrittene Thesen sind eben frei. S. 176, Anm. 1 und S. 178, Anm. 2.

% Diese konstitutionelle Ursichlichkeit war sehr mannigfaltig. So resultierte
ursichlich die Wesensart aus der Wesensform, die Individuation aus dem Urstoff,
innerhalb der Wesensart die Gattung aus dem Stoff, die Differenz aus der Wesens-
form. Die spezifischen Eigenschaften resultierten aus der Konstitution, die Groe
mehr aus dem Stoff, die Gestalt mehr aus der Wesensform. Sieche WW 1 und WW 2,
oben S. 173, Anm, 2.



180 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

fiir Bewegtsein lag in einem anderen Sein, So wurde das Mondlicht des
Mondes von der Sonne beteilend verursacht und die Eigenbewegung des
Mondes von dem ihm zugeordneten geistigen Beweger. Die Lichtigkeit,
GroBe und Gestalt der Sonne aber resultierte aus der Konstitution der
Sonne. Das zum Begriff.

Was ist mit den Prinzipien ? Mir scheint, man kénnte ontologisch so
formulieren : « Jeder Sachverhalt hat seinen zureichenden Grund » (Prinzip
des zureichenden Grundes). Dieser Grund ist entweder ein Selbstgrund,
wenn, wie oben gesagt, der Sachverhalt selbst es ist, von dem es kommt,
daB er zutrifft. Oder es ist eine Ursache, wenn es nicht der Sachverhalt
selbst, sondern etwas anderes ist, von dem es kommt, daB er zutrifft.

Jeder Sachverhalt, der nicht Grund seiner selbst ist, ist verursacht
(Prinzip der Ursidchlichkeit). Dabei bleibt es wieder offen, ob diese Ursache
im Subjekt des Sachverhaltes liegt oder in einem anderen Subjekt.

Wenn ein verursachter Sachverhalt die Ursache seines Zutreffens nicht
in seinem Subjekt hat, dann hat er sie in einem anderen Subjekt. Er ist
also von einem anderen Subjekt verursacht. Die Sonne hatte nach Thomas
die Ursache ihrer Lichtigkeit in sich selbst, nimlich in ihrer Konstitution,
aus der sie resultierte. Der Mond dagegen hatte sie in einem anderen Sub-
jekt, nimlich in der Sonne, die ihn damit beteilte. _

Und nun der Bewegungssatz. Ubersetzt in die Sprache dieser Prinzi-
pien lautet er: Der Sachverhalt, daBl ein Seiendes bewegt ist, ist immer
von einem anderen Seienden verursacht (Bewegungssatz). Das kontradik-
torische Gegenteil lautet : Das Bewegtsein eines Seienden ist nicht immer
von einem anderen Seienden verursacht. Es kann seine Ursache auch im
Seienden, nimlich in der Konstitution des Seienden haben. Es resultiert
ursidchlich aus ihr.

Wie man sieht, ist dieser Satz vom Prinzip des hinreichenden Grundes
wie vom Kausalititsprinzip verschieden. Diese wiirden nun Folgendes for-
dern : Das Bewegtsein des Seienden hat einen zureichenden Grund. Es 1i8t
aber die Frage offen, ob es Selbstgrund oder Ursache ist. Wenn es nicht Selbst-
grund ist, so fordert das Kausalititsprinzip : Das Bewegtsein eines Seienden
hat eine Ursache. Es 1it aber wieder die Frage offen, ob diese Ursache
im Seienden liegt, das bewegt ist, oder in einem anderen Seienden. Der
Bewegungssatz behauptet nun aber, daB die Ursache immer in einem anderen
Seienden liege. Das folgt aber nicht aus dem Kausalititsprinzip, sondern
muf} eigens bewiesen werden. Es mufl nimlich gezeigt werden, daBl Bewegt-
sein niemals seine Ursache im Seienden, das bewegt ist, haben kénne 1.

Wire Bewegungssatz und Kausalititsprinzip identisch, so wire die
Kirche inkonsequent, wenn sie den ersten freigibt, das zweite aber vor-
schreibt. In Wirklichkeit ist sie folgerichtig. Der Versuch Pf.s, den kirch-
lich freigestellten Bewegungssatz auf dem Umweg iiber seine angebliche
Identitit mit dem kirchlich vorgeschriebenen Kausalititsprinzip als ver-
pflichtend hinzustellen, kann kaum als gegliickt angesehen werden.

! BS = MITTERER, Albert : Der Bewegungssatz (omne quod movetur ab alio

movetur) nach dem Weltbild des hl. Thomas und dem der Gegenwart. Scholastik
9 (1934) 372-399, 482-519.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 181

Das Kontradiktionsprinzip und das neue Weltbild. Pf. begniigt sich aber
damit nicht, sondern behauptet auch einen Widerspruch zum Kontradik-
tionsprinzip. Er (219) sagt : « Das ist nun gerade das Kontradiktionsprinzip :
Es kann etwas unter derselben Riicksicht nicht zugleich sein und nicht
sein. Der Bewegungssatz ist daher nichts anderes als das Kontradiktions-
prinzip durch die Bewegung ausgedriickt. Er ist zundchst identisch mit dem
Kausalitdtsprinzip. Nun ist aber das Kausalititsprinzip ein analytisches
Prinzip des Seins und kann daher ohne Negation des Kontradiktionsprinzips
nicht geleugnet werden. Daher hat bereits Aristoteles wiederholt darauf hin-
gewiesen, daB nach Heraklit das Kontradiktionsprinzip keine Geltung habe.
Mit der Leugnung des Bewegungssatzes haben wir das Kontradiktions-
prinzip getroffen und damit das Sein und so bleibt uns nur mehr der
Nihilismus. »

So sind wir denn wieder unkirchlich. Wir, die wir den Bewegungssatz
nicht akzeptieren, leugnen nach Pf. das Kontradiktionsprinzip. Dieses ist
aber von der Kirche gefordert 1. Wir wollen nun die Beweise kennen lernen. -

Was Pf. von Heraklit und vom Zusammenhang des Bewegungssatzes
mit dem Kausalititsprinzip sagt, das wiederholen wir nicht mehr. Aber
seinen weiteren Beweis wollen wir untersuchen. Er (219) schreibt: « Der
Grund dafiir ist folgender: Die Bewegung selbst ist ein Akt. Dieser war
nicht immer da, er war nicht vorher im Subjekt (Untersubjekt), sondern
ist erst spater hinzugekommen. Ware er namlich schon vorher im Subjekt
gewesen, dann hitte sich das Subjekt nicht geindert und wir hitten keinen
Grund, von einer Bewegung zu reden. »

Niemand wird das bestreiten. Reden wir, wie auch Pf. anderswo (214),
von zwei Zustinden, a und b, die an einem Subjekt aufeinanderfolgen.
Sie konnen nicht gleichzeitig an ihm sein, sondern a ist frither und b ist
spater.

Pf. (219) fahrt nun weiter : « Es kann aber ein Subjekt nicht zugleich
einen Akt haben und nicht haben. Diese beiden kontradiktorischen Aussagen
unterscheiden sich wie Sein und Nichtsein. »

Genauer miilte man sagen, es kann ein Subjekt nicht denselben Akt,
also den Zustand b zugleich haben und nicht haben. Wohl aber kann es
zugleich einen Akt z.B. Zustand a haben und einen anderen Akt z.B.
Zustand b nicht haben.

Pf. (219) fahrt weiter : « Das ist nun gerade das Kontradiktionsprinzip :
Es kann etwas unter derselben Riicksicht nicht zugleich sein und nicht sein.
Der Bewegungssatz ist daher nichts anderes als das Kontradiktionsprinzip
durch die Bewegung ausgedriickt. »

Sehen wir uns die Sache an. Bewegung, blo formal, nicht kausal
betrachtet, war eine Aktfolge an demselben Subjekt. Akt oder Zustand b

1 Zwar nicht ausdriicklich. Aber stillschweigend. Denn ohne dieses Prinzip
gibt es weder « unerschiitterliche metaphysische Prinzipien » noch « eine wahre und
gewisse Erkenntnis », « Humani generis, ed. Herder-Wien n. 29. In der Ansprache
an die Genetiker vom 7. 9. 1953. AAS 45 (1953) 602 oben wird das Kontradiktions-
prinzip ausdriicklich genannt.



182 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

folgte an ihm auf den Akt oder Zustand a. Nehmen wir nun einmal an :
Gegeben sei ein Seiendes und habe folgende Ziige an sich. Erstens ist es
tatsichlich so (a) und noch nicht anders (b). Zweitens ist es aber fihig,
nicht mehr so (a), sondern anders (b) zu sein. Drittens soll es sogar unfihig
sein, so (a) zu bleiben und nicht anders (b) zu werden. Infolgedessen ist es
geradezu gendtigt, nicht mehr so (a) zu bleiben, sondern anders (b) zu
werden. Das alles liege im Wesen bzw. in der Konstitution dieses Seienden.
Worin liegt da ein nachweisbarer Widerspruch. Konnte Gott nicht der
Schopfer eines solchen Seienden sein ? !

In die Sprache des hl. Thomas iibersetzt, ist damit ein Seiendes (exi-
stens) gegeben, das einerseits im Zustand a z. B. kalt ist (existens in actu)
anderseits in Fahigkeit zum Zustand b, z. B. zum Warmsein (existens in
potentia). Ist es warm geworden, dann ist es wieder in einem Zustand
(existens in actu), aber nicht mehr im Zustand a, sondern im Zustand b.

Bewegung z. B. Warmwerden war nun nach Thomas ein Akt, wie Pf.
richtig sagt. Und zwar war es ein Akt unseres Seienden (actus existentis),
aber nicht der Akt, sofern es vordem im Zustand a ist (actus existentis
in actu, inquantum huius modi), auch nicht der Akt, sofern es spiter im
Zustand b ist (actus existentis in actu inquantum huius modi), sondern
der Akt, sofern es in der Fahigkeit zum Zustand b ist (existentis in potentia
inquantum huiusmodi). Daher ist Bewegung formal der Akt eines Seienden,
das in Fahigkeit (zu b) ist, insofern es in Fihigkeit ist (actus existentis
in potentia inquantum huiusmodi).

Wenn wir diesen begrifflichen und sprachlichen Grizismus ins Deutsche
iibersetzen, so war Bewegung die Auswirkung oder der Akt (actus) der
Aktfahigkeit (potentiae) eines aktfihigen Seienden (existentis in potentia).
Warmwerden war also ein Akt der Warmseinsfihigkeit eines warmseins-
fihigen Seienden, Kaltwerden ein Akt der Kaltseinsfihigkeit eines kaltseins-
fahigen Seienden.

Unser Seiendes, das tatsichlich so (a) und nicht anders (b), aber fahig
ist, nicht mehr so (a), sondern anders (b) zu sein, wird also formal und
faktisch anders (b) und bleibt nicht mehr so (a). Es geschieht durch Aus-
wirkung dieser seiner Fahigkeit.

Was nun die Ursichlichkeit an diesem formalen Bewegtsein betrifft,
so miiten wir nach unseren obigen Voraussetzungen annehmen, daB sie
im Inneren liege. Das Seiende iibt also seine Fahigkeit, nicht mehr so (a),
sondern anders (b) zu sein, selbst aus. Beim Warmwerden von Wasser geht
das nicht, beim Kaltwerden schon leichter, beim Wechsel der Molekular-
bewegungszustinde unter gleicher Temperatur scheint es selbstverstindlich.
Ein Zustand folgt mit innerer Notwendigkeit dem anderen 2,

Dann wire unser Seiendes nicht bloB formal bewegt, sondern auch
kausal bewegend. Dieses Bewegen wire nicht bloB Auswirkung, sondern

1 Ubungsbeispiele in BS s. S. 180, Anm. 1.

? WB = MITTERER, Albert: Der Warmebegriff des hl. Thomas nach seinem
physikalischen Weltbild und dem der Gegenwart. In: Aus der Geisteswelt des
Mittelalters (Grabmann-Festschrift), Miinster (Aschendorff) 1935, 720-734.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 183

Ausiibung der Seinsfiahigkeit eines seinsfihigen Seienden. Unser Seiendes
von vorhin wiirde diese seine Fahigkeit selbst ausiiben und zwar voraus-
setzungsgemdl aus innerer Unfahigkeit, so (a) zu bleiben und nicht anders
(b) zu werden, und daher infolge innerer Nétigung nicht mehr so (a) zu
bleiben, sondern anders (b) zu werden.

Der Bewegungssatz aber behauptet, daB3 die Ursache fiir dieses Bewegt-
sein immer ein anderes Seiendes sein miisse. Nicht unser Seiendes iibt dabei
seine Fihigkeit aus, sondern ein anderes Seiendes fiihrt sie an ihm aus.
Angenommen, nicht zugegeben, es sei faktisch immer so, so 1aBt sich doch
nicht zeigen, daf das Gegenteil dem Kontradiktionsprinzip widerspriche.
Niemals ist dabei das Seiende zugleich so (a) und anders (b). Immer ist es
nacheinander zuerst so (a) und dann anders (b). Niemals ist es unter der-
selben Riicksicht so (a) und anders (b). Immer ist es tatsichlich so (a), aber
fahig, anders (b) zu sein 1.

Die Kirche ist also wieder nicht inkonsequent, wenn sie den Bewegungs-
satz freigibt, das Kontradiktionsprinzip aber vorschreibt. Der Gegensatz
« Nicht alles, was bewegt ist, wird von einem anderen bewegt », widerspricht
dem Kontradiktionsprinzip nicht. Der Versuch, den kirchlich freigestellten
Bewegungssatz auf dem Umweg iiber das kirchlich vorgeschriebene Kon-
tradiktionsprinzip als verpflichtend hinzustellen, muB3 ebenso scheitern, wie
der, damit Andersdenkende der Unkirchlichkeit zu iiberfiihren.

Die Ursachen und das neue Weltbild., Pf. (225) schreibt : « Aristoteles
hat schon den jonischen Naturphilosophen den Vorwurf nicht ersparen
konnen, daB sie die Ursachen zu wenig oder gar nicht beriicksichtigt hatten.
M. hat sie wieder gestrichen, und glaubt mit dem undefinierbaren Begriff
der Entwicklung allein auskommen zu konnen und in die FuBstapfen
Heraklits treten zu miissen. »

Wer Ursachen, die der Bewegungssatz fordert (daB namlich alles, was
bewegt ist, von einem andern bewegt werde), in dieser Allgemeinheit ab-
lehnt, der rechnet damit, daB nicht alles, was bewegt ist, von einem anderen
bewegt werde, sondern manches eventuell konstitutionell bewegt sei. Er
leugnet nicht «die Ursachen » iiberhaupt. Er findet nur, da andere Ur-
sachen auch in Frage kimen. Konstitutionelles Bewegtsein ist nicht ursach-
loses Bewegtsein, sondern Bewegtsein, dafl seine Ursache nicht in einem
anderen Seienden, sondern im bewegten Seienden selbst und zwar in seiner
Konstitution hat. '

1 Man versucht dann nachzuweisen, daBl das Subjekt im Zustand b sein
miisse, um Zustand b verursachen zu kénnen, und zugleich nicht im Zustand b
sein diirfe, um b werden zu koénnen. Allein es geniigt, wenn das Subjekt im Zu-
stand a ist, um b verursachen zu kénnen und zugleich nicht im Zustand b, um
b werden zu kénnen. Dagegen erhebt man dann wieder den Einwand, omne agens
agit sibi simile und nemo dat quod non habet. Was sich aber beweisen 1a0t ist
nur omne causans causat sibi possibile ; auBerdem ist nicht jedes Verursachen
ein Geben dessen, was man selbst hat, sondern ein Verursachen dessen (b), was
man selbst nicht hat, durch etwas (a), das man hat. Doch steht das alles hier
nicht zur Erorterung. Vgl. BS oben S. 180, Anm. 1.



184 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

Das 148t sich auf die verschiedenste Weise formulieren. Gott hat einem
solchen Seienden ein ungleichférmig fortgesetztes Sein in der Zeit gegeben,
wie er Seienden ein ungleichférmig fortgesetztes Sein im Raum gab. Dieses
ungleichformig fortgesetzte Sein im Raum, ndmlich GréBe und Gestalt,
war nach Thomas nicht immer von auflen verursacht, sondern resultierte
aus dem Inneren, nimlich aus der Konstitution der betreffenden Kérper.
Ahnlich wire der Korper Ursache dieses ungleichférmig fortgesetzten Seins
und damit zugleich seines Bewegtseins. Denn ungleichférmig fortgesetztes
Sein ist Bewegtsein.

Der geschopflichen Ursichlichkeit nach kann man konstitutionelle Ur-
sichlichkeit auffassen als Reaktivursichlichkeit, d.h. als eine Reaktion
aller mit allen. Sie ist im Gegensatz zur Repassivursiachlichkeit, bei der immer
eines aktiv, das andere aber passiv ist. Man kann es denken als Ursichlich-
keit eines Zustandes am zeitlich niachsten, d. h. als Konsekutivursiachlichkeit
anstelle der Exekutivursichlichkeit, nach der ein ausfiihrendes Seiendes von
aullen die zeitliche Abfolge verursacht. Man kann es denken als Konsti-
tutionsursichlichkeit, d.h. als ein Bewegtsein, das aus der Konstitution
des Seienden ursichlich resultiert. Ich habe das anderswo ! ausfiihrlich
dargetan.

Wenn Pf. sich davon nicht iiberzeugen kann, so ist das eine andere
Sache. Aber er hat deswegen kein Recht zu behaupten, ich leugne gegen
Aristoteles und Thomas mit Heraklit und den jonischen Philosophen die
Ursachen.

Die Wirkursachen und das neue Weltbild. Neben die allgemeine Be-
hauptung, daB ich die Ursachen leugne, stellt Pf. die besondere, daB ich die
geschaffenen Wirkursachen verneine. Pf. (224) : « Die klassische Philosophie
hilt auf Grund der genannten Prinzipien daran fest, daB es auch geschaffene
wahre Wirkursachen gibt. Nach dem neuen Weltbild konnen wir von
kreatiirlichen Wirkursachen im eigentlichen Sinne nicht mehr reden. » Wel-
chen Beweis bringt Pf. fiir diese ungeheuerliche Behauptung ? Zunichst
sagt er (224): «Da es nach dem neuen Weltbild keinen Dualismus von
Subjekten (aktiv-passiv) mehr gibt, so bleiben nur mehr jeweilige Zu-
stinde, Zustandtatsachen, die zwar mit den vorausgegangenen in einem
kausalen Verhiltnis stehen sollen, dennoch aber nicht im eigentlichen Sinne
von diesen bewirkt worden sind. »

Warum gibt es nach dem neuen Weltbild keinen Dualismus von Sub-
jekten mehr ? Das Gegenteil des Bewegungssatzes lautet nicht « Kein Seien-
des, das bewegt ist, wird von einem anderen bewegt» (Ablehnung jedes
Dualismus von Subjekten), sondern « Nicht jedes Seiende, das bewegt ist,
wird von einem anderen bewegt» (1Bt Zweiheit von Subjekten zu). Sind
nur aktive und passive Subjekte zwei (duo) Subjekte, nicht auch aktive
und reaktive ? Oder sind reaktive Subjekte weniger wirkursichlich als
repassive ? Oder sind jene weniger geschaffene, kreatiirliche, wahre und
eigentliche Wirkursachen ? Was das neue Weltbild ausschlieBt, sind nicht

1 GU s. S. 173, Anm. 5.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 185

die Wirkursachen, sondern jene wirklosen Subjekte, an denen nur etwas
gewirkt wird, ohne daB sie riickwirkend selbst daran mitwirken. Das neue
Weltbild nimmt ein Reagieren aller mit allen an. Folge davon ist, daf} in
dem System, in dem alle mit allen reagieren, die Zustinde wechseln und ein
Zustand den anderen ursidchlich zur Folge hat.

Aber Pf. (224) meint anders : « M. nimmt nun an, der jeweilige Zustand
sei nicht von einem vorangehenden verursacht worden, sondern Gott selber,
der das Ganze von Anfang gemacht hat, erschaffe zugleich mit der Er-
haltung des Wesens, das sich substantiell bestindig dndert, den jeweiligen
Zustand neu. » '

Nein, das nimmt M. nicht an, sondern das Gegenteil. Infolge der
Reaktion aller mit allen (Reaktivursachlichkeit), die eben beschrieben wurde,
hat ein Zustand den néichsten nicht bloB zum zeitlichen Nachfolger, sondern
zur ursichlichen Folge (Konsekutivursichlichkeit). Weil das aber zwar
wahre und eigentliche, aber nur geschopfliche, kreatiirliche Ursachlichkeit
ist, so ist sie wie jedes geschopfliche Sein, Bewegtsein und Tatigsein jeweils
in allen ihren Einzelheiten von Gott geschaffen 1. Oder gibt es vielleicht
eine geschopfliche Ursichlichkeit, die nicht von Gott geschaffen wire ?
Oder ist Gott bloB Schoépfer des « substantiellen Wesens » und nicht auch
ebenso Mitschopfer aller jeweiligen Zustinde, des Seins, Bewegtseins und
Wirkens ?

Schon vorher sagt Pf. (186) bei der Beschreibung des neuen Welt-
bildes : « Die Weltkorper sind nicht nur beweglich, sondern von Natur aus
bewegt, Gott hat nicht eine bewegliche, sondern eine bewegte Welt er-
schaffen, es gibt daher keine dufleren geschaffenen Wirkursachen, Gott
bringt selber alle Effekte hervor, die Erhaltung besteht in einer bestindigen
Neuschopfung des jeweiligen Zustandes. »

Wenn die Welt, wie Pius XII. sagt, seit 5 Milliarden Jahren in totaler
und fataler Bewegung und Entwicklung begriffen ist, hat dann Gott nicht
eine bewegte Welt geschaffen, sondern nur eine bewegbare ? 2 Und wenn
diese Bewegung und Entwicklung ein anderes und dufleres Subjekt braucht,
welche duBere geschaffene Wirkursache steht zur Verfiigung ? Vielleicht
wieder die Himmelsgeister ? Wenn aber nicht, ist es dann nicht Gott selbst,
der diesen grandiosen Entwicklungseffekt hervorbringt. Und tut er das, wie
Descartes gemeint hat, mit einem erstmaligen Ansto oder ist er jederzeit
und jeweils dessen Ursache ? Ist also Erhaltung etwas anderes als fort-
gesetzte Schopfung ? Seit wann gibt es deshalb keine geschaffene Wirkur-
sachen ? Die ganze Welt ist von ihrer Konstitution aus ein System von

1 ESch = MITTERER, Albert: Von der Erzeugung ohne Schépfung zur
Schépfung ohne Erzeugung. Phil. Jahrbuch (Fulda) 61 (1951) 417-432. Ferner
AB = Anthropomorphe Biologien. a. a. O. 277-296.

2 Man vergleiche als duBersten Gegensatz dazu das Empyreum, den gro3ten
aller Weltkorper, das nach Thomas nicht blo nicht bewegt, sondern auch nicht
bewegbar, sondern so unbewegbar, daB es nicht einmal von den Geistern des
Himmels in Bewegung versetzt werden konnte. Es war weder 6rtlich noch quali-
tativ, noch quantitativ noch quidditativ veranderlich. I 66, 3 d. 2 etc. (caelum 42).



186 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

geschaffenen Wirkursachen, die miteinander reagieren, dadurch den je-
weiligen Zustand und dessen Fortsetzung in einem zeitlich nachsten verur-
sachen und so die Reaktiv-, Konsekutiv und Konstitutivursichlichkeit aus-
machen, die das « neue Weltbild » vertritt. Aber das ist geschépfliche Ur-
siachlichkeit und setzt voll und ganz die schopferische voraus. Es gibt weder
die eine ohne die andere, noch die andere ohne die eine.

Okkasionalismus und das neue Welthild. Mit der Leugnung der geschopf-
lichen Ursachen und insbesondere der Wirkursachen, die mir Pf. nachsagt,
hat er nun wieder die Voraussetzungen gewonnen, um mich der Unkirch-
lichkeit zu verdiachtigen. Er (224) schreibt: « Wenn Gott die jeweiligen
Zustinde erschafft, woher kommt dann das kausale Abhingigkeitsverhalt-
nis, wie zwischen Vater und Sohn ? Darauf antwortet M. mit der Frage :
« Warum denn Gott nicht auch diesen Zusammenhang erschaffen konnte ? »
Antwort : Diese Aufstellung, die eine grofle Ahnlichkeit mit dem Okka-
sionalismus hat, scheint nun nicht nur gegen die Erfahrung, sondern auch
gegen die Lehre der Kirche zu sein. » Er weist auf das Tridentinum hin 1.

Okkasionalismus spricht den Geschopfen eine eigene Ursachlichkeit ab.
Das ist sicher gegen die Lehre der Kirche. Aber noch viel mehr ist es gegen
die Lehre der Kirche, Gott die eigene Ursichlichkeit abzusprechen. Weder
das eine noch das andere lehre ich, sondern ich lehre, daB jede geschopf-
liche Ursichlichkeit, ob es nur Repassivursichlichkeit oder Reaktivursich-
lichkeit, Exekutiv- der Konsekutivursichlichkeit ist, primir von Gott ver-
ursacht sei 2,

Pf. (224) aber meint, daB ich mit der Ursichlichkeit Gottes die konsti-
tutionelle Ursiachlichkeit, nimlich die Ursichlichkeit eines Zustandes am
anderen umgehe : « Durch diese Annahme scheint ‘die adaquate Selbst-
bewegung’ (so nennt er konstitutionelles Bewegtsein) mittels des Schopfungs-
begriffes umgangen. »

Nein, sie ist nicht umgangen, sondern wie alles Sein, Bewegtsein, Tétig-
sein und damit wie alle geschopfliche Ursichlichkeit auf Gottes ungeschopf-
liche Ursédchlichkeit zuriickgefithrt. Der Okkasionalismus, dessen mich Pf.
verdachtigt, ist daher unbewiesen.

Gottesbeweise und neues Weltbild. Pf. (222) zeiht mich der Leugnung
der Gottesbeweise. Er (222) schreibt: « Nach dem hl. Thomas steht Gott
am Anfang des Prinzips : quidquid movetur ab alio movetur. Mit dem Aus-
fall dieses Prinzips miissen wir auch auf den Anfang verzichten. Dasselbe
gilt dann auch betreffs der Wirkursachenreihe. Nach dem neuen Weltbild
ist Gott auf keinen Fall mittelbarer Erzeuger. Damit ist auch jede Moglich-
keit geschwunden, aus der Erzeugerreihe der Kreatur auf einen iiberwelt-

1 Er verweist auf das Tridentinum sess. VI, cap. 16 und can. 32 (Denz. 809
und 842), daB nimlich der Mensch verdienstliche Werke vollbringen kénne. Wer
leugnet das ? Aber es heiBt auch: Gott wirkt in euch Wollen und Vollbringen
(Phil. 2, 13).

2 GU s.S.173, Anm. 5; ESch und AB s.S. 185, Anm, 1.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 187

lichen Erzeuger zu schlieBen. Wenn es kein Erzeugen mehr gibt, kann Gott
nicht als die causa prima efficiens non effecta aus der Kreatur erschlossen
werden. »

« M. spricht zwar wiederholt davon, daB Gott der Schopfer des Kon-
stitutes sei, das sich innerlich entwickle. Woher aber, so fragen wir, kénnen
wir aus diesem Konstitut beweisen, dal es erschaffen ist ? Was zwingt uns
anzunehmen, da8 es nicht ebenso von jeher aus sich war und ist, und damit
unerschaffen ist, wie Heraklit sagt. »

« Die Gottesbeweise verlieren ihren Halt in dieser Welt. Die Existenz
Gottes ist nur mehr Sache der freiwilligen Entscheidung. »

Pf. (223) hat die Stirn zu erkldren : « Das gibt M. auch unumwunden
zu.» Dann fiihrt er einen Text an, ohne zu beachten, daB dort gegen
Atheismus ad hominem argumentiert wird . Seit wann und nach welcher
Logik sind Sitze, mit denen man ad hominem argumentiert, Ansichten des
Autors ?

Pf. (223) : « Diese Auffassung 1aBt sich wohl kaum mit der kirchlichen
Lehre vereinbaren, wonach wir die Existenz Gottes aus der Kreatur sicher
erkennen und beweisen konnen.» Er zitiert (223) die Antimodernisten-
enzyklika und den Antimodernisteneid.

Nun hat, wie schon oben gezeigt, die Kirche den Bewegungssatz frei-
gegeben, wihrend sie an den Gottesbeweisen festhalt. Es ist also offenbar
nicht unkirchlich, wenn man meint, Gottesbeweise und speziell der Beweis
aus der Bewegung sei auch ohne den Bewegungssatz und die Bewegungs-
reihe moglich.

Diese Meinung vertrete ich schon seit Jahrzehnten und bin dafiir auch
schon wiederholt, besonders vor zwanzig Jahren in schwerster Weise an-
gegriffen worden. Inzwischen ist mir ganz unverhofft Hilfe von oben ge-
kommen. Der Heilige Vater hat sich selbst veranlaBt gesehen, den Gottes-
beweis aus der Bewegung ausfiihrlich zu behandeln 2. Dabei ist folgendes
bemerkenswert :

Erstens zeigt er, dal die Entwicklungslehre mit ihrer Totalitat und
Fatalitit der Bewegung des Weltalls diesem Gottesbeweis neue Unterlagen
bietet, die den « Alten » véllig unbekannt waren,

Zweitens legt er seinem Gottesbeweis aus der Bewegung nicht blo8 wie
Thomas die lokale, qualitative und quantitative Verinderung zugrunde,
sondern vor allem auch die quidditative, die Thomas im dritten Gottes-
beweis aus der Erzeugung und Erzeugerreihe verwendet. So gewinnt er
eine umfassende empirische Grundlage fiir die erste Primisse.

Drittens verwendet der Heilige Vater als theoretische Primisse keine
von denen, die Pf. fiir unentbehrlich hilt, weder den Bewegungssatz, noch
die Bewegerreihe, noch die Endlichkeit dieser Bewegerreihe.

1 Er zitiert meinen Text, auBerdem unter Auslassungen, ohne das kenntlich
zu machen. Ich kann nur vorschlagen, daB jeder selbst liest. Er steht in SchE =
Schopfung oder Entwicklung — eine Alternative ? Wissenschaft und Weltbild
3 (1950) 233.

2 Siehe S. 175, Anm. 1.



188 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

Viertens deutet er aber dafiir drei andere theoretische Voraussetzungen
an, namlich, daB eine so bewegte Welt nur kontingent sein konne, daf3 sie
daher unmoglich aseisch sei, sondern ein aseisches Seiendes als Ursache
haben miisse, und daf3 die Ursidchlichkeit dieses aseischen Seins an dieser
Welt nur Schopfung sein konne.

Es sind also trotz Pf. Gottesbeweise, ja sogar Gottesbeweise aus der
Bewegung, ohne Bewegungssatz und ohne Beweger- und Erzeugerreihe
denkbar. Und das verdanken wir dem neuen Weltbild. Jedenfalls sind sie
nicht unkirchlich, wenigstens seit dem 22. November 1951 nicht mehr.

Ich mochte noch etwas sagen. Der Bewegungssatz stammt von einem
Heiden. Der Heide Aristoteles mufite das Sein, dessen Bewegtsein er ursich-
lich erkliaren wollte, als unerschaffen voraussetzen. Er konnte daher nur
formulieren : Was bewegt ist, dessen Bewegtsein ist von einem anderen
verursacht, nicht aber : Was bewegt ist, dessen Sein ist von einem anderen
verursacht. Wir aber sind in einer anderen Lage. Wir kénnen heute mit
Pius XII. sagen : Was bewegt ist, und speziell was so total und fatal bewegt
ist, wie unsere Welt, dessen Sein ist von einem anderen verursacht, Denn
es ist kontingent und daher unméglich aseisch. Dieser neue Bewegungssatz
scheint noch kirchlicher bzw. christlicher als der alte zu sein, der einem
anderen Welt- und Gottesbild entstammt 1.

Monismus und das neue Weltbild. Pf. (209) wirft mir nichts Geringeres
als Monismus vor. Er schreibt (208) iiber das neue Weltbild : « Der Makro-
kosmos bewegt sich daher nicht deshalb, weil sich die Teile, die einzelnen
Korper bewegen, sondern die Teile bewegen sich durch die Zugehérigkeit
zur Bewegtheit des Ganzen, des Universums. »

Faktisch liegt hier ein fundamentaler Unterschied zwischen dem alten
und dem neuen Weltbild vor. Er gilt nicht blo8 funktionell, wie Pf. hier
meint, sondern ebenso genetisch und konstitutionell. Das ist folgerichtig.
Denn Werden, Sein und Tatigsein richten sich nacheinander.

Genetisch ist der Makrokosmos nicht aus seinen Teilen entstanden,
sondern umgekehrt die Teile aus ihm. Er hat sich in einem Entwicklungs-
prozeB, den Papst Pius XII. drastisch schildert und der Milliarden Jahre
in Anspruch nahm und auch heute noch nicht zu Ende ist, in seine Teile
aufgegliedert. Davon wuBten die « Alten » Aristoteles und Thomas iiberhaupt
nichts.

Infolgedessen betrachteten sie konstitutionell die Kérperwelt als ein
aufllerliches System der Korper und Geister, die unerschaffen waren wie
Gott (Aristoteles) oder die Gott zuerst erschuf (Thomas) wie Gestirne und
Elemente und Geister, oder spiater mit ihnen und aus ihnen erzeugte wie
Mineralien, Pflanzen, Tiere und Menschen. Heute ist der Makrokosmos
nicht mehr das auBerliche System von damals, das aus diesen Korpern

1 ESch s. S. 185, Anm. 1. Wenn der Bewegungssatz fiir einen Gottesbeweis so
unentbehrlich ist, wie sollte man dann z. B. beweisen, da8 auch das unbewegte, ja
unbewegbare Empyreum eine Ursache auBer sich haben muBte ? Alles Sein dieses
groBten Weltkorpers galt als konstitutionell. Vgl. S. 179, Anm. 3.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 189

zusammengesetzt ist, sondern eine innere Einheit, die in diese Kérper auf-
gegliedert ist, ein Ganzes (Pius XIIL.), in dem und von dem aus alle Teile
zueinander nicht bloB in 4duBerer Koexistenz, sondern auch in innerer
Kovariation und Korrelation untereinander, vor allem aber zum Ganzen
stehen. :

Diesem Werden und Sein entspricht die Tatigkeit oder die Funktion.
Der Makrokosmos ist nicht bewegt, weil sich die Gestirne bewegen oder
bewegt werden, sondern umgekehrt sind die Gestirne bewegt infolge der
kosmischen Eigenschaften des Ganzen, dem sie angehéren!. Das dndert
nichts daran, dal innerhalb dieses Ganzen die Teile alle mit allen reagieren,
sich alle gegen alle bewegen, da die dadurch verursachten jeweiligen Zu-
stainde wieder ndchste ursichlich zur Folge haben. Aber immer ist es vor
allem das Ganze, aus dem die Teilgeschehnisse resultieren.

Das ist die holistische Auffassung des neuen Weltbildes gegeniiber dem
alten meristischen, wie sie im Bild der Werkstatte zum Ausdruck kam.

Pf. (209) fiahrt fort : « Der monistische Charakter dieser Lehre ist un-
verkennbar. Es braucht darnach keinen duBleren Beweger mehr, die Welt
ist als Ganzes selbst in Bewegung, ist von Natur aus, von Konstitution
aus, in Bewegung. Gott als Motor wurde von Aristoteles eingefiihrt ; er
beruht aber nur auf den technischen Vorstellungen der Bewegung. Der
Motor immobilis fdllt daher ganz weg ».

Zundchst ist der Holismus, wie er vorhin dargestellt wurde, nicht
metaphysischer Monismus im Gegensatz zum Dualismus von Gott und Welt,
sondern naturwissenschaftlicher Holismus der Welt im Gegensatz zum
Merismus des alten Weltbildes. Monismus dagegen ist Glaube an eine Welt
allein ohne Gott im Gegensatz zu Dualismus von Gott und Welt. Er ist
speziell ein Evolutionismus ohne Schopfer statt des Dualismus von Ent-
wicklung und Schopfung.

Ich habe erstens ausfiihrlich dargetan, daB3 zwischen dem naturwissen-
schaftlichen und dem metaphysischen Evolutionismus kein notwendiger
Zusammenhang besteht 2. Dasselbe lehrt auch « Humani generis » 3.

Zweitens. Aber es ist richtig, daBl einem holistischen Weltbild ein
holistisches Gottesbild entspricht : Gott verursacht die ganze Welt, er ver-
ursache sie als Ganzes (Pius XII.), verursacht sie zur Génze, also durch
Schopfung aus nichts, ist aber nicht blo Erschaffer ihres Anfangs, sondern
ebenso erhaltender Schopfer ihres fortgesetzten Seins, nicht bloB Schépfer
ihres Seins, sondern auch ihres Geschehens, also Bewegtsein und Tétigsein.
Er verteilt seine Ursichlichkeit an der Welt nicht auf Erschaffung, Bewegung,
Erzeugung und Steuerung, sondern vereinigt diese begrifflich verschiedenen
Werke Gottes sachlich in dem einen Werk, das ihm und nur ihm eignet,
in einer holistisch- aufgefaBten Ursichlichkeit an einer holistisch aufge-
faBten Welt, namlich in der integral verstandenen Schopfung.

1 Ausfiihrlich dargestellt in GBB s. S. 175, Anm. 1.

2 SchE s. S. 187, Anm. 1. Uber Holismus in der Natur s. DESSAUER, Friedrich :
Die Teleologie in der Natur. Basel (Reinhardt) 1949.

3 Es lehnt ebenso den metaphysischen Evolutionismus ab, wie es den natur-
wissenschaftlichen als diskutabel erklart, ed. Herder n. 6 und 38.



190 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

Dagegen entsprach dem meristischen Weltbild des Aristoteles ein meri-
stisches Gottesbild. Der erste unbewegte Beweger verursachte nicht die
ganze Welt, sondern nur jene Teile, die er bewegend erzeugte (Mineralien,
Pflanzen, Tiere und Menschen). Andere Teile, Geister, Gestirne und Ele-
mente setzte er dabei voraus, besonders die Urstoffe. Er verursachte daher
keinen Korper zur Ganze aus nichts, sondern jeden aus seinem Urstoff.
Er bewegte auch nur Teile, nicht alle Korper, und durch Teile wieder Teile
(Bewegerreihe). Er tat es wieder durch andere Teile der Welt, die Geister,
und war selbst ein Teil von ihnen. Denn er war nur einer, wenn auch der
erste unter seinesgleichen (nimlich der erste der unbewegten Beweger),
nicht der einzige ohne seinesgleichen, wie es der unerschaffene Schépfer ist 1.

Was ist kirchlicher, der Dualismus Schopfer und Geschopf oder der
Dualismus : erster unbewegter Beweger und zweite unbewegte Beweger,
Erzeuger und Erzeugnisse, Werkmeister und Werkstatt ? Auf jeden Fall
ist der erste Dualismus kein Monismus, sondern Monotheismus, wihrend
dem zweiten Dualismus in der Aristotelischen Form der Vorwurf des Heno-
theismus nicht erspart werden kann, Gott ist einer (heis) unter seinesgleichen,
nicht der einzige (monos) ohne seinesgleichen 2.

Monopsychismus und neues Weltlild. Ich wei3 nicht, mit welchem
Publikum Pf. rechnet. Es ist immerhin merkwiirdig, was er ihm zumutet.
Nachdem er (210) zuerst erklart hat, daB « mit der Behauptung, der Makro-
kosmos sei wie der Mikrokosmos (Organismus) konstitutionell bewegt, der
substantielle Monismus bereits eindeutig ausgesprochen » sei, fahrt er dann
fort : « Vor allem folgt aus dieser modernen Entwicklungstheorie die Einheit
der Seele in allen lebenden Korpern. Was die menschliche Seele betrifft, so
wurde diese Einheit von der Kirche bereits ausdriicklich verworfen » (Conc.
Lat. V.-Denz. 738).

Jede menschliche Geistseele ist nach dem V. Lateranischen Konzil und
nach « Humani generis» von Gott erschaffen. Das schlieBt aber nach
« Humani generis » nicht aus, daB der Menschenleib aus priexistenter leben-
diger Materie durch Entwicklung hervorgehe 3. Es ist also nicht unkirch-
lich, sondern theologisch wie naturwissenschaftlich diskutabel, da Samen,
aus denen der Menschenleib durch Entwicklung wird, lebendig und infolge-
dessen beseelt, wenn auch noch nicht geistbeseelt sind. Von dieser Voraus-
setzung aus ergibt sich folgendes: Diese Samen stellen im Gegensatz zum
alten Weltbild die Kontinuitat des Lebens zwischen Gatte und Gattin wie
zwischen Eltern und Kindern her. Denn einerseits verschmelzen zwei leben-
dige (und daher beseelte, wenn auch nicht geistbeseelte) Samen zu einem,
wihrend die « Samen » nach dem alten Weltbild unlebendig waren. Ander-
seits sind die Samen der Eltern, aus denen die Kinder durch innere Ent-
wicklung werden, lebendig und damit beseelt, wenn auch nicht geistbeseelt,
wahrend sie nach dem alten Weltbild ebenso unlebendig waren wie auch
die ersten embryonalen Formen des Kindes.

1 ESch s. S. 185, Anm. 1. 2 ib.
3 ed. Herder n, 29,



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 191

Weil diese Teilung und Vereinigung durch Entwicklung und damit
konstitutionell erfolgt, ist die Art (species) konstitutionell bewegt. Ja, diese
Form der Fortpflanzung und der Kreuzung ist in Wechselwirkung mit der
Umwelt der méchtige Faktor der inneren Entwicklung der Art, die einer-
seits in der fortschreitenden inneren Aufgliederung in Individuen und damit
in Fortpflanzung und Vermehrung derselben, anderseits aber in der quali-
tativen Differenzierung der Individuen besteht. Das ist konstitutionelle
Bewegung der Art1l

Pf. aber denkt offenbar so: Zur konstitutionellen Bewegung der Art
wire Einheit, d. h. Einzigkeit der Seele in allen lebenden Korpern erfordert.
Nun aber lehrt das neue Weltbild diese konstitutionelle Bewegung der Art.
Also lehrt sie die Einheit der Seele in allen lebenden Korpern. Das wire
Monopsychismus 2.

Gegen diese Folgerung konnte ihm (Pf.) schon Thomas einen Ausweg
zeigen. Thomas hat ndmlich sowohl Teilung lebendiger Individuen in zwei 3
wie die Zusammensetzung zweier in eines gekannt. Nur meinte er, diese
Fille seien formal auf niedrigste Organismen beschrinkt und wiirden kausal
nur durch gewaltsamen Eingriff von auflen vollzogen. Sie seien daher gegen
die Natur. Er hat noch nicht wissen kénnen, da3 solche Teilung und Ver-
einigung bei allen Organismen vorkommt und zwar von innen heraus, nicht
bloB von auflen, also konstitutionell erfolgt, wie eben beschrieben wurde.

Auch er fragte sich, was dann mit der Seele der Individuen sei. Es
fiel ihm aber nicht ein, anzunehmen, das geteilte Individuum und die zwei
Teilindividuen hatten statt drei Seelen eine einzige Seele, sondern er stellte
eine Theorie auf, namlich die, daB die Seele bei der Teilung des Leibes mit
geteilt werde 4.

Es ist nicht einzusehen, warum es bei einer konstitutionellen Teilung
anders sein miiBte, Jedenfalls ist der Beweis, daB aus dem neuen Weltbild
deshalb ein unkirchlicher Monopsychismus folge, nicht erbracht.

Polypsychismus und neues Weltbild. Wahrend aus der konstitutionellen
Teilung der lebendigen Materie, die das neue Weltbild lehrt, Monopsychis-
mus folge, ergebe sich aus der konstitutionellen Vereinigung lebendiger
Materie bei der Verschmelzung zweier Keimzellen ein Polypsychismus 5.
Pf. (210) : « Da sich das Sperma allein nicht zum Menschen entwickeln
kann, sondern zwei Faktoren, das Spermium und das Ei, zum Mensch-
werden erforderlich sind, wird nach dem neuen Weltbild der Fall noch

1 Uber die genealogische, systematische und konstitutionelle Einheit der
Menschheit siche WW 6, 307-320 s. S. 173, Anm, 2.

2 ib. Ich verwende der Kiirze wegen den Ausdruck Monopsychismus, den
Pf. nicht gebraucht.

3 WW 3, 97-107 (s. S. 173, Anm. 2) handelt ausfithrlich von der Teilungs-
biologie des hl. Thomas. Pf. scheint das gar nicht bemerkt zu haben.

4 ib,

§ Ich verwende auch hier der Kiirze wegen den Ausdruck Polypsychismus,
den Pf. nicht hat.



192 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

komplizierter. Was soll das Kind dann eigentlich sein ? Es miilte eine
zweifache Seele haben, da doch jeder Same durch das Ganze lebt, dem er
angehort. Nehmen wir aber an, es wiirden diese Keimzellen ein getrenntes
und von den Eltern verschiedenes Lebensprinzip haben. Welches soll nun
bei der Amphimixis bleiben ? » — « Sollen aber beide bestehen, dann folgt
daraus, daB sich an der weiteren Entwicklung beide beteiligen. Man sieht
ja ganz deutlich, wie sich die Chromosomen auf einmal ganz anders bewegen
und eine neue Stellung beziehen. Nach dem neuen Weltbild miissen wir da-
her im Embryo des Menschen zwei Geistseelen annehmen, da sowohl das
Spermium wie auch das Ei ihr Leben behalten und sich weiter entwickeln.
Diese Folgerung ergibt sich zwangsliufig aus der neuen Entwicklungs-
mechanik, ist aber evident falsch. »

Die Folgerung ergibt sich fiir die Geistseelen deshalb nicht, weil ja die
praexistente Materie, aus der das menschliche Individuum entsteht, nimlich
die Keimzellen, nicht geistbeseelt sind. Infolgedessen konnen aus ihnen
nicht zwei Geistseelen im neuen Individuum stammen. Die eine aber, die
das Individuum erhilt, wird von Gott geschaffen. Die Argumentation hitte
also nur fiir die Zygoten, fiir das befruchtete Ei vor der Geistbeseelung
einen Sinn 1, _

Was nun die Seele der Zygoten betrifft, so will ich hier ad hominem,
namlich an den Thomisten Pf. argumentieren. Ich zeige wieder, da Thomas
eine solche Folgerung schwerlich gezogen hitte. Er kannte namlich, wie
schon gesagt, nicht bloB die Teilung eines lebendigen Organismus, sondern
auch die Zusammensetzung zweier zu einem, z. B. die Pfropfung eines Edel-
reises auf einen Wildling 2. Leider hat er diesen Fall theoretisch nicht so
eingehend erortert wie den ersten. Er hat nicht davon gesprochen, daf
etwa dabei die zwei Seelen bei der Zusammensetzung der beiden leben-
digen Organismen zu einer mitzusammengesetzt wiirden.

Aber wir haben von ihm eine andere Theorie, nimlich die der Elemen-
tation bzw. der Zusammensetzung zweier oder mehrerer Elemente zu einer
Elementverbindung (Elementat). Dabei verschwinden nach Thomas die
Wesensformen der Elemente und machen der neuen Wesensform des Ele-
mentats Platz, bleiben aber trotzdem mit ihrer Kraft in ihm. Das Elementat
hat also nicht zwei Wesensformen, sondern nur eine, hat aber trotzdem
die Kraft der beiden anderen in sich 2.

Nun ist nach Thomas jede Seele eine Wesensform. Er hitte also seine
"Theorie folgerichtig auch auf Seelen anwenden konnen, etwa auf den Fall
des Maulesels oder Maultieres, das aus der Kreuzung zweier artverschie-
dener Individuen entsteht und nach Thomas eine Mittelart (species media)

1 Es hingt alles von der Zeit ab, in der man die Geistbeseelung ansetzt.

2 WW 3, 107-110 (s. S. 173, Anm. 2) behandelt die Vereinigungsbiologie des
hl. Thomas.

® De mixtione elementorum, SchluB : « Sunt igitur formae elementorum in
mixtis non actu, sed virtute : et hoc est quod dicit philosophus in I de generatione. »
Pf, hitte also nur die « klassische Philosophie » heranzuziehen gebraucht, um zu
sehen, daB seine Folgerungen nicht zwingend sind.



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 193

zwischen ihnen darstellt 1. Das Maultier hat aber nach Thomas nicht zwei
Seelen 2,

Aber wenn das zwischen artverschiedenen Individuen denkbar ist,
warum nicht zwischen artgleichen Subjekten wie zwischen zwei Keimzellen
derselben Art. Bei ihrer Verschmelzung miiten ihre beiden Seelen durch-
aus nicht bleiben, sondern kénnten einer dritten Platz machen, mit ihrer
Kraft aber in dieser bleiben.

Was ich sagen will, ist nur das. Der Schlul auf Polypsychismus, den
Pf. zieht, ist nicht so « zwangsldufig », wie er meint.

Die Philosophie des hl. Thomas und das neue Weltbild. Pf. (225) sagt
vom neuen Weltbild : « Es widerstreitet ganz offensichtlich der Philosophie
des hl. Thomas und damit den Prinzipien der klassischen Philosophie. »

Ist das unkirchlich ? Im Gegenteil. Wenn man kirchlich sein will, dann
ist man mitunter genotigt, selbst der Theologie des hl. Thomas zu wider-
streiten. Man kann z. B. nicht mehr wie er die Unbefleckte Empfiangnis
Marias ablehnen 3 oder seinen spiritualistischen oder seinen imperialistischen
Kirchenbegriff teilen 4, oder das Wesen des Weihesakramentes bestimmen
wie er. Wird es in der Philosophie anders sein ? Das wire befremdend, da
die Theologie doch wesentlich hoéher steht, als das, was Pf. klassische
Philosophie nennt, ndmlich die Philosophie des Aristoteles.

Zweitens. Auf jeden Fall kann man kirchlich sein und dabei iiber
« Prinzipien der klassischen Philosophie » anders denken als er, also den
Prinzipien der klassischen Philosophie widerstreiten. Unkirchlich ist es nur,
wenn jemand von anderen mehr verlangt als die Kirche oder sie der Un-
kirchlichkeit zeiht, weil sie von der kirchlich gewahrleisteten Denkfreiheit
Gebrauch machen, jener gerechten Denk- und Lehrfreiheit, die nach Pius XI.
die Voraussetzung fiir jeden wissenschaftlichen Fortschritt ist 5.

Die 24 Thesen und das neue Weltbild. Pf. (225) : « DaB das neue Welt-
bild mit den 24 Thesen, die im Sinne des Motu proprio etc. herausgegeben
wurden, in vielen Punkten nicht vereinbart werden kann, sei nur nebenbei
bemerkt ». In der FuBnote zihlt Pf. nebenbei acht, also ein Drittel der
Thesen auf, mit denen es nicht vereinbar sei. Aber er findet es nicht einmal
der Miihe wert, diese pauschale Behauptung auch zu beweisen. Offenbar
geniigen dazu die zahlreichen Behauptungen, die er im ganzen Aufsatz
ausspricht.

1 Verit. 3, 8 ad 4 : mulus habet speciem mediam inter equum et asinum ; ideo
non est in duabus speciebus, sed in una tantum», Ahnlich Pot. 3, 8 ad 16; vgl.
IV Sent., d. 86, a. 4, sed contra 2.

2 Denn Einheit der Wesensart entspricht bei Thomas Einheit der Wesens-
form, aus der die Wesensart resultiert.

3 WW 5, 44 s. S. 173, Anm. 2.

) 4 WW 6 (s. S. 173, Anm. 2) handelt 15-24 vom spiritualistischen, 33-36 vom
Imperialistischen Kirchenbegriff des hl, Thomas.
5 Enc. « Studiorum ducem », Denz. 2192, s. S. 176, Anm. 1 und S. 178, Anm. 2.

13



194 Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

Es gibt heute einen kirchlichen oder kanonischen Thomismus. Er
beruht auf den can. 589 § 1 und 1366 § 2 und, was leider gern iibersehen
wird, auf deren authentischer Interpretation durch die Papste. Darnach
darf niemand gehindert werden, bei strittigen Thesen jene zu vertreten,
die ihm wahrscheinlicher zu sein scheint.

Innerhalb dieses kirchlichen und kanonischen Thomismus gibt es einen
Schulthomismus der 24 Thesen, der von jener Freiheit keinen Gebrauch
macht. Ich achte ihn, wie ich jede ehrliche Uberzeugung achte. Daneben
gibt es aber einen ebenso kirchlichen Thomismus, der von jener Freiheit
Gebrauch macht. Er kann dieselbe Achtung beanspruchen wie jener.

Unkirchlich sind nicht diese beiden Thomismen, sondern unkirchlich
ist es, wenn irgend ein Privater sich in der Kirche zum Lehrer aufspielt
und vom anderen mehr verlangt als die Kirche 1. Unkirchlich ist jede Be-
fehdung, die der Wahrheit nicht dient, aber die Bande der Liebe verletzt 2
Dabei fillt es mir gar nicht ein, Pf. mit gleicher Miinze zuriickzuzahlen, was
nicht allzu schwer wire. Aber auf drei Punkte méchte ich aufmerksam
machen,

Pfaffenwimmers Methode und das neue Weltbild. Pf. will eine « kri-
tische Untersuchung » anstellen. Wie kommt er nun zu so negativen, ab-
lehnenden Ergebnissen. Seine Methode ist im Wesen folgende. Er zieht
aus dem neuen Weltbild bzw. aus der Entwicklungslehre, wie ich sie gegen-
iiber Thomas weltbildvergleichend und kritisch darstelle, eine ganze Reihe
von Folgerungen. Ausgehend davon, daB das neue Weltbild schon formal
eine Riickkehr zu Heraklit sei und kausal mit ihm den Bewegungssatz
leugne, glaubt er nachweisen zu koénnen, dal damit auch das Kausalitits-
prinzip und das Kontradiktionsprinzip geleugnet, die Ursachen und beson-
ders die Wirkursachen aufgegeben, damit einigermaBen ein Okkasionalismus
vertreten, aber sicherlich die Gottesbeweise unmaoglich gemacht werden, und
sich im weiteren Verfolg ein Monismus, Monopsychismus und Polypsychis-
mus ergebe und VerstoBe gegen das Lateranense V., Tridentinum, Vaticanum
samt Antimodernisten-Rundschreiben und Antimodernisten-Eid. Allein
diese Konsequenzen zieht Pf., nicht die Kirche. Sie hat Heraklit im Empi-
rischen recht gegeben gegen die « Alten ». Sie hat den Bewegungssatz frei-
gegeben und die mikrokosmische Entwicklungslehre mit EinschluB der Ent-
wicklung des Menschenleibes aus praexistenter Materie als diskutabel er-
klirt und die makrokosmische Entwicklung zur Grundlage von Gottes-
beweisen gemacht. Hitte sie dies getan, wenn jene unkirchlichen Konse-
quenzen daraus folgten ?

Die Kirche hat recht. Denn diese Konsequenzen folgen tatsichlich
nicht mit jener selbstverstindlichen Notwendigkeit, die Pf. behauptet. Das
glaube ich gezeigt zu haben. Pf. muB daher zusehen, wie er dem Vorwurf
einer unkritischen und daher unwissenschaftlichen Konsequenzmacherei
entgehe.

1ib. s.S. 178, Anm. 3.
? ib,



Kirchlichkeit des neuen Weltbildes 195

Meine Kirchlichkeit und das neue Weltbild. Pf. ist selbstverstindlich
berechtigt, an das neue Weltbild und an meine Darstellung dessélben den
Mafstab der kirchlichen Lehre anzulegen. Dabei muBl er aber diesen Mag-
stab an das anlegen, was ich tatsichlich lehre, nicht an das, was er daraus
bald sehr selbstsicher bald weniger sicher folgert. Sonst werden eben seine
MeBergebnisse falsch sein.

Allein hier geht es nicht blof8 um irgendeine Falschheit, sondern um
Anti- und Unkirchlichkeit. Ich muB3 es ihm zwar zugute halten, da er im
wohltuenden Gegensatz zu anderen ! meine persénliche Gutgldubigkeit nicht
in Frage gestellt hat. Aber er hat — als Messungsergebnis — mich und das
von mir vertretene neue Weltbild ausgiebig als widerkirchlich erklirt. Mir
scheint, so massive Anschuldigungen mii8ten besser bewiesen werden. Sonst
geraten sie in Gefahr, als leichtfertige Verketzerung beurteilt zu werden 2,

Darauf muBte ich reagieren. Viele werden mir sagen, daf3 ich das nicht
notig gehabt hitte. Sie werden es mir zum Vorwurf machen, daB ich dem
Aufsatz Pf. zuviel Ehre angetan habe. Allein wer aus der Kirchen- und
Wissenschaftsgeschichte wie aus personlicher Erfahrung die verhangnis-
volle Rolle kennt, die bei wissenschaftlichen Auseinandersetzungen unter
uns die kirchliche Verdichtigung spielt, der wird verstehen, warum ich im
Interesse meiner Forschungsarbeiten nicht umhin konnte, auf diesen Auf-
satz einzugehen 3.

Zukunft des Thomismus und das neue Weltbild. Wie ich anderswo
dargetan hatte, wurden wir vom Heiligen Vater vor eine kolossale Aufgabe
gestellt. Einerseits schreibt er uns, wie seine Vorginger, den Thomismus
nachdriicklich vor 4. Anderseits hat er den naturwissenschaftlichen Evolu-
tionismus als theologisch diskutabel erkliart ® und selbst theologisch ver-
wertet 8, Damit ist also eine Synthese von Evolutionismus und Thomismus

1 So schreibt M. HupEczEk im Angelicum (Rom) 1949, Heft 3, bei der Be-
sprechung von Albert Niedermeyers Pastoralmedizin und dessen Thomistischen
Studien von « Prof. Mitterer-Wien, der auf Grund mangelhafter Sachkenntnis eine
wiiste Propaganda gegen die Philosophie und Theologie des hl. Thomas betreibt ».
Derselbe M. HUDECZEK leitet im Angelicum (Rom) 1949, Heft 1, seine Besprechung
von WW 3 mit den Worten ein : « Der Zweck (scopus) dieses Buches ist, durch
Darstellung der Biologie des hl. Thomas den Englischen Lehrer licherlich zu
machen, seine wissenschaftliche Fahigkeit in Zweifel zu ziehen und seine Philo-
sophie von Grund auf zu untergraben.» Wer die Absichten eines Andersdenken-
den so miBversteht oder miBdeutet, mit dem ist eine ehrenhafte wissenschaftliche
Auseinandersetzung im Sinne der Kirche (Denz. 2192) kaum méglich. Da bleibt
Pf. noch wesentlich objektiver und vornehmer. Uber meine Sachkenntnis vgl.
MO, s. unter Anm. 3.

2 Denz. 2192, ‘

3 Ich mufite es auch in anderen Fillen tun. Vgl. MO = MITTERER, Albert :
Mas occasionatus oder zwei Methoden der Thomasdeutung. ZKTh (Innsbruck) 72
(1950) 80-103.

4 « Humani generis» allenthalben.

5 « Humani generis», ed. Herder 36.

¢ Oben S. 175, Anm, 1. AuBerdem in Anspr, an die Genetiker, s. S. 181, Anm. 1.



196 Kirchlichkeit des neuen Waeltbildes

diskutabel. Allein bei Thomas ist kein Platz fiir den Evolutionismus. Das
hat Pf. richtig gesehen. Dieser Platz muf3 erst gemacht werden.

Die Methode, die ich nun eingeschlagen habe, ist von der, die Pf.
vertritt, grundverschieden. Ich habe es mit einer weltbildvergleichenden
Thomasforschung versucht und bin damit zu einem kritischen Thomismus
gekommen. .. Pf., der allerdings positive Leistungen auf diesem Gebiete
erst vor sich hat, probiert zunichst, diese meine Methode und ihre Ergeb-
nisse zu vernichten. Es ist bezeichnend, daB seine Kritik nur negativ ist
und daB er an meiner Methode und ihren Ergebnissen iiberhaupt nichts
Positives zu finden vermag. Ich zweifle daher, ob mit solchen Methoden
die Losung der gestellten Aufgaben und damit der kirchliche Thomismus
selbst geférdert werden konne oder nicht vielmehr, wie so oft in der Ver-
gangenheit, unter ihnen leide. Mir scheint, man miiBte sich die weitherzigen
Richtlinien, die Pius XII. gegeben hat!, mehr zu Herzen nehmen. Sonst
droht der kirchlichen Wissenschaft die Gefahr « jenes unklugen Eifers derer,
die glauben, alles was neu ist, schon weil es neu ist, bekimpfen und verdich-
tigen zu miissen » 2,

Immerhin aber bin ich angeregt worden, meine weltbildvergleichende
Methode, meinen kritischen Thomismus und deren Ergebnisse erneut zu
iiberpriifen, um sie vor jenen Konsequenzen zu bewahren, die ihnen einst-
weilen freilich noch nicht nachgewiesen werden konnten.

1 Oben S. 175, Anm. 2.

2 Prus XII. im Rundschreiben « Divino afflante Spiritu ». EE = MITTERER,
Albert : Eros und Ethos der theologischen Forschung. In : Gloria Dei 5 (1950/51)
306-317.

Zum vorstehenden Avtikel wird H. H. Dr. Geovrg Pfaffenwimmer C. Ss. R.
in seiner Erwidevung «Das neue Weltbild Albert Mittevers» in Heft 3 und 4
abschliessend Stellung nehmen.



	Kirchlichkeit des neuen Weltbildes

