
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 2

Artikel: Aspects psychologiques de l'"analysis fidei" chez S. Thomas d'Aquin

Autor: Duroux, Benoit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760496

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aspects psychologiques de 1'« analysis fidei »

chez S. Thomas d'Aquin
Par Benoit Duroux O. P.

Croire est à la fois un don de Dieu et le fruit de notre activité

propre. Un texte des Sentences (III S., d. 23, q. 3, a. 2, ad 2) groupe
tous les éléments qui entrent en jeu dans la position d'un acte de foi.
C'est la réponse à une objection qui cite diverses « autorités » pour
établir que la foi est un habitus acquis par nos actes : Rom. X, 17 :

« Fides ex auditu » — Jo. XX, 29 : « Quia vidisti, credidisti » — Augustin :

« Nullus credit, nisi volens (In Jo. Tr. 26, n. 2). Elle est donc quelque
chose qui vient de nous. Voici la réponse :

« Dicendum quod in fide quatuor considerantur : scilicet ipsum
quod credendum est, ratio determinans voluntatem ad creden-
dum, voluntas intellectui imperans, et intellectus exequens.

Et secundum hoc quantum ad eius determinationem, et quantum
ad eius actum qui ex nobis est, quamvis habitus sit infusus, dicitur
esse ex quatuor quae in nobis sunt :

1. Quia quantum ad ipsum credendum, dicitur esse ex auditu,
quia determinatio credendorum fit in nobis vel per locutionem
interiorem, qua Deus nobis loquitur, vel per vocem exteriorem.

2. Quantum vero ad rationem quae inducit voluntatem ad credendum,

dicitur esse ex visione alicuius quod ostendit Deum esse qui
loquitur in eo qui fidem annuntiat.

3. Quantum vero ad imperium voluntatis dicitur fides esse ex
voluntate.

4. Quantum autem ad executionem intellectus, dicitur esse actus
fidei ex intellectu. »

L'habitus de foi est infus par Dieu : voilà ce qui est d'abord posé,

et c'est l'habitus infus qui rend finalement compte, du côté du sujet,
de l'acte de foi, de sa portée et de sa certitude. Nous avons déjà touché



Aspects psychologiques de 1' « analysis fidei » 149

les points troisième et quatrième dans un article précédent sur la
structure psychologique de l'acte 1. Le premier point, concernant la
détermination des objets à croire, est ici hors de propos. Nous nous
attacherons donc au deuxième, où se trouve énoncé le motif qui
entraîne l'acte de foi.

1. Le motif ou la « raison » qui incline à croire

La structure de l'acte de foi comporte nécessairement une raison

qui incline la volonté à croire. En vue de sa fin dernière, la volonté
choisit la foi comme un moyen d'y parvenir2. Elle commande (imperat)
donc à l'intelligence l'assentiment. Or 1' « imperium » est un acte de

la raison, sous l'influx d'un vouloir3. Quellè est donc la raison qui
fonde la foi «La raison, dit S. Thomas, pour laquelle la volonté est

inclinée à croire des choses inévidentes, c'est que Dieu les dit... c'est
la Vérité première, Dieu auquel on fait foi i. » La question est
maintenant de voir comment la Vérité première, qui se manifeste par mode

de témoignage revêtu d'une autorité suprême 5, devient pour le croyant
le motif de son assentiment.

Le croyant reçoit la parole de Dieu par la prédication. Mais alors
est-ce à Dieu qu'il croit, ou bien à des hommes Il semble bien que
le propre du fidèle, à la différence de l'incroyant, est de croire à des

hommes, « car nul ne fait preuve d'une incrédulité telle qu'il n'admette

pas que Dieu ne dise que la vérité8 ». S. Thomas répond que le

fidèle donne son assentiment à un homme, non point cpmme tel, mais

pour autant que Dieu parle en lui, ce qu'il peut établir par des signes

sûrs, tandis que l'infidèle ne croit pas à Dieu parlant dans un homme 7.

Donc à la difficulté S. Thomas oppose un fait certain : il y a des hommes

1 La structure psychologique de l'acte de foi. — Freib. Zeitschr. f. Phil,
u. Theol. 3 (1954) 281.

2 Cf. II-II, q. 1, a. 4, c. : « Alio modo intellectus assentit alicui, non quia
sufficienter moveatur ab obiecto proprio, sed per quamdam electionem voluntarie
declinans in unam partem magis quam in aliam. » — Cf. II-II, q. 11, a. 1, c.

3 I-II, q. 17, a. 1.
4 III Sent., d. 23, q. 2, a. 2, sol. 2 et sol. 3 ; q. 2, a. 4, sol. 1, ad 2 ; q. 3, a. 3,

sol. i. — in Dion. Div. Nom. c. VII, 1. 5, n. 737 (ed. Marietti 1950).
6

« Testimonium Dei » : Ver. q. 14, a. 8, c. — « Auctoritas Dei » : III Sent.,
d. 24, a. 2, sol. 2, ad 3. — II-II, q. 4, a. 1, c ; q. 2, a. 9, ad 3.

8 III Sent., d. 23, q. 2, a. 2, qla. 2, obj. 3.

' Ibid. sol. 2, ad 3 : « Fidelis credit homini non quia homo, sed inquantum
V>eus in eo loquitur : quod ex certis experimentis colligere potest. Infidelis autem
n°n credit Deo in homine loquenti. »



150 Aspects psychologiques de 1' « analysis fidei »

qui sont vraiment les porte-parole de Dieu1. Ils ne font pas écran entre
le croyant et Dieu. S. Thomas, pour qui le « credere Deo » exprime

pourtant l'essence de l'acte de foi, dit même, dans deux expositions
de cette formule, que le témoin peut être une créature : car on croit
S. Paul ou un autre Apôtre 2. C'est que pour lui, l'envoyé de Dieu,

en tant qu'il proclame son message, ne fait pas nombre avec le Témoin

divin. L'Apôtre ou le Prophète, en effet, ne peuvent accomplir leur

mission, que s'ils participent vraiment à la connaissance divine3. S. Thomas

va jusqu'à affirmer que ceux auxquels incombe l'office d'enseigner
la foi, étant intermédiaires entre Dieu et les hommes, sont des dieux

par rapport à ceux-ci, en tant qu'ils participent à la connaissance divine

par la révélation prophétique ou par la science des Ecritures, selon

la parole de Jésus en S. Jean : « Illos dixit deos ad quos sermo Dei
factus est (Jo. X, 35). » C'est pourquoi les simples doivent avoir une
foi implicite dans la foi de leurs pasteurs, pour autant qu'ils sont « des

dieux par participation4 ». Dieu est règle suprême de la foi, et ses

envoyés en sont la règle seconde, mesurée. Ils perdent donc cette

dignité dès là qu'ils se soustraient à la régulation de la Vérité première
en enseignant des erreurs5. Encore faut-il que l'on puisse distinguer

1 In Jo. V, 1. 4, n° 5 : « Introducitur quidem fides per verbum hominis
Innititur vero fides non verbo hominis sed ipsi Deo sic nos introducit per
verbum hominis ad credendum, non ipsi homini qui loquitur, sed Deo cuius verba

loquitur. » — Cf. aussi : Ver. q. 11, a. 3, ad 8 et q. 14, a. 8, c.
2 In Jo. VI, 1. 3, n° 7 : « Differt enim credere Deum, sic enim designo obiec-

tum ; et credere Deo, quia sic designo testem ; et credere in Deum, quia sic designo
finem : ut sic Deus possit haberi ut obiectum fidei, ut testis et ut finis ; sed aliter
et aliter : quia obiectum fidei potest esse creatura similiter et creatura potest
esse testis fidei, credo enim Paulo, seu cuicumque sanctorum; sed finis fidei non
potest esse nisi Deus ...» — et In Jo. IX, 1. 4, n° 1.

3 In Jo. I, 1. 11, n° 3 : « Olim unigenitus Filius manifestavit Dei cognitionem
per Prophetas, qui earn in tantum annuntiant, in quantum aeterni Verbi fuerunt
participes ...» —-Cf. ibid. 1. 4 in med. et In Psalm. XXIV, n° 8.

1 III Sent., d. 25, q. 2, a. 1, sol. 4 : « Uli quibus incumbit officium docendi
fidem, sunt medii inter Deum et homines, unde respectu Dei sunt homines et
respecta hominum sunt dit, in quantum divinae cognitionis sunt participes per scien-
tiam Scripturarum vel per revelationem ut dicitur Jo. X. 35 Et ideo oportet
quod minores qui ab eis doceri debent, habeant fidem implicitam in fide illorum,
non inquantum homines, sed inquantum participations sunt dii. »

Cette idée se trouve déjà chez S. Augustin (In Jo. Tr. 48) que S. Thomas
cite dans la « Catena aurea » : « Si autem sermo Dei factus est ad homines ut dice-
rentur dii, ipsum Verbum Dei, quomodo non est Deus? Si per sermonem Dei,
homines participando fiunt dii, Verbum unde participantur non est Deus »

6 III Sent., d. 25, q. 2, a. 1, sol. 4, ad 2 : « Sicut in moventibus invenitur
primum movens quod est movens non motum, et secundum movens quod est



chez S. Thomas d'Aquin 151

les authentiques messagers de Dieu, pour s'appuyer sur leur doctrine
révélée et, à travers eux, sur la Vérité première elle-même. Pour cela,

il y a des signes visibles. Comme le disait le texte des Sentences cité

au début : « Quantum ad rationem quae inducit voluntatem ad cre-
dendum, dicitur esse actus fidei ex visione alicuius quod ostendit Deum

esse qui loquitur in eo qui fidem annuntiat. » Avant que le Prophète
ait exhibé les preuves de sa mission et avant qu'on l'ait connu comme
tel, soit par la vue des signes qu'il produit, soit par ouï-dire, on n'est

pas obligé de croire, ni d'avoir une foi implicite en la sienne x.

Connaître ces signes et entendre la prédication sont les conditions
normales de la foi. Ce sont aussi, dit S. Thomas, des choses qui
dépendent de nous. Alors se pose la fameuse question de ce que la

théologie moderne appelle 1' « analysis fidei », c'est-à-dire, de la
résolution de l'acte de foi.

2. La résolution de l'acte de foi chez S. Thomas

S'il est possible de savoir avec certitude que Dieu nous parle par
un homme, n'est-il pas possible aussi de croire ce qui est annoncé en

raisonnant à partir de la vérité évidente que Dieu ne peut ni se

tromper ni nous tromper Pour cela nous n'aurions besoin que du

concours général de Dieu et d'une grâce actuelle, et nullement d'une
lumière infuse qui donnerait à notre intelligence une portée essentiellement

surnaturelle 2.

S. Thomas, qui tient que l'on peut reconnaître rationnellement le

fait de la révélation, affirme cependant la nécessité d'un habitus infus

movens et motum ita etiam est in regulantibus quod est regulans et nullo
modo regulatum et haec est ratio primae regulae et taie est Deus ; et est regulans
regulatum et talis régula humanae fidei est homo divinus. »

ad 3 : « Debet se homo commensurare in his in quibus (secunda régula) non
discordât a régula prima, quia in his in quibus discordât, iam non est régula. » —
Cf. aussi II-II, q. 2, a. 6, ad 3.

1 III Sent., d. 25, q. 2, a. 1, sol. 4, ad 4.
2 On sait qu'une telle « analysis fidei » a été proposée par Scot (III Sent.,

d. 23, q. 1), Molina (Concordia, q. 14, a. 13, d. 38), Lugo (De fide, d. 1, sect. 1),
Franzelin (De divina Traditione, Rome 1896, pp. 592 sq.). Le Cardinal Billot
refuse cette analyse, qui ramène la foi au type « scientifique », et il voit dans ce
raisonnement la seule preuve de la crédibilité. La foi divine, après la reconnaissance

du fait que Dieu a parlé, s'appuie sur la seule autorité divine. Mais, d'autre
part, Billot concède à la nature la puissance physique de produire l'acte de foi.
La grâce est requise, de fait, pour la secourir et pour conférer à l'acte son mode
vertueux. (De virt. infusis, Romae, Gregor. 1921.)



152 Aspects psychologiques de 1' « analysis fidei »

et d'une motion surnaturelle pour que l'on soit capable d'un véritable
acte de foi. Dans ses oeuvres, deux explications de sa position peuvent
être discernées : l'une, plutôt psychologique ou génétique, l'autre proprement

théologique. La seconde en donne le fondement ultime. Mais la

première semblera, à un esprit moderne, répondre d'une manière plus
satisfaisante à la difficulté présentée par la possibilité d'une foi purement

rationnelle. Nous suivrons donc ici cette première voie, c'est-à-
dire que nous chercherons à voir comment S. Thomas conçoit la venue

à la foi, en supposant réalisées les conditions de doctrine et de preuves

par les signes.

A. La venue à la foi

Dans l'Epître aux Romains (X, 14 sq.), après avoir dit la nécessité

de la prédication, S. Paul s'écrie : « Mais tous n'obéissent pas à

l'Evangile. » S. Thomas commente ce passage ainsi :

« L'Apôtre montre que, supposée la prédication (dûment prouvée
par l'Ecriture, les miracles ou la mission des prélats), la foi ne
suit pas toujours. Pas de foi sans prédicateur, mais cependant
tous ne croient pas à l'envoyé de Dieu. L'Apôtre dit cela pour
montrer que la parole extérieure n'est pas la cause suffisante de
la foi, si le cœur de l'homme n'est pas attiré du dedans par la vertu
de Dieu qui parle : Omnis qui audivit a Pâtre meo et didicit, venit
ad me (Jo. VI). Donc si les hommes croient, cela ne doit pas être
attribué à l'activité du prédicateur. Par là on voit aussi que tous
les incrédules ne sont pas excusables, mais ceux-là seulement qui
n'ont pas entendu la prédication. »

Le texte de l'Epître continue plus loin (v. 17) : « Ergo fides ex

auditu, auditus vero per verbum Christi. » Voici le commentaire :

« L'Apôtre tire la conclusion de ce qu'il a avancé : si quelques-
uns ne croient pas, faute d'avoir entendu, la foi vient de l'audition.
Mais alors se pose une question : la foi n'est-elle pas une vertu
infuse Il faut répondre que deux choses concourent à la foi :

l'une est l'inclination du cœur à croire, et ceci ne vient pas de
l'audition, mais du don de la grâce ; l'autre est la détermination
de l'objet croyable, et ceci vient de l'audition l. »

Sur cette attraction intérieure qui incline à croire, S. Thomas

revient très souvent, et il est certain que c'est pour lui le facteur décisif

1 In Rom. X, 1. 2.



chez S. Thomas d'Aquin 153

de l'acte de foih Même la parole extérieure du Verbe incarné est impuissante

à faire croire, s'il n'opère en même temps au dedans de l'âme

par l'Esprit Saint2.

Il faut nous arrêter à cette idée si importante de motion intérieure
et voir comment S. Thomas la conçoit et l'explique. Parmi les termes

employés pour la désigner, ceux de « motio interior », « instinctus »,

« inclinatio cordis » signifient une impulsion imprimée à l'affectivité.
D'autres, comme « inspiratio », « auditus interior », « vocatio interior »,

donnent en outre l'idée d'une certaine perception ou de connaissance.

Pratiquement S. Thomas use indifféremment des deux séries de termes,
car il ne peut y avoir pour lui de mouvement volontaire sans une
connaissance proportionnée. Cependant l'idée principalement exprimée est
celle d'une motion sur l'affectivité. Il définit en effet la vocation
intérieure comme étant un instinct. Il dit aussi que le cœur est incliné par
Dieu à consentir aux choses de la foi de la même manière qu'aux actions

vertueuses 8.

Au sujet des expressions « auditus interior » et « inspiratio » il faut
noter que S. Thomas distingue deux auditions intérieures : l'une appelée
aussi inspiration est réservée aux Prophètes 4, l'autre est attribuée à

tous les fidèles. Celle-ci ne procure aucune détermination de l'objet à

croire. Ce n'est point une révélation particulière, mais une impulsion
exercée par Dieu sur la volonté profonde. Et puisque S. Thomas la
définit comme un instinctus quidam, voyons, pour mieux la comprendre,
le sens qu'il donne ordinairement à cette expression.

B. L'instinct qui meut à croire

La nature étant conçue comme le principe du mouvement et du

repos dans l'être où elle se réalise, l'instinct n'est rien d'autre que la

poussée primitive exprimant la tension de la nature vers sa fin. Cette

1 II-II, q. 2, a. 9, ad 3 : « Ille qui credit habet sufficiens inductivum ad creden-
dum ; inducitur enim auctoritate divinae doctrinae miraculis confirmatae, et, quod
plus est, interiori instinctu Dei invitantis. » — Cf. In Jo. XV, 1. 5, n. 4 ; XIV, 1. 6,

n° 6 ; XXI, 1. 1, n» 3, 1. 2, n° 1.
2 In Jo. XIV, 1. 6, n° 6 : « Nisi Spiritus Sanctus adsit cordi audientis, otiosus

erit sermo doctoris et intantum quod etiam ipse Filius Dei organo humanitatis
loquens non valet, nisi ipsemet internes operatur per Spiritum Sanctum. »

3 In Rom. VIII, 30, 1. 6 : « Alia vero vocatio est interior, quae nihil aliud
est quam quidam mentes instinctus, quo cor hominis movetur a Deo ad assentien-
dum his quae sunt fidei vel virtutis ...» — Idem : In Gal. I, 15, 1. 4.

1 In Rom. X, lect. 2 : « Primus auditus (seil, interior) non communiter per-
tinet ad omnes, sed proprie pertinet ad gratiam prophetiae. »



154 Aspects psychologiques de 1' « analysis fidei »

inclination originelle a pour cause première l'Auteur lui-même des

choses. La nature créée n'est pas maîtresse de son mouvement
primordial, elle ne peut se le donner ou le suspendre, pas plus qu'elle ne

peut se donner ou détruire sa propre forme. L'opération de la nature
irrationnelle (et, en toutes les autres, leur instinct) n'est pas attribuée
à elle seule, mais principalement à Dieu, car l'action de qui est mû
est la même que celle de qui le meut : par exemple le mouvement de

la flèche est aussi une certaine action de l'archer h L'instinct d'une
nature est donc la poussée, qui lui est conforme, vers son achèvement,
et qui doit être considérée comme l'action de son Créateur, en tant
que reçue en elle.

Toute nature créée possède une tension vers son accomplissement2,
cependant la notion d'instinct est réservée par S. Thomas à celle qui
est douée d'une puissance auto-motrice. Il parle d'instinct à partir
de la nature animale, parce que celle-là et toute nature supérieure ont
un mouvement qui leur appartient. Elles s'approprient la motion divine.
Elles n'ont pas seulement le principe «quo» d'une inclination, une
forme qui la rend connaturelle, mais encore un principe actif de
mouvement : elles se meuvent elles-mêmes. Ce principe est un objet désirable

appréhendé3. Cependant il n'est pas au pouvoir de l'animal d'être ou
de n'être pas incliné vers cet objet. Sa tendance est déterminée par sa

constitution de nature. Aussi est-il, par son instinct, plus «agi » qu'agent4.
Plus haut dans l'échelle des êtres, la nature rationnelle (Deo vicinissima),
outre une inclination, comme les choses inanimées, outre un principe
actif éveillant une tendance par ailleurs déterminée, comme l'animal,
possède la maîtrise sur son inclination propre elle-même, de sorte que
le désirable appréhendé ne la meut pas nécessairement, mais qu'elle

peut se rendre ou non à son attrait. Capable de saisir la raison de fin
et de moyen, elle agit en parfaite connaissance de cause 5.

Au plan d'activité où elle est douée d'une telle domination sur sa

tendance, on ne peut pas parler d'instinct, car le mouvement instinctif
s'oppose précisément au mouvement raisonnable6. Cependant l'on

1 II-II, q. 90, a. 3, c. — De Malo q. 16, a. 6, ad 18 : « Actiones naturales in
eo (seil, diabolo) sunt bonae, quia proprie loquendo sunt Dei instituentis naturam. »

3 Ver. q. 22, a. 1, c. 3 Ibid. a. 3,
4 Ibid. a. 4, c. 6 Ibid. a. 4, c.
6 I-II, q. 17, a. 2, ad 3 : « Aliter invenitur impetus ad opus in brutis anima-

libus et aliter in hominibus : homines enim faciunt impetum ad opus per ordina-
tionem rationis, unde habet in eis impetus rationem imperii; in brutis autem lit
impetus ad opus per instinctum naturae, quia scilicet appetitus eorum statim



chez S. Thomas d'Aquin 155

trouve encore, en la nature raisonnable, un instinct dans ses puissances
sensibles et aussi dans sa partie spirituelle, par rapport à sa fin
dernière 1 ou à des fins secondaires qui entrent tout nouvellement dans

son intention. La volonté, en effet, n'est pleinement maîtresse de son
acte que par rapport aux moyens en vue d'une fin qu'elle aime déjà.
Ces moyens, elle les choisit après le conseil ou la délibération. Donc

pas de conseil et pas de choix sans fin préconçue et désirée. Pour éviter

un processus à l'infini, il faut, par conséquent, que la volonté reçoive
une première impulsion soit vers la fin dernière, soit vers toute fin

qu'elle n'a encore d'aucune manière désirée. Cette impulsion, c'est son

instinct qu'elle reçoit de Dieu 2. Un mouvement analogue par rapport
à la fin surnaturelle sera aussi appelé instinct, car d'une part,
provenant de celui qui opère à l'intérieur des natures, il n'est point violent,3

et, d'autre part, il est reçu dans une puissance capable de se l'approprier
et même d'y résister i.

La vocation à la foi (auditus, inspiratio interior) doit donc être

comprise, chez S. Thomas, comme un instinct spirituel, dans le sens

que nous venons de déterminer. A l'origine de la foi, il y a l'appétit
mis en éveil et attiré par Dieu. Nous retrouvons ce que met en lumière
l'étude de la structure psychologique de l'acte de foi. Il commence par
la volonté qui meut l'intelligence à donner son assentiment aux paroles
de Dieu promettant la vie éternelle 5. A ce moment Dieu parle en incli-

apprehenso convenienti vel inconvenienti movetur. » — Cf. I, q. 83, a. 1, c ;

I-II, q. 15, a. 2, c. ; I-II, q. 46, a. 4, ad 2.
1 C'est-à-dire vers sa béatitude et « généralement vers tout ce qui convient

à l'être volontaire selon sa nature : la connaissance de la vérité, l'être, la vie. »

I-II, q. 10, a. 1, c.
2 S. Thomas fait ce raisonnement dans I-II, q. 9, a. 4, c. — Cf. I-II, q. 17,

a, 5, ad 3 : « Primus voluntatis actus ex rationis ordinatione non est, sed ex
instinctu naturae aut superioris causae. »

Ver. q. 11, a. 3, ad 11 : « Affectus, neque ex subiecto (comme les puissances
liées à un organe), neque ex obiecto (comme l'intelligence) cogitur, sed proprio
instinctu movetur in hoc vel in illud. Unde non potest in affectum imprimere nisi
Deus qui interius operatur. »

On remarquera que dans ces textes, « l'instinctus » est attribué tantôt à la
nature, tantôt à Dieu. C'est qu'il est le mouvement premier de la nature, reçu
de Dieu.

3 Ver. q. 28, a. 4, ad 2 : « Tractus ille (liberi arbitrii ad conversionem) non
importât violentiam sed operationem divinam quae operatur in liberum arbitrium
xertendo id quocumque voluerit : sic illud ad quod homo trahitur, aliquo modo
od liberum arbitrium pertinet. »

4 Qdlb. 1, a. 7, ad 2 : « Sic Deus movet mentem humanam ad bonum, quod
tamen potest huic motioni resistere. »

6 Ver. q. 14, a. 2, c. : «Voluntas autem mota a bono praedicto vita



156 Aspects psychologiques de 1' « analysis fidei »

nant intérieurement à croire, et cette motion est la cause déterminante
de la foi1. Mais elle est accompagnée nécessairement d'une certaine

perception, comme le suggèrent les termes d' « auditus » et de

« vocatio »2. Il faut un jugement qui dirige le choix. Il y a donc au

plan psychologique une certaine perception de la raison qui incline à

croire (ratio inclinans ad credendum), dont nous savons « qu'elle termine

l'intelligence par l'intermédiaire de la volonté 3 ». Cette raison, qui fait
paraître bon l'acte de foi à produire 4, joue son rôle moteur dans un
jugement, dont toute la valeur pour le sujet provient du mouvement
de l'appétit. C'est donc un jugement pratique, qui n'exige aucune
évidence objective, mais seulement l'évidence pratique de la convenance
de l'acte de croire. Une telle convenance est perçue, parce que l'affection

surnaturelle envers la fin et envers l'autorité divine en acte dans

la proposition des vérités est représentée à l'intelligence. S'il n'y a pas
vision de ces vérités, il y a cependant la vision pratique de la bonté

qui s'offre en elles et du devoir moral d'y répondre par la foi. L'ultime
jugement qui fait croire est voulu comme ultime jugement. Mue par Dieu,
la volonté est entraînée par une affection surnaturelle, elle consent à

être ainsi vaincue, en sachant qu'elle pourrait résister. Chez le fidèle,
elle ne résiste pas, mais elle achève son mouvement par le ferme
assentiment. Il y a donc dans la foi un jugement par connaturalité, une
connaissance affective, mais qu'il ne faut pas confondre avec l'affirmation
de foi elle-même. Par le mouvement de la volonté et la connaissance

affective qui l'accompagne, la vérité de foi pénètre dans la psychologie
humaine, elle y est vitalement intériorisée. Cependant, elle n'est nullement

l'expression de cette affectivité, mais l'expression objective du

aeterna promissa) proponit aliquid intellectui non apparens ut dignum cui assen-
tiatur et sic déterminât ipsum. »

1 In Jo. VIII, 1. 3, n» 6 : « Nobis enim loquitur Christus ad nostram utili-
tatem, seil, ut ad se trahat ; et sic loquitur nobis, dum vivimus, praedicando,
inspirando ...» Idem : In Jo. V, 1. 4, n° 6.

Cette motion est cause déterminante de la foi : II-II, q. 6, a. 1, c. : « Fides,
quantum ad assensum, qui est principalis actus fidei, est a Deo interius movente
per gratiam ...» A tel point que les hommes auraient été excusables du péché
d'infidélité, si parmi les œuvres du Christ, il n'y avait eu précisément l'attraction
intérieure : In Jo. XV, 1. 5, n° 4.

2 S. Thomas parle aussi de «lumière»: In Jo. XXI, 1.1, n° 3 : « Quamdiu
deest auxilium divinum et interior praedicator, frustra laborat lingua praedica-
toris, sed tune capiunt quando venit lux illuminans.»

3 III Sent., d. 23, q. 2, a. 2, sol. 1 : « In credente ratio per se intellectum
non terminât sed mediante voluntate. »

1 Ibid.



chez S. Thomas d'Aquin 157

mystère de Dieu proposé dans la prédication catholique, un jugement
dont les termes sont choisis par Dieu et la valeur intentionnelle, garantie
par lui. L'affectivité surnaturellement élevée et attirée, permet seulement

l'application de ce jugement à l'intelligence. Ce n'est donc point
l'amour qui confère aux vérités de foi leur vrai sens, mais il les fait
accepter selon leur vrai sens par la soumission à l'autorité de Dieu.
Ce que nous avons vu de la structure de l'acte de foi se réalise ici :

l'intelligence est spécifiée par son objet propre, le vrai, bien que cette
détermination s'effectue sous l'influence de la volonté et que par là
les vérités révélées apparaissent au sujet comme bonnes à croire pour
lui : « Voluntas mota a bono... proponit aliquid intellectui non appa-
rens ut dignum cui assentiatur1. »

Nous n'avons pas faussé la pensée de S. Thomas en parlant d'une
certaine perception par le sujet croyant de la «raison qui incline à

croire » et qui est la Vérité première 2. Nous avons en effet apporté
des textes clairs du Saint Docteur sur « 1'audituS interior », et qui ont
leur origine dans l'Ecriture. Ces textes ne sont pas des « obiter dicta »,

mais ils expriment une pièce essentielle de son traité de la foi. Pour
les comprendre exactement, il faut simplement savoir qu'il n'y a pas
perception ou vision de la Vérité première qui révèle, car ce serait
la vision béatifique, mais il y a, par le biais de l'appétit incliné par
Dieu, une perception « in actu exercito » de la Vérité première dans son

effet : la motion exercée sur la volonté 3. La volonté est mue à répondre au
don de Dieu qui veut se communiquer obscurément comme Vérité 4.

Revenons encore au texte des Sentences (III Sent., d. 23, q. 2, a. 2,

sol. 1) : « In credente ratio per se intellectum non terminât sed

mediante voluntate. »

L'illuminisme et le subjectivisme sont absents de cette doctrine.
L' « auditus interior » ne fournit aucune détermination des vérités à

1 Vef. q. 14, a. 2, c.
2 Cf. textes supra p. 149, note 4.
3 Nous aurions de cela une analogie dans un autre type de connaissance

affective, celle des dons du Saint Esprit. Cf. In Rom. VIII, 1. 3 : « (Spiritus Sanctus)
reddit testimonium (quod sumus filii Dei) non quidem exteriori voce ad aures
hominum, sicut Pater protestatus est de Filio suo, sed per effectum amoris
filialis, quem in nobis facit. »

Un auteur contemporain, M. Nédoncelle, a pu appeler le converti à la foi
un «mystique mineur». (J'ai rencontré le Dieu vivant. Paris 1952, p. 36.))

1 Cf. Qdlb. 2, a. 6, ad 3 : « Interior instinctus quo Christus poterat se mani-
festare sine miraculis exterioribus, pertinet ad virtutem veritatis primae quae
interius hominem illuminât et docet. »



158 Aspects psychologiques de 1' « analysis fidei »

croire : il faut pour cela la prédication des hommes mandatés par Dieu.
D'autre part, si nous avons pu voir en cette description de la venue
à la foi un exposé plutôt psychologique, cependant l'explication
dernière en est donnée par un facteur transcendant : c'est la grâce qui
opère dans le cœur du croyant. Et, ceci posé, S. Thomas appelle
attrait, inspiration, audition intérieure, la répercussion consciente de

cette grâce 1. Ajoutons enfin que, si S. Thomas a ceci de particulier
qu'il donne une doctrine bien élaborée de T « instinct intérieur », le

fonds de ses idées sur ce point était traditionnel dans la grande
scolastique du XIIIe siècle 2. Il ne s'agit nullement d'attribuer au

croyant une vision du motif objectif de la foi (Veritas prima revelans),
mais la perception d'un effet surnaturel, qui permet le contact
psychologique avec ce motif transcendant.

L'on a vu que pour S. Thomas la venue à la foi s'accomplit par
la grâce divine, dont l'effet, psychologiquement perceptible, est l'inclination

à croire aux vérités révélées. Mais avec cela on n'a pas encore

répondu d'une manière adéquate à qui soutiendrait une « analysis
fidei » rationnelle. Si l'on admet que les miracles constituent une preuve
suffisante de la révélation, pourquoi pas aussi que la foi puisse s'obtenir
au terme d'un raisonnement fondé sur ces signes et sur l'évidence de

la véracité divine Ne serait-ce pas là la manière normale de venir
à la foi, la grâce n'agissant que pour coopérer à une démarche rationnelle,

pour l'élever, ou encore pour suppléer, en certains cas, à une déficience
de la raison D'ailleurs, S. Thomas3 semble faire intervenir la grâce
dans l'ordre de la causalité efficiente. Ne voudrait-il pas dire qu'elle
vient aider l'activité rationnelle et bien disposer la volonté, de sorte

qu'à la vue des signes on aille jusqu'à la foi Répondons tout de

suite à cette dernière question. Dans le texte auquel elle fait allusion,
S. Thomas admet que tous peuvent entendre la prédication et constater

les miracles. Mais certains croient et d'autres s'y refusent. Il
faut donc, outre la persuasion extérieure et les signes, recourir à une

1 Ceci ne veut pas dire que le croyant sache avec une certitude objective
absolue que son inclination à croire vient de Dieu, mais simplement que, si la
grâce de foi est donnée, elle cause dans le sujet une inclination perceptible.

2 Cf. par exemple S. Bonaventure, III Sent., d. 24, dub. 2 : « Ideo genera-
liter dicit Apostolus fidem ex auditu esse magis principaliter ratione auditus inte-
rioris quam exterioris. » — III Sent., d. 23, a. 1, ad 3 ; In Jo. c. V, q. 3 ; S. Albert,
In Jo. V, 38 ; cf. sur ce point : R. Aubert, Le caractère raisonnable de l'acte de

foi d'après les théologiens de la fin du XIIIe siècle. Rev. Hist. Eccl. 1943, pp. 68-69.
3 II-II, q. 6, a. 1. Lieu parallèle cité plus haut : In Rom. X, 1. 2.



chez S. Thomas d'Aquin 159

cause intérieure de l'assentiment. Cette cause ne peut être le libre
arbitre, comme le voulaient les Pélagiens 1, mais Dieu mouvant par sa

grâce, car par l'assentiment de foi l'homme est élevé au-dessus de sa nature.
Voilà donc la raison dernière de l'intervention de la grâce : établir
l'esprit dans l'ordre surnaturel et non point directement faire percevoir
la valeur des signes de crédibilité. Cette réponse est suffisante pour qui
comprend bien ce que S. Thomas entend par l'élévation au-dessus de

la nature. Cependant un objectant, qui se tiendrait sur le plan
psychologique, pourrait encore dire que la grâce est nécessaire pour élever
les puissances à un tel acte. Mais le processus qui le précède peut bien
être un raisonnement sur les signes de crédibilité. La grâce se sert des

causes secondes, et il s'agit de les déterminer dans le cas de la foi.
Nous plaçant sur le même terrain que l'objectant, il faut donc voir
quelle est pour S. Thomas la valeur probante des signes, quel est leur
rôle dans l'acte de foi, et s'il y a pour lui possibilité d'une vraie foi qui
viendrait au terme d'un discours de la raison. Non point que ce

discours seul soit la cause suffisante de l'acte, cela, aucun théologien

catholique ne peut le tenir, mais qu'il en soit la cause psychologique

sous l'influx de la grâce.
Si l'on se rappelle la structure de l'acte de foi selon S. Thomas,

on est tout de suite assuré qu'il ne le conçoit pas comme le terme d'un
raisonnement. Cet acte est simple, procédant comme 1' « intellectus

principiorum ». Il n'est pas la conclusion d'un syllogisme (collatio). La
« cogitatio » qu'il comporte n'est point sa cause, et par « cogitatio »,

on sait que S. Thomas entend soit l'activité de l'esprit qui considère
les signes de crédibilité et précède la foi, soit celle qui porte sur les

mystères déjà crus2.
Mais les signes n'ont-ils pas, pour S. Thomas, une véritable valeur

de preuve, et si oui, quel est leur rôle dans l'assentiment

C. La valeur des signes de crédibilité

a) La portée exacte des signes

Les signes de crédibilité ont vraiment pour S. Thomas une valeur

probante : ils montrent l'origine divine de la prédication et, par
conséquent, la vérité de l'enseignement proposé, mais ceci d'une manière

1 II s'agit plus exactement des Semi-pélagiens condamnés au IIe Concile
d'Orange (529), Denz. 178-179.

2 III Sent., d. 23, q. 2, a. 2, sol. 1, ad 2. — II-II, q. 2, a. 1, ad 1.



160 Aspects psychologiques de 1' « analysis fidei »

seulement indirecte, l'enseignement restant privé d'évidence. En tant
que doués d'une valeur de preuve, les signes sont appelés : « indicia »,

« argumenta fidei », « expérimenta », « testimonia ». Leur effet est désigné

par les termes de « confirmare », « corroborare », « attestari », « osten-
dere », « manifestare », « probare »1. A lire ces expressions dans leurs

contextes, on ne peut nier que pour S. Thomas les signes constituent
une preuve certaine du fait de la révélation divine. Grâce à eux, il est

possible, au moins en droit sinon pour chaque individu, de reconnaître

avec certitude que Dieu a envoyé d'authentiques messagers. S. Thomas

parle même d'une évidence 2. En quel sens faut-il entendre cette
évidence De deux manières diverses, selon qu'il s'agit du fait de la
révélation (question « an est ») ou de son contenu (question « quid est »).

Du fait de la révélation, S. Thomas tient que les signes donnent la démonstration

au sens -propre du terme. Un vrai miracle, dit-il, est un effet
sensible que Dieu seul peut produire par sa vertu propre (« virtute
propria »), en vue d'une double fin : prouver la vérité d'une doctrine

proposée en son nom, ou bien attester la sainteté d'une personne pour
l'utilité de l'Eglise 3. Un « vrai miracle », « verum miraculum », S. Thomas

insiste sur ce caractère d'authenticité 4. Les docteurs du temps

1 indicium : II-II, q. 5, a. 2, c. —- III C. Gent. 154. — In Jo. X, 1. 6, n° 5.

argumentum : III Sent., d. 24, a. 2, sol. 2, ad 4. — De Pot. q. 6, a. 9, c.

experimentum : III Sent., d. 23, q. 2, a. 2, sol. 2, ad 3. — In Jo. XI, 1. 3, n° 4.

testimonium : III C. Gent, 154. — In Jo. IX, 1. 3, n° 8. — Ver. q. 14,
a. 10, ad 11. — III, q. 44, a. 3, ad 1.

confirmare ; corroborare ; soit au sens objectif (doctrine) : III, q. 43, a. 1. —
In Jo. XI, 1. 3, n° 4. — In I Cor., XII, 1. 2 ; soit subjectif
(ds. le croyant) : De Pot. q. 6, a. 9, ad 17.

attestari : III C. Gent. 154.
ostendere : III C. Gent. 154. — III Sent., d. 25, q. 2, a. 1, sol. 4. ad 4.

probare : III, q. 43, a. 1. — In I Cor., XII, 1. 2.
2 II-II, q. 1, a. 4, ad 2 : « Non enim crederet (fidelis) nisi videret esse

credenda vel propter evidentiam signorum, vel propter aliquid huiusmodi. »

1 C. Gent. 7 : « Ea enim quae naturaliter rationi sunt insita, verissima esse
constat : in tantum ut nec esse falsa sit possibile cogitare. Nec id quod fide tenetur
cum tarn evidenter divinitus confirmatum sit, fas est credere esse falsum. » — Idem :

In Jo. X, 1. 6, n° 5 ; XV, 1. 5, n° 4.
2 III Sent., d. 24, a. 2, sol. 2, ad 4. — III, q. 43, a. 1, c. —- In Jo. IX, 1. 3, n» 8.
4 III G. Gent. 101, 102. — I, q. 105, a. 7, c. ; q. 110, a. 4. — De Pot. q. 6, a. 2.

Voici la trame de l'argumentation : Le terme de miracle vient du verbe admirer.
On admire un fait dont la cause est cachée et qui devrait être autre qu'il ne se

présente. La cause est cachée soit « simpliciter, in se », soit « quoad nos vel aliquos ».

Dans le second cas, il n'y a pas de vrai miracle, mais bien dans le premier cas.
Alors l'ordre naturel de causalité exigerait un effet contraire à celui qui est produit.
On est donc forcé de dépasser tout l'ordre naturel de causalité et de recourir pour



chez S. Thomas d'Aquin 161

n'étaient en effet pas peu préoccupés par le cas des prodiges diaboliques
et magiques, dont parle par exemple l'Ecriture (Mages du Pharaon).
S. Thomas a sur ce point une doctrine très ferme, souvent exposée,

élaborée à l'aide de la notion aristotélicienne de nature. Cette notion
rigoureuse permet en droit de discerner des faits qui échappent
complètement à tout l'ordre des causalités créées et qui doivent donc être

attribués à la cause absolument cachée (« simpliciter occulta »), c'est-
à-dire à Dieu1. Des deux fins assignées au miracle, la première est

principale2. Elle est atteinte même quand la faculté d'opérer des

miracles est conférée à des hommes mauvais, mais qui sont chargés de

la prédication 3. Dieu intervenant de façon visible, alors qu'il est invoqué

par celui qui se présente comme son porte-parole, authentifie la mission
de cet homme ; il rend témoignage à sa doctrine. Or Dieu ne peut être

un témoin de fausseté. Telle est l'argumentation précise de S. Thomas 4

et il n'y a aucun motif de ne pas considérer ce raisonnement comme

apodictique. A propos de la démonstrabilité de l'existence de Dieu,
S. Thomas dit en effet :

« Double est la démonstration : l'une par la cause, appelée démonstration

« propter quid », se fait par ce qui est premier en soi ; l'autre
par l'effet, dite démonstration « quia », se fait par ce qui est
premier pour nous (« quoad nos »)... A partir de tout effet, on peut
démontrer l'existence de sa cause propre, si l'effet est mieux
connu par rapport à nous, car puisque l'effet dépend de sa cause,
s'il est donné, il est nécessaire que sa cause existe 5. »

Dans le cas du miracle, on a un effet spécial de Dieu, en relation

avec une doctrine présentée comme venant de lui6. On peut donc prouver

l'explication, à la cause transcendante, absolument cachée : « Causa autem occul-
tissima et remotissima a nostris sensibus est divina, quae in rebus omnibus secre-
tissime operatur» (Pot. 6. 2, c.).

1 III C. Gent. 102, 103 ; II-II, q. 178, a. 1, ad 2 ; a. 2, c.
2 III, q. 43, a. 1, c. : « Primo et principaliter ad confirmandam veritatem ».
3 II-II, q. 178, a. 2, c. — Pot. q. 6, a. 5, ad 9. — Qdlb. 2, a. 6, ad 4 : « Non

autem hunt miracula semper ad demonstrandam gratiam eius per quem miracula
Sunt ; sed hoc contingere non potest quod aliquis falsam doctrinam annuntians vera
miracula facial, sic enim Deus esset falsitatis testis, quod est impossibile. »

4 Qdlb. 2, a. 6, ad 4. — II-II, q. 178, a. 2, ad 3. — In II Thess. II, 1. 2. —
De Pot. q. 6, a. 5, c.

6 I, q. 2, a. 2, c. — La démonstration « per signa » peut être nécessaire quand
à 1'« an est » : cf. In Post. An. I, 14, n. 7 ; cf. Aristote, Rhet. L. I, c. 2, n. 16 sq.

8 II-II, q. 178, a. 2, ad 3 : «Miracula semper sunt vera testimonia eius ad
quod inducuntur. Unde a malis qui falsam doctrinam enuntiant nunquam fiunt
vera miracula. » — In Ps. XLIX, 4 : « Testificatio Dei duplex : una per miracula

il



162 Aspects psychologiques de 1' « analysis fidei »

démonstrativement l'existence de Dieu en tant qu'auteur de cette

révélation. Il faut noter que la révélation est prise ici au sens de manifestation

historique de Dieu par ses envoyés, et non pas au sens d'acte
révélateur identique à l'essence divine. En outre, la preuve ne porte
pas directement sur le contenu de la révélation qui demeure inévident
en soi. Elle laisse intact le motif de la foi, acte de l'intelligence mue

par la volonté. Cependant la preuve confirme indirectement la vérité
du contenu lui-même, puisqu'il apparaît avec évidence comme venant
du Dieu de vérité. Tout ce raisonnement est résumé d'une manière

générale par S. Thomas dans un texte que nous analyserons plus loin :

II-II, q. 5, a. 2, c. :

a Si aliquis propheta praenuntiaret in sermone Domini aliquid futurum,

et adhiberet Signum, mortuum suscitando, ex hoc signo convin-
ceretur intellectus videntis ut cognosceret manifeste, hoc dici a Deo

qui non mentitur, licet illud futurum quod praedicitur in se evidens

non esset1. »

Par rapport au contenu lui-même de la révélation (question « quid
est »), certains signes constituent un indice de vérité intrinsèque. Il y
a des mystères de foi qui, tout en restant inaccessibles à la raison

démonstrative, sont cependant susceptibles d'une certaine manifestation

par des faits miraculeux. Le nom de signe attribué alors à ceux-ci

obtient un sens logique particulier, bien connu en scolastique. Les

« signa » sont des qualités, des opérations, des effets qui n'ont pas,

ou ne paraissent pas avoir de connexion nécessaire avec l'essence d'une

chose, mais qui néanmoins révèlent plus ou moins cette essence. Ainsi
la connaissance « per signa » s'oppose à la connaissance « per causas »2.

alia per testes. » — Pot. q. 6, a. 5, c. : « Cum operatio miraculosa sit quod-
dam testimonium indiçativum divinae virlutis et veritatis ».

Donc pour S. Thomas il y a liaison normale entre parole de Dieu annoncée
et miracle. La raison en est tirée de notre mode naturel de connaître : nous allons
normalement du sensible à l'intelligible (II-II, q. 178, a. 1, c.) et comme dans
la foi nous devons transcender l'ordre naturel, des faits sensibles extraordinaires
accompagnent la doctrine révélée (III Sent., d. 21, q. 2, a. 3).

1 Cf. III C. Gent. 154 : « Oportuit igitur aliquibus indiciis conlïrmari praedi-
cantium sermonem quibus manifeste ostenderetur huiusmodi sermonem processisse

a Deo ».
2 II Sent., d. 7, q. 2, a. 1 c. : « Quaedam vero sunt quorum cognitio per

naturam haberi potest ; et hoc dupliciter : itel per causas determinatus ad effectus
naturales vel per aliqua signa ex quibus ut in pluribus potest alicuius cognitio
haberi, sicut medici prognosticantur de sanitate vel morte ». — Même distinction

: III Sent., d. 23, q. 2, a. 1, ad 4.

Définition du « signe » par S. Thomas : III, q. 55, a. 5, c. : « Argumentum



chez S. Thomas d'Aquin 463

Elle n'est donc point une science. Ce sens de « signum » est commun à

l'époque de S. Thomas x. Or il peut être donné aux miracles du Christ.

Opérant des miracles par sa puissance propre («virtute propria»), il
agissait en Dieu, et cette manière d'agir pouvait indiquer dans une
certaine mesure sa nature divine ou son union spéciale à la divinité 2.

De même, sa résurrection qui est un mystère de foi en soi indémontrable,

il l'a, à des témoins choisis, manifestée par des signes (en faisant
voir et toucher son corps, en montrant ses cicatrices, en mangeant, en

conversant), par des faits qui indiquaient la réalité de son retour à

la vie, mais qui laissaient cachée la nature propre de cette nouvelle
vie glorieuse d'ordre essentiellement surnaturel3. Les auditeurs et les

témoins du Christ avaient donc des signes évidents de certains mystères
de foi, ce qui ne veut pas dire qu'ils en avaient l'évidence 4. Le signe
évident est parfait comme signe, il a une valeur révélatrice, mais il ne

procure pas la démonstration, la science de la vérité. Il faut noter que
ce rôle des signes par rapport à certains mystères est secondaire. Pour
ce qui concerne en particulier l'union spéciale du Christ à Dieu, dit
une objection d'un Quodlibet (Qdlb. 2, a. 6, ob. 4), les miracles ne sont

pas très évidents. Pouvant être accomplis par les méchants, ils prouvent

dicitur quaecumque ratio rei dubiae faciens fidem (infra : procedit ex principiis
per se notis) ; quandoque aliquod sensibile signum quod inducitur ad alicuius
veritalis manifestationem, sicut etiam Aristoteles in libris suis aliquando utitur
nomine argumenti. (Aristote, Pr. An. Lib. II, c. 29, n. 10. — De Reth. ad Alex.,
c. VII, n. 1. — Rhet. L. I, c. 2, n. 16sq.)

1 Par ex. S. Albert : III Sent., d. 23, a. 12, obj. 3 : « Dicitur apparere id
quod signum habet evidens suae veritatis, licet non videatur causa necessaria ».

ad 3 : « (Signum est) hoc quod accipitur de natura rei probandae ; licet non
sit immediata causa eius : et hoc signum facit opinionem topicam. »

2 III, q. 43, a. 4, c.': «... quia quasi ex propria potestate (Christus)
miracula faciebat, non autem orando sicut alii ostenditur sicut Cyrillus dicit
quod « non accipiebat alienam virtutem, sed cum esset naturaliter Deus, propriam
virtutem super infirmos ostendebat. »

III, q. 47, a. 5, ad 1 : Par les signes les Juifs pouvaient connaître que Jésus
était Fils de Dieu : « non per naturam, sed per excellentiam gratiae singularis.
Possumus tamen dicere quod etiam verum Dei Filium cognovisse dicuntur, quia
evidentia signa huius rei habebant ». — Idem : In Jo. V, 1. 6, n° 8 ; IX, 1. 3, n° 7.

3 III, q. 55, a. 5, c. La définition de « argumentum » — « signum » citée plus
haut et prise dans ce texte, est appliquée aux signes de la résurrection. — Cf. :

III Sent., d. 21, q. 2, a. 3, ad 3.

Noter que S. Albert refuse d'appliquer cette définition du signe aux
manifestations de la résurrection : elles prouveraient trop pour la foi : III Sent., d. 23,
a. 12, ad 3.

4 Cf. III, q. 55, a. 5, c. : Les « signa resurrectionis » sont dits évidents, mais
S. Thomas leur refuse le pouvoir de la démontrer, confo-mément à la définition
qu'il a donnée du signe.



164 Aspects psychologiques de 1' « analysis fidei »

à peine la sainteté d'une personne. A plus forte raison manifestent-ils
difficilement la grâce d'union hypostatique. La réponse est que les

miracles n'ont pas toujours pour fin d'attester la sainteté, mais en
revanche il est impossible que de vrais miracles viennent appuyer une
fausse doctrine. Or le Christ se disait Fils de Dieu et confirmait son

affirmation par des signes. C'est pourquoi ses miracles montraient sa

divinité1. Tel est essentiellement leur rôle déclaré par l'Ecriture :

rendre à Dieu témoin de la parole de ses envoyés : « Praedicaverunt

ubique, Domino coopérante et sermonem confirmante sequentibus
signis » (Me. XVI, 20). Ce texte de S. Marc est souvent cité par
S. Thomas là où il traite de la fin des miracles2.

Il faut donc bien distinguer les diverses portées des signes de la
révélation. De l'origine divine d'une doctrine ils peuvent donner une
démonstration rigoureuse (démonstration «quia»). La doctrine elle-

même apparaît alors comme indubitablement vraie, mais pas en soi,

car elle n'est point prouvée par ses causes propres. Quant à quelques

mystères révélés, des signes en fournissent une certaine manifestation,
mais point la démonstration évidente.

Par rapport au contenu lui-même de la révélation, la raison naturelle

a donc, par les signes, soit une preuve indirecte, soit une certaine
manifestation directe. Quel est le type de connaissance ainsi obtenue

et qui, nous l'avons vu, n'est point la science C'est, selon le
vocabulaire scolastique, une foi, au sens d'« opinion véhémente » ou « renforcée

par des raisons »3. Il faut remarquer ici que la signification du terme

1 Cf. : III, q. 47, a. 5, c. : « (Judaei) (1°) videbant evidentia signa divinitatis
ipsius — sed (2°) ex odio et invidia Christi ea pervertebant — et (3°) verbis eius
quibus se Dei Filium fatebatur credere noluerunt. »

Le rôle du miracle est de confirmer une Parole de soi inévidente. Cependant
son rôle secondaire par rapport au contenu du message permettrait de recueillir
l'idée exposée de nos jours de « l'intentionalité religieuse du miracle », c'est-à-dire,
qu'il est homogène à la Parole de Dieu, manifestant la venue, le don de Dieu,
son règne (cf. P. A. Liégé O. P., Réflexions pour une apologétique du miracle.
Rev. Sc. Phil. Théol. XXXV, 1951). Ainsi le Christ répond aux envoyés du
Baptiste par la prophétie d'Isaïe (ch. 35) sur les miracles salutaires du royaume
messianique. (Mt. XI ; cf. S. Thomas in hoc loco). Cependant on ne peut pas dire
que le miracle n'est pas discernable de soi comme effet relevant de Dieu seul en
dehors de son sens religieux interne. Disons avec S. Thomas (In I Cor. XII, 1. 2)

que le miracle prouve la vérité de la doctrine « non solum propter beneficium sed

propter magnitudinem facti ». Il n'a de vraie valeur que s'il manifeste une
intervention de Dieu comme seule cause efficiente.

2 Par ex. : II-II, q. 178, a. 1. — III C. Gent. 154. — In Hebr. II, 1. 1. —
Qdlb. II, a. 6, ad 4.

3 Cf. Sent. Prol. q. 1, a. 3, sol. 3 : « Et quod dicitur quod fides est infra



chez S. Thomas d'Aquin 165

d' « opinion » dans la langue de l'Ecole ne coïncide pas avec celle qui
est courante aujourd'hui. L'opinion, comme nous l'avons vu à propos
des degrés d'assentiment 1, se situe entre le doute et la science. Ce

n'est pas un jugement dénué de fondements objectifs, et variable au
gré du sujet. Elle est engendrée dans l'esprit par des raisons non
évidentes, non démonstratives, mais probables ou vraisemblables2. Elle
existe normalement dans l'esprit avant la science comme ce qui y
dispose, soit parce que l'objet ne se présente pas encore avec sa raison

propre, soit parce que le sujet ne perçoit pas la raison propre qu'on lui
propose. Dans les deux cas, pour l'esprit, la vérité pourrait être autre
qu'elle ne paraît : elle est contingente, d'où l'opinion (« acceptio unius
partis cum formidine alterius»). En certaines matières, de soi contingentes,

on ne peut jamais dépasser le stade de l'opinion, ainsi chaque
fois qu'on doit établir sa conviction sur des témoignages 3 ou sur des

signes au sens logique défini plus haut. Mais cela n'entraîne pas que
l'esprit soit alors privé de toute certitude. Les témoignages et les signes

peuvent être extrêmement sérieux, ils peuvent être ceux de Dieu lui-
même saisis par la raison naturelle, et l'on obtient alors dans l'ordre
de la « certitude probable » le plus haut degré qui est précisément celui
de la foi au sens d'« opinion véhémente »4.

b) La perception de la valeur des signes

L'évidence du fait de la révélation et de la crédibilité des mystères
est possible, mais elle n'est pas facile à atteindre en tous les cas et

pour chaque individu. S. Thomas établit une sorte de hiérarchie des

scientiam, non loquitur de fide infusa, sed de fide acquisita, quae est opinio forti-
ficata rationibus. »

Idem : In Boeth. de Trin. q. 3, a. 1, ad 4. ; II-II, q. 129, a. 6, c. Cf. S. Bona-
venture : III Sent., d. 23, q. 3, a. 2 : « Opinio probabilis dupliciter consuevit
accipi : uno modo dicitur opinio acceptio unius partis cum formidine alterius,
alio modo dicitur opinio acceptio animae generata ex rationibus probabilibus,
secundum quod consuevit dici quod Syllogismus dialecticus générât opinionem,
Syllogismus vero demonstrativus générât scientiam. »

1 Cf. La structure psychologique de l'acte de foi chez S. Thomas d'Aquin :

art. cit.
2 In Boeth. q. 3, a. 1, ad 4 : « id quod inclinât ad assensum (sunt)

aliquae verisimilitudines in hoc quod assentimus his quae opinamur. »

3 Tel est le cas du juge au tribunal : II-II, q. 70, a. 2, c. : « In actibus humanis,
super quibus constituuntur iudicia, et exiguntur testimonia, non potest haben
certitudo demonstrativa, eo quod sunt circa contingentia et variabilia; et ideo sufficit
probabilis certitudo, quae ut in pluribus veritatem attingat. »

1 Sur « La certitude probable » cf. A. Gardeil O. P., Rev. Sc. Ph. Th. 1911,
PP. 237-266 et 441-485.



166 Aspects psychologiques de 1' « analysis fidei »

signes suivant leur degré de perceptibilité. Ainsi, des trois indices qu'il
énumère en son Commentaire de Rom. X, 15 : l'autorité de l'Ecriture
citée par le témoin en sa propre faveur, la prophétie et le miracle

physique, les deux derniers sont jugés « insuffisants », car ils peuvent
être le fait de faux prédicateurs, usant de pouvoirs diaboliques *. Ce

texte ne contredit pas ce que S. Thomas dit ailleurs sur la valeur des

miracles, car il s'agit ici de lern: discernement, rendu parfois difficile,

parce que certains hommes peuvent produire des choses étonnantes

qui ne sont pas de Dieu. Aussi à plusieurs reprises, et notamment dans

le Contra Gentes (III, 154) où la valeur de preuve des miracles est

expressément étudiée, cherche-t-il à fixer les critères d'un vrai miracle
et d'une vraie prophétie, en déterminant ce qui relève du pouvoir de

Dieu seul. D'autre part, entre le miracle et la prophétie, la préférence
de S. Thomas va à celle-ci, qu'il juge moins possible aux démons 2.

Enfin un autre facteur peut empêcher chez les hommes la perception
de la valeur des signes : c'est la mauvaise disposition du cœur. Ainsi
les «maiores» juifs ont dû reconnaître la messianité de Jésus, parce
qu'il réalisait les prédictions de l'Ecriture, mais ils ont ignoré sa

divinité, selon la parole de S. Pierre : « Scio quia per ignorantiam
fecistis, sicut et principes vestri » (Act. III, 17). Mais leur ignorance
était affectée. En réalité, ils avaient ou pouvaient avoir par les miracles

une « connaissance conjecturale » de la divinité du Christ, connaissance

obscurcie en eux par la haine et l'envie 3. Leur malice leur faisait
pervertir le sens des signes évidents, et dès lors ils refusaient de croire aux
paroles de Jésus qui se disait Fils de Dieu 4. Quant aux «minores », la
plupart ne reconnurent pas en lui le Fils de Dieu, et si, à certains

moments, ils soupçonnèrent la vérité à cause de l'abondance des signes

1 In Rom. X, 15, 1. 2 : « Nec tamen duo ista ultima (« prophetia et miraculum)
sufficienter Demonstrant Dei missionem, praesertim cum aliquis annuntiat aliquid
contra fidem. Dicitur enim Deut. XVIII, quod hoc habebit signum : quod in
nomine Domini propheta praedixerit et non evenerit, hoc Dominus non est
locutus. »

2 In Jo. I, 1. 16, n° 4 : « Sed efficacior est modus per prophetias et prae-
noscentiam futurorum converti quam per miracula. Ipsi enim daemones, et aliqui
homines eorum auxilio aliqua mira praetendere possunt ; sed futura praedicere
solius divinae virtutis est. »

3 In I Cor. II, 1. 2 : « Ipsum autem esse verum Filium Dei non pro certo
sciebant, sed aliqualiter coniecturabant ; sed haec coniecturalis cognitio obscura-
batur in eis ex invidia et cupiditate propriae gloriae. »

1 III, q. 47, a. 5, c. : « Videbant enim evidentia signa divinitatis ipsius, sed

ex odio et invidia Christi ea pervertebant ; et verbis eius quibus se Dei Filium fate-
batur credere noluerunt. »



chez S. Thomas d'Aquin 167

et de la valeur de la doctrine, ils furent ensuite détournés par leurs

chefs x. Cependant, l'abus des miracles par leurs détracteurs n'ôte rien à

leur efficacité à confirmer la foi de ceux qui sont bien disposés 2. Selon

S. Thomas la bonne volonté est donc exigée chez les hommes pour
qu'ils puissent discerner un miracle avec sa valeur de signe divin,
autrement ils pourront toujours trouver une échappatoire pour ne

point se rendre à l'évidence. De là on inférerait légitimement que
S. Thomas retient comme nécessaire une grâce actuelle afin de reconnaître

la crédibilité. Pour autant, l'évidence de celle-ci ne cesserait

point d'être accessible à la raison naturelle qui serait seulement aidée

de fait dans son office par une grâce préparatoire.
Certains s'autorisent de ces réserves quant à la perception de la

crédibilité, qu'ils joignent à d'autres remarques de S. Thomas sur la

qualité inférieure d'une foi qui exigerait beaucoup de signes, pour
diminuer la valeur que le Saint Docteur attribue aux miracles. Il n'est

pas juste de mêler ces deux genres de considération3. La critique
thomiste de la valeur des signes concerne l'objet dans sa proposition
extérieure: les signes le rendent-ils, oui ou non, évidemment croyable

comme venant de Dieu Quant à l'appréciation de la foi qui demande

beaucoup de preuves, elle appartient à un autre ordre de considération,
à savoir sur le rôle de la perception de la crédibilité par le sujet croyant.
Ces deux points de vue sont différents et il importe de les distinguer.
Cette distinction est, nous le verrons, un grand mérite de S. Thomas.

Nous pouvons donc conclure que pour lui le fait de la révélation
et par conséquent la crédibilité des mystères sont, grâce aux miracles,

1 Ibid. — La connaissance que les chefs juifs pouvaient avoir de la divinité
du Christ constitue le thème d'une « quaestio » dans In I Cor. II, 1. 2, repris dans

III, q. 47, a. 5, et brièvement dans In Jo. XV, 1. 5, n. 2. La solution de S. Thomas
est celle que nous avons indiquée : les Juifs ne connurent pas la divinité du Christ,
sans quoi ils ne l'eussent pas crucifié. Cependant S. Thomas avait contre lui des
« autorités » : Jérôme, Chrysostome, Bède. C'est pourquoi dans In I Cor., il concède
aux Juifs une «connaissance conjecturale, obscurcie par leur malice». Dans la
Somme (ad 1), pour interpréter les « autorités», il dit qu'ils le connurent comme
Fils de Dieu, non par nature, mais par l'excellence de sa grâce, ou encore, parce
qu'ils avaient dans les signes évidents, les moyens de le reconnaître comme vrai
Fils de Dieu. Mais par malice ils ne voulurent pas s'en servir. Dans In Jo. XV,
1. 5, n° 2, seule la connaissance de la messianité leur est accordée.

2 De Pot. q. 6, a. 9, ad 17 : « Abusus miraculorum in his qui miraculis detrahe-
bànt, non aufert eorum efficaciam ad fidem confirmandam quantum ad illos qui
erant bene dispositi. »

3 R. Aubert (Le problème de l'acte de foi, Louvain 1945, p. 65) fait cette
confusion, dans un souci visible de rabaisser le rôle des miracles au profit de
1'« instinctus interior ». Mais pour S. Thomas les deux choses ne s'opposent pas.



168 Aspects psychologiques de 1' « analysis fidei »

aux prophéties et aux charismes de l'Esprit, susceptibles de constatation,

même pour les hommes. En ce qui concerne les démons, sa

doctrine est parfaitement claire. Ils connaissent, sans doute possible,

l'origine divine de l'enseignement de l'Eglise par la lumière naturelle
de leur esprit et par les miracles, dont ils saisissent beaucoup mieux

que nous le caractère surnaturel h

c) Tous les fidèles n'ont pas l'évidence du fait de la Révélation

Une question est encore en suspens. Il ne suffit pas en effet d'établir

en principe la possibilité d'une démonstration du fait de la
révélation et de relever les obstacles qui peuvent en certains cas en empêcher
la reconnaissance. Il faut encore savoir si en fait tous les fidèles la
possèdent ou doivent la posséder. Il semble bien que la réponse sera

négative. Le processus de démonstration, tel que l'expose la Somme

(II-II, q. 5, a. 2, c.) d'une manière générale, requiert la vision immédiate

du miracle (« ex hoc signo convinceretur intellectus videntis »).

En percevant expérimentalement le fait miraculeux qui vient appuyer
la doctrine, on peut certes démontrer que Dieu a parlé, comme à partir
de l'expérience des choses sensibles on peut démontrer l'existence de

la Cause première. Mais la plupart des fidèles n'ont pas vu les miracles

qui ont accompagné l'annonce de l'Evangile. Ils ne les connaissent que

par l'enseignement de leurs pasteurs ou par les textes des écrivains
sacrés. Or, toute connaissance acquise par voie de témoignage, fût-il
très sérieux, ne dépasse pas le stade de la foi au sens d'« opinio vehe-

mêns ». Nous avons vu plus haut que celui qui aurait la démonstration
du fait de la révélation pourrait avoir naturellement ce type de foi par
rapport à son contenu. La plupart des fidèles, dont nous parlons
maintenant, n'ont que ce type d'assentiment par rapport au fait lui-même
de la révélation. Ajoutons à cela qu'ils sont le plus souvent incapables
de parvenir par les méthodes rigoureuses de l'histoire et de la critique
des textes à la certitude que peuvent donner ces disciplines.

A cette question, on trouve chez S. Thomas deux réponses. L'une
tend à montrer l'existence de signes divins à l'origine de l'Eglise, dans

un fait actuellement perceptible. C'est la conversion si admirable du
monde à la foi chrétienne qui est « indice très certain » des signes du

1 III Sent., d. 23, q. 3, a. 3, sol. 1 : « Ex ipsa naturali cognitione simul et
ex rairaculis quae vident supra naturam esse multo subtilius quam nos ».

II-II, q. 5, a. 2, ad 2 : « Coguntur ad credendum ex perspicacitate naturalis
intellectus. »



chez S. Thomas d'Aquin 169

temps passé. Inutile qu'ils soient répétés, puisqu'ils apparaissent avec

évidence dans leur effet. En outre, ce serait un signe encore plus étonnant,
si le monde avait été amené par des gens simples et d'humble condition
à croire des choses si difficiles, à accomplir des oeuvres si ardues et à

espérer des biens si hauts, sans des miracles éclatants. Dieu, d'autre
part, ne cesse pas d'opérer des miracles de nos jours par ses saints h

L'autre solution est donnée dans une réponse du De Veritate,
q. 14, a. 10, ad 11. Quand une chose, dit l'objection, est prouvée par
plusieurs termes moyens, si l'un d'eux manque de certitude, la preuve
perd sa valeur. Or les choses de la foi nous sont parvenues par de
nombreux intermédiaires : Dieu a parlé aux Prophètes et aux Apôtres,
ceux-ci à leurs successeurs, ces derniers à d'autres et ainsi de suite

jusqu'à nous. Mais il n'est pas certain qu'en chaque membre de cette
filière il y ait la vérité infaillible. Hommes, ils pouvaient ou se tromper
ou tromper. Donc nous n'avons pas de certitude sur les choses de la
foi et il est sot de croire. S. Thomas répond que ces intermédiaires

sont au-dessus de tout soupçon. Nous croyons aux Prophètes et aux
Apôtres, à cause du témoignage que Dieu leur a rendu par ses miracles,
et à leurs successeurs, dans la mesure où ils nous enseignent ce que
ceux-là ont laissé par écrit. Ici toute la preuve repose sur les textes
sacrés, documents où sont consignés, avec les vérités à croire, les faits
qui accréditent les premiers témoins. Cette preuve est exposée très

succinctement, mais c'est bien là le processus que doit suivre une
apologétique à base d'histoire et d'exégèse.

Reste cependant une difficulté : des fidèles très simples et les

enfants ne sont pas en mesure de pénétrer à fond la valeur de signe
de l'Eglise, et pour la plupart des catholiques, l'histoire et l'exégèse
sont des domaines fermés. Il est vain de chercher chez S. Thomas cette

objection ainsi posée. Par contre, on voit sans peine comment elle

trouve chez lui sa solution : dans sa conception même du mode de la
révélation et de la communauté ecclésiastique. C'est une idée sur laquelle

1 I C. Gent. 6. La preuve tirée de la conversion du monde au christianisme
est inspirée de S. Augustin : De Vera Religione, C. II, n. 5, P. L. XXXIV, 125.
Idem : Opusc. VII (éd. Vivès).

La preuve développée par S. Thomas n'est-elle pas celle-là même que
mentionne le Concile du Vatican Denz. 1793 : « L'Eglise, par elle-même, c'est-à-dire
par son admirable propagation, sa sainteté éminente et sa fécondité inépuisable
en toutes sortes de bonnes œuvres, par son unité catholique et sa stabilité
inébranlable offre un grand et un perpétuel motif de crédibilité et un témoignage
irréfragable de sa mission divine. »



170 Aspects psychologiques de 1' <c analysis fidei »

il revient très souvent, que la révélation ne se fait pas à chaque individu,
mais à des hommes choisis par Dieu pour la porter aux autres. Idée

d'ailleurs qu'il a recueillie dans l'Ecriture et la Tradition. L'ordre de

la Sagesse divine veut que les « profonds mystères » surnaturels ne

soient pas exposés à tous immédiatement, mais que par les « maiores »

ils parviennent aux autres L. Les premiers témoins ont la certitude
absolue que Dieu lem: parle 2. Pour cela les Prophètes ont reçu une
lumière spéciale 3, et les Apôtres aussi, qui surtout ont été les témoins
oculaires de la réalisation de l'Incarnation, des miracles du Christ et
enfin de sa résurrection. Et c'est sur eux que s'appuie la foi de l'Eglise
dans tous les temps4. Cette Eglise qui a reçu le témoignage des

Prophètes et des Apôtres et conservé leurs écrits 5 est un corps organisé
où certains membres ont la fonction d'instruire les autres dans la foi.
Par ses membres « majeurs » (praelati, sacerdotes, doctores, praedi-
catores)6, elle garde avec le dépôt de la doctrine les preuves de son

origine-divine. A eux d'expliquer la foi et ses fondements aux simples
fidèles. Ceux-ci s'appuient sur la foi des « maiores », n'étant souvent

capables que de cette adhésion implicite 7. L'habitus infus de foi lui-
même les incite à cette docilité envers leurs supérieurs 8. A mesure

1 III, q. 45, a. 3, ad 4 : La transfiguration du Christ ne devait être manifestée

qu'à des témoins choisis : « Alta mysteria non sunt omnibus exponenda immediate

sed per maiores suo tempore ad alios debent pervenire. »

De même pour la Résurrection : III, q. 55, a. 1 : « Ut Dionysius dicit
(Coel. Hier. c. 4), haec est lex divinitus instituta ut (mysteria gratiae) a Deo immediate

superioribus revelentur quibus mediantibus deferantur ad inferiores
Quia igitur Christus resurrexit gloriosa resurrectione, ideo eius resurrectio non
omni populo manifestata est, sed quibusdam, quorum testimonio deferretur in
aliorum notitiam. —• Cf. : ibid. a. 2, c. —- III C. Gent. 154, init. — II-II, q. 6,

a. 1, c. — III, q. 42, a. 1, c. ; a. 3, c., etc. — C'est la raison pour laquelle le Christ
n'a pas laissé sa doctrine par écrit : afin qu'elle parvînt aux hommes par ses

témoins choisis (III, q. 42, a. 4, c.).
2 II-II, q. 171, a. 5, c. — III C. Gent. 154.
3 Ibid.
1 I, q. 1, a. 8, ad 2 : « Innititur fides nostra revelationi Apostolis et Prophetis

factae, qui canonicos libros scripserunt. » Cf. : In Dion. Div. Nom. c. I, 1. 1, n. 6. —•

In I Tim. 6, 1. 1 : « Doctrina Apostolorum et Prophetarum dicitur Canonica, quia
est quasi régula intellectus nostri. »

6 II-II, q. 5, a. 3, c. et ad 2. — Car. q. un., a. 13 ad 6.
6 III Sent., d. 25, q. 2, a. 1, sol. 3.
7 Ibid. sol. 4 ; texte supra p. 150, note 4.
8 Ibid. sol. 2 : « In tempore quando emergit nécessitas explicite cognoscendi

vel propter doctrinam contrariam vel propter motum dubium qui insurgit, tune
homo fidelis ex inclinatione fidei non consentit his quae sunt contra fidem, sed

differt assensum quousque plenius instruatur. »



chez S. Thomas d'Aquin 171

de leurs exigences et de leurs besoins, les pasteurs leur procureront la
doctrine qu'ils sont tenus, eux, de posséder 1 parfaitement. Comme le

remarque justement R. Aubert2, nous aurions tendance aujourd'hui,
peut-être sous l'influence de l'individualisme, à exiger que chaque
homme puisse justifier rationnellement et parfaitement sa foi. Mais ne

voit-on pas que pour les simples et les enfants c'est impossible Les

théologiens du moyen âge envisagent le problème sur le plan
communautaire de l'Eglise. Il suffit que la foi de l'Eglise soit objectivement
fondée et qu'en ce corps de l'Eglise les membres majeurs puissent
instruire selon leurs besoins les fidèles qui s'appuient sur eux. « Ainsi
les enfants, dit S. Thomas, croient non par un acte personnel, mais

par la foi de l'Eglise qui leur est communiquée 3. »

Nous pouvons donc conclure que, parmi les fidèles du Christ, les

témoins choisis par lui ont eu l'évidence parfaite du fait de la
révélation. La démonstration de ce fait est accessible ensuite à tous ceux

qui seraient capables de pénétrer vraiment la valeur significative de

la vie de l'Eglise. La plupart des fidèles en ont une certitude probable.

Engagés dans l'Eglise, ils participent à sa foi objectivement fondée sur
la certitude des premiers témoins. Selon leur développement intellectuel
et leurs exigences, ils pourront acquérir par l'enseignement et l'étude
de la doctrine de l'Eglise les éclaircissements dont leur foi aura besoin.

Cette recherche loyale et docile ne sera jamais trompée. Il faut rappeler
ici que cette « certitude probable », ou « opinion véhémente » des fidèles

doit être entendue au sens scolastique défini plus haut. Pour S. Thomas,

il n'y a pas de milieu entre la science et l'opinion. Ou bien l'on a

la démonstration d'une chose et on la sait, ou bien on ne l'a pas et
alors on a une opinion qui peut être plus ou moins forte, fondée sur
des arguments probables. Mais, comme l'a bien montré le P. A. Gardeil4

1 Ibid. sol. 3 ; Ver. q. 14, a. 11, ad 6 ; II-II, q. 2, a. 6, c.
2 R. Aubert, Le problème de l'acte de foi, p. 669. — Le caractère raisonnable

de l'acte de foi. Rev. Hist. Eccl. XXXIX, 1943, pp. 56 sq.
3 III, q. 69, a. 6 ad 3.
4 A. Gardeil, La crédibilité et l'apologétique. Paris, Gabalda, 1928, 2e édit.,

pp. 167-168 : Si au contraire «Ton définit le probable : le vraisemblable, ce qui
se rapproche positivement du vrai, on entrevoit aussitôt que la certitude n'est
plus aussi hétérogène à la probabilité. S'il ne fait pas voir avec évidence ces causes
nécessaires de l'être et du vrai qui fixent irrévocablement l'esprit, peut-être le

probable les manifeste-t-il par des indices extérieurs, avec une clarté pratiquement
équivalente à l'évidence spéculative ; ou encore, dégage-t-il des éléments qui avoisinent
les raisons décisives du vrai, et trahissent leur présence? Peut-être encore en appelle-
t-il à des témoins parfaitement autorisés et que Ton peut regarder en la matière
comme des causes de témoignages vrais S'il en est ainsi, le probable, sans être



172 Aspects psychologiques de 1' « analysis fidei »

« probable » ne signifie pas « douteux » pour les anciens théologiens.
Une telle conception est éloignée de celle des « probabilistes » modernes

pour lesquels une opinion demeure probable, alors même qu'elle est

contrebalancée dans l'esprit par sa contradictoire jugée également ou
plus probable. Et c'est ce sens moderne qu'a le terme « probable » dans

les propositions condamnées par Innocent XI et par le décret « Lamen-
tabili » de Pie X, comme l'a montré le P. Gardeil1 et récemment
R. Aubert2 par l'examen des pièces du procès. La proposition 21,
condamnée par Innocent XI, prétend que « l'assentiment de foi surnaturelle
et salutaire est compatible avec une connaissance seulement probable
de la révélation, et même avec la crainte que Dieu n'ait pas parlé 3 ».

Proposition erronée parce que cette connaissance « probable » admet
la probabilité contraire, et il s'ensuit que des doutes contre la foi
pourraient devenir légitimes (Propos. 19 et 20). De même l'assertion
condamnée par Pie X fait reposer l'acte de foi « sur un ensemble de probabilités

»4, c'est-à-dire de fondements pouvant être révoqués en doute.

C'est donc dans le sens des anciens théologiens et de S. Thomas

que nous disons que la plupart des fidèles ont une certitude probable
du fait de la révélation.

Nous espérons avoir montré exactement la valeur qu'ont aux

yeux de S. Thomas les signes accompagnant la Révélation. Grâce à

eux, les Témoins choisis par le Christ ont eu la preuve certaine de

l'origine divine de sa doctrine. Cette démonstration évidente, la plupart
des fidèles ne l'ont pas, mais seulement une « certitude probable ».

Comment donc chez ceux-là la foi est-elle compatible avec une telle
évidence, et comment chez ceux-ci peut-elle être absolument certaine

malgré l'absence de cette évidence En traitant dans un prochain
article du rôle des signes dans la foi, une réponse sera apportée à cette
double question.

(A suivre.)

approuvé de soi, puisqu'il lui manque la nécessité qui le réalise de champ dans
l'esprit, apparaît comme normalement digne d'approbation ; capable d'engendrer,
non pas une certitude de science, mais une certitude qui s'en rapproche et y tend.
Il manifeste une position déterminée de l'être, mais plutôt en la circonscrivant du
dehors qu'en la dégageant du dedans ».

1 A. Gardeil, op. cit., pp. 69, 83, 85, 161 sq.
2 R. Aubert, Le problème de l'acte de foi, pp. 87-102.
3 Denz. 1171.
1 Denz. 2025 : « Assensus fidei ultimo innititur in congerie probabilitatum. »


	Aspects psychologiques de l'"analysis fidei" chez S. Thomas d'Aquin

