Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 2

Artikel: Aspects psychologiques de I"analysis fidei" chez S. Thomas d'Aquin
Autor: Duroux, Benoit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760496

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aspects psychologiques de I’«analysis fidei»
chez S. Thomas d’Aquin

ParR BENoIT Duroux O.P.

Croire est 4 la fois un don de Dieu et le fruit de notre activité
propre. Un texte des Sentences (III S., d. 23, q.3, a. 2, ad 2) groupe
tous les éléments qui entrent en jeu dans la position d'un acte de foi.
C’est la réponse & une objection qui cite diverses «autorités» pour
établir que la foi est un habitus acquis par nos actes: Rom. X, 17:
« Fides ex auditu » — Jo. XX, 29 : « Quia vidisti, credidisti » — Augustin :
« Nullus credit, nisi volens (In Jo. Tr. 26, n. 2). Elle est donc quelque
chose qui vient de nous. Voici la réponse :

« Dicendum quod in fide quatuor considerantur: scilicet ipsum
quod credendum est, ratio determinans voluntatem ad creden-
dum, voluntas intellectui imperans, et intellectus exequens.

Et secundum hoc quantum ad eius determinationem, et quantum
ad eius actum qui ex nobis est, quamuvis habitus sit infusus, dicitur
esse ex quatuor quae in nobis sunt :

1. Quia quantum ad ipsum credendum, dicitur esse ex audifu,
quia determinatio credendorum fit in nobis vel per locutionem
interiorem, qua Deus nobis loquitur, vel per vocem exteviorem.

2. Quantum vero ad rvationem quae inducit voluntatem ad cveden-
dum, dicitur esse ex visione alicuius quod ostendit Deum esse qui
loquitur in eo qui fidem annuntiat.

3. Quantum vero ad imperium voluntatis dicitur fides esse ex
voluntate.

4. Quantum autem ad executionem intellectus, dicitur esse actus
fidei ex intellectu. »

L’habitus de foi est infus par Dieu : voild ce qui est d’abord posé,
et c’est I’habitus infus qui rend finalement compte, du c6té du sujet,
de l'acte de foi, de sa portée et de sa certitude. Nous avons déja touché



Aspects psychologiques de 1’ « analysis fidei » 149

les points troisitme et quatriéme dans un article précédent sur la
structure psychologique de Yacte!. Le premier point, concernant la
détermination des objets a croire, est ici hors de propos. Nous nous
attacherons donc au deuxiéme, ol se trouve énoncé le motif qui
entraine 'acte de foi.

1. Le motif ou la « raison » qui incline i croire

La structure de I'acte de foi comporte nécessairement une raison
qui incline la volonté a croire. En vue de sa fin derniére, la volonté
chotsit la foi comme un moyen d’y parvenir 2. Elle commande (imperat)
donc a lintelligence l'assentiment. Or 1’ «imperium » est un acte de
la raison, sous l'influx d’un vouloir 2. Quelle est donc la raison qui
fonde la foi ? « La raison, dit S. Thomas, pour laquelle.la volonté est
inclinée a croire des choses inévidentes, c’est que Dieu les dit... c’est
la Vérité premiére, Dienw auquel on fait foi *. » La question est main-
tenant de voir comment la Vérité premiere, qui se manifeste par mode
de témoignage revétu d’une autorité supréme 5, devient pour le croyant
le motif de son assentiment.

Le croyant recoit la parole de Dieu par la prédication. Mais alors
est-ce & Dieu qu’il croit, ou bien a des hommes ? Il semble bien que
le propre du fidéle, a la différence de l'incroyant, est de croire a des
hommes, « car nul ne fait preuve d’une incrédulité telle qu’il n’admette
pas que Dieu ne dise que la vérité ®». S. Thomas répond que le
fidéle donne son assentiment & un homme, non point comme tel, mais
pour autant que Diew parle en lui, ce qu'il peut établir par des signes
sdirs, tandis que U'infidéle ne croit pas a Diew parlant dans un homme .
Donc 4 1a difficulté S. Thomas oppose un fait certain : il y a des hommes

1 La structure psychologique de l'acte de foi. — Freib. Zeitschr, f. Phil.
u. Theol. 3 (1954) 281.

2 Cf. II-11, q. 1, a. 4, ¢.: « ... Alio modo intellectus assentit alicui, non quia
sufficienter moveatur ab obiecto proprio, sed per quamdam electionem voluntarie
declinans in unam partem magis quam in aliam.» — Cf. II-II, q. 11, a. 1, ¢,

3 I-11, q. 17, a. 1.

¢ III Sent., d. 23, q. 2, a. 2,s0l. 2 etsol.3;q. 2, a.4 s0l.1,ad 2; q. 8, a. 3,
Sol. 1. — In Dion. Div. Nom. ¢. VII, 1. 5, n. 737 (ed. Marietti 1950).

5 « Testimonium Dei»: Ver. q. 14, a. 8, c. — « Auctoritas Dei»: III Sent.,
d. 24, a. 92, sol. 2, ad 8. — II-II, q. 4, a.1,¢; q. 2, 2.9, ad 3.

¢ III Sent., d. 28, q. 2, a. 2, qla. 2, obj. 3.

? Ibid. sol. 2, ad 3: « Fidelis credit homini non quia homo, sed inquantum

Deus in eo loquitur : quod ex cerlis experimentis colligeve polest. Infidelis autem
non credit Deo in homine loguenti. »



150 Aspects psychologiques de 1’ « analysis fidei »

qui sont vraiment les porte-parole de Dieu *. Ils ne font pas écran entre
le croyant et Dieu. S. Thomas, pour qui le « credere Deo» exprime
pourtant l'essence de l'acte de foi, dit méme, dans deux expositions
de cette formule, que le témoin peut étre une créature: car on croit
S. Paul ou un autre Apdtre 2. C'est que pour lui, I'envoyé de Dieu,
en tant qu'il proclame son message, ne fait pas nombre avec le Témoin
divin. L’Apotre ou le Prophéte, en effet, ne peuvent accomplir leur
mission, que s’ils participent vraiment 4 la connaissance divine 2. S. Tho-
mas va jusqu’a affirmer que ceux auxquels incombe 'office d’enseigner
la foi, étant intermédiaires entre Dieu et les hommes, sont des dieux
par rapport a ceux-ci, en tant qu'’ils participent a la connaissance divine
par la révélation prophétique ou par la science des Ecritures, selon
la parole de Jésus en S. Jean: «Illos dixit deos ad quos sermo Dei
factus est (Jo. X, 35).» C'est pourquoi les simples doivent avoir une
foi implicite dans la foi de leurs pasteurs, pour autant qu’ils sont « des
dieux par participation #». Dieu est régle supréme de la foi, et ses
envoyés en sont la régle seconde, mesurée. Ils perdent donc cette
dignité dés 13 qu'ils se soustraient 4 la régulation de la Vérité premiére
en enseignant des erreurs®. Encore faut-il que 'on puisse distinguer

1 In Jo.V, L4 n°5: « Introducitur quidem fides per verbum hominis ...
Innititur vero fides non verbo hominis sed ipsi Deo ... sic nos introducit per
verbum hominis ad credendum, non ipsi homini qui loquitur, sed Deo cuius verba
logquitur. » — Cf. aussi: Ver. q. 11, a. 3, ad 8 et q. 14, a. 8, c.

2 In Jo. VI, L. 8, ne 7: « Differt enim credere Deum, sic enim designo obiec-
tum ; et credere Deo, quia sic designo testem ; et credere in Deum, quia sic designo
finem : ut sic Deus possit haberi ut obiectum fidei, ut testis et ut finis ; sed aliter
et aliter : quia obiectum fidei potest esse creatura ... similiter et creafura potest
esse testis fidei, credo enim Paulo, sew cuicumque sanctorum; sed finis fidei non
potest esse nisi Deus ...» — et In Jo.IX, L 4, no1.

3 In Jo.I, 1 11, n° 3 : « Olim unigenitus Filius manifestavit Dei cognitionem
per Prophetas, qui eam in tantum annuntiant, in quantum aeterni Verbi fuerunt
participes ... » — Cf. ibid. 1. 4 in med. et In Psalm. XXIV, n° 8.

4 III Sent., d. 25, q. 2, a.1, sol. &: «Illi quibus incumbit officium docendi
fidem, sunt medii inter Deum et homines, unde respectu Dei sunt homines et
respectu hominum sunt dii, in quantum divinae cognitionis sunt participes per scien-
tiam Scripturarum vel per revelationem ut dicitur Jo. X. 35 ... Et ideo oportet
quod minores qui ab eis doceri debent, habeant fidem implicitam in fide illorum,
non inquantum homines, sed inguantum participatione sunmt dii.»

Cette idée se trouve déja chez S. Augustin (In Jo. Tr. 48) que S. Thomas
cite dans la « Catena aurea » : « Si autem sermo Dei factus est ad homines ut dice-
rentur dii, ipsum Verbum Dei, quomodo non est Deus? Si per sermonem Dei,
homines participando fiunt dii, Verbum unde participantur non est Deus ? »

8 III Sent., d. 25, q.2, a.1, sol. 4, ad 2: «Sicut in moventibus invenitur
primum movens quod est movens non motum, et secundum movens quod est



chez S. Thomas d’Aquin 151

les authentiques messagers de Dieu, pour s’appuyer sur leur doctrine
révélée et, a travers eux, sur la Vérité premiére elle-méme. Pour cela,
il y a des signes visibles, Comme le disait le texte des Sentences cité
au début: « Quantum ad rationem quae inducit voluntatem ad cre-
dendum, dicitur esse actus fidei ex visione alicurus quod ostendit Deum
esse qui loquitur in eo qui fidem annuntiat. » Avant que le Prophéte
ait exhibé les preuves de sa mission et avant qu’on l’ait connu comme
tel, soit par la vue des signes qu’il produit, soit par oui-dire, on n’est
pas obligé de croire, ni d’avoir une foi implicite en la sienne .

Connaitre ces signes et entendre la prédication sont les conditions
normales de la foi. Ce sont aussi, dit S. Thomas, des choses qui
dépendent de nous. Alors se pose la fameuse question de ce que la
théologie moderne appelle 1" «analysis fidei», c’est-A-dire, de la réso-
lution de l'acte de foi.

2. La résolution de 1’acte de foi chez S Thomas

S’il est possible de savoir avec certitude que Dieu nous parle par
un homme, n’est-il pas possible aussi de croire ce qui est annoncé en
raisonnant a partir de la vérité évidente que Dieu ne peut ni se
tromper ni nous tromper ? Pour cela nous n’aurions besoin que du
concours général de Dieu et d’une grice actuelle, et nullement d’'une
lumiére infuse qui donnerait a notre intelligence une portée essentielle-
ment surnaturelle 2.

S. Thomas, qui tient que I'on peut reconnaitre rationnellement le
fait de la révélation, affirme cependant la nécessité d'un habitus infus

movens et motum ... ita etiam est in regulantibus quod est regulans et nullo
modo regulatum et haec est ratio primae regulae et tale est Deus ; ef est regulans
regulatum et talis vegula humanae fidei est homo divinus.»

ad 3: « Debet se homo commensurare in his in quibus (secunda regula) non
discordat a regula prima, quia in his in quibus discordat, iam non est regula. » —
Cf. aussi II-II, q. 2, a. 6, ad 3.

1 IIT Sent., d. 25, q. 2, a. 1, sol. 4, ad 4.

? On sait qu'une telle « analysis fidei» a été proposée par Scot (III Sent.,
d. 23, q.1), Molina (Concordia, q. 14, a. 13, d. 38), Lugo (De fide, d. 1, sect. 1),
IFranzelin (De divina Traditione, Rome 1896, pp. 592sq.). Le Cardinal Billot
refuse cette analyse, qui ramene la foi au type « scientifique », et il voit dans ce
raisonnement la seule preuve de la crédibilité. La foi divine, aprés la reconnais-
sance du fait que Dieu a parlé, s’appuie sur la seule autorité divine. Mais, d’autre
part, Billot concéde a la nature la puissance physique de produire l'acte de foi.
La grice est requise, de fait, pour la secourir et pour conférer & 1'acte son mode
vertueux. (De virt. infusis, Romae, Gregor. 1921.)



152 Aspects psychologiques de 1’ « analysis fidei »

et d’'une motion surnaturelle pour que l'on soit capable d’un véritable
acte de foi. Dans ses ceuvres, deux explications de sa position peuvent
étre discernées : I'une, plutdt psychologique ou génétique, I’autre propre-
ment théologique. La seconde en donne le fondement ultime. Mais la
premiére semblera, a un esprit moderne, répondre d’'une maniére plus
satisfaisante a la difficulté présentée par la possibilité d'une foi pure-
ment rationnelle. Nous suivrons donc ici cette premiére voie, c’est-a-
dire que nous chercherons a voir comment S. Thomas congoit la venue
a la for, en supposant réalisées les conditions de doctrine et de preuves
par les signes.

A. La venue a la foi

Dans 'Epitre aux Romains (X, 14 sq.), aprés avoir dit la nécessité
de la prédication, S. Paul s’écrie: « Mais tous n’obéissent pas a
I’Evangile. » S. Thomas commente ce passage ainsi :

« L’Apdtre montre que, supposée la prédication (diment prouvée
par I’Ecriture, les miracles ou la mission des prélats), la foi ne
suit pas toujours. Pas de foi sans prédicateur, mais cependant
tous ne croient pas & I'envoyé de Dieu. L’Apoétre dit cela pour
montrer que la parole extérieure n’est pas la cause suffisante de
la foi, si le ceeur de 'homme n'est pas attivé du dedans pav la veriu
de Diew qui parle : Omnis qui audivit a Patre meo et didicit, venit
ad me (Jo. VI). Donc si les hommes croient, cela ne doit pas étre
attribué a l'activité du prédicateur. Par 1a on voit aussi que tous
les incrédules ne sont pas excusables, mais ceux-la seulement qui
n’ont pas entendu la prédication. »

Le texte de I'Epitre continue plus loin (v.17): « Ergo fides ex
auditu, auditus vero per verbum Christi. » Voici le commentaire :

« L’Apétre tire la conclusion de ce qu’il a avancé: si quelques-
uns ne croient pas, faute d’avoir entendu, la foi vient de ’audition.
Mais alors se pose une question: la foi n’est-elle pas une vertu
infuse ? Il faut répondre que deux choses concourent a la foi:
P'une est l'inclination du cceur & croire, et ceci ne vient pas de
I’audition, mais du don de la grice ; l'autre est la détermination
de 'objet croyable, et ceci vient de l'audition . »

Sur cette attraction intérieure qui incline A croire, S. Thomas
revient trés souvent, et il est certain que c’est pour lui le facteur décisif

3In Rom. X, I. 2.



chez S. Thomas d’Aquin 153

de Uacte de foi 1. Méme la parole extérieure du Verbe incarné est impuis-
sante a faire croire, s'il n’opére en méme temps au dedans de I'dme
par I'Esprit Saint 2.

Il faut nous arréter a cette idée si importante de motion intérieure
et voir comment S. Thomas la congoit et I'explique. Parmi les termes
employés pour la désigner, ceux de «motio interior», «instinctus »,
«inclinatio cordis » signifient une impulsion imprimée & l'affectivité.
D’autres, comme «inspiratio », « auditus interior », « vocatio interior »,
donnent en outre l'idée d'une certaine perception ou de connaissance.
Pratiquement S. Thomas use indifféremment des deux séries de termes,
car il ne peut y avoir pour lui de mouvement volontaire sans une con-
naissance proportionnée. Cependant I'idée principalement exprimée est
celle d’une motion sur laffectivité. 11 définit en effet la vocation inté-
rieure comme étant un snstinct. 11 dit aussi que le coeur est incliné par
Dieu 4 consentir aux choses de la foi de la méme maniére qu’aux actions
vertueuses ®.

Au sujet des expressions « auditus interior » et « inspiratio » il faut
noter que S. Thomas distingue deux auditions intérieures : I'une appelée
aussi inspiration est réservée aux Prophétes 4, 'autre est attribuée a
tous les fidéles. Celle-ci ne procure aucune détermination de I'objet a
croire. Ce n’est point une révélation particuliére, mais une impulsion
exercée par Dieu sur la volonté profonde. Et puisque S. Thomas la
définit comme un instinctus quidam, voyons, pour mieux la comprendre,
le sens qu'il donne ordinairement & cette expression.

B. L'instinct qui meut @ croire

La nature étant congue comme le principe du mouvement et du
repos dans 1'étre ol elle se réalise, l'instinct n’est rien d’autre que la
poussée primitive exprimant la tension de la nature vers sa fin. Cette

1 1I-11, q. 2, a. 9, ad 38 : «Ille qui credit habet sufficiens inductivum ad creden-
dum ; inducitur enim auctoritate divinae doctrinae miraculis confirmatae, et, quod
plus est, interiori instinctu Dei invitantis. » — Cf. In Jo. XV, 1. 5, n. 4; XIV, 1. 6,
no6; XXI, 1.1, no3, 1. 2, no1.

® In Jo. XIV, L 6, n° 6 : « Nisi Spiritus Sanctus adsit cordi audientis, otiosus
erit sermo doctoris ... et intantum quod etiam ipse Filius Dei organo humanitatis
loquens non valet, nisi ipsemet interius opevatur per Spivitum Sanctum. »

¥ In Rom., VIII, 30, L. 6 : « Alia vero vocatio est interior, quae nihil aliud
est quam quidam mentis instinctus, quo cor hominis movetur a Deo ad assentien-
dum his quae sunt fidei vel virtutis ...» — Idem: In Gal. I, 15, 1. 4.

4 In Rom. X, lect. 2: « Primus auditus (scil. interior) non communiter per-
tinet ad omnes, sed proprie pertinet ad gratiam prophetiae. »



154 Aspects psychologiques de ' « analysis fidei»

inclination originelle a pour cause premiére 1'Auteur lui-méme des
choses. La nature créée n’est pas maitresse de son mouvement pri-
mordial, elle ne peut se le donner ou le suspendre, pas plus qu’elle ne
peut se donner ou détruire sa propre forme. L’opération de la nature
irrationnelle (et, en toutes les autres, leur instinct) n’est pas attribuée
a elle seule, mais principalement a Dieu, car I'action de qui est mi
est la méme que celle de qui le meut : par exemple le mouvement de
la fleche est aussi une certaine action de l'archer !. L’instinct d’une
nature est donc la poussée, qui lui est conforme, vers son achévement,
et qui doit étre considérée comme l'action de son Créateur, en tant
que recgue en elle. '

Toute nature créée posséde une tension vers son accomplissement 2,
cependant la notion d’instinct est réservée par S. Thomas & celle qui
est douée d’'une puissance auto-motrice. Il parle d’instinct & partir
de la nature animale, parce que celle-1a et toute nature supérieure ont
un mouvement qui leur appartient. Elles s’approprient la motion divine.
Elles n'ont pas seulement le principe «quo» d'une inclination, une
forme qui la rend connaturelle, mais encore un principe actif de mou-
vement : elles se meuvent elles-mémes. Ce principe est un objet désirable
appréhendé 3. Cependant il n’est pas au pouvoir de ’animal d’étre ou
de n’étre pas incliné vers cet objet. Sa tendance est déterminée par sa
constitution de nature. Aussi est-il, par son instinct, plus «agi» qu’agent 4.
Plus haut dans I’échelle des étres, la nature rationnelle (Deo vicinissima),
outre une inclination, comme les choses inanimées, outre un principe
actif éveillant une tendance par ailleurs déterminée, comme I’animal,
posséde la maitrise sur son inclination propre elle-méme, de sorte que
le désirable appréhendé ne la meut pas nécessairement, mais qu’elle
peut se rendre ou non a son attrait. Capable de saisir la raison de fin
et de moyen, elle agit en parfaite connaissance de cause 5.

Au plan d’activité oir elle est douée d’une telle domination sur sa
tendance, on ne peut pas parler d’instinct, car le mouvement instinctif
s’oppose précisément au mouvement raisonnable ¢, Cependant l'on

1 II-II, q. 90, a. 3, c. — De Malo q. 16, a. 6, ad 18 : « Actiones naturales in
eo (scil. diabolo) sunt bonae, quia proprie loqguendo sunt Dei instituentis naturam. »

 Ver.q. 22, a.1,c. 3 Ibid. a. 3,

4 Tbid. a. 4, c. 5 Ibid. a. 4, c.

8 I-II, q. 17, a. 2, ad 3: « Aliter invenitur impetus ad opus in brutis anima-
libus et aliter in hominibus : homines enim faciunt impetum ad opus per ordina-
tionem rationis, unde habet in eis impetus rationem imperii; in brutis autem fit
impetus ad opus per instinctum naturae, quia scilicet appetitus eorum statim



chez S. Thomas d’Aquin ' 156
trouve encore, en la nature raisonnable, un instinct dans ses puissances
sensibles et aussi dans sa partie spirituelle, par rapport a sa fin der-
niére * ou 4 des fins secondaires qui entrent tout nouvellement dans
son intention. La volonté, en effet, n’est pleinement maitresse de son
acte que par rapport aux moyens en vue d'une fin qu’elle aime déja.
Ces moyens, elle les choisit aprés le conseil ou la délibération. Donc
pas de conseil et pas de choix sans fin précongue et désirée. Pour éviter
un processus a l'infini, il faut, par conséquent, que la volonté regoive
une premiére impulsion soit vers la fin derniére, soit vers toute fin
qu’elle n’a encore d’aucune maniére désirée. Cette impulsion, c’est son
instinct qu’elle recoit de Dieu 2. Un mouvement analogue par rapport
a la fin surnaturelle sera aussi appelé instinct, car d'une part, pro-
venant de celui qui opére a l'intérieur des natures, il n’est point violent,?
et, d’autre part, il est recu dans une puissance capable de se I'approprier
et'méme d’y résister %. T

La vocation A la foi (auditus, inspiratio interior) doit donc étre
comprise, chez S. Thomas, comme un instinct spirituel, dans le sens
que nous venons de déterminer. A l'origine de la foi, il y a l'appétit
mis en éveil et attiré par Dieu. Nous retrouvons ce que met en lumiére
I’étude de la structure psychologique de l'acte de foi. Il commence par
la volonté qui meut l'intelligence a donner son assentiment aux paroles
de Dieu promettant la vie éternelle 8. 4 ce moment Diew parle en incli-

apprehenso convenienti vel inconvenienti movetur.» — Cf. I, q. 83, a.1,¢;
I-11, q. 15, a. 2, c.; I-II, q. 46, a. 4, ad 2.

1 C’est-a-dire vers sa béatitude et « généralement vers tout ce qui convient
a I’étre volontaire selon sa nature : ... la connaissance de la vérité, 1'étre, la vie. »
I-11, q. 10, a. 1, c.

2 §. Thomas fait ce raisonnement dans I-II, q. 9, a. 4, c. — Cf. I-II, q. 17,
a. 5, ad 3: « Primus voluntatis actus ex rationis ordinatione non est, sed ex
instinctu naturae aul superioris causae.» TR : »

Ver. q. 11, a. 3, ad 11 : « Affectus, neque ex subiecto (comme les puissances
liées & un organe), neque ex obiecto (comme l'intelligence) cogitur, sed proprio
instinctu movetur in hoc vel in illud. Unde non potest in affectum imprimere nis:
Deus qui interius operatur. »

- On remarquera que dans ces textes, «l'instinctus» est attribué tantét a la
nature, tantét a Dieu. C'est qu’il est le mouvement premier de la nature, regu
de Dieu. " ' .

3 Ver. q. 28, a. 4, ad 2: « Tractus ille (liberi arbitrii ad conversionem) non
importat violentiam sed operationem divinam quae operatur in liberum arbitrium
Vertendo id quocumque voluerit : sic illud ad quod homo trahitur, aliquo modo
ad liberum arbitrium pertinet. »

4 Qdlb. 1, a. 7, ad 2: «Sic Deus movet mentem humanam ad bonum, quod
tamen potest huic motioni resistere. »
§ Ver. q.14, a.2,¢.: « Voluntas autem mota a bono praedicto (= vita



156 Aspects psychologiques de I’ « analysis fidei »

nant intérieurement a croive, et cette motion est la cause déterminante
de la foil. Mais elle est accompagnée nécessairement d’une certaine
perception, comme le suggérent les termes d’ «auditus» et de
«vocatio » 2. Il faut un jugement qui dirige le choix. Il v a donc au
plan psychologique une certaine perception de la raison qui incline a
croire (ratio inclinans ad credendum), dont nous savons « qu’elle termine
I'intelligence par I'intermédiaire de la volonté ? ». Cette raison, qui fait
paraitre bon I'acte de foi a produire 4, joue son role moteur dans un
jugement, dont toute la valeur pour le sujet provient du mouvement
de Vappétit. C’est donc un jugement pratique, qui n’exige aucune évi-
dence objective, mais seulement 1'évidence pratique de la convenance
de l'acte de croire. Une telle convenance est percue, parce que l'affec-
tion surnaturelle envers la fin et envers 'autorité divine en acte dans
la proposition des vérités est représentée a l'intelligence. S'il n’y a pas
vision de ces vérités, il y a cependant la vision pratique de la bonté
qui s’offre en elles et du devoir moral d’y répondre par la foi. L'ultime
jugement qui fait croire est voulu comme ultime jugement. Mue par Dieu,
la volonté est entrainée par une affection surnaturelle, elle consent a
étre ainsi vaincue, en sachant qu’elle pourrait résister. Chez le fidéle,
elle ne résiste pas, mais elle achéve son mouvement par le ferme assen-
timent. Il v a donc dans la foi un jugement par connaturalité, une con-
naissance affective, mais qu'il ne faut pas confondre avec l'affirmation
de foi elle-méme. Par le mouvement de la volonté et la connaissance
affective qui I'accompagne, la vérité de foi pénétre dans la psychologie
humaine, elle y est vitalement intériorisée. Cependant, elle n’est nulle-
ment l'expression de cette affectivité, mais I'expression objective du

aeterna promissa) proponit aliquid intellectui non apparens ut dignum cui assen-
tiatur et sic determinat ipsum.»

1 In Jo. VIII, 1.3, no6: « Nobis enim Joguitur Christus ad nostram utili-
tatem, scil. ¢ ad se trahat; et sic loquitur nobis, dum vivimus, praedicando,
inspivando ... » Idem: In Jo.V, L 4, no 6.

Cette motion est cause déterminante de la foi: II-II, q. 6, a. 1, c. : « Fides,
quantum ad assensum, qui est principalis actus fidei, est @ Deo interius movente
per gratiam ... » A tel point que les hommes auraient été excusables du péché
d’infidélité, si parmi les ceuvres du Christ, il n'y avait eu précisement l’attraction
intérieure : In Jo. XV, 1. 5, no 4,

2 S. Thomas parle aussi de « lumiére»: In Jo. XXI, 1.1, n° 3: « Quamdiu
deest auxilium divinum et interior praedicator, frustra laborat lingua praedica-
toris, sed tunc capiunt quando wvewit lux illuminans.» ‘

3 IIT Sent., d. 23, q. 2, a.2, sol. 1: « In credente ratio per se intellectum
non terminat sed mediante voluntate. »

4 Ibid.



chez S. Thomas d’Aquin 157

mystére de Dieu proposé dans la prédication catholique, un jugement
dont les termes sont choisis par Dieu et la valeur intentionnelle, garantie
par lui. L’affectivité surnaturellement élevée et attirée, permet seule-
ment l'application de ce jugement a l'intelligence. Ce n’est donc point
I'amour qui confére aux vérités de foi leur vrai sens, mais il les fait
accepter selon leur vrai sens par la soumission & l'autorité de Dieu.
Ce que nous avons vu de la structure de 'acte de foi se réalise ici :
Vintelligence est spécifiée par son objet propre, le vrai, bien que cette
détermination s’effectue sous l'influence de la volonté et que par 1a
les vérités révélées apparaissent au sujet comme bonnes & croire pour
lui: « Voluntas mota a bono... proponit aliquid intellectui non appa-
rens ut dignum cui assentiatur . »

Nous n’avons pas faussé la pensée de S. Thomas en parlant d’une
certaine perception par le sujet croyant de la «raison qui incline a
croire » et qui est la Vérité premicére 2. Nous avons en effet apporté
des textes clairs du Saint Docteur sur «1’auditus interior », et qui ont
leur origine dans I'Ecriture. Ces textes ne sont pas des « obiter dicta »,
mais ils expriment une piéce essentielle de son traité de la foi. Pour
les comprendre exactement, il faut simplement savoir qu'il n’y a pas
perception ou vision de la Vérité premiére qui révéle, car ce serait
la vision béatifique, mais il y a, par le biais de Vappétit incliné par
Dieu, une perception «in actu exercito » de la Vérité premiére dans son
effet: la motion exercée sur la volonté®. La volonté est mue & répondre au
don de Diew qui veut se communiquer obscurément comme Vérité 4.
Revenons encore au texte des Sentences (III Sent., d. 23, q. 2, a. 2,
sol. 1): «In credente ratio per se intellectum non terminat sed
mediante voluntate. »

L’illuminisme et le subjectivisme sont absents de cette doctrine.
L’ «auditus interior » ne fournit aucune détermination des vérités a

1 Ver. q. 14, a. 2, c.

2 Cf. textes supra p. 149, note 4.

3 Nous aurions de cela une analogie dans un autre type de connaissance
affective, celle des dons du Saint Esprit. Cf. In Rom. VIII, 1. 3 : « (Spiritus Sanctus)
reddit testimonium (quod sumus filii Dei) non quidem exteriori voce ad aures
hominum, sicut Pater protestatus est de Filio suo, sed ... per effectum amoris
filialis, quem in nobis facit.»

Un auteur contemporain, M. Nédoncelle, a pu appeler le converti & la foi
un « mystique mineur ». (J'ai rencontré le Dieu vivant. Paris 1952, p. 36.))

4 Cf. Qdlb. 2, a. 6, ad 3 : « Interior instinctus quo Christus poterat se mani-
festare sine miraculis exterioribus, pertinet ad viviutem veritatis primae quae
interius hominem illuminat et docet.» :



158 Aspects psychologiques de I’ « analysis fidei »

croire : il faut pour cela la prédication des hommes mandatés par Dieu.
D’autre part, si nous avons pu voir en cette description de la venue
a la foi un exposé plutét psychologique, cependant ’explication der-
niére en est donnée par un facteur transcendant: c’est la grice qui
opére dans le cceur du croyant. Et, ceci posé, S. Thomas appelle
attrait, inspiration, audition intérieure, la répercussion consciente de
cette grace . Ajoutons enfin que, si S. Thomas a ceci de particulier
qu’il donne une doctrine bien élaborée de I’ «instinct intérieur», le
fonds de ses idées sur ce point était traditionnel dans la grande
scolastique du XIII® siecle . Il ne s’agit nullement d’attribuer au
croyant une vision du motif objectif de la foi (Veritas prima revelans),
mais la perception d'un effet surnaturel, qui permet le contact psy-
chologique avec ce motif transcendant.

L’on a vu que pour S. Thomas la venue a la foi s’accomplit par
la grace divine, dont I'effet, psychologiquement perceptible, est 'incli-
nation a croire aux vérités révélées. Mais avec cela on n’a pas encore
répondu d’une maniére adéquate a qui soutiendrait une «analysis
fidei » rationnelle. Si 'on admet que les miracles constituent une preuve
suffisante de la révélation, pourquoi pas aussi que la foi puisse s’obtenir
au terme d’un raisonnement fondé sur ces signes et sur 1’évidence de
la véracité divine ? Ne serait-ce pas 1a la maniére normale de venir
a la foi, la grice n’agissant que pour coopérer a une démarche rationnelle,
pour l’élever, ou encore pour suppléer, en certains cas, & une déficience
de la raison ? D’ailleurs, S. Thomas ® semble faire intervenir la grice
dans l'ordre de la causalité efficiente. Ne voudrait-il pas dire qu’elle
vient aider l’activité rationnelle et bien disposer la volonté, de sorte
qu'a la vue des signes on aille jusqu'a la foi ? Répondons tout de
suite a cette derniére question. Dans le texte auquel elle fait allusion,
S. Thomas admet que tous peuvent entendre la prédication et cons-
tater les miracles. Mais certains croient et d’autres s’y refusent. Il
faut donc, outre la persuasion extérieure et les signes, recourir 4 une

1 Ceci ne veut pas dire que le croyant sache avec une certitude objective
absolue que son inclination a croire vient de Dieu, mais simplement que, si la
grice de foi est donnée, elle cause dans le sujet une inclination perceptible.

2 Cf, par exemple S. BONAVENTURE, III Sent., d. 24, dub. 2: « Ideo genera-
liter dicit Apostolus fidem ex auditu esse magis principaliter ratione auditus inte-
rioris quam exterioris. » — III Sent., d. 23, a. 1, ad 3; In Jo.c. V, q. 3 ; S. ALBERT,
In Jo.V, 38; cf. sur ce point: R. AUBERT, Le caractére raisonnable de l'acte de
foi d’apres les théologiens de la fin du XIIIe siécle. Rev. Hist. Eccl. 1943, pp. 68-69.

8 II-11, q. 6, a. 1. Lieu paralléle cité plus haut: In Rom. X, 1. 2.



chez S. Thomas d’Aquin 159

cause intérieure de l'assentiment. Cette cause ne peut étre le libre
arbitre, comme le voulaient les Pélagiens !, mais Dieu mouvant par sa
grice, car par Uassentiment de foi I'homme est élevé au-dessus de sa nature.
Voila donc la raison derniere de l'intervention de la grice: établir
I'esprit dans I'ordre surnaturel et non point directement faire percevoir
la valeur des signes de crédibilité. Cette réponse est suffisante pour qui
comprend bien ce que S. Thomas entend par I'élévation au-dessus de
la nature. Cependant un objectant, qui se tiendrait sur le plan psycho-
logique, pourrait encore dire que la grice est nécessaire pour élever
les puissances a un tel acte. Mais le processus qui le précéde peut bien
étre un raisonnement sur les signes de crédibilité. La grace se sert des
causes secondes, et il s’agit de les déterminer dans le cas de la foi.
Nous plagant sur le méme terrain que l'objectant, il faut donc voir
quelle est pour S. Thomas la valeur probante des signes, quel est leur
role dans l'acte de foi, et s'il y a pour lui possibilité d’une vraie foi qui
viendrait au terme d’un discours de la raison. Non point que ce dis-
cours seul soit la cause suffisante de l'acte, cela, aucun théologien
catholique ne peut le tenir, mais qu’il en soit la cause psychologique
sous l'influx de la grace. -

Si l'on se rappelle la structure de 'acte de foi selon S. Thomas,
on est tout de suite assuré qu’il ne le congoit pas comme le terme d'un
raisonnement. Cet acte est simple, procédant comme I' «intellectus
principiorum ». Il n’est pas la conclusion d’un syllogisme (collatio). La
« cogitatio» qu’il comporte n’est point sa cause, et par «cogitatio »,
on ‘'sait que S. Thomas entend soit l'activité de l'esprit qui considére
les signes de crédibilité et précéde la foi, soit celle qui porte sur les
mystéres déja crus 2.

Mais les signes n'ont-ils pas, pour S. Thomas, une véritable valeur
de preuve, et si oui, quel est leur role dans l'assentiment ?

C. La valeur des signes de crédibilité

a) La portée exacte des signes

Les signes de crédibilité ont vraiment pour S. Thomas une valeur
probante : ils montrent I'origine divine de la prédication et, par con-
séquent, la vérité de I’enseignement proposé, mais ceci d’une maniére

1 J1 s’agit plus exactement des Semi-pélagiens condamnés au II¢ Concile
d’Orange (529), Denz. 178-179.
2 III Sent., d. 23, q. 2, a. 2, sol. 1, ad 2. — II-II, q. 2, a.1, ad 1.



160 Aspects psychologiques de 1’ « analysis fidei »

seulement ¢ndirecte, I'enseignement restant privé d’évidence. En tant
que doués d’une valeur de preuve, les signes sont appelés : «indicia »,
«argumenta fidei », « experimenta », « testimonia ». Leur effet est désigné
par les termes de «confirmare », «corroborare», «attestari», «osten-
dere », « manifestare », « probare»1. A lire ces expressions dans leurs
contextes, on ne peut nier que pour S. Thomas les signes constituent
une preuve certaine du fait de la révélation divine. Grace a eux, il est
possible, au moins en droit sinon pour chaque individu, de reconnaitre
avec certitude que Dieu a envoyé d'authentiques messagers. S. Thomas
parle méme d'une évidence ®. En quel sens faut-il entendre cette évi-
dence ? De deux manieres diverses, selon qu'il s’agit du fait de la révé-
lation (question «an est») ou de son contenu (question «quid est »).
Du fait de la révélation, S. Thomas tient que les signes donnent la démons-
tration au sens propre du terme. Un vrai miracle, dit-il, est un effet
sensible que Dieu seul peut produire par sa vertu propre (« virtute
propria »), en vue d'une double fin: prouver la vérité d'une doctrine
proposée en son nom, ou bien attester la sainteté d’une personne pour
I'utilité de I'Eglise 3. Un « vvaZ miracle », « verum miraculum », S. Tho-
mas insiste sur ce caractére d’authenticité?. Les docteurs du temps

1 indicium : II-11, q. 5, a. 2, c. — III C. Gent. 154. — In Jo. X, 1. 6, no 5.
argumentum : III Sent., d. 24, a. 2, sol. 2, ad 4. — De Pot. q. 6, a. 9, c.
experimentum : III Sent., d. 23, q. 2, a. 2, sol. 2, ad 3. — In Jo. XI, 1. 3, no 4.
testimonium : III C. Gent. 154. — In Jo.IX, L 3, n° 8. — Ver. q. 14,
a. 10, ad 11. — III, q. 4%, a. 3, ad 1.

confirmare ; corroborare ; soit au sens objectif (doctrine) : II1, q. 43, a. 1. —
In Jo.XI, 1. 3, no 4. — In I Cor., x11, 1. 2 ; soit subjectif
(ds. le croyant) : De Pot. q. 6, a. 9, ad 17.

attestari : IIT C. Gent. 154.
ostendere : III C. Gent. 154. — III Sent., d. 25, q. 2, a. 1, sol. &, ad 4.
probare : II1, q. 43, a.1. — In I Cor., x11, 1. 2.

2 II-I1, q. 1, a.4, ad 2: «... Non enim crederet (fidelis) nisi videret esse

credenda vel propter evidentiam signorum, vel propter aliquid huiusmodi. »

I C. Gent. 7: « Ea enim quae naturaliter rationi sunt insita, verissima esse
constat : in tantum ut nec esse falsa sit possibile cogitare. Nec id quod fide tenetur
cum tam evidentey divinitus confirmatum sit, fas est cvedeve esse falsum.» — Idem :
In Jo.X, 1.6, n°o5; XV, L. 5 no4,

8 III Sent., d. 24, a. 2, sol. 2, ad 4. — III, q. 43, a. 1, ¢. — In Jo.IX, 1. 3, no8.

4 11T G. Gent. 101, 102. — I, q. 105, a. 7, ¢c. ; q. 110, a. 4. — De Pot. q. 6, a. 2.
Voici la trame de 'argumentation : Le terme de miracle vient du verbe admirer.
On admire un fait dont la cause est cachée et qui devrait étre autre qu'’il ne se
présente. La cause est cachée soit « simpliciter, in se », soit « quoad nos vel aliquos ».
Dans le second cas, il n'y a pas de vrai miracle, mais bien dans le premier cas.
Alors U'ordre naturel de causalité exigerait un effet contraire & celui qui est produit.
On est donc forcé de dépasser tout l'ordre naturel de causalité et de recourir pour



chez S. Thomas d’Aquin 161

n’étaient en effet pas peu préoccupés par le cas des prodiges diaboliques
et magiques, dont parle par exemple I’Ecriture (Mages du Pharaon).
S. Thomas a sur ce point une doctrine trés ferme, souvent exposée,
élaborée a l'aide de la notion aristotélicienne de nature. Cette notion
rigoureuse permet en droit de discerner des faits qui échappent com-
plétement & tout l'ordre des causalités créées et qui doivent donc étre
attribués a la cause absolument cachée («simpliciter occulta »), c’est-
a-dire 4 Dieul. Des deux fins assignées au miracle, la premiére est
principale 2. Elle est atteinte méme quand la faculté d’opérer des
miracles est conférée a des hommes mauvais, mais qui sont chargés de
la prédication 3. Dieu intervenant de fagon visible, alors qu'’il est invoqué
par celui qui se présente comme son porte-parole, authentifie la mission
de cet homme ; il rend témoignage a sa doctrine. Or Dieu ne peut étre
un témoin de fausseté. Telle est I'argumentation précise de S. Thomas *
et il n'y a aucun motif de ne pas considérer ce raisonnement comme
apodictique. A propos de la démonstrabilité de I'existence de Dieu,
S. Thomas dit en effet :
« Double est la démonstration : I'une par la cause, appelée démons-
tration « propter quid », se fait par ce qui est premier en soi ; I'autre
par l'effet, dite démonstration « quia », se fait par ce qui est pre-
mier pour nous («quoad nos»)... A partir de fout effet, on peut
démontrer l'existence de sa cause propre, si l'effet est mieux

connu par rapport a nous, car puisque l’effet dépend de sa cause,
s’il est donné, il est nécessaive que sa cause existe 5. »

Dans le cas du miracle, on a un effet spécial de Dieu, en relation
avec une doctrine présentée comme venant de lui . On peut donc prouver

I’explication, a la cause franscendante, absolument cachée : « Causa autem occul-
tissima et remotissima a nostris sensibus est divina, quae in rebus omnibus secre-
tissime operatur» (Pot. 6. 2, c.).

1 III C. Gent. 102, 103; II-1I, q. 178, a.1, ad 2; a. 2,c.

2 II1, q. 43, a. 1, c. : « Primo et principaliter ad confirmandam veritatem ... ».

3 II-11, q. 178, a. 2,c. — Pot. q. 6, a. 5, ad 9. — Qdlb. 2, a. 6, ad 4: « Non
autem fiunt miracula semper ad demonstrandam gratiam eius per quem miracula
fiunt ; sed hoc contingeve non potest quod aliquis falsam doctrinam annuntians vera
mivacula faciat, ...sic enim Deus esset falsitatis testis, quod est impossibile. »

4 Qdlb. 2, a. 6, ad 4. — II-II, q. 178, a. 2, ad 3. — In II Thess.II, 1. 2. —
De Pot. q. 6, a. 5, c. '

51, q. 2, a. 2, c. — La démonstration « per signa » peut étre nécessaire quand
a l'can est»: cf. In Post. An. I, 14, n. 7; cf. AristoTE, Rhet. L. I, c. 2, n. 16 sq.

8 II-II, q. 178, a. 2, ad 3: « Miracula semper sunt vera testimonia eius ad
quod inducuntuy. Unde a malis qui falsam doctrinam enuntiant nunquam fiunt
vera miracula. » — In Ps. XLIX, 4: « Testificatio Dei duplex : una per miracula

11



162 Aspects psychologiques de 1’ « analysis fidei »

démonstrativement l'existence de Dieu en tant qu’auteur de cette révé-
lation. 11 faut noter que la révélation est prise ici au sens de manifes-
tation historique de Dieu par ses envoyés, et non pas au sens d’acte
révélateur identique a l'essence divine. En outre, la preuve ne porte
pas directement sur le contenu de la révélation qui demeure inévident
en soi. Elle laisse intact le motif de la foi, acte de l'intelligence mue
par la volonté. Cependant la preuve confirme indirectement la vérité
du contenu lui-méme, puisqu’il apparait avec évidence comme venant
du Dieu de vérité. Tout ce raisonnement est résumé d’une maniére
générale par S. Thomas dans un texte que nous analyserons plus loin :
I1-11, q.5; a.2, ¢.:

« Si aliquis propheta praenuntiaret in sermone Domini aliquid futu-

rum, et adhiberet signum, mortuwm suscitando, ex hoc signo convin-

ceretur intellectus videntis ut cognoscevet manifeste, hoc dici a Deo

qui non mentituy, licet illud futurum quod praedicitur in se evidens
non esset 1, »

Par rapport au contenu lui-méme de la révélation (question « quid
est »), certains signes constituent un indice de vérité intrinséque. 11 y
a des mystéres de foi qui, tout en restant inaccessibles a4 la raison
démonstrative, sont cependant susceptibles d’une certaine manifes-
tation par des faits miraculeux. Le nom de signe attribué alors & ceux-ci
obtient un sens logique particulier, bien connu en scolastique. Les
«signa» sont des qualités, des opérations, des effets qui n’ont pas,
ou ne paraissent pas avoir de connexion nécessaire avec 1’essence d’'une
chose, mais qui néanmoins révelent plus ou moins cette essence. Ainsi
la connaissance « per signa » s’'oppose a la connaissance « per causas » 2.

... alia per testes.» — Pot. q. 6, a. 5, ¢. : « ... Cum operatio miraculosa sit quod-
dam testimonium indicalivum divinae virtutis et veritatis ... ».

Donc pour S. Thomas il y a liaison normale entre parole de Dieu annoncée
et miracle. La raison en est tirée de notre mode naturel de connaitre : nous allons
normalement du sensible a l’intelligible (II-II, q. 178, a. 1, c.) et comme dans
la foi nous devons transcender l'ordre naturel, des faits sensibles extraordinaires
accompagnent la doctrine révélée (III Sent., d. 21, q. 2, a. 3).

1 Cf. III C. Gent. 154 : « Oportuit igitur aliquibus indiciis confirmari praedi-
cantium sermonem quibus manifeste oslendevetur huiusmodi seyvmonem processisse
a Deo ...»

2 II Sent.,, d.7, gq.2,a.1c.: «Quaedam vero sunt quorum cognitio per
naturam haberi potest ; et hoc dupliciter : vel per causas determinatas ad effectus
naturales ... vel per aliqua signa ex quibus ut¢ in pluribus potest alicuius cognitio
haberi, sicut medici prognosticantur de sanitate vel morte ... ». — Méme distinc-
tion : IIT Sent., d. 23, q. 2, a.1, ad 4.

Définition du «signe» par S. THomas: III, q.55, a.5,c.: « Argumentum



chez S. Thomas d’Aquin 163

Elle n’est donc point une science. Ce sens de « signum » est commun a
I'époque de S. Thomas . Or il peut étre donné aux miracles du Christ.
Opérant des miracles par sa puissance propre (« virtute propria »), il
agissait en Dieu, et cette maniére d’agir pouvait indiquer dans une
certaine mesure sa nature divine ou son union spéciale A la divinité 2
De méme, sa résurrection qui est un mystére de foi en soi indémon-
trable, il I'a, & des témoins choisis, manifestée par des signes (en faisant
voir et toucher son corps, en montrant ses cicatrices, en mangeant, en
conversant), par des faits qui indiquaient la réalité de son retour a
la vie, mais qui laissaient cachée la nature propre de cette nouvelle
vie glorieuse d’ordre essentiellement surnaturel ®. Les auditeurs et les
témoins du Christ avaient donc des signes dvidents de certains mystéres
de foi, ce qui ne veut pas dive qu'ils en avaient I'évidence*. Le signe
évident est parfait comme signe, il a une valeur révélatrice, mais il ne
procure pas la démonstration, la science de la vérité. Il faut noter que
ce role des signes par rapport a certains mysteres est secondaire. Pour
ce qui concerne en particulier 'union spéciale du Christ a Dieu, dit
une objection d’'un Quodlibet (Qdlb. 2, a. 6, ob. 4), les miracles ne sont
pas trés évidents. Pouvant étre accomplis par les méchants, ils prouvent

dicitur quaecumque ratio rei dubiae faciens fidem (infra: procedit ex principiis
per se notis) ; quandoque ... aliquod sensibile signum gquod inducilur ad alicuius
veritalis manifestationem, sicut etiam Aristoteles in libris suis aliquando utitur
nomine argumenti. (ARiSTOTE, Pr. An. Lib. II, c. 29, n. 10. — De Reth. ad Alex.,
c. VII, n. 1. — Rhet. L. 1, c. 2, n. 16 sq.)

1 Par ex. S. ALBERT : III Sent., d. 23, a. 12, obj. 3 : « Dicitur apparere id
quod signum habet evidens suae veritatis, licet non videatur causa necessaria ».

ad 3: « (Signum est) hoc quod accipitur de natura vei probandae; licet non
sit immediata causa eius: et hoc signum facit opinionem topicam.»

2 II1, q. 43, a.4, c.* «...quia ... quasi ex propria polestate (Christus)
miracula faciebat, non autem orando sicut alii ... ostenditur sicut Cyrillus dicit
quod « non accipiebat alienam virtutem, sed cum esset naturaliter Deus, propriam
virtulem super infirmos ostendebat. »

I11, q. 47, a. 5, ad 1 : Par les signes les Juifs pouvaient connaitre que Jésus
était Fils de Dieu: «non per naturam, sed per excellentiam gratiae singularis.
Possumus tamen dicere quod etiam verum Dei Filium cognovisse dicuntur, quia
evidentia signa huius vei habebant». — Idem: In Jo.V, 1.6, no8; IX, 1. 3, no 7.

8 III, q. 55, a. 5, c. La définition de « argumentum » — « signum » citée plus
haut et prise dans ce texte, est appliquée aux signes de la résurrection, — Cf. :
III Sent., d. 21, q. 2, a. 3, ad 3,

Noter que S. Albert refuse d’appliquer cette définition du signe aux mani-
festations de la résurrection : elles prouveraient trop pour la foi! : 1IT Sent., d. 23,
a. 12, ad 3.

4 Cf. 111, q. 55, a. 5, c.: Les «signa resurvectionis » sont dits évidents, mais
S. Thomas leur refuse le pouvoir de la démontrer, conformément A la définition
qu’il a donnée du signe,



164 Aspects psychologiques de I’ « analysis fidei »

a peine la sainteté d’'une personne. A plus forte raison manifestent-ils
difficilement la grice d'union hypostatique. La réponse est que les
miracles n'ont pas toujours pour fin d’attester la sainteté, mais en
revanche il est impossible que de vrais miracles viennent appuyer une
fausse doctrine. Or le Christ se disait Fils de Dien et confirmait son
affirmation par des signes. C’est pourquoi ses miracles montraient sa
divinité 1. Tel est essentiellement leur role déclaré par 1’Ecriture:
rendre 4 Dieu témoin de la parole de ses envoyés: « Praedicaverunt
ubique, Domino cooperante et sermonem confirmante sequentibus
signis» (Mc. XVI, 20). Ce texte de S. Marc est souvent cité par
S. Thomas la ou il traite de la fin des miracles 2.

Il faut donc bien distinguer les diverses portées des signes de la
révélation. De l'origine divine d’'une doctrine ils peuvent donner une
démonstration rigoureuse (démonstration «quia»). La doctrine elle-
méme apparait alors comme indubitablement vraie, mais pas en soz,
car elle n’est point prouvée par ses causes propres. Quant a quelques
mystéres révélés, des signes en fournissent une certaine manifestation,
mais point la démonstration évidente.

Payr rapport au contenu lui-méme de la révélation, la raison natu-
relle a donc, par les signes, soit une preuve indirecte, soit une certaine
manifestation directe. Quel est le type de connaissance ainsi obtenue
et qui, nous 'avons vu, n’est point la science ? C’est, selon le voca-
bulaire scolastique, #xe for, au sens d’« opinion véhémente » ou « renforcée
par des raisons » 2. Il faut remarquer ici que la signification du terme

1 Cf.: III, q. 47, a. 5, ¢.: « (Judaei) (1°) videbant evidentia signa divinitatis
ipsius — sed (2°) ex odio et invidia Christi ea pervertebant — et (3°) verbis eius
quibus se Dei Filium fatebatur credere noluerunt.»

Le role du miracle est de confirmer une Parole de soi inévidente. Cependant
son role secondaire par rapport au contenu du message permettrait de recueillir
I'idée exposée de nos jours de « I'intentionalité religieuse du miracle », c’est-a-dire,
qu'’il est homogene a la Parole de Dieu, manifestant la venue, le don de Dieu,
son régne (cf. P. A. Litct O. P., Réflexions pour une apologétique du miracle.
Rev. Sc. Phil. Théol. XXXV, 1951). Ainsi le Christ répond aux envoyés du
Baptiste par la prophétie d’Isaie (ch. 35) sur les miracles salutaires du royaume
messianique. (Mt. XI ; cf. S. Thomas in hoc loco). Cependant on ne peut pas dire
que le miracle n’est pas discernable de soi comme effet relevant de Dieu seul en
dehors de son sens religieux interne. Disons avec S. Thomas (In I Cor. XII, 1. 2)
que le miracle prouve la vérité de la doctrine « non solum propter beneficium sed
propter magnitudinem facti». Il n’a de vraie valeur que s’il manifeste une inter-
vention de Dieu comme seule cause efficiente.

? Par ex.: II-II, q. 178, a. 1. — III C. Gent. 154. — In Hebr.II, 1. 1. —
Qdlb. II, ‘a. 6, ad 4.

8 Cf. Sent. Prol. q.1, a.3, sol. 3: « Et quod dicitur quod fides est infra



chez S. Thomas d’Aquin 165

d’ « opinion » dans la langue de I’Ecole ne coincide pas avec celle qui
est courante aujourd’hui. L’opinion, comme nous 'avons vu a propos
des degrés d’assentiment !, se situe entre le doute et la science. Ce
n'est pas un jugement dénué de fondements objectifs, et variable au
gré du sujet. Elle est engendrée dans l'esprit par des raisons non évi-
dentes, non démonstratives, mais probables ou vraisemblables 2. Elle
existe normalement dans l'esprit avant la science comme ce qui y
dispose, soit parce que l'objet ne se présente pas encore avec sa raison
propre, soit parce que le sujet ne percoit pas la raison propre qu’on lui
propose. Dans les deux cas, pour l'esprit, la vérité pourrait étre autre
qu’elle ne parait : elle est contingente, d’out 'opinion («acceptio unius
partis cum formidine alterius»). En certaines matiéres, de soi contin-
gentes, on ne peut jamais dépasser le stade de l'opinion, ainsi chaque
fois qu’on doit établir sa conviction sur des témoignages ® ou sur des
signes au sens logique défini plus haut. Mais cela n’entraine pas que
’esprit soit alors privé de toute certitude. Les témoignages et les signes
peuvent étre extrémement sérieux, ils peuvent étre ceux de Dieu lui-
méme saisis par la raison naturelle, et 'on obtient alors dans I'ordre
de la «certitude probable » le plus haut degré qui est précisément celui
de la foi au sens d’ « opinion véhémente » 4,

b) La perception de la valeur des signes

L’évidence du fait de la révélation et de la crédibilité des mystéres
est possible, mais elle n’est pas facile & atteindre en tous les cas et
pour chaque individu. S. Thomas établit une sorte de hiérarchie des

scientiam, non loquitur de fide infusa, sed de fide acquisita, quae est opwnio forti-
Jicata rationibus. »

Idem : In Boeth. de Trin. q. 3, a. 1, ad 4. ; II-II, q. 129, a. 6, c. Cf. S. BoNa-
VENTURE : IIT Sent., d.23, q.3, a.2: «Opinio probabilis dupliciter consuevit
accipi: uno modo dicitur opinio acceptio unius partis cum formidine alterius,
alio modo dicitur opinio acceptio animae genevata ex rationibus probabilibus,
secundum quod consuevit dici quod syllogismus dialecticus generat opinionem,
syllogismus vero demonstrativus generat scientiam, »

1 Cf. La structure psychologique de l'acte de foi chez S. Thomas d’Aquin :
art. cit.

2 In Boeth. q. 3, a.1, ad 4: «...id quod inclinat ad assensum ... (sunt)
aliquae vevisimilitudines in hoc quod assentimus his quae opinamur. »

3 Tel est le cas'du juge au tribunal : II-II, q. 70, a. 2, c. : « In actibus humanis,
super quibus constituuntur iudicia, et exiguntur festimonia, non potest haberi
certitudo demonstrativa, eo quod sunt circa contingentia el variabilia; et ideo sufficit
probabilis cevtitudo, quae ut in pluribus veritalem attingat. »

4 Sur « La certitude probable » c¢f. A. GArRDEIL O. P., Rev. Sc. Ph. Th. 1911,
Pp. 237-266 et 441-485.



166 Aspects psychologiques de ' « analysis fidei»

signes suivant leur degré de perceptibilité. Ainsi, des trois indices qu'il
énumére en son Commentaire de Rom. X, 15 : 'autorité de 1’Ecriture
citée par le témoin en sa propre faveur, la prophétie et le miracle
physique, les deux derniers sont jugés « insuffisants», car ils peuvent
étre le fait de faux prédicateurs, usant de pouvoirs diaboliques . Ce
texte ne contredit pas ce que S. Thomas dit ailleurs sur la valeur des
miracles, car il s’agit ici de leur discernement, rendu parfois difficile,
parce que certains hommes peuvent produire des choses étonnantes
qui ne sont pas de Dieu. Aussi a plusieurs reprises, et notamment dans
le Contra Gentes (III, 154) ou la valeur de preuve des miracles est
expressément étudiée, cherche-t-il a fixer les critéres d'un vrai miracle
et d’'une vraie prophétie, en déterminant ce qui reléve du pouvoir de
Dieu seul. D’autre part, entre le miracle et la prophétie, la préférence
de S. Thomas va A celle-ci, qu'il juge moins possible aux démons 2.
Enfin un autre facteur peut empécher chez les hommes la perception
de la valeur des signes: c’est la mauvaise disposition du cceur. Ainsi
les «maiores » juifs ont da reconnaitre la messianité de Jésus, parce
qu’'il réalisait les prédictions de 1'’Ecriture, mais ils ont ignoré sa
divinité, selon la parole de S. Pierre: «Scio quia per ignorantiam
fecistis, sicut et principes vestri» (Act. III, 17). Mais leur ignorance
était affectée. En réalité, ils avaient ou pouvaient avoir par les miracles
une « connaissance conjecturale » de la divinité du Christ, connaissance
obscurcie en eux par la haine et 'envie . Leur malice leur faisait per-
vertir le sens des signes évidents, et dés lors ils refusaient de croire aux
paroles de Jésus qui se disait Fils de Dieu *. Quant aux « minores », la
plupart ne reconnurent pas en lui le Fils de Dieu, et si, & certains
moments, ils soupconnérent la vérité a cause de I’abondance des signes

1 In Rom. X, 15, 1. 2 : « Nec tamen duo ista ultima (« prophetia et miraculum)
sufficienter demonstrant Dei missionem, praesertim cum aliquis annuntiat aliquid
contra fidem. Dicitur enim Deut. XVIII, quod hoc habebit signum : quod in
nomine Domini propheta praedixerit et non evenerit, hoc Dominus non est
locutus. »

2In Jo.I, 1. 16, no4: «Sed efficacior est modus per prophetias et prae-
noscentiam futurorum converti quam per miracula. Ipsi enim daemones, et aliqui
homines eorum auxilio aliqua mira praetendere possunt; sed futura praedicere
solius divinae virtutis est.»

3In I Cor.II, L. 2: «Ipsum autem esse verum Filium Dei non pro certo
sciebant, sed aliqualiter coniecturabant; sed haec coniecturalis cognitio obscura-
batur in eis ex invidia et cupiditate propriae gloriae. »

4 111, q. 47, a. 5, c. : « Videbant enim evidentia signa divinitatis ipsius, sed
ex odio et invidia Christi ea pervertebant; et verbis eius quibus se Dei Filium fate-
batur credere moluerunt. »



chez S. Thomas d’Aquin 167

et de la valeur de la doctrine, ils furent ensuite détournés par leurs
chefs 1. Cependant, 'abus des miracles par leurs détracteurs n’éte rien a
leur efficacité & confirmer la foi de ceux qui sont bien disposés ®. Selon
S. Thomas la bonne volonté est donc exigée chez les hommes pour
qu’ils puissent discerner un miracle avec sa valeur de -signe divin,
autrement ils pourront toujours trouver une échappatoire pour ne
point se rendre a l’évidence. De 1a on inférerait légitimement que
S. Thomas retient comme nécessaire une grace actuelle afin de recon-
naitre la crédibilité. Pour autant, I’évidence de celle-ci ne cesserait
point d’étre accessible a la raison naturelle qui serait seulement aidée
de fait dans son office par une grace préparatoire.

Certains s’autorisent de ces réserves quant a la perception de la
crédibilité, qu'ils joignent & d’autres remarques de S. Thomas sur la
qualité inférieure d'une foi qui exigerait beaucoup de signes, pour
diminuer la valeur que le Saint Docteur attribue aux miracles. Il n’est
pas juste de meéler ces deux genres de considération® La critique
thomiste de la valeur des signes concerne [l'objet dans sa proposition
extérieure: les signes le rendent-ils, oui ou non, évidemment croyable
comme venant de Dieu ? Quant a I'appréciation de la foi qui demande
beaucoup de preuves, elle appartient a un autre ordre de considération,
a savoir sur le 7dle de la perception de la crédibilité par le sujet croyant.
Ces deux points de vue sont différents et il importe de les distinguer.
Cette distinction est, nous le verrons, un grand mérite de S. Thomas.

Nous pouvons donc conclure que pour lui le fait de la révélation
et par conséquent la crédibilité des mystéres sont, grice aux miracles,

1 Ibid. — La connaissance que les chefs juifs pouvaient avoir de la divinité
du Christ constitue le théme d’une « quaestio» dans In I Cor. II, 1. 2, repris dans
ITI1, q. 47, a. 5, et brievement dans In Jo. XV, 1. 5, n. 2. La solution de S. Thomas
est celle que nous avons indiquée : les Juifs ne connurent pas la divinité du Christ,
sans quoi ils ne I'eussent pas crucifié. Cependant S. Thomas avait contre lui des
« autorités » : Jéréme, Chrysostome, Beéde. C’est pourquoi dans In I Cor., il concéde
aux Juifs une « connaissance conjecturale, obscurcie par leur malice ». Dans la
Somme (ad 1), pour interpréter les « autorités », il dit qu’ils le connurent comme
Fils de Dieu, non par nature, mais par l'excellence de sa grice, ou encore, parce
qu’ils avaient dans les signes évidents, les moyens de le reconnaitre comme vrai
Fils de Dieu. Mais par malice ils ne voulurent pas s’en servit. Dans In Jo. XV,
1. 5, n° 2, seule la connaissance de la messianité leur est accordée.

2 De Pot. q. 6, a. 9, ad 17 : « Abusus miraculorum in his qui miraculis detrahe-
bant, non aufert eovum efficaciam ad fidem confirmandam quantum ad illos gqui
evant bene dispositi. »

3 R. AuBgert (Le probléme de 'acte de foi, Louvain 1945, p. 65) fait cette
confusion, dans un souci visible de rabaisser le role des miracles au profit de
I'« instinctus interior ». Mais pour S. Thomas les deux choses ne s'opposent pas.



168 Aspects psychologiques de 1’ « analysis fidei »

aux prophéties et aux charismes de I'Esprit, susceptibles de consta-
tation, méme pour les hommes. En ce qui concerne les démons, sa
doctrine est parfaitement claire. Ils connaissent, sans doute possible,
I'origine divine de l’enseignement de I’Eglise par la lumiére naturelle
de leur esprit et par les miracles, dont ils saisissent beaucoup mieux
que nous le caractére surnaturel 1.

c) Tous les fidéles n'ont pas I'évidence du fait de la Révélation

Une question est encore en suspens. Il ne suffit pas en effet d’éta-
blir en principe la possibilité d'une démonstration du fait de la révé-
lation et de relever les obstacles qui peuvent en certains cas en empécher
la reconnaissance. Il faut encore savoir si en fait tous les fidéles la
possédent ou doivent la posséder. Il semble bien que la réponse sera
négative. Le processus de démonstration, tel que 'expose la Somme
(II-1I, q. 5, a. 2, c.) d’'une maniére générale, requiert la wvision tmmeé-
diate du miracle («ex hoc signo convinceretur intellectus wvidentis »).
En percevant expérimentalement le fait miraculeux qui vient appuyer
la doctrine, on peut certes démontrer que Dieu a parlé, comme a partir
de I'expérience des choses sensibles on peut démontrer l'existence de
la Cause premiére. Mais la plupart des fidéles n’ont pas vu les miracles
qui ont accompagné I’annonce de I’Evangile. Ils ne les connaissent que
par l'enseignement de leurs pasteurs ou par les textes des écrivains
sacrés. Or, toute connaissance acquise par voie de témoignage, fit-il
trés sérieux, ne dépasse pas le stade de la foi au sens d’ « opinio vehe-
mens ». Nous avons vu plus haut que celui qui aurait la démonstration
du fait de la révélation pourrait avoir naturellement ce type de foi par
rapport a son contenu. La plupart des fidéles, dont nous parlons main-
tenant, n’ont que ce type d’assentiment par rapport au fait lui-méme
de la révélation. Ajoutons a cela qu’ils sont le plus souvent incapables
de parvenir par les méthodes rigoureuses de I'histoire et de la critique
des textes a la certitude que peuvent donner ces disciplines.

A cette question, on trouve chez S. Thomas deux réponses. L’une
tend & montrer 'existence de signes divins a l’origine de 1’Eglise, dans
un fait actuellement perceptible. C’est la conversion si admirable du
monde 4 la foi chrétienne qui est «indice trés certain » des signes du

1 III Sent., d. 23, q. 3, a. 3, sol. 1: « Ex ipsa naturali cognitione simul et
ex miraculis quae vident supra naturam esse multo subtilius quam nos ... ».

II-II, q. 5, a. 2, ad 2: « Coguntur ad credendum ex perspicacitate naturalis
intellectus. »



chez S. Thomas d’Aquin 169

temps passé. Inutile qu’ils soient répétés, puisqu’ils apparaissent avec
évidence dans leur effet. En outre, ce serait un signe encore plus étonnant,
si le monde avait été amené par des gens simples ¢t d’humble condition
a croire des choses si difficiles, a accomplir des ceuvres si ardues et a
espérer des biens si hauts, sans des miracles éclatants. Dieu, d’autre
part, ne cesse pas d’opérer des miracles de nos jours par ses saints 1.

L’autre solution est donnée dans une réponse du De Veritate,
q. 14, a. 10, ad 11. Quand une chose, dit I'objection, est prouvée par
plusieurs termes moyens, si I'un d’eux manque de certitude, la preuve
perd sa valeur. Or les choses de la foi nous sont parvenues par de nom-
breux intermédiaires: Dieu a parlé aux Prophetes et aux Apdtres,
ceux-ci a leurs successeurs, ces derniers a d’autres et ainsi de suite
jusqu’a nous. Mais il n’est pas certain qu’en chaque membre de cette
filiére il y ait la vérité infaillible. Hommes, ils pouvaient ou se tromper
ou tromper. Donc nous n’avons pas de certitude sur les choses de la
foi et il est sot de croire. S. Thomas répond que ces intermédiaires
sont au-dessus de tout soupgon. Nous croyons aux Prophétes et aux
Apétres, A cause du témoignage que Dieu leur a rendu par ses miracles,
et 4 leurs successeurs, dans la mesure ou ils nous enseignent ce que
ceux-la ont laissé par écrit. Ici toute la preuve repose sur les textes
sacrés, documents ol sont consignés, avec les vérités a croire, les faits
qui accréditent les premiers témoins. Cette preuve est exposée trés
succinctement, mais c’est bien la le processus que doit suivre une apo-
logétique a4 base d’histoire et d’exégése.

Reste cependant une difficulté: des fidéles trés simples et les
enfants ne sont pas en mesure de pénétrer a fond la valeur de signe
de I'Eglise, et pour la plupart des catholiques, l'histoire et l'exégése
sont des domaines fermés. Il est vain de chercher chez S. Thomas cette
objection ainsi posée. Par contre, on voit sans peine comment elle
trouve chez lui sa solution : dans sa conception méme du mode de la
révélation et de la communauté ecclésiastique. C’est une idée sur laquelle

1 1 C. Gent. 6. La preuve tirée de la conversion du monde au christianisme
est inspirée de S. Augustin: De Vera Religione, C. II, n. 5, P. L. XXXIV, 125.
Idem : Opusc. VII (éd. Vives).

La preuve développée par S. Thomas n'est-elle pas celle-la méme que men-
tionne le Concile du Vatican ? Denz. 1793 : « L’Eglise, par elle-méme, c’est-a-dire
Par son admirable propagation, sa sainteté éminente et sa fécondité inépuisable
en toutes sortes de bonnes ceuvres, par son unité catholique et sa stabilité iné-
branlable offre un grand et un perpétuel motif de cvédibilité et un témoignage irré-
fragable de sa mission divine. »



170 Aspects psychologiques de 1’ « analysis fidei »

il revient trés souvent, que la révélation ne se fait pas a chaque individu,
mais & des hommes choisis par Dieu pour la porter aux autres. Idée
d’ailleurs qu’il a recueillie dans I'Ecriture et la Tradition. L'ordre de
la Sagesse divine veut que les « profonds mystéres» surnaturels ne
soient pas exposés a tous immédiatement, mais que par les « maiores »
ils parviennent aux autres!. Les premiers témoins ont la certitude
absolue que Dieu leur parle 2. Pour cela les Prophétes ont recu une
lumiére spéciale ®, et les Apotres aussi, qui surtout ont été les témoins
oculaires de la réalisation de I'Incarnation, des miracles du Christ et
enfin de sa résurrection. Et c’est sur eux que s’appuie la foi de I'Eglise
dans tous les temps? Cette Eglise qui a recu le témoignage des
Prophétes et des Apotres et conservé leurs écrits ® est un corps organisé
ol certains membres ont la fonction d’instruire les autres dans la foi.
Par ses membres «majeurs» (praelati, sacerdotes, doctores, praedi-
catores) 8, elle garde avec le dépot de la doctrine les preuves de son
origine-divine. A eux d’expliquer la foi et ses fondements aux simples
fideles. Ceux-ci s’appuient sur la foi des «maiores», n’étant souvent
capables que de cette adhésion implicite 7. L’habitus infus de foi lui-
méme les incite a4 cette docilité envers leurs supérieurs 8. A mesure

1 III, q. 45, a. 3, ad & : La transfiguration du Christ ne devait étre manifestée
qu'a des témoins choisis: « Alta mysteria non sunt omnibus exponenda imme-
diate sed per maiores suo tempore ad alios debent pervenire.»

De méme pour la Résurrection: III, q. 55, a.1: «... Ut Dionysius dicit
(Coel. Hier. c. 4), haec est lex divinitus instituta ut (mysteria gratiae) a Deo imme-
diate superioribus revelentur quibus mediantibus deferantur ad inferiores ...
Quia igitur Christus resurrexit gloriosa resurrectione, ideo eius resurrectio non
omni populo manifestata est, sed quibusdam, quorum testimonio deferretur in
aliorum notitiam. — Cf. : ibid. a. 2, c. — III C. Gent. 154, init. — II-II, q. 6,
a.1,c. — III, q. 42, a. 1, c. ; a. 3, c,, etc. — C’est la raison pour laquelle le Christ
n'a pas laissé sa doctrine par écrit: afin qu’elle parvint aux hommes par ses
témoins choisis (III, q. 42, a. 4, c.).

* II-I1, q. 171, a. 5, ¢c. — III C. Gent. 154.

3 Ibid.

11,q.1, a. 8, ad 2: « Innititur fides nostra revelationi Apostolis et Prophetis

« factae, qui canonicos libros scripserunt.» Cf.: In Dion. Div. Nom. c. I, 1. 1, n. 6. —
In I Tim. 6, 1. 1: « Doctrina Apostolorum et Prophetarum dicitur Canonica, quia
est quasi regula intellectus nostri. »

5 TI-1I, q. 5, a. 3, c. et ad 2. — Car. q.un., a. 13 ad 6.

III Sent., d. 25, q. 2, a. 1, sol. 3.

Ibid. sol. 4 ; texte supra p. 150, note 4.

Ibid. sol. 2: « In tempore quando emergit necessitas explicite cognoscendi
vel propter doctrinam contrariam vel propter motum dubium qui insurgit, tunc
homo fidelis ex inclinatione fidei non consentit his quae sunt contra fidem, sed
differt assensum quousque plenius instruatur. »

® 2 o



chez S. Thomas d’Aquin Wl

de leurs exigences et de leurs besoins, les pasteurs leur procureront la
doctrine qu'’ils sont tenus, eux, de posséder ! parfaitement. Comme le
remarque justement R. Aubert 2, nous aurions tendance aujourd’hui,
peut-étre sous l'influence de l'individualisme, & exiger que chagque
homme puisse justifier rationnellement et parfaitement sa foi. Mais ne
voit-on pas que pour les simples et les enfants c’est impossible ? Les
théologiens du moyen 4ge envisagent le probléme sur le plan commu-
nautaire de 1'Eglise. Il suffit que la foi de I'Eglise soit objectivement
fondée et qu’en ce corps de I'Eglise les membres majeurs puissent
instruire selon leurs besoins les fidéles qui s’appuient sur eux. « Ainsi
les enfants, dit S. Thomas, croient non par un acte personnel mais
par la foi de I'Eglise qui leur est communiquée 3. »

Nous pouvons donc conclure que, parmi les fideéles du Christ, les
témoins choisis par lui ont eu l'évidence parfaite du fait de la révé-
lation. La démonstration de ce fait est accessible ensuite a tous ceux
qui seraient capables de pénétrer vraiment la valeur significative de
la vie de I’Eglise. La plupart des fidéles en ont une certitude probable.
Engagés dans I'Eglise, ils participent a sa foi objectivement fondée sur
la certitude des premiers témoins. Selon leur développement intellectuel
et leurs exigences, ils pourront acquérir par l'enseignement et 'étude
de la doctrine de I'Eglise les éclaircissements dont leur foi aura besoin.
Cette recherche loyale et docile ne sera jamais trompée. Il faut rappeler
ici que cette « certitude probable », ou « opinion véhémente » des fideles
doit étre entendue au sens scolastique défini plus haut. Pour S. Tho-
mas, il n’y a pas de milieu entre la science et I'opinion. Ou bien l'on a
la démonstration d’'une chose et on la saif, ou bien on ne l'a pas et
alors on a une opinion qui peut étre plus ou moins forte, fondée sur
des arguments probables. Mais, comme 1'a bien montré le P. A. Gardeil *

1 Ibid. sol. 8; Ver. q. 14, a. 11, ad 6; II-II, q. 2, a. 6, c.

2 R. AuBEeRT, Le probléme de 'acte de foi, p. 669. — Le caractére raison-
nable de l'acte de foi. Rev. Hist. Eccl. XXXIX, 1943, pp. 56 sq.

8 III, q. 69, a. 6 ad 3.

4 A. GarDEIL, La crédibiljté et I'apologétique. Paris, Gabalda, 1928, 2° édit.,
Pp. 167-168 : Si au contraire «’on définit le probable : le vraisemblable, ce qui
se rapproche positivement du vrai, on entrevoit aussitét que la certitude n’est
plus aussi hétérogeéne a la probabilité. S’il ne fait pas voir avec évidence ces causes
nécessaires de I'étre et du vrai qui fixent irrévocablement l'esprit, peut-étre le
probable les manifeste-t-il par des indices extérieurs, avec une clarté pratiquement
équivalente a I'évidence spéculative ; ou encore, dégage-t-il des éléments qui avoisinent
les raisons décisives du vrai, et trahissent leur présence? Peut-étre encore en appelle-

t-il & des témoins parfaitement autorisés et que 1’'on peut regarder en la matiere
comme des causes de témoignages vrais ? S'il en est ainsi, le probable, sans étre



172 Aspects psychologiques de 1’ « analysis fidei »

« probable » ne signifie pas «douteux» pour les anciens théologiens.
Une telle conception est éloignée de celle des « probabilistes » modernes
pour lesquels une opinion demeure probable, alors méme qu’elle est
contrebalancée dans 'esprit par sa contradictoire jugée également ou
plus probable. Et c’est ce sens moderne qu’a le terme « probable » dans
les propositions condamnées par Innocent XI et par le décret « Lamen-
tabili» de Pie X, comme l'a montré le P. Gardeil! et récemment
R. Aubert 2 par I'examen des piéces du procés. La proposition 21, con-
damnée par Innocent XI, prétend que « ’assentiment de foi surnaturelle
et salutaire est compatible avec une connaissance seulement probable
de la révélation, et méme avec la crainte que Dieu n’ait pas parlé 2 ».
Proposition erronée parce que cette connaissance « probable» admet
la probabilité contraire, et il s’ensuit que des doutes contre la foi pour-
raient devenir légitimes (Propos. 19 et 20). De méme l’assertion con-
damnée par Pie X fait reposer l'acte de foi « sur un ensemble de proba-
bilités » 4, c’est-a-dire de fondements pouvant étre révoqués en doute.

C’est donc dans le sens des anciens théologiens et de S. Thomas
que nous disons que la plupart des fidéles ont une certitude probable
du fait de la révélation.

Nous espérons avoir montré exactement la valeur qu'ont aux
yeux de S. Thomas les signes accompagnant la Révélation. Grace a
eux, les Témoins choisis par le Christ ont eu la preuve certaine de
P'origine divine de sa doctrine. Cette démonstration évidente, la plupart
des fidéles ne l'ont pas, mais seulement une «certitude probable ».
Comment donc chez ceux-la la foi est-elle compatible avec une telle
évidence, et comment chez ceux-ci peut-elle étre absolument certaine
malgré l'absence de cette évidence ? En traitant dans un prochain
article du role des signes dans la foi, une réponse sera apportée a cette
double question.

(A suivre.)

approuvé de soi, puisqu’il lui manque la nécessité qui le réalise de champ dans.
I’esprit, apparait comme normalement digne d’approbation ; capable d’engendrer,
non pas une certitude de science, mais une certitude qui s’en rapproche et y tend.
1l manifeste une position déterminée de 'étre, mais plutdt en la circonscrivant du
dehors qu'en la dégageant du dedans ».

1 A. GARDEIL, op. cit., pp. 69, 83, 85, 161 sq.

2 R. AusgrT, Le probléme de l'acte de foi, pp. 87-102.

3 Denz, 1171.

4 Denz. 2025 : « Assensus fidei ultimo innititur in congerie probabilitatum. »



	Aspects psychologiques de l'"analysis fidei" chez S. Thomas d'Aquin

