
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 2

Artikel: Bedrohte Freiheit

Autor: Endres, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bedrohte Freiheit
Von Josef Endres C. Ss. R.

1.

Weil der Ausdruck « Freiheit » im Laufe seiner langen Geschichte

mit Vieldeutigkeit überlastet worden ist, muß zuvor gesagt werden, was
hier damit gemeint ist :

a) Es ist an erster Stelle das Herrsein des Willens über das letzte

praktische Verstandesurteil ; es ist die Fähigkeit des Willens, eines

dieser praktischen Urteile, die aussagen, was zu tun oder zu lassen,

so oder anders zu machen ist, in einen endgültigen Befehl umzuformen ;

es ist die Macht des Willens, aus mehreren, vom Verstände vorgelegten
(Zwischen) Zielen oder Mitteln ein bestimmtes auszuwählen und sich
daran zu binden.

An zweiter Stelle ist Freiheit das Merkmal einer äußeren Handlung,
die jenen freien inneren Willensspruch mit Hilfe menschlicher und
außermenschlicher Kräfte ausführt. Diese an einem Ich oder Nicht-Ich sich
vollziehende Ausführung ist nicht in gleicher Weise frei wie der eigentliche

Willensakt. Der Wille kann Unmögliches oder Widersinniges
beschließen ; die Ausführung aber ist immer an die Kraft des Ausführenden
und an die ihm helfenden Mittel gebunden, deren Zustand und Brauchbarkeit

sich nicht beliebig ändern läßt, sie erfolgt in Situationen und
Verhältnissen, die dem Einfluß des Willens weitgehend entzogen sind.

Freiheit in sittlicher Bedeutung ist die Kraft des Willens, seine

Entscheidung den sittlichen Normen gemäß zu fällen und auszuführen ;

Sle ist die freie Bindung an ein Sollen. Weil dieses vom Menschen ein
bestimmtes Verhalten sich selbst, den Mitmenschen und den Dingen
gegenüber fordert, besteht die sittliche Freiheit im Jasagen zu jenen der
realen Möglichkeiten, die das Sollen freigibt und zu ergreifen vorschreibt.

Frei gesetzte Akte sind also nicht ursachlos. Sie haben eine Ursache,
deren Eigenart darin liegt, sich selbst zum Ursachesein zu bestimmen. Ob

9



130 Bedrohte Freiheit

das dem menschlichen Willen uneingeschränkt und im Vollsinn möglich
ist, beantwortet die Selbsterfahrung und das Wesen des Willens als eine

an den Schöpfer ge-bundene und mit einem Körper ver-bundene Kraft.
Wenn man dem Menschen Freiheit zuschreibt, heißt das nicht, er

sei zu jeder Zeit und unter jeder Rücksicht frei oder er handle nur aus

Freiheit. Aber man sieht in diesen freien Willensakten, wie auch in
denen des Verstandes, die ihm arteigenen, die eigentlich menschlichen.

Die freien Willensakte gelten noch als ausdrucksvollere Offenbarung des

Menschseins als die Akte des Verstandes, obwohl sie nicht so unmittelbar
wie diese aus dem Wesen fließen.

b) Bedrohung kann der Freiheit in einem zweifachen Sinne
widerfahren : In ihrem Wirklich-sein und in ihrem Erkannt-werden.

Im ersten Fall wäre wieder die Freiheit des inneren Willensaktes
und die der äußeren Handlung zu unterscheiden. Eine Bedrohung der
inneren Freiheit würde das sittliche Handeln in sich und als solches

gefährden oder vernichten. Nicht als ob dann Akte wie Gerechtigkeit,
Liebe, Wahrhaftigkeit usw. unmöglich wären. Sie könnten nach wie vor
gesetzt werden, aber sie hörten auf, sittliche Akte zu sein und sich

von naturhaften Vorgängen, wie sie innerhalb und außerhalb des

Menschen ablaufen, wesentlich zu unterscheiden.

Wird die äußere Freiheit bedroht oder beschnitten, dann führt das

an diesen Handlungen eine Schwächung oder ein Schwinden des

sittlichen Wertes herbei.

Ist die Freiheit in ihrer Erkennbarkeit bedroht, läßt sich das
sittliche Verhalten nicht mehr überzeugend begründen und meistens wird
in solchen Fällen die Sittennorm als Richtmaß für das Handeln
aufgegeben.

2.

In der scholastischen Philosophie der Vergangenheit und Gegenwart

war die Freiheit aus erkenntnistheoretischen Gründen nie gefährdet.
Der Verstand bedarf nach dieser Philosophie zwar der Sinne und des

Sinnenhaften, aber er ist darauf nicht festgelegt und eingeschränkt.

Auch vom Übersinnlichen und Geistigen kann er wahre, wenngleich

unvollkommene Einsichten gewinnen. So erschließt er im Menschen den

Geist als die prägende Form des Leibes und die Freiheit als Eigenschaft
der geistigen Strebekraft oder des Willens. Damit ist das
Freiheitsbewußtsein, das alle vor jedem wissenschaftlichen Verfahren und uner-



Bedrohte Freiheit 131

schütterlich von dessen Ergebnissen haben, gerechtfertigt. Des in der

Selbsterfahrung bezeugten und metaphysisch gesicherten freien Aktes
hat sich die scholastische Philosophie von jeher angenommen und mit
bemerkenswerter Feinheit und Vollständigkeit die einzelnen Erkenntnis-
und Willenselemente aufgespürt, aus denen er sich psychologisch
zusammensetzt.

Als eine dem Sein der menschlichen Freiheit geltende Bedrohung
mußte jedoch den scholastischen Philosophen, besonders denen des

Mittelalters, die Allursächlichkeit Gottes erscheinen. Gottes Dasein stand
für sie aus philosophischen und theologischen Gründen unangreifbar fest
und ausnahmslos mußte alles, was irgendwo und irgendwie in der

Schöpfungsordnung entstand, was seiend wurde, den Schöpfergott zur
Erst- und Hauptursache haben. Das galt auch für den freien Akt des

Menschen. Wie ließ sich aber diese erlebte und bewiesene Freiheit mit
der ebenso sicheren Allursächlichkeit Gottes vereinigen, ohne daß das

eine das andere zerstörte Stand man hier nicht vor einer echten

Antinomie
Man hat weder die freie Selbstbestimmung des Menschen noch die

notwendige Allbestimmung Gottes preisgegeben. Die menschliche Freiheit

wurde wegen ihrer geschöpflichen Eigenart als gebunden, als

Freiheit in einem abgeschwächten Sinn erkannt. Wie der Mensch zwar
ein Ich, eine in sich und für sich seiende Person ist, die aber trotzdem
nicht aus sich seiende, in sich gründende Wirklichkeit ist, so ist seine

Freiheit auch nicht Unabhängigkeit.
Und Gottes Allursächlichkeit wurde von Willkür unterschieden.

Als Schöpfer ist Gott zwar an allem Geschehen ursächlich beteiligt, aber
er verursacht nicht alles auf die gleiche Weise, sondern immer
entsprechend der Natur des einzelnen. So ist es möglich, daß der Mensch
m seinem Freisein gebunden bleibt und in seinem Gebundensein sich
frei entscheiden kann.

Für die sittliche Ordnung bedeutet das : Das Gesetz des Handelns
hat von Gott seine verpflichtende Kraft und kommt trotzdem nicht
v°n außen, es ist nicht heteronom. Denn es ist nur der Ausdruck dessen,

was in der Menschennatur beschlossen, ihr entsprechend und gemäß ist.
Es ist das, was der Mensch sich selbst auferlegen muß, wenn er
vernünftig sein und vernünftig handeln will.

Kraft seiner Freiheit kann der Mensch sich auch anders verhalten
a's er soll, er kann unvernünftig sein. Aber das ist kein Vorzug, sondern
ei11 Mangel, ein « defizienter Modus », der wohl seiner Freiheit, aber



132 Bedrohte Freiheit

nicht der Freiheit als solcher anhaftet oder gar anhaften muß. In der

neueren Ethik deutet man immer wieder diese der menschlichen Freiheit
eigene Unvollkommenheit in eine Vollkommenheit der Freiheit als

solcher um. Eine gegen das Sollen entscheidende Freiheit widerstreitet
der Vernunft, ist eine Vergewaltigung der Natur und verletzt die

Integrität der Person. Freiheit als solche ist aber eine Vollkommenheit, die

ihrem Begriff nach nie eine Bedrohung und Gefährdung ihres Trägers
werden kann.

In der neuen Zeit ist es solchen, die das Verhältnis von göttlicher
Allbestimmung und menschlicher Selbstbestimmung auf eine andere

Weise zu lösen versuchten, nicht gelungen, den Gegensatz zwischen

beiden als Schein zu entlarven. Sie halten es nicht für möglich, Freiheit
und Bindung nebeneinander bestehen zu lassen, ohne daß sie sich

zerstören. Darum heben sie die Bindung zu Gunsten der Freiheit und

zum Schutz der Sittlichkeit einfach auf. Damit scheint zunächst das

Sittliche am menschlichen Handeln gewahrt, aber das Menschliche an

diesem sittlichen Handeln wird geopfert.
Schon der Nominalismus des ausgehenden Mittelalters hat die

Freiheit scheinbar gehoben, indem er auf Grund seiner Unterbewertung
des Erkennens den Willen aus der Abhängigkeit vom Verstand entließ.

In Wirklichkeit hat er damit der Freiheit einen schlechten Dienst
erwiesen. Denn sie setzt für ihren Vollzug gerade das Verstandeserkennen

voraus, das die Mängel und Lücken an den lockenden Gütern sichtbar
macht und dadurch dem Willen Freiheit und Unabhängigkeit von ihnen
sichert. Wenn dem Willen das erhellende Licht des Verstandes nicht
mehr leuchtet, kann er sich unter den Gütern nicht mehr frei bewegen.

Er wird zudem noch ausdrücklich der Unfreiheit ausgeliefert : Vom
Verstand im Stich gelassen, zwingen die naturhaft eindeutig in einer festen

Richtung strebenden Triebe ihn in ihre Bahn und machen ihn zum

Werkzeug für ihre Ziele. Mit der Freiheit fällt ohne weiters die
Sittlichkeit. Sie fällt auch deshalb, weil der für echte Seinserkenntnis

unfähig erklärte Verstand dann die Sittennormen ebenfalls nicht mehr

auffinden kann und damit der Fahrplan fehlt, der für sittliches Handeln

unentbehrlich ist.
In neuerer Zeit ist die Erkennbarkeit der Freiheit oft abgeschwächt

oder abgelehnt worden :

Wenn Experimentalpsychologen sagen, mit ihren Forschungsmitteln
sei sie nicht als Eigenschaft der Willensakte aufzuweisen, ist dagegen

nichts einzuwenden. Aber nachträglich verfälschen sie das Wahre an



Bedrohte Freiheit 133

dieser Aussage wieder, indem sie ihre Forschungsweise für die allein

zulässige halten.
Für Kant ist die Freiheit nicht erkennbar, weil Erkennen ihm die

Formung eines sinnlichen Anschauungsstoffes durch subjektive
Kategorien bedeutet. Weil die Freiheit niemals in den Bereich sinnlicher

Erfahrung fällt, ist sie nicht erkennbar. Sie kann wohl gedacht werden ;

sie ist eine Idee und hat als solche sogar eine besondere Würde : Sie

bildet « den Schlußstein des ganzen Gebäudes eines Systems der reinen,
selbst der spekulativen Vernunft »1. Aus der gedachten Idee der Freiheit

folgt aber nichts für ihre wirkliche Existenz. Zu dieser dringt die

spekulative Vernunft nicht vor. Was dieser versagt ist, gelingt jedoch
der praktischen Vernunft. Sie stößt auf das Sollen, auf den Befehl, der

für das Handeln Geltung beansprucht. Weil der Mensch nach diesem

Befehle handeln soll, kann er es auch. Obwohl unabweisbar und
unbegreiflich in ihrem Wesen, ist die Existenz der Freiheit für Kant eine

für das sittliche Handeln unentbehrliche Bedingung 2. Wer sich nach

dem rein formalen, keinen sachlichen Inhalt vorschreibenden Gesetze

richten soll, muß auch einen reinen, von allen Einflüssen der Erfahrungswelt

freien Willen haben. Dieser reine Wille ist für Kant ein Postulat.
Unter diesem versteht er einen « theoretischen, als solchen nicht erweislichen

Satz, sofern er einem apriori unbedingt geltenden Gesetz
unzertrennlich anhängt »3. So hängt der theoretisch nicht erweisliche Satz von
der Existenz der Freiheit dem Sittengesetz unzertrennlich an. Die Freiheit

ist darum doch kein Postulat in dem Sinn, daß sie völlig unbe-

gründbar wäre. Sie wird ja aus dem Bedingten, dem Sittengesetz als die

Bedingung erschlossen. Damit würde das Dasein der Freiheit erkenntnismäßig

zwar nicht unmittelbar, aber doch mittelbar erfaßt. Nur in
ihrem Wassein bleibt sie nach wie vor dunkel und undurchsichtig.

Einen der ernstesten Versuche, das Dasein der Freiheit zu beweisen,
macht N. Hartmann in seiner Ethik. Es geht ihm dabei um die sittliche
Freiheit, und er versucht den Zugang zu ihr von sittlichen Tatsachen
aus. Unter diesen erscheint ihm als besonders bedeutsam, daß der
Mensch Verantwortung auf sich nimmt, daß er verlangt, seine
Handlungen seien ihm zu-zu-schreiben, und daß er Schuldbewußtsein hat4.

1 I. Kant, Vorrede zur Kritik d. pr. Vernunft, hrsg. von K. Rosenkranz'
Bd., Leipzig 1838, 106.

3 Kritik d. pr. Vernunft, a.a.O. Vorrede 106.
3 Kritik d. pr. Vernunft, a. a. O. 262.
4 N. Hartmann, Ethik, Berlin 1935, 671 ; 677.



134 Bedrohte Freiheit

Das sind Wirklichkeiten, reale Phänomene, die darum auch eine reale

Grundlage, einen wirklich bestehenden Untergrund haben müssen : die
Freiheit. Ohne sie wären Verantwortung, Zurechnung und Schuld-
bewußstein sinnlos und eine Täuschung.

Freilich läßt sich die Frage stellen : Müssen sie denn sinnvoll sein

Es wäre doch denkbar, daß dieser Untergrund zwar real, aber nur dem
Schein nach frei ist.

Wenn eine solche Annahme auch nicht von vornherein einfach
abzuweisen ist, so wirkt sie doch gekünstelt, und wer versucht, sie zu stützen,
hat den Beweis gegen Phänomene zu führen, die sich dem Bewußtsein
als echt bezeugen.

Und Selbst wenn Verantwortung und Zurechnung Täuschung wären,
weil sie etwa einem biologischen, notwendig wirkenden Untergrund
entsteigen und dem Zusammenschluß und Zusammenhalt der Menschen

dienen sollen, bliebe doch zu bedenken, daß in diesem verwickelten
Mechanismus der Täuschung eine kategoriale Form höherer Ordnung als

die der biologischen Lebensvorgänge enthalten ist. Wo aber höhere

Gebilde auftreten, da waltet auch eine höhere Gesetzlichkeit, die gegenüber

der einer tieferen Ordnung frei ist. Mit andern Worten : Die
Tatsache der Verantwortung und Zurechnung läßt sich nicht von
'unten her' erklären. Die Zurechnung noch weniger als die

Verantwortung. Denn gerade darin, daß der Mensch beansprucht, seine Taten
seien ihm anzurechnen, liegt einer der stärksten Hinweise auf die Freiheit

als Tatsache der sittlichen Ordnung. Dieser Anspruch widerspricht
nämlich allem selbstsüchtigen Gebahren, allem Bequemmachen und aller
allzu menschlichen Neigung, das Schwere und Unangenehme von sich
abzuwälzen L

Noch schwerer wiegt hier das Schuldbewußtsein, das die Person in
ihrem vitalen Sein bedroht und schädigt. Es ist nur verständlich, wenn

in der Person noch etwas Höheres ist als das Vitale, und wenn dieses

Höhere des Schuldbewußtseins zur eigenen Erhaltung und Heilung
bedarf. Dadurch rechtfertigte sich allein der Verlust in der vitalen Schicht2-

Aber keine dieser Überlegungen führt nach Hartmann zu einer

unanfechtbaren Sicherheit. Man kommt damit über eine hypothetische
Gewißheit nicht hinaus, d. h. die Freiheit selbst läßt sich auf keine
Weise fassen. Man kann sich von ihrer Wirklichkeit nicht wie von der
eines unmittelbar Erlebten überzeugen3. Alle Beweise dieser Art zeigen,

1 Ethik, 665.
« Ethik, 674. » Ethik, 667 ; 672 ; 676.



Bedrohte Freiheit 135

daß die Freiheit mehr ist als Bewußtsein von der Freiheit, aber sie

erheben die reale Freiheit nicht zur Tatsache. Sie bezeugen sie immer

nur als Bedingung von Tatsachen ; eine restlose Klärung der Freiheitsfrage

gelingt uns nicht \ und so ist der Skeptiker auch nicht ganz
widerlegt.

Hartmann tut in seiner Untersuchung einerseits zu wenig, und
anderseits fordert er zuviel. Er widerspricht zu wenig der Behauptung
des Skeptikers, Sinnhaftigkeit müsse nicht sein, und das Sein könne

scheinen, was es nicht ist. Wenn der Skeptiker Sinnlosigkeit als möglichen
Seinsmodus annimmt, setzt er die Sinnhaftigkeit schon wieder voraus.
Nur unter der Voraussetzung, daß das Sein sinnvoll ist, sich nicht
widerspricht und nicht scheint, was es nicht ist, erhält der Ausspruch
von der Sinnlosigkeit einen Sinn — und hebt sich damit wieder auf.

Sodann verlangt Hartmann zu viel, um die Freiheit als unbezweifel-
bare Tatsache zu beweisen. Sie in der von ihm gewünschten Form zu
fassen, wäre nur in einer geistigen Schau möglich. Diese ist aber dem

Menschen versagt. Doch sie ist nicht der einzige Weg, auf dem er
Gewißheit vom Dasein übersinnlicher und geistiger Inhalte gewinnen
kann. Der zu solchem Ziele führende Weg ist allerdings nicht der einer

phänomenologischen Analyse, die Hartmann meisterhaft beherrscht ; es

ist der des metaphysischen Beweises, der die Phänomenzergliederung
einbezieht und sie dann überschreitet. Diesen Weg will Hartmann aber

bewußt nicht gehen.

3.

Nach der Ansicht vieler wird die Freiheit in ihrem Sein bedroht
und ausgelöscht durch die Kausaldetermination, die ausnahmslos alle

Vorgänge in der Körperwelt, zu der auch der Mensch gehört, durchwalte.
Mit dieser Kausaldetermination ist nicht der im Kausalprinzip gefaßte
Sachverhalt gemeint, alles, was geschieht, müsse eine entsprechende
Ursache haben. Freiheit und Kausalprinzip schließen sich nicht aus.
Dieses verbietet nur ein ursachloses Werden und als solches wird der
freie Akt ja nicht bezeichnet. Daß die Wirkursache der gleichen Ordnung
angehöre wie die Wirkung, ist vom Kausalprinzip aus nicht verlangt.

Das fordert jedoch das Kausalgesete. Nach ihm liegen Ursache und
Wirkung, besser das Vorausgehende und nachfolgende Phänomen, in
der gleichen Ebene, sie gehören derselben Ordnung an. Und : Das Vor-

1 Ethik, 681; 579; 580.



136 Bedrohte Freiheit

ausgehende ist immer schon die Folge eines andern Vorausgehenden und
das Folgende ist zugleich auch Ausgang einer weiteren Reihe von
Erscheinungen. Sie alle sind Glieder einer Kette, von denen keines das

erste ist.
In einem so geschlossenen Zusammenhang, in dem ein jetzt

auftretendes Phänomen durch ein vorausgehendes, gleichartiges bestimmt
und festgelegt ist, bleibt kein Raum für einen freien Akt. Denn dieser

folgt gerade nicht aus einem vorausgehenden Geschehen, sondern er ist
eine Erstsetzung. Die Wurzel, der er entspringt, ist « ein Vermögen, eine

Reihe von sukzessiven Dingen oder Zuständen von selbst anzufangen »1.

Wenn man dazu noch alle Determinanten, in die Ebene des rein Körperlichen,

des Chemisch-Physikalischen verlegt, dann ist der freie Akt, der
einem ganz andern Seinsbereiche angehört, wiederum ausgeschlossen.

Wie früher die Allursächlichkeit Gottes die Freiheit zu erdrücken

drohte, so erhebt sich jetzt die geschlossene Naturkausalität dagegen.

Kant, der die sittlichen Akte aus ihrer Verflechtung mit den religiösen
und deren Zielpunkt löste und aus sich begründen wollte, setzte sich
nicht mehr vornehmlich mit dem Wirken Gottes, sondern mit dem

Walten der Naturkausalität auseinander. Sein großes Anliegen war, das

Verhältnis von Freiheit und Sittengesetz zum Kausalgefüge des Weltlaufs

aufzuklären (Kausalität der Natur und Kausalität aus Freiheit).
Als Kausaldeterminanten galten zuerst nur physikalisch-chemische

Kräfte, auf die deshalb alle Naturvorgänge zurückgeführt wurden. Es

wurde also nicht nur von nicht-physikalischen Vorgängen abgesehen,

sondern solche wurden gar nicht anerkannt. Damit war alles in der Welt
auf die eine und einzige Stufe des Körperlichen verlegt, der Schichtenbau

war abgetragen, es blieb nur eine Ebene, eine Ordnung und eine

Gesetzlichkeit zurück.
Dieses vereinfachte Weltbild entbehrte in seiner Geschlossenheit

nicht einer gewinnenden Größe. Aber das Einfache ist nicht immer
das Zeichen des Wahren. Das bestätigte der wieder entdeckte Schichtenbau

der Welt, in dem der unbelebte Stoff nur eine, und zwar die unterste
Stufe bildet, auf der sich die Bereiche der belebten, beseelten und
geistbestimmten Körper ergeben. Zwar gehen physikalisch-chemische
Vorgänge und deren Gesetzlichkeit durch alle Schichten hindurch, aber

daneben treten auf den höheren Stufen andere Kräfte und Tätigkeiten
auf den Plan, die nicht nur eine etwas veränderte Fortsetzung physika-

1 Kant, Kritik d. r. Vernunft, 2. Bd. 356 ; 419; 434.



Bedrohte Freiheit 137

lischen Geschehens sind, sondern etwas Neues, das aus diesen nicht
ableitbar ist. Sie sind die dominierenden Determinanten andersartiger
Vorgänge und nehmen auf der je höheren Stufe die Determinanten der

niederen Ordnung auf, als Mitursachen oder als Bedingungen.
Das Gesetz der Kausaldetermination erhält damit eine andere

Fassung. Nach wie vor bleiben die Vorgänge festgelegt, ein undeterminiertes
Geschehen ist nicht denkbar. Die Determination muß wohl vollständig
sein, aber sie kann sich aus mehreren Elementen verschiedener Ordnung
zusammensetzen. Damit war die Alleinherrschaft einer Determinationsgruppe

aufgehoben und grundsätzlich die Möglichkeit geschaffen, daß
auch ein freier Wille sich als bestimmende Kraft einschalten kann, ohne

dadurch das Kausalgesetz zu verletzen.
Zudem ergab es sich, daß das Kausalgesetz in seiner einseitigen

Fassung nicht einmal in seinem ureigenen Gebiet, in dem der unbelebten

Körper, die ihm zugeschriebene Gültigkeit besaß, daß in der Kleinweit
der Atome die Korpuskeln sich ihm nicht fügten. Das hat nicht nur die

Naturwissenschaft in eine ihrer größten Krisen geführt, sondern manche

Naturwissenschaftler auch versöhnlicher gegen die Freiheit gestimmt,
weil ja im Atomgeschehen den freien Willensakten ähnliche Vorgänge
festzustellen seien. Dieser Vergleich hat allerdings die Freiheit um
nichts einsichtiger gemacht, er hat nur gezeigt, wie schlecht man sie in
ihrer Eigenart begriffen hatte.

Für die äußeren freien Handlungen bilden die Determinationen in
den einzelnen untergeistigen Schichten eine Grenze, die sich nicht
einfach überspringen läßt. Der Mensch kann noch lange nicht alles

ausführen, wozu er sich entschließen kann. Er kann das weder am
fremden noch am eigenen Körper und auch nicht in seinem Seelenleben.

Doch daraus ergibt sich nicht, daß der Wille unfrei ist. Nicht
wenige Wissenschaften haben in jüngster Zeit eine Vielheit verschiedenster

Determinantengruppen im Menschen aufgedeckt und die ihnen

zugeordneten Vorgänge beschrieben : Das Erbgefüge, die rassische und
charakterliche Eigenart, das Unbewußte. Die hier im einzelnen
festgestellten Phänomene scheinen stärker gegen die Freiheit zu zeugen,
als das allgemeine, inhaltsarme Kausalgesetz. In Wirklichkeit wird aber
die Freiheit dadurch nicht bedroht. All das ermöglicht erst den freien
Akt und gibt ihm sein menschliches Gepräge. Im Menschen als der
Wiederholung und Zusammenfassung der einzelnen Seinsbereiche, liegen
diese Schichten nicht einfach übereinander, so, daß sie sich nicht hindern
°der sich nur zu einer Tätigkeitseinheit zusammenschließen. Körpersein



138 Bedrohte Freiheit

biologisches, sinnliches und geistiges Leben fügen sich seinsmäßig aufs

engste, als substantielle Einheit zusammen. Sie sind keine selbständigen
Gebilde mehr, sondern nur unselbständige Elemente eines Ganzen. Das
einheitstiftende und artprägende Element ist der Geist, der auch nicht
im Element-sein aufgeht. Er ist allein oder mit dem Körper zusammen

Ursprung und Ursache aller Tätigkeiten. Für jene, deren Mitursache der

Körper nicht sein kann, ist er wenigstens Bedingung. In dieser Stellung
wie auch als Mitursache bleibt er dem Geiste unterworfen. Denn wie

im Sein, so hat der Geist auch im Tun den Vorrang. Das Körperliche,
Sinnliche und Seelische ist seinetwegen da, dient seiner Tätigkeit, in der

er sich und damit den ganzen Menschen vollendet. Das ist der
Daseinssinn aller untergeistigen Kräfte und Mächte im Menschen. Ohne
diesen Dienst am Höheren, ohne diese Förderung des Wertvolleren hätte
ihre Verbindung mit dem Geist keine Berechtigung.

Aber wenn umgekehrt der Geist solche Hilfe nicht brauchte, wäre

sein Zusammenschluß mit dem Körper ebenfalls unverständlich. Wie die

im Boden wurzelnde Pflanze vom Erdreich abhängig ist, sich seiner

Stoffe doch 'frei', nach eigenen Gesetzen bedient, so ähnlich steht der
Geist zum Untergeistigen, verfügt er über die Kräfte des Untergeistigen.
Wie jene Stoffe die Pflanze in ihrer Entwicklung und Tätigkeit nicht
hindern, sondern fördern, so hemmen und hindern, auch die
untergeistigen Kräfte nicht die Tätigkeit des Menschengeistes, auch nicht
die des freien Willens.

Gewiß sind seinem Wirken dadurch, daß er mit einem bestimmt
gearteten Körper, einem durch verschiedene Ursachen so und so

geprägten vitalen und sinnlichen Leben verbunden ist, Grenzen gesetzt.
Er kann nicht alles, was er will und kann nicht unbegrenzt, wie er will,
er hängt als Bedingtes ab vom Zustand der Bedingung. Aber innerhalb
des so gezogenen Rahmens bestehen noch zahllose Möglichkeiten, für
die er sich entscheiden kann.

Wo es anders ist, wo das Untergeistige dem Geist nicht mehr zur
Hilfe, sondern zum Hemmnis wird, da ist die Seinsordnung gestört und

das rechte Verhältnis verkehrt. Ein solcher Zustand kann frei gewollt,
er kann aber auch unverschuldet sein. Welcher Art die Ursache im
Einzelfalle ist, läßt sich nicht immer klären.

Aber man darf aus dem Anormalen, so häufig es auch auftritt, keine

Schlüsse für das Normale ziehen. Aus einem Zerrbild läßt sich keine

rechte Vorstellung vom Abgebildeten gewinnen. Trotzdem wird es

versucht. Wie es immer wieder vorkommt, daß man aus dem, was eine



Bedrohte Freiheit 139

Bedingung für geistige Funktionen ist (Hirn, Hormone, Triebe usw.),
eine Ursache, sogar eine Alleinursache macht, so zieht man aus krankhaften

Erscheinungen immer wieder Fehlschlüsse für das Gesunde. Wenn

zum Beispiel « die Erfahrungen der Psychopathologie mit Notwendigkeit
in der Frage der Willensfreiheit zum Determinismus führen »1, ist damit

gegen die Möglichkeit der Willensfreiheit nichts bewiesen. Sie ist eben

an gewisse Voraussetzungen gebunden, und wenn diese fehlen, kann sie

sich nicht betätigen. Wenn ein Künstler auf einem verstimmten Instrument

nichts zuwege bringt, spricht das nicht gegen sein Können.
Der Gefahr, hier voreilige und verkehrte Behauptungen aufzustellen,

sind besonders solche ausgesetzt, die sich berufsmäßig mit dem kranken,
mit dem seelisch kranken Menschen beschäftigen. Dazu gehören die

Psychotherapeuten. Vor ihnen erscheinen solche, die im Fassen oder
Ausführen freier Entschlüsse überdurchschnittliche Schwierigkeiten haben,
die auf eine Störung in dem für freies Handeln notwendigen vitalen,
sinnlichen und triebhaften Mechanismus zurückgehen. Der Arzt spürt
die eigentliche Wurzel, der gehemmten Freiheit auf, und wenn er sie

gefunden hat, kann es ihm gelingen, den 'Mechanismus' wieder in rechten

Gang zu bringen. Sind auf diese Weise die Bedingungen geordnet, kann
auch das Bedingte, der freie Wille wieder tätig sein. Daß man bei einem

so innigen Zusammenspiel Bedingtes und Bedingendes nicht mehr
genügend unterscheidet, bleibt jedenfalls eine Gefahr.

Ursache solchen willentlichen Versagens sind nicht selten verdrängte
Triebe und nicht bewältigte Erlebnisse, die, dem Menschen unbewußt,
sein bewußtes Seelenleben bedrohen und bedrängen. Von diesem, oft
beschworenen Un- und Unterbewußten ist zu sagen : Es ist ein Bestandteil
des Menschen und untersteht ebenfalls dem formenden Einfluß seines

Geistes. Es führt also kein vom bewußten Seelenleben unabhängiges
Dasein und ist, wie alles andere im Menschen, grundsätzlich auf das Wohl
des Ganzen und auf die Förderung des Geistes angelegt. Wo das
Verhältnis von Bewußtem und Unbewußtem, von Freiem und Unfreiem in
Ordnung ist, da kann alles, was dem Bewußtsein aus dem Unbewußten

zuströmt, für dieses nur fördernd und bereichernd sein. Dem Willen ist
auch hier eine gewisse Steuerung möglich, und je besser der Verstand
die hier waltenden Gesetze kennt, um so wirksamer kann der Wille das
ihnen unterstehende Geschehen in seine Dienste stellen 2.

1 A. Hoche, Die Freiheit des Willens vom Standpunkt der Psychopathologie,
Wiesbaden 1912, 39.

2 Vgl. E. Pfahler, Der Mensch und seine Vergangenheit, Stuttgart 1950,115 ff.



140 Bedrohte Freiheit

Wo aber schuldbar oder schuldlos das rechte Verhältnis der Über-

und Unterordnung verkehrt ist, können die Kräfte aus der Tiefe sich

in ungezügelten Ausbrüchen entladen und Verkrampfungen oder

Hemmungen verschiedenster Art bewirken.
Weil die Psychotherapeuten, die solche Hemmungen beseitigen

wollen, sich im Vorfeld der freien Akte aufhalten, beachten sie oft zu
wenig, daß diese, Unfreiheit erzeugenden Vorgänge, manchmal Wirkung
eines freien Entschlusses sind und daß von der unmittelbar aufgerufenen
Willenskraft und Verantwortungsfähigkeit ein heilender Einfluß in dieses

Vorfeld strömen kann 1. Es besteht ferner die Gefahr, nicht nur vom
freien Willen zu abstrahieren, sondern ihn zu negieren und im Menschen

nur noch ein Bündel unpersönlicher, vitaler und triebhafter Kräfte zu
sehen. Es ist behauptet worden, wenn man Erbmasse und
Lebensgeschichte eines Menschen bis ins letzte kennte, könnte man daraus
seinen gegenwärtigen Seelenzustand genau erklären und sein zukünftiges
Verhalten voraussagen. Das ist nicht wahr. Man könnte höchstens sagen :

Auf Grund seiner Veranlagung müßte dieser Mensch sich in diesen

Umständen so und so verhalten. Ob er es aber wirklich tut, das läßt
sich nie mit Sicherheit behaupten. Die Willensdeterminante ist den

andern gegenüber frei, wie sie bestimmt, das läßt sich aus diesen nicht
errechnen. Darum darf man auch nicht meinen, man habe den ganzen
Menschen geheilt, wenn man den Bereich kausal festgelegten Seelischen

geordnet hat2.
Aber trotzdem haben Tiefenpsychologie und Psychoanalyse in

verdienstvoller Weise an der Bestandaufnahme dessen, was im Menschen

beschlossen ist, mitgearbeitet. Sie haben die Aufmerksamkeit auf Bezirke
und Vorgänge gerichtet, die sonst kaum beachtet wurden, zum Schaden

des Menschen und seines Handelns. Sie haben gezeigt, daß die rechte

1 Allerdings setzt sich in der Psychoanalyse und Tiefenpsychologie eine
Richtung durch, die neben dem Trieb den Geist nicht nur bestehen läßt, sondern
ihm auch die Führung zuerkennt und sich in ihren Heilversuchen an den freien
Willen und an die Verantwortung des Patienten wendet. Wie sittliche Fehlhandlungen

Ursache von Neurosen sein können, so kann eine sittliche Umkehr auch
heilend auf die untergeistigen Bezirke wirken. Vgl. V. Frankl, Ärztliche
Seelsorge, Wien 1948 ; Logos und Existenz, 1951 ; I. A. Caruso, Psychoanalyse und
Synthese, Freiburg 1952 ; L. Binswanger, Ausgewählte Vorträge und Aufsätze,
1. Bd. 1947. Über die säkularisierte Anthropologie, die hier zuweilen vertreten
wird, vgl. I. A. Caruso a. a. O. 136/37.

2 Vgl. V. E. v. Gebsattel, Psychoanalyse und Tiefenpsychologie, ihre
psychotherapeutischen Grenzen. Jahrb. f. Psychologie und Psychotherapie 1 (1952/53J
409-420.



Bedrohte Freiheit 141

Ordnung zwischen Leib und Seele, Freiem und Unfreiem tatsächlich

häufiger verwirrt ist, als man gewöhnlich annahm ; daß die Verhältnisse
in den untergeistigen 'Schichten' das geistige Leben im allgemeinen und
die Willenstätigkeit im besondern entscheidender bestimmen als man
meinte ; daß die Frage, wo die Verantwortung anfängt, ebenso wichtig
ist, wie die meist gestellte : wo sie aufhört.

Die ungeistigen Determinanten, innerhalb und außerhalb des

Menschen, die im vorausgehenden als ein die Freiheit eingrenzender Rahmen

angesehen wurden, sind für die sittliche Freiheit nicht nur Grenze,
sondern auch, und zwar an erster Stelle, Betätigungsfeld. Freiheit 'im
sittlichen Verstand' besteht ja nicht in einem willkürlichen und wahllosen

Fassen von Entschlüssen und im Vollzug irgendwelcher
Handlungen, sondern in der Fähigkeit des Menschen, sich dem eigenen und
fremden Ich, sowie den Dingen gegenüber der Sittennorm gemäß zu
verhalten. Der Mensch soll sich so betätigen, daß alle seine freien

Handlungen immer auch den Wert des Sittlichen an sich tragen, ganz
gleich, auf welche Art von Werten sie sich unmittelbar beziehen. Gewiß

kann auch der sittliche Wert unmittelbarer Gegenstand des Strebens

sein. Aber meistens erscheint er an Akten, die auf nicht-sittliche Werte

sittengemäß bezogen sind.
Somit bedarf also die sittliche Freiheit der Welt, ihrer Kräfte und

Gesetze. Sie ist darauf angewiesen, weil sie sich in der Wirklichkeit, in
vorgegebenen Situationen betätigen soll, weil sie konkrete Aufgaben zu
lösen hat.

4.

Die bislang erwähnten Determinanten liegen alle außerhalb des

Willens. Diejenige aber, die die Freiheit am meisten zu bedrohen scheint,
in Wirklichkeit jedoch ihre wichtigste Voraussetzung ist, liegt im Willen
selbst. Als Naturdrang ist der Wille festgelegt und nur deshalb ist er
als ein vom Verstand geführtes Streben frei. Ohne diese Bindung keine
Freiheit. Das liegt nicht in der Bindung als solcher, sondern in ihrer
besonderen Art. Naturhaft ist der Wille auf das Gute als solches festgelegt ;

er muß das, was er frei will, immer als Gut wollen. Weil er im 'Wie'
determiniert ist, ist er im 'Was' frei. Er ist mit andern Worten von
Natur aus nicht auf ein inhaltlich bestimmtes Gut bezogen, sondern
auf das Gut als solches, auf das Gut als Begriff ; er muß alles unter
der Rücksicht des Guten wollen. Nur das konkrete Gut müßte der



142 Bedrohte Freiheit

Wille notwendig bejahen, das den Begriff des Guten ohne Abstrich
verwirklicht und — weil das Wollen dem Erkennen folgt — das auch vom
Verstand als eine solche vollkommene Verwirklichung erkannt und dem

Willen vorgelegt wird. Ein Gut dieser Art gibt es entweder nicht oder

es wird vom Verstand nicht als solches erkannt. Darum ist der Wille
allen Gütern, auch Gott gegenüber frei.

Diese naturhafte Bindung des Willens ist nicht nur eine Voraussetzung

für die freien, sondern auch für die sittlich guten Akte. Weil
diese Bindung niemals aufgehoben und durch nichts zerstört werden

kann, bleibt bei jedem Menschen, selbst wenn das widersittliche Handeln
ihm zur Gewohnheit geworden ist, der Ansatzpunkt für eine sittliche
Umkehr und Erneuerung. Gegeben ist es dem Menschen, alles unter der
Rücksicht des Guten zu wollen, aufgegeben ist es ihm, frei anzustreben,

was wirklich ein natur- und wesensgemäßes Gut ist. Indem der Mensch

die Freiheit auf solche Güter einschränkt, befreit er sich zugleich von
der Gewalt der Triebe und von der Lockung, die von den Gütern ausgeht.
Als Anlage ist die sittliche Freiheit gegeben, Aufgabe der Selbst- und
Fremderziehung ist es, diese Anlage zu entwickeln, zu betätigen. Das

Bemühen um Freiheit verläuft in der Form der Be-freiung.
Es gibt also, um mit Kant zu reden, keine Freiheit im 'negativen

Verstand', keine Freiheit, die im Fehlen von Determination bestände.

Die Abläufe im außermenschlichen Schichtenbau der Welt sind nach

allen Seiten festgelegt, die Determination geht auch durch den Menschen

hindurch, sie durchwaltet ihn, sofern er Stoff, sofern er belebter und
sinnlich beseelter Körper ist. Auch der Geist ist davon nicht frei : Das
Denken verläuft nach festen Gesetzen und sogar der freie Wille ist in
seiner naturhaften Wurzel gebunden. All das löscht jedoch die Freiheit
nicht aus, die Freiheit im 'positiven Verstände'. Sie besteht darin, daß

der Wille den ohne ihn bestehenden und ohne ihn wirkenden Determinanten

eine neue, ganz besonderer Art, seine eigene, hinzufügen kann.
Durch solche Determinationen ist der Wille wohl gebunden und
eingegrenzt, aber durch sie wird seine Freiheit menschlich. Zugleich erhält

er so auch seine Arbeitswelt, seine realen Betätigungsmöglichkeiten, und

so kann die menschliche Freiheit sittlich werden. Der Mensch ist mehr
als der Schnittpunkt verschiedener Determinantenreihen, und er ist etwas
anderes als das Ergebnis chemischer, vitaler und triebhafter Kräfte, die

sich nach 'ehernen Gesetzen' auswirken. Er ist am Ende das, was er

mit Hilfe seiner Um- und Mitwelt, mit Hilfe seiner natürlichen Ausstattung

aus sich gemacht hat. In diesem Sinn ist der Mensch seine eigene



Bedrohte Freiheit 143

Schöpfung. Indem er die Gesetze der auf den verschiedenen Seinsstufen

wirkenden Kräfte kennt und anerkennt, d. h. sich ihnen anpaßt und
insofern unterordnet, wird er zu ihrem Herrn, kann er sie einsetzen für
seine frei gewählten Ziele, kann er aus der bestehenden Welt eine neue
bilden und sich als sittliches Wesen formen.

5.

Das ist nach N. Hartmann jedoch nur unter der Bedingung möglich,
daß es keine Finaldetermination als allgemeines Seinsgesetz gibt. So

ungefährlich, ja notwendig ihm die Kausaldetermination für das freie Handeln

scheint, so bedrohlich ist nach ihm eine vom Ziel herkommende

Festlegung des Naturgeschehens für das sittliche Handeln. In einer

durchgehend final determinierten Welt ist sittliche Freiheit ein Ding der

Unmöglichkeit1. Sind die Ziele schon festgelegt, dann ist ein planender,
überlegender Verstand überflüssig, einem frei schaffenden Willen bleibt

nichts mehr zu tun und ein sittlicher Wille kann nichts mehr tun.
Darum muß die Finaldetermination allein dem Willen vorbehalten
bleiben 2. In der « absoluten kategorialen Herrschaft (Freiheit) der
teleologischen Determination ist der engere Sinn der Freiheit vollkommen
vernichtet »3.

Das ergibt sich aus dem Wesen der Finaldetermination, wie
Hartmann sie sieht. Im Unterschied zur Kausaldetermination, die nur jede
Lücke in den einen Vorgang festlegenden Elementen, nicht aber eine

Vielheit solcher festlegender Elemente verbietet, läßt der Finaldeterminismus

des Naturgeschehens nur ein ausrichtendes Ziel, nicht aber
mehrere zu. Das eine Ziel legt die Richtung eindeutig fest. Gesellte

sich noch eine andere Finaldeterminante hinzu, dann würde die

Bewegung von ihrem Ziele abgebogen. Dieses würde verfehlt, die Teleo-

logie des Vorgangs würde aufgehoben. Oder aber die zweite
Finaldeterminante bliebe ohne Erfolg, da die erste sich als die stärkere

behauptet. Bei bestehenden Natur- und Willensdeterminanten wären
aber die der Natur die stärkeren ; der Wille käme in seiner Zielsetzung

gegen sie nicht auf. Es könnte sich darum die sittliche Freiheit in der

Welt nicht betätigen4.
Hartmann hat beim Finaldeterminismus unterlassen, was er beim

1 Ethik, 603 ; 604. 2 Ethik, 608. 3 Ethik, 612. 4 Ethik, 613.



144 Bedrohte Freiheit

Kausaldeterminismus getan hat : die verschiedenen Arten möglicher
Determination zu unterscheiden.

Finalität oder Finaldetermination besagt zunächst, daß jede

Bewegung auf ein Ziel hinsteuert, daß jede Wirkursache zielhaft bestimmt
sein muß, ehe sie sich betätigt, damit sie sich betätigen kann. Unter all
den zielhaft bestimmten Vorgängen sind viele, die in einer sinnhaften
Weise zielgerichtet, die teleologisch sind. Vorgänge dieser Art sind auf
die Entfaltung, Ausgestaltung und Erhaltung des betreffenden oder

anderer Wesen angelegt. Sie haben die Eigenart, sich gegen Hemmungen
und Widerstände durchzusetzen, aus einer Fülle vorliegenden Materials
das zweckdienliche 'auszuwählen', und, von der vorgeschriebenen Bahn

abgedrängt, diese wieder einzunehmen. Solche Vorgänge werden
beobachtet im Innern der Atome, besonders aber im Bereich und auf den

verschiedenen Stufen der Lebewesen. Beim Entstehen dieser Lebewesen

sind die aufbauenden Kräfte und ihre Tätigkeiten von Anfang an auf
das Ende hingeordnet, sie werden vom Ende her bestimmt. Beim

fertigen Lebewesen dauern die teleologischen Vorgänge an. Sie bezwecken

jetzt die Erhaltung und Voll-endung des Ganzen.

Es kommt aber hier nicht darauf an, ob Hartmann diese Vorgänge
als teleologisch anerkennt, — er tut das nicht —*, sondern darauf : Ob

sie die Freiheit, die sittliche Freiheit bedrohen, falls sie teleologisch sind.

Das ist nicht der Fall. Zunächst sind Zielstrebigkeit und Zielsicherheit

nicht dasselbe. Das zweite ist im ersten nicht gesichert. Hindernisse

verschiedenster Art können die Zielstrebigkeit nicht zum Ziele
kommen lassen, die hindernden Kräfte sind eben stärker als die
fördernden. Wenn es nun dem Menschenverstand gelingt, den teleologischen
Charakter eines Vorgangs, die dafür und dagegen wirkenden Kräfte
und ihre Gesetzlichkeit aufzuspüren, warum sollte er dann nicht helfend
und unterstützend eingreifen können Er macht sich das Ziel des

teleologischen Naturvorgangs zum Ziel seiner eigenen freien Tätigkeit.
Er kann auch ein Ziel verfolgen, das sich nicht ganz mit dem dieses

Vorgangs deckt, er kann durch überlegte Eingriffe Spielarten und Rassen

züchten, auf die das sich entwickelnde Lebewesen nicht unmittelbar
ausgerichtet ist. Das unterstellt in der Anlage des betreffenden Wesens

einen gewissen Spielraum, ein bestimmtes Maß von verschieden gestaltbarer

Potentialität.
Man kann den Bereich teleologisch geprägter Vorgänge noch weiter

1 Vgl. N. Hartmann, Teleologisches Denken, Berlin 1951.



Bedrohte Freiheit 145

ausdehnen. Teleologische Beziehungen bestehen nicht nur innerhalb eines

Seienden, sondern auch zwischen den verschiedenen Seinsgruppen und
Schichten. Sie bestehen zwischen deren Tun und deren Sein. Man denke

an Wärme und Kälte, an Licht und Dunkel, an Ortsbewegung und Ruhe,
die zu den Lebensvorgängen in einem fördernden oder schädigenden
Verhältnis stehen. Hier kann der Mensch ebenfalls eingreifen, kann der

Zielstrebigkeit zur Zielsicherheit verhelfen. Auch dem Sein nach sind
die Körper der verschiedensten Stufen aufeinander abgestimmt.
Bestimmte Elemente gehen kraft ihrer Natur miteinander eine Verbindung
ein ; Kohlenstoff, Wasserstoff, Sauerstoff bedeuten kraft ihrer Natur für
das Lebewesen etwas anderes als Kupfer, Blei und Eisen. Hier gibt es

eine Fülle von Zuordnungen, die auf Grund wesenhafter Eigenart
zwischen den Körpern möglich sind. Diese Zuordnungen und
Verbindungen sind grundgelegt, sie werden aber von den betreffenden

Körpern nicht immer selbst vollzogen. Der Mensch kann es, wenn er

um die Eignung, bzw. Nichteignung weiß. Könnte er es, wenn es keine

derartige naturhafte Anlage und Zuordnungsmöglichkeit gäbe Er
könnte ohne sie überhaupt keine außersittlichen Werte schaffen ; wenigstens

wären solche Schöpfungen nicht von Dauer.

Und die sittlichen Werte Auf sie sind die Naturdinge nicht angelegt,
sie können sie mit ihren Kräften, auch wenn sie teleologisch bestimmt
sind, nicht verwirklichen. Sie sind der freien Tat das Menschen
ausschließlich vorbehalten. Aber sie werden nicht verwirklicht ohne die

Dinge. Hartmann betont selbst immer wieder, daß der Mensch sie in
der Welt, durch Arbeit an ihren realen Möglichkeiten hervorzubringen
hat. Er bringt sie aber hervor, indem er sich in seinem freien Tun zu
allem Sein wesensgemäß verhält. Dazu gehört auch, daß er die im Wesen

begründete Teleologie beachtet und sich nach ihr richtet. Auf diese

Weise bringt er Sach-, Güter- und eigentliche Kulturwerte hervor und
an seinen Akten tritt dazu noch das Merkmal des sittlich Guten auf.
Wie die Kausaldetermination, so wird für das sittliche Handeln auch die
Finaldetermination als allgemeine Seinskategorie gefordert. Sie ist kein

Hindernis, sondern eine notwendige Voraussetzung für die sittliche
Freiheit.

10



146 Bedrohte Freiheit

6.

Endlich wird die menschliche Freiheit von einer Seite her bedroht,
von der man es am wenigsten erwarten sollte : Von einigen Richtungen
der existentialistischen Philosophie.

Dieser geht es in allen ihren Spielarten in besonderer Weise um den

Menschen, auch um den Menschen als sittliches Wesen. Immer wieder

wird er zur Selbstbesinnung, zur Verantwortung und zur freien
Entscheidung aufgerufen. Er wird verwiesen auf sein Personsein, auf die
Rechte und Pflichten, die daran geknüpft sind.

Das kommt nicht von ungefähr. Mehr denn je ist der heutige
Durchschnittsmensch ein 'Widersacher des Geistes' und ein Freund der Sinne.

Er scheut das selbständige Nachdenken und das persönliche Urteil, er

will sich vor allem nicht entscheiden und Verantwortung auf sich nehmen.

Er sieht in der Freiheit keinen Vorzug, sondern empfindet sie als eine

Last, er fühlt sich zur Freiheit verdammt. Er sucht das Leben in den

Sinnen und überläßt sich der Führung der Triebe, er ist ein 'getriebenes'
Wesen. Alle Mittel, die von Haus aus der geistigen Förderung und dem

sittlichen Wachstum dienen könnten und sollten, befestigen dieses Leben

in den Sinnen.

Dieser Mensch kennt und will auch keine echte Gemeinschaft. Er
verliert sich im unpersönlichen 'Man', in der anonymen Masse. Einen
solchen Verfall sucht die existentialistische Philosophie aufzuhalten.

Aber die Freiheit wird dabei so von jeder Bindung gelöst, nicht nur
von der Kausal- und Final-, sondern auch von der « Sollensdetermi-
nation », sie wird so übersteigert, daß sie aufhört, menschliche Freiheit
zu sein, daß das aus ihr fließende Handeln die geschöpflichen Maße

verliert.
Gewiß sieht man die Bindung des Geistes an den Leib, beachtet die

Abhängigkeit der Freiheit von dem unfreien Boden, dem sie entstammt ;

aber in ihrer Funktion als sittliche Entscheidungskraft soll sie von allem

befreit sein. Sie darf da weder abhängen von einem überweltlichen

Gesetzgeber, noch von allgemeinen Normen, die in sich selber stehen,

noch von Geboten oder Verboten, die der sich entscheidende Mensch

nicht selbst erlassen hat. Sittlich gut ist das Handeln dann, wenn es aus

Freiheit und der Freiheit wegen erfolgt. Es wird zwar in vielen Fällen

dann mit dem übereinstimmen, was die Sittennorm befiehlt, aber der

Grund der sittlichen Güte liegt nicht in dieser Übereinstimmung, denn



Bedrohte Freiheit 147

in manchen Fällen muß man gegen die Norm entscheiden, um sittlich

gut zu handeln. In der freien Entscheidung bringt der Mensch seine

Wahrheit hervor. Die Wahrheit ist dadurch, daß ich sie wähle.

Damit soll der Willkür durchaus nicht das Wort geredet werden.

Der Mensch ist gebunden, aber nur an seine 'Existenz', zu der er, der

an sich nur mögliche 'Existenz', nur anlagehaft sittliches Wesen ist,
im Akt der Entscheidung wird. Sie ist der letzte Grund für das Wort :

Hier stehe ich, ich kann nicht anders Das Gewissen, das der

Entscheidung die Richtung weist, ist keines andern Stimme als die meine ;

es ist nicht Echo der Stimme Gottes. « Das Gewissen ist entweder selbst

Ursprung und hat keinen Richter über sich, oder es wird ein täuschendes

Wort ».1 « Das Gewissen, gerade nicht Gottes Wort, ist der bewegte
und bewegende Ursprung der Wahrheit meines Seins ».2

Eine solche Freiheit bedroht die Sittlichkeit in der Form des

Menschlichen. Die dem Menschen gemäße Sittlichkeit besteht darin, daß

sein freier Akt mit jenen Normen übereinstimmt, die der Wesensordnung
entnommen sind und die ihre Verbindlichkeit vom Willen dessen haben,
der diese Ordnung geschaffen hat. Wäre das menschliche Handeln dann
und dadurch sittlich, daß es der Existenz entsteigt, dann trüge es in
sich seine Rechtfertigung, dann wäre der Mensch wie Gott. Von einer

Verantwortung im eigentlichen Sinn könnte nicht mehr Rede sein. Denn
zu einer Verantwortung gehören immer zwei : Der Verantwortliche,
sowie der oder das, vor dem er sich zu verantworten hat. Vor sich

selbst kann man sich überhaupt nicht verantworten, und vor einer

unpersönlichen Instanz, etwa dem Gesetz, nur im uneigentlichen Sinn.
Verantworten kann der Mensch sich nur vor einer Person, und zwar
vor der absoluten Wertperson, vor Gott.

Von dem Vorwurf, diese Philosophie lege dem Menschen göttliche
Eigenschaften bei, kann man sie nur reinigen, wenn man sagt, die

Aussagen über die Freiheit hätten keinen metaphysischen, sondern nur
phänomenologischen Charakter. Dann aber verlieren sie ihre absolute

Gültigkeit, dann sind sie nur vorläufig und vordergründig und müssen
durch andere Aussagen ergänzt und berichtigt werden. Und dagegen
verwahren sich häufig jene, die sie aussprechen.

1 K. Jaspers, Philosophie, Berlin 1932, 2. Bd. 224.
2 K. Jaspers, a. a. O. 225.


	Bedrohte Freiheit

