Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 2

Artikel: Bedrohte Freiheit

Autor: Endres, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760495

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bedrohte Freiheit

Von Joser ENDRES C. Ss. R.

Weil der Ausdruck « Freiheit » im Laufe seiner langen Geschichte
mit Vieldeutigkeit {iberlastet worden ist, muB3 zuvor gesagt werden, was
hier damit gemeint ist :

a) Es ist an erster Stelle das Herrsein des Willens iiber das letzte
praktische Verstandesurteil ; es ist die Fihigkeit des Willens, eines
dieser praktischen Urteile, die aussagen, was zu tun oder zu lassen,
so oder anders zu machen ist, in einen endgiiltigen Befehl umzuformen ;
es ist die Macht des Willens, aus mehreren, vom Verstande vorgelegten
(Zwischen) Zielen oder Mitteln ein bestimmtes auszuwihlen und sich
daran zu binden. :

An zweiter Stelle ist Freiheit das Merkmal einer duferen Handlung,
die jenen freien inneren Willensspruch mit Hilfe menschlicher und auBer-
menschlicher Krifte ausfithrt. Diese an einem Ich oder Nicht-Ich sich
vollziechende Ausfiihrung ist nicht in gleicher Weise frei wie der eigent-
liche Willensakt. Der Wille kann Unmogliches oder Widersinniges be-
schlieBen : die Ausfithrung aber ist immer an die Kraft des Ausfiithrenden
und an die ihm helfenden Mittel gebunden, deren Zustand und Brauch-
barkeit sich nicht beliebig dndern 14Bt, sie erfolgt in Situationen und
Verhiltnissen, die dem EinfluB des Willens weitgehend entzogen sind.

Freiheit in sittlicher Bedeutung ist die Kraft des Willens, seine
Entscheidung den sittlichen Normen gemi8 zu fillen und auszufiihren ;
sie ist die freie Bindung an ein Sollen. Weil dieses vom Menschen ein
bestimmtes Verhalten sich selbst, den Mitmenschen und den Dingen
8egeniiber fordert, besteht die sittliche Freiheit im Jasagen zu jenen der
Tealen Moglichkeiten, die das Sollen freigibt und zu ergreifen vorschreibt.

Frei gesetzte Akte sind also nicht ursachlos. Sie haben eine Ursache,

deren Eigenart darin liegt, sich selbst zum Ursachesein zu bestimmen. Ob
9



130 ) Bedrohte Freiheit

das dem menschlichen Willen uneingeschrinkt und im Vollsinn méglich
ist, beantwortet die Selbsterfahrung und das Wesen des Willens als eine
an den Schopfer ge-bundene und mit einem Korper ver-bundene Kraft.

Wenn man dem Menschen Freiheit zuschreibt, heiBt das nicht, er
sei zu jeder Zeit und unter jeder Riicksicht frei oder er handle nur aus
Freiheit. Aber man sieht in diesen freien Willensakten, wie auch in
denen des Verstandes, die ihm arteigenen, die eigentlich menschlichen.
Die freien Willensakte gelten noch als ausdrucksvollere Offenbarung des
Menschseins als die Akte des Verstandes, obwohl sie nicht so unmittelbar
wie diese aus dem Wesen flieBen.

b) Bedrohung kann der Freiheit in einem zweifachen Sinne wider-
fahren : In ihrem Wirklich-sein und in ihrem Erkannt-werden.

Im ersten Fall wire wieder die Freiheit des inneren Willensaktes
und die der duBleren Handlung zu unterscheiden. Eine Bedrohung der
inneren Freiheit wiirde das sittliche Handeln ¢n sich und als solches
gefihrden oder vernichten. Nicht als ob dann Akte wie Gerechtigkeit,
Liebe, Wahrhaftigkeit usw. unmoglich wiren. Sie konnten nach wie vor
gesetzt werden, aber sie horten auf, sittliche Akte zu sein und sich
von naturhaften Vorgidngen, wie sie innerhalb und auBerhalb des
Menschen ablaufen, wesentlich zu unterscheiden.

Wird die duBere Freiheit bedroht oder beschnitten, dann fithrt das
an diesen Handlungen eine Schwichung oder ein Schwinden des sitt-
lichen Wertes herbei.

Ist die Freiheit in ihrer Erkennbarkeit bedroht, 1Bt sich das sitt-
liche Verhalten nicht mehr iiberzeugend begriinden und meistens wird
in solchen Fillen die Sittennorm als RichtmaB fiir das Handeln auf-
gegeben.

In der scholastischen Philosophie der Vergangenheit und Gegenwart
war die Freiheit aus erkenntnistheoretischen Griinden nie gefihrdet.
Der Verstand bedarf nach dieser Philosophie zwar der Sinne und des
Sinnenhaften, aber er ist darauf nicht festgelegt und eingeschrinkt.
Auch vom Ubersinnlichen und Geistigen kann er wahre, wenngleich
unvollkommene Einsichten gewinnen. So erschlieBt er im Menschen den
Geist als die prigende Form des Leibes und die Freiheit als Eigenschaft
der geistigen Strebekraft oder des Willens. Damit ist das Freiheits-
bewuBtsein, das alle vor jedem wissenschaftlichen Verfahren und unet-



Bedrohte Freiheit 131

schiitterlich von dessen Ergebnissen haben, gerechtfertigt. Des in der
Selbsterfahrung bezeugten und metaphysisch gesicherten freien Aktes
hat sich die scholastische Philosophie von jeher angenommen und mit
bemerkenswerter Feinheit und Vollstindigkeit die einzelnen Erkenntnis-
und Willenselemente aufgespiirt, aus denen er sich psychologisch zu-
sammensetzt.

Als eine dem Sein der menschlichen Freiheit geltende Bedrohung
muBte jedoch den scholastischen Philosophen, besonders denen des
Mittelalters, die Allursdchlichkeit Gottes erscheinen. Gottes Dasein stand
fiir sie aus philosophischen und theologischen Griinden unangreifbar fest
und ausnahmslos mufBite alles, was irgendwo und irgendwie in der
Schopfungsordnung entstand, was seiend wurde, den Schopfergott zur
Erst- und Hauptursache haben. Das galt auch fiir den freien Akt des
Menschen. Wie lie sich aber diese erlebte und bewiesene Freiheit mit
der ebenso sicheren Allursichlichkeit Gottes vereinigen, ohne daB das
eine das andere zerstorte ? Stand man hier nicht vor einer echten
Antinomie ?

Man hat weder die freie Selbstbestimmung des Menschen noch die
notwendige Allbestimmung Gottes preisgegeben. Die menschliche Frei-
heit wurde wegen ihrer geschopflichen Eigenart als gebunden, als
Freiheit in einem abgeschwichten Sinn erkannt. Wie der Mensch zwar
ein Ich, eine in sich und fiir sich seiende Person ist, die aber trotzdem
nicht aus sich seiende, in sich griindende Wirklichkeit ist, so ist seine
Freiheit auch nicht Unabhingigkeit.

Und Gottes Allursidchlichkeit wurde von Willkiir unterschieden.
Als Schépfer ist Gott zwar an allem Geschehen ursichlich beteiligt, aber
er verursacht nicht alles auf die gleiche Weise, sondern immer ent-
sprechend der Natur des einzelnen. So ist es moglich, daB der Mensch
In seinem Freisein gebunden bleibt und in seinem Gebundensein sich
frei entscheiden kann.

Fiir die sittliche Ordnung bedeutet das: Das Gesetz des Handelns
hat von Gott seine verpflichtende Kraft und kommt trotzdem nicht
Von auflen, es ist nicht heteronom. Denn es ist nur der Ausdruck dessen,
Was in'der Menschennatur beschlossen, ihr entsprechend und gemaB ist.
Es ist das, was der Mensch sich selbst auferlegen muf}, wenn er
Verniinftig sein und verniinftig handeln will.
 Kraft seiner Freiheit kann der Mensch sich auch anders verhalten
als er soll, er kann unverniinftig sein. Aber das ist kein Vorzug, sondern
€in Mangel, ein « defizienter Modus », der wohl seiner Freiheit, aber



132 Bedrohte Freiheit

nicht der Freiheit als solcher anhaftet oder gar anhaften muB. In der
neueren Ethik deutet man immer wieder diese der menschlichen Freiheit
eigene Unvollkommenheit in eine Vollkommenheit der Freiheit als
solcher um. Eine gegen das Sollen entscheidende Freiheit widerstreitet
der Vernunft, ist eine Vergewaltigung der Natur und verletzt die Inte-
gritdt der Person. Freiheit als solche ist aber eine Vollkommenheit, die
ihrem Begriff nach nie eine Bedrohung und Gefihrdung ihres Trigers
werden kann.

In der neuen Zeit ist es solchen, die das Verhiltnis von gottlicher
Allbestimmung und menschlicher Selbstbestimmung auf eine andere
Weise zu losen versuchten, nicht gelungen, den Gegensatz zwischen
beiden als Schein zu entlarven. Sie halten es nicht fiir moglich, Freiheit
und Bindung nebeneinander bestehen zu lassen, ohne dal sie sich
zerstoren. Darum heben sie die Bindung zu Gunsten der Freiheit und
zum Schutz der Sittlichkeit einfach auf. Damit scheint zunichst das
Sittliche am menschlichen Handeln gewahrt, aber das Menschliche an
diesem sittlichen Handeln wird geopfert.

Schon der Nominalismus des ausgehenden Mittelalters hat die
Freiheit scheinbar gehoben, indem er auf Grund seiner Unterbewertung
des Erkennens den Willen aus der Abhingigkeit vom Verstand entlieB3.
In Wirklichkeit hat er damit der Freiheit einen schlechten Dienst
erwiesen. Denn sie setzt fiir ihren Vollzug gerade das Verstandeserkennen
voraus, das die Méngel und Liicken an den lockenden Giitern sichtbar
macht und dadurch dem Willen Freiheit und Unabhingigkeit von ihnen
sichert. Wenn dem Willen das erhellende Licht des Verstandes nicht
mehr leuchtet, kann er sich unter den Giitern nicht mehr frei bewegen.
Er wird zudem noch ausdriicklich der Unfreiheit ausgeliefert : Vom Ver-
stand im Stich gelassen, zwingen die naturhaft eindeutig in einer festen
Richtung strebenden Triebe ihn in ihre Bahn und machen ihn zum
Werkzeug fiir ihre Ziele. Mit der Freiheit fillt ohne weiters die Sitt-
lichkeit. Sie fillt auch deshalb, weil der fiir echte Seinserkenntnis
unfihig erklarte Verstand dann die Sittennormen ebenfalls nicht mehr
auffinden kann und damit der Fahrplan fehlt, der fiir sittliches Handeln
unentbehrlich ist.

In neuerer Zeit ist die Erkennbarkeit der Freiheit oft abgeschwicht
oder abgelehnt worden :

Wenn Experimentalpsychologen sagen, mit ihren Forschungsmitteln
sei sie nicht als Eigenschaft der Willensakte aufzuweisen, ist dagegen
nichts einzuwenden. Aber nachtriglich verfilschen sie das Wahre an



Bedrohte Freiheit 133

dieser Aussage wieder, indem sie ihre Forschungsweise fiir die allein
zuldssige halten.

Fiir Kant ist die Freiheit nicht erkennbar, weil Erkennen ihm die
Formung eines sinnlichen Anschauungsstoffes durch subjektive Kate-
gorien bedeutet. Weil die Freiheit niemals in den Bereich sinnlicher
Erfahrung fallt, ist sie nicht erkennbar. Sie kann wohl gedacht werden ;
sie ist eine Idee und hat als solche sogar eine besondere Wiirde : Sie
bildet « den SchluBstein des ganzen Gebdudes eines Systems der reinen,
selbst der spekulativen Vernunft » *. Aus der gedachten Idee der Freiheit
folgt aber nichts fiir ihre wirkliche Existenz. Zu dieser dringt die
spekulative Vernunft nicht vor. Was dieser versagt ist, gelingt jedoch
der praktischen Vernunft. Sie st68t auf das Sollen, auf den Befehl, der
fiir das Handeln Geltung beansprucht. Weil der Mensch nach diesem
Befehle handeln soll, kann er es auch. Obwohl unabweisbar und unbe-
greiflich in ihrem Wesen, ist die Existenz der Freiheit fiir Kant eine
fiir das sittliche Handeln unentbehrliche Bedingung 2. Wer sich nach
dem rein formalen, keinen sachlichen Inhalt vorschreibenden Gesetze
richten soll, muB auch einen reinen, von allen Einfliissen der Erfahrungs-
welt freien Willen haben. Dieser reine Wille ist fiir Kant ein Postulat.
Unter diesem versteht er einen « theoretischen, als solchen nicht erweis-
lichen Satz, sofern er einem apriori unbedingt geltenden Gesetz unzer-
trennlich anhéngt » 3. So hdngt der theoretisch nicht erweisliche Satz von
der Existenz der Freiheit dem Sittengesetz unzertrennlich an. Die Frei-
heit ist darum doch kein Postulat in dem Sinn, daB sie véllig unbe-
griindbar wire. Sie wird ja aus dem Bedingten, dem Sittengesetz als die
Bedingung erschlossen. Damit wiirde das Dasein der Freiheit erkenntnis-
milig zwar nicht unmittelbar, aber doch mittelbar erfaBt. Nur in
ithrem Wassein bleibt sie nach wie vor dunkel und undurchsichtig.

Einen der ernstesten Versuche, das Dasein der Freiheit zu beweisen,
macht N. Hartmann in seiner Ethik. Es geht ihm dabei um die sittliche
Freiheit, und er versucht den Zugang zu ihr von sittlichen Tatsachen
aus, Unter diesen erscheint ihm als besonders bedeutsam, dal der
Mensch Verantwortung auf sich nimmt, daB er verlangt, seine Hand-
lungen ‘seien ihm zu-zu-schreiben, und daB er SchuldbewufBtsein hat 4.

1 1. KanTt, Vorrede zur Kritik d. pr. Vernunft, hrsg. von K. Rosenkranz:
8. Bd., Leipzig 1838, 106. .

* Kritik d. pr. Vernunft, a.a. O. Vorrede 106.

* Kritik d. pr. Vernunft, a.a. 0. 262.

* N. HartMANN, Ethik, Berlin 1935, 671; 677.



134 Bedrohte Freiheit

Das sind Wirklichkeiten, reale Phinomene, die darum auch eine reale
Grundlage, einen wirklich bestehenden Untergrund haben miissen : die
Freiheit. Ohne sie wiren Verantwortung, Zurechnung und Schuld-
bewuBstein sinnlos und eine Tduschung.

Freilich 148t sich die Frage stellen : Miissen sie denn sinnvoll sein ?
Es wire doch denkbar, daB dieser Untergrund zwar real, aber nur dem
Schein nach frei ist.

Wenn eine solche Annahme auch nicht von vornherein einfach abzu-
weisen ist, so wirkt sie doch gekiinstelt, und wer versucht, sie zu stiitzen,
hat den Beweis gegen Phidnomene zu fiihren, die sich dem BewuBtsein
als echt bezeugen.

Und selbst wenn Verantwortung und Zurechnung Tauschung wiren,
weil sie etwa einem biologischen, notwendig wirkenden Untergrund
entsteigen und dem Zusammenschlufl und Zusammenhalt der Menschen
dienen sollen, bliebe doch zu bedenken, daB in diesem verwickelten
Mechanismus der Tduschung eine kategoriale Form hoherer Ordnung als
die der biologischen Lebensvorginge enthalten ist. Wo aber hohere
Gebilde auftreten, da waltet auch eine hohere Gesetzlichkeit, die gegen-
iber der einer tieferen Ordnung frei ist. Mit andern Worten : Die
Tatsache der Verantwortung und Zurechnung liBt sich nicht von
‘unten her’ erkliren. Die Zurechnung noch weniger als die Verant-
wortung. Denn gerade darin, daB der Mensch beansprucht, seine Taten
seien ihm anzurechnen, liegt einer der stirksten Hinweise auf die Frei-
heit als Tatsache der sittlichen Ordnung. Dieser Anspruch widerspricht
ndmlich allem selbstsiichtigen Gebahren, allem Bequemmachen und aller
allzu menschlichen Neigung, das Schwere und Unangenehme von sich
abzuwilzen 1.

Noch schwerer wiegt hier das SchuldbewuBtsein, das die Person in
ihrem vitalen Sein bedroht und schidigt. Es ist nur verstindlich, wenn
in der Person noch etwas Hoheres ist als das Vitale, und wenn dieses
Hohere des SchuldbewuBtseins zur eigenen Erhaltung und Heilung be-
darf. Dadurch rechtfertigte sich allein der Verlust in der vitalen Schicht 2.

Aber keine dieser Uberlegungen fithrt nach Hartmann zu einer
unanfechtbaren Sicherheit. Man kommt damit iiber eine hypothetische
GewiBheit nicht hinaus, d.h. die Freiheit selbst 14Bt sich auf keine
Weise fassen. Man kann sich von ihrer Wirklichkeit nicht wie von der
eines unmittelbar Erlebten iiberzeugen 3. Alle Beweise dieser Art zeigen,

1 Ethik, 665.
? Ethik, 674. 3 Ethik, 667; 672; 676.



Bedrohte Freiheit 135

daB die Freiheit mehr ist als BewuBtsein von der Freiheit, aber sie
erheben die reale Freiheit nicht zur Tatsache. Sie bezeugen sie immer
nur als Bedingung von Tatsachen ; eine restlose Kldrung der Freiheits-
frage gelingt uns nicht?, und so ist der Skeptiker auch nicht ganz
widerlegt. ‘

Hartmann tut in seiner Untersuchung einerseits zu wenig, und
anderseits fordert er zuviel. Er widerspricht zu wenig der Behauptung
des Skeptikers, Sinnhaftigkeit miisse nicht sein, und das Sein konne
scheinen, was es nicht ist. Wenn der Skeptiker Sinnlosigkeit als moglichen
Seinsmodus annimmt, setzt er die Sinnhaftigkeit schon wieder voraus.
Nur unter der Voraussetzung, daB das Sein sinnvoll ist, sich nicht
widerspricht und nicht scheint, was es nicht ist, erhdlt der Ausspruch
von der Sinnlosigkeit einen Sinn — und hebt sich damit wieder auf.

Sodann verlangt Hartmann zu viel, um die Freiheit als unbezweifel-
bare Tatsache zu beweisen. Sie in der von ihm gewiinschten Form zu
fassen, wire nur in einer geistigen Schau mdéglich. Diese ist aber dem
Menschen versagt. Doch sie ist nicht der einzige Weg, auf dem er
GewiBheit vom Dasein iibersinnlicher und geistiger Inhalte gewinnen
kann. Der zu solchem Ziele fithrende Weg ist allerdings nicht der einer
phdanomenologischen Analyse, die Hartmann meisterhaft beherrscht ; es
ist der des metaphysischen Beweises, der die Phinomenzergliederung
einbezieht und sie dann iiberschreitet. Diesen Weg will Hartmann aber
bewufBt nicht gehen.

3.

Nach der Ansicht vieler wird die Freiheit in ihrem Sein bedroht
und ausgeldscht durch die Kausaldetermination, die ausnahmslos alle Vor-
ginge in der Korperwelt, zu der auch der Mensch gehért, durchwalte.
Mit dieser Kausaldetermination ist nicht der im Kausalprinzip gefaBte
Sachverhalt gemeint, alles, was geschieht, miisse eine entsprechende
Ursache haben. Freiheit und Kausalprinzip schlieBen sich nicht aus.
Dieses verbietet nur ein ursachloses Werden und als solches wird der
freie Akt ja nicht bezeichnet. DaB die Wirkursache der gleichen Ordnung
angehore wie die Wirkung, ist vom Kausalprinzip aus nicht verlangt.

Das fordert jedoch das Kausalgesetz. Nach ihm liegen Ursache und
Wirkung, besser das Vorausgehende und nachfolgende Phiinomen, in
der gleichen Ebene, sie gehoren derselben Ordnung an. Und : Das Vor-

1 Ethik, 681; 579; 580.



136 Bedrohte Freiheit

ausgehende ist immer schon die Folge eines andern Vorausgehenden und
das Folgende ist zugleich auch Ausgang einer weiteren Reihe von
Erscheinungen. Sie alle sind Glieder einer Kette, von denen keines das
erste ist.

In einem so geschlossenen Zusammenhang, in dem ein jetzt auf-
tretendes Phinomen durch ein vorausgehendes, gleichartiges bestimmt
und festgelegt ist, bleibt kein Raum fiir einen freien Akt. Denn dieser
folgt gerade nicht aus einem vorausgehenden Geschehen, sondern er ist
eine Erstsetzung. Die Wurzel, der er entspringt, ist « ein Vermogen, eine
Reihe von sukzessiven Dingen oder Zustidnden von selbst anzufangen » L.
Wenn man dazu noch alle Determinanten, in die Ebene des rein Kérper-
lichen, des Chemisch-Physikalischen verlegt, dann ist der freie Akt, der
einem ganz andern Seinsbereiche angehort, wiederum ausgeschlossen.

Wie friiher die Allursichlichkeit Gottes die Freiheit zu erdriicken
drohte, so erhebt sich jetzt die geschlossene Naturkausalitit dagegen.
Kant, der die sittlichen Akte aus ihrer Verflechtung mit den religidsen
und deren Zielpunkt loste und aus sich begriinden wollte, setzte sich
nicht mehr vornehmlich mit dem Wirken Gottes, sondern mit dem
Walten der Naturkausalitdt auseinander. Sein groBes Anliegen war, das
Verhiltnis von Freiheit und Sittengesetz zum Kausalgefiige des Welt-
laufs aufzukliren (Kausalitit der Natur und Kausalitit aus Freiheit).

Als Kausaldeterminanten galten zuerst nur physikalisch-chemische
Krifte, auf die deshalb alle Naturvorginge zuriickgefiihrt wurden. Es
wurde also nicht nur von nicht-physikalischen Vorgingen abgesehen,
sondern solche wurden gar nicht anerkannt. Damit war alles in der Welt
auf die eine und einzige Stufe des Kérperlichen verlegt, der Schichtenbau
war abgetragen, es blieb nur eine Ebene, eine Ordnung und eine
Gesetzlichkeit zuriick.

Dieses vereinfachte Weltbild entbehrte in seiner Geschlossenheit
nicht einer gewinnenden GroBe. Aber das Einfache ist nicht immer
das Zeichen des Wahren. Das bestitigte der wieder entdeckte Schichten-
bau der Welt, in dem der unbelebte Stoff nur eine, und zwar die unterste
Stufe bildet, auf der sich die Bereiche der belebten, beseelten und geist-
bestimmten Kérper ergeben. Zwar gehen physikalisch-chemische Vor-
giange und deren Gesetzlichkeit durch alle Schichten hindurch, aber
daneben treten auf den hoheren Stufen andere Krifte und Taitigkeiten
auf den Plan, die nicht nur eine etwas verinderte Fortsetzung physika-

1 KanTt, Kritik d. r. Vernunft, 2. Bd. 356 ; 419 ; 434.



Bedrohte Freiheit 134

lischen Geschehens sind, sondern etwas Neues, das aus diesen nicht
ableitbar ist. Sie sind die dominierenden Determinanten andersartiger
Vorginge und nehmen auf der je hoheren Stufe die Determinanten der
niederen Ordnung auf, als Mitursachen oder als Bedingungen.

Das Gesetz der Kausaldetermination erhilt damit eine andere Fas-
sung. Nach wie vor bleiben die Vorgidnge festgelegt, ein undeterminiertes
Geschehen ist nicht denkbar. Die Determination mu3 wohl vollstindig
sein, aber sie kann sich aus mehreren Elementen verschiedener Ordnung
zusammensetzen. Damit war die Alleinherrschaft einer Determinations-
gruppe aufgehoben und grundsitzlich die Moglichkeit geschaffen, da3
auch ein freier Wille sich als bestimmende Kraft einschalten kann, ohne
dadurch das Kausalgesetz zu verletzen.

Zudem ergab es sich, daB das Kausalgesetz in seiner einseitigen
Fassung nicht einmal in seinem ureigenen Gebiet, in dem der unbelebten
Korper, die ihm zugeschriebene Giiltigkeit besalB3, daB in der Kleinwelt
der Atome die Korpuskeln sich ihm nicht fiigten. Das hat nicht nur die
Naturwissenschaft in eine ihrer gréBten Krisen gefiihrt, sondern manche
Naturwissenschaftler auch verséhnlicher gegen die Freiheit gestimmt,
weil ja im Atomgeschehen den freien Willensakten dhnliche Vorginge
festzustellen seien. Dieser Vergleich hat allerdings die Freiheit um
nichts einsichtiger gemacht, er hat nur gezeigt, wie schlecht man sie in
ihrer Eigenart begriffen hatte.

Fiir die dufleren freien Handlungen bilden die Determinationen in
den einzelnen untergeistigen Schichten eine Grenze, die sich nicht
einfach iiberspringen liBt. Der Mensch kann noch lange nicht alles
ausfithren, wozu er sich entschlieBen kann. Er kann das weder am
fremden noch am eigenen Korper und auch nicht in seinem Seelenleben.

Doch daraus ergibt sich nicht, daB der Wille unfrei ist. Nicht
wenige Wissenschaften haben in jiingster Zeit eine Vielheit verschie-
denster Determinantengruppen im Menschen aufgedeckt und die ihnen
zugeordneten Vorginge beschrieben : Das Erbgefiige, die rassische und
charakterliche Eigenart, das UnbewuBte. Die hier im einzelnen fest-
gestellten Phdnomene scheinen stirker gegen die Freiheit zu zeugen,
als das allgemeine, inhaltsarme Kausalgesetz. In Wirklichkeit wird aber
die Freiheit dadurch nicht bedroht. All das ermoglicht erst den freien
Akt und gibt ihm sein menschliches Geprige. Im Menschen als der
Wiederholung und Zusammenfassung der einzelnen Seinsbereiche, liegen
diese Schichten nicht einfach iibereinander, so, daB sie sich nicht hindern
oder sich nur zu einer Titigkeitseinheit zusammenschlieBen. Kérpersein



138 Bedrohte Freiheit

biologisches, sinnliches und geistiges Leben fiigen sich seinsmiBig aufs
engste, als substantielle Einheit zusammen. Sie sind keine selbstédndigen
Gebilde mehr, sondern nur unselbstindige Elemente eines Ganzen. Das
einheitstiftende und artprigende Element ist der Geist, der auch nicht
im Element-sein aufgeht. Er ist allein oder mit dem Korper zusammen
Ursprung und Ursache aller Tatigkeiten. Fiir jene, deren Mitursache der
Korper nicht sein kann, ist er wenigstens Bedingung. In dieser Stellung
wie auch als Mitursache bleibt er dem Geiste unterworfen. Denn wie
im Sein, so hat der Geist auch im Tun den Vorrang. Das Korperliche,
Sinnliche und Seelische ist seinetwegen da, dient seiner Tétigkeit, in der
er sich und damit den ganzen Menschen vollendet. Das ist der Da-
seinssinn aller untergeistigen Krifte und Méachte im Menschen. Ohne
diesen Dienst am Hoheren, ohne diese Fbrderung des Wertvolleren hitte
ihre Verbindung mit dem Geist keine Berechtigung.

Aber wenn umgekehrt der Geist solche Hilfe nicht brauchte, wire
sein ZusammenschluB mit dem Korper ebenfalls unverstindlich. Wie die
im Boden wurzelnde Pflanze vom Erdreich abhingig ist, sich seiner
Stoffe doch ‘frei’, nach eigenen-Gesetzen bedient, so dhnlich steht der
Geist zum Untergeistigen, verfiigt er tiber die Krifte des Untergeistigen.
Wie jene Stoffe die Pflanze in ihrer Entwicklung und Tétigkeit nicht
hindern, sondern férdern, so hemmen und hindern, auch die unter-
geistigen Krifte nicht die Tatigkeit des Menschengeistes, auch nicht
die des freien Willens.

GewiB sind seinem Wirken dadurch, daB er mit einem bestimmt
gearteten Korper, einem durch verschiedene Ursachen so und so ge-
priagten vitalen und sinnlichen Leben verbunden ist, Grenzen gesetzt.
Er kann nicht alles, was er will und kann nicht unbegrenzt, wie er will,
er hingt als Bedingtes ab vom Zustand der Bedingung. Aber innerhalb
des so gezogenen Rahmens bestehen noch zahllose Méglichkeiten, fiir
die er sich entscheiden kann. |

Wo es anders ist, wo das Untergeistige dem Geist nicht mehr zur
Hilfe, sondern zum Hemmnis wird, da ist die Seinsordnung gestért und
das rechte Verhiltnis verkehrt. Ein solcher Zustand kann frei gewollt,
er kann aber auch unverschuldet sein. Welcher Art die Ursache im
Einzelfalle ist, 1iBt sich nicht immer kliren.

Aber man darf aus dem Anormalen, so hiufig es auch auftritt, keine
Schliisse fiir das Normale ziehen. Aus einem Zerrbild 148t sich keine
rechte Vorstellung vom Abgebildeten gewinnen. Trotzdem wird es ver-
sucht. Wie es immer wieder vorkommt, daB man aus dem, was eine



Bedrohte Freiheit 139

Bedingung fiir geistige Funktionen ist (Hirn, Hormone, Triebe usw.),
eine Ursache, sogar eine Alleinursache macht, so zieht man aus krank-
haften Erscheinungen immer wieder Fehlschliisse fiir das Gesunde. Wenn
zum Beispiel « die Erfahrungen der Psychopathologie mit Notwendigkeit
in der Frage der Willensfreiheit zum Determinismus fiithren » !, ist damit
gegen die Moglichkeit der Willensfreiheit nichts bewiesen. Sie ist eben
an gewisse Voraussetzungen gebunden, und wenn diese fehlen, kann sie
sich nicht betdtigen. Wenn ein Kiinstler auf einem verstimmten Instru-
ment nichts zuwege bringt, spricht das nicht gegen sein Kénnen.

Der Gefahr, hier voreilige und verkehrte Behauptungen aufzustellen,
sind besonders solche ausgesetzt, die sich berufsmiBig mit dem kranken,
mit dem seelisch kranken Menschen beschiftigen. Dazu gehoren die
Psychotherapeuten. Vor ihnen erscheinen solche, die im Fassen oder Aus-
fithren freier Entschliisse iiberdurchschnittliche Schwierigkeiten haben,
die auf eine Stérung in dem fiir freies Handeln notwendigen vitalen,
sinnlichen und triebhaften Mechanismus zuriickgehen. Der Arzt spiirt
die eigentliche Wurzel, der gehemmten Freiheit auf, und wenn er sie
gefunden hat, kann es ihm gelingen, den ‘Mechanismus’ wieder in rechten
‘Gang zu bringen. Sind auf diese Weise die Bedingungen geordnet, kann
auch das Bedingte, der freie Wille wieder titig sein. DaBl man bei einem
50 innigen Zusammenspiel Bedingtes und Bedingendes nicht mehr ge-
niigend unterscheidet, bleibt jedenfalls eine Gefahr.

Ursache solchen willentlichen Versagens sind nicht selten verdringte
Triebe und nicht bewiltigte Erlebnisse, die, dem Menschen unbewubBt,
sein bewuBtes Seelenleben bedrohen und bedringen. Von diesem, oft
beschworenen Un- und Unterbewuften ist zu sagen : Es ist ein Bestandteil
des Menschen und untersteht ebenfalls dem formenden EinfluB seines
Geistes. Es fiihrt also kein vom bewuBten Seelenleben unabhingiges
Dasein und ist, wie alles andere im Menschen, grundsitzlich auf das Wohl
des Ganzen und auf die Férderung des Geistes angelegt. Wo das Ver-
hiltnis von BewuBtem und UnbewuBtem, von Freiem und Unfreiem in
Ordnung ist, da kann alles, was dem BewuBtsein aus dem UnbewuBten
zustromt, fiir dieses nur fordernd und bereichernd sein. Dem Willen ist
auch hier eine gewisse Steuerung moglich, und je besser der Verstand
die hier waltenden Gesetze kennt, um so wirksamer kann der Wille das
ihnen unterstehende Geschehen in seine Dienste stellen 2.

1 A. HocHE, Die Freiheit des Willens vom Standpunkt der Psychopathologie,

Wiesbaden 1912, 39.
* Vgl. E. PFAHLER, Der Mensch und seine Vergangenheit, Stuttgart 1950, 115 ff.



140 Bedrohte Freiheit

Wo aber schuldbar oder schuldlos das rechte Verhéltnis der Uber-
und Unterordnung verkehrt ist, kénnen die Krifte aus der Tiefe sich
in ungeziigelten Ausbriichen entladen und Verkrampfungen oder Hem-
mungen verschiedenster Art bewirken.

Weil die Psychotherapeuten, die solche Hemmungen beseitigen
wollen, sich im Vorfeld der freien Akte aufhalten, beachten sie oft zu
wenig, daB diese, Unfreiheit erzeugenden Vorgdnge, manchmal Wirkung
eines freien Entschlusses sind und daB8 von der unmittelbar aufgerufenen
Willenskraft und Verantwortungsfihigkeit ein heilender EinfluB} in dieses
Vorfeld stromen kann!. Es besteht ferner die Gefahr, nicht nur vom
frelen Willen zu abstrahieren, sondern ihn zu negieren und im Menschen
nur noch ein Biindel unpersonlicher, vitaler und triebhafter Krifte zu
sehen. Es ist behauptet worden, wenn man Erbmasse und Lebens-
geschichte eines Menschen bis ins letzte kennte, konnte man daraus
seinen gegenwirtigen Seelenzustand genau erklidren und sein zukiinftiges
Verhalten voraussagen. Das ist nicht wahr. Man kénnte hochstens sagen :
Auf Grund seiner Veranlagung miiBte dieser Mensch sich in diesen
Umstédnden so und so verhalten. Ob er es aber wirklich tut, das 148t
sich nie mit Sicherheit behaupten. Die Willensdeterminante ist den
andern gegeniiber frei, wie sie bestimmt, das 1dBt sich aus diesen nicht
errechnen. Darum darf man auch nicht meinen, man habe den ganzen
Menschen geheilt, wenn man den Bereich kausal festgelegten Seelischen
geordnet hat 2.

Aber trotzdem haben Tiefenpsychologie und Psychoanalyse in ver-
dienstvoller Weise an der Bestandaufnahme dessen, was im Menschen
beschlossen ist, mitgearbeitet. Sie haben die Aufmerksamkeit auf Bezirke
und Vorginge gerichtet, die sonst kaum beachtet wurden, zum Schaden
des Menschen und seines Handelns. Sie haben gezeigt, daB die rechte

1 Allerdings setzt sich in der Psychoanalyse und Tiefenpsychologie eine
Richtung durch, die neben dem Trieb den Geist nicht nur bestehen lit, sondern
ihm auch die Fithrung zuerkennt und sich in ihren Heilversuchen an den freien
Willen und an die Verantwortung des Patienten wendet. Wie sittliche Fehlhand-
lungen Ursache von Neurosen sein konnen, so kann eine sittliche Umkehr auch
heilend auf die untergeistigen Bezirke wirken. Vgl. V. FrRANKL, Arztliche Seel-
sorge, Wien 1948 ; Logos und Existenz, 1951 ; I. A. Caruso, Psychoanalyse und
Synthese, Freiburg 1952 ; L. BINSWANGER, Ausgewihlte Vortrige und Aufsitze,
1. Bd. 1947. Uber die sikularisierte Anthropologie, die hier zuweilen vertreten
wird, vgl. I. A. Caruso a.a.O. 136/37.

? Vgl. V. E. v. GEBSATTEL, Psychoanalyse und Tiefenpsychologie, ihre psycho-
therapeutischen Grenzen. Jahrb. f. Psychologie und Psychotherapie 1 (1952/53)
409-420.



Bedrohte Freiheit 141

Ordnung zwischen Leib und Seele, Freiem und Unfreiem tatsichlich
hiufiger verwirrt ist, als man gewohnlich annahm ; daB die Verhéltnisse
in den untergeistigen ‘Schichten’ das geistige Leben im allgemeinen und
die Willenstétigkeit im besondern entscheidender bestimmen als man
meinte ; daBl die Frage, wo die Verantwortung anfingt, ebenso wichtig
ist, wie die meist gestellte : wo sie aufhort.

Die ungeistigen Determinanten, innerhalb und auBerhalb des Men-
schen, die im vorausgehenden als ein die Freiheit eingrenzender Rahmen
angesehen wurden, sind fiir die siftliche Freiheit nicht nur Grenze,
sondern auch, und zwar an erster Stelle, Betdtigungsfeld. Freiheit ‘im
sittlichen Verstand’ besteht ja nicht in einem willkiirlichen und wahl-
losen Fassen von Entschliissen und im Vollzug irgendwelcher Hand-
lungen, sondern in der Féhigkeit des Menschen, sich dem eigenen und
fremden Ich, sowie den Dingen gegeniiber der Sittennorm gemil zu
verhalten. Der Mensch soll sich so betitigen, dall alle seine freien
Handlungen immer auch den Wert des Sittlichen an sich tragen, ganz
gleich, auf welche Art von Werten sie sich unmittelbar beziehen. Gewil
kann auch der sittliche Wert unmittelbarer Gegenstand des Strebens
sein. Aber meistens erscheint er an Akten, die auf nicht-sittliche Werte
sittengemdl bezogen sind.

Somit bedarf also die sittliche Freiheit der Welt, ihrer Krifte und
Gesetze. Sie ist darauf angewiesen, weil sie sich in der Wirklichkeit, in
vorgegebenen Situationen betdtigen soll, weil sie konkrete Aufgaben zu
lésen hat.

4,

Die bislang erwihnten Determinanten liegen alle auferhalb des
Willens. Diejenige aber, die die Freiheit am meisten zu bedrohen scheint,
in Wirklichkeit jedoch ihre wichtigste Voraussetzung ist, liegt 47 Willen
selbst. Als Naturdrang ist der Wille festgelegt und nur deshalb ist er
als ein vom Verstand gefiihrtes Streben frei. Ohne diese Bindung keine
Freiheit. Das liegt nicht in der Bindung als solcher, sondern in ihrer
besonderen Art. Naturhaft ist der Wille auf das Gute als solches festgelegt ;
er muf das, was er fres will, immer als Gut wollen. Weil er im “Wie’
determiniert ist, ist er im ‘Was’ frei. Er ist mit andern Worten von
Natur aus nicht auf ein inhaltlich bestimmtes Gut bezogen, sondern
auf das Gut als solches, auf das Gut als Begriff ; er muB} alles unter
der Riicksicht des Guten wollen. Nur das konkrete Gut miiBte der



142 Bedrohte Freiheit

Wille notwendig bejahen, das den Begriff des Guten ohne Abstrich ver-
wirklicht und — weil das Wollen dem Erkennen folgt — das auch vom
Verstand als eine solche vollkommene Verwirklichung erkannt und dem
Willen vorgelegt wird. Ein Gut dieser Art gibt es entweder nicht oder
es wird vom Verstand nicht als solches erkannt. Darum ist der Wille
allen Giitern, auch Gott gegeniiber frei.

Diese naturhafte Bindung des Willens ist nicht nur eine Voraus-
setzung fiir die freien, sondern auch fiir die sittlich guten Akte. Weil
diese Bindung niemals aufgehoben und durch nichts zerstért werden
kann, bleibt bei jedem Menschen, selbst wenn das widersittliche Handeln
ihm zur Gewohnheit geworden ist, der Ansatzpunkt fiir eine sittliche
Umkehr und Erneuerung. Gegeben ist es dem Menschen, alles unter der
Riicksicht des Guten zu wollen, aufgegeben ist es ihm, frei anzustreben,
was wirklich ein natur- und wesensgemifBes Gut ist. Indem der Mensch
die Freiheit auf solche Giiter einschrinkt, befreit er sich zugleich von
der Gewalt der Triebe und von der Lockung, die von den Giitern ausgeht.
Als Anlage ist die sittliche Freiheit gegeben, Aufgabe der Selbst- und
Fremderziehung ist es, diese Anlage zu entwickeln, zu betétigen. Das
Bemiihen um Freiheit verlduft in der Form der Be-freiung.

Es gibt also, um mit Kant zu reden, keine Freiheit im ‘negativen
Verstand’, keine Freiheit, die im Fehlen von Determination bestinde.
Die Abliufe im auBermenschlichen Schichtenbau der Welt sind nach
allen Seiten festgelegt, die Determination geht auch durch den Menschen
hindurch, sie durchwaltet ihn, sofern er Stoff, sofern er belebter und
sinnlich beseelter Korper ist. Auch der Geist ist davon nicht frei: Das
Denken verlduft nach festen Gesetzen und sogar der freie Wille ist in
seiner naturhaften Wurzel gebunden. All das 16scht jedoch die Freiheit
nicht aus, die Freiheit im ‘positiven Verstande’. Sie besteht darin, daB
der Wille den ohne ihn bestehenden und ohne ihn wirkenden Determi-
nanten eine neue, ganz besonderer Art, seine eigene, hinzufiigen kann.
Durch solche Determinationen ist der Wille wohl gebunden und ein-
gegrenzt, aber durch sie wird seine Freiheit menschlich. Zugleich erhilt
er so auch seine Arbeitswelt, seine realen Betitigungsmoglichkeiten, und
so kann die menschliche Freiheit sittlich werden. Der Mensch ist mehr
als der Schnittpunkt verschiedener Determinantenreihen, und er ist etwas
anderes als das Ergebnis chemischer, vitaler und triebhafter Krifte, die
sich nach ‘ehernen Gesetzen’ auswirken. Er ist am Ende das, was ¢/
mat Hilfe seiner Um- und Mitwelt, mit Hilfe seiner natiivlichen Ausstattung
aus sich gemacht hat. In diesem Sinn ist der Mensch seine eigene



Bedrohte Freiheit 143

Schopfung. Indem er die Gesetze der auf den verschiedenen Seinsstufen
wirkenden Krifte kennt und anerkennt, d. h. sich ihnen anpaBt und
insofern unterordnet, wird er zu ihrem Herrn, kann er sie einsetzen fiir
seine frei gewihlten Ziele, kann er aus der bestehenden Welt eine neue
bilden und sich als sittliches Wesen formen.

Das ist nach N. Hartmann jedoch nur unter der Bedingung maglich,
daB es keine Finaldetermination als allgemeines Seinsgesetz gibt. So unge-
fahrlich, ja notwendig ihm die Kausaldetermination fiir das freie Han-
deln scheint, so bedrohlich ist nach ihm eine vom Ziel herkommende
Festlegung ‘des Naturgeschehens fiir das sittliche Handeln. In einer
durchgehend final determinierten Welt ist sittliche Freiheit ein Ding der
Unmoglichkeit 1. Sind die Ziele schon festgelegt, dann ist ein planender,
iiberlegender Verstand tiberfliissig, einem frei schaffenden Willen blesbt
nichts mehr zu tun und ein sittlicher Wille kann nichts mehr tun.
Darum muB die Finaldetermination allein dem Willen vorbehalten
bleiben 2. In der «absoluten kategorialen Herrschaft (Freiheit) der teleo-
logischen Determination ist der engere Sinn der Freiheit vollkommen
vernichtet » 3.

Das ergibt sich aus dem Wesen der Finaldetermination, wie Hart-
mann sie sicht. Im Unterschied zur Kausaldetermination, die nur jede
Liicke in den einen Vorgang festlegenden Elementen, nicht aber eine
Vielheit solcher festlegender Elemente verbietet, 148t der Finaldeter-
minismus des Naturgeschehens nur ein ausrichtendes Ziel, nicht aber
mehrere zu. Das eine Ziel legt die Richtung eindeutig fest. Gesellte
sich noch eine andere Finaldeterminante hinzu, dann wiirde die Be-
wegung von ihrem Ziele abgebogen. Dieses wiirde verfehlt, die Teleo-
logie des Vorgangs wiirde aufgehoben. Oder aber die zweite Final-
determinante bliebe ohne Erfolg, da die erste sich als die stirkere
behauptet. Bei bestehenden Natur- und Willensdeterminanten wiren
aber die der Natur die stidrkeren ; der Wille kdme in seiner Zielsetzung
gegen sie nicht auf. Es konnte sich darum die sittliche Freiheit in der
Welt nicht betdtigen 4.

Hartmann hat beim Finaldeterminismus unterlassen, was er beim

1 Ethik, 603 ; 604. ¢ Ethik, 608. 3 Ethik, 612. 4 Ethik, 613.



144 Bedrohte Freiheit

Kausaldeterminismus getan hat: die verschiedenen Arten mdglicher
Determination zu unterscheiden.

Finalitit oder Finaldetermination besagt zunichst, daB jede Be-
wegung auf ein Ziel hinsteuert, daB jede Wirkursache zielhaft bestimmt
sein muB, ehe sie sich betdtigt, damit sie sich betétigen kann. Unter all
den zielhaft bestimmten Vorgingen sind wviele, die in einer sinnhaften
Weise zielgerichtet, die feleologisch sind. Vorginge dieser Art sind auf
die Entfaltung, Ausgestaltung und Erhaltung des betreffenden oder
anderer Wesen angelegt. Sie haben die Eigenart, sich gegen Hemmungen
und Widerstinde durchzusetzen, aus einer Fiille vorliegenden Materials
das zweckdienliche ‘auszuwihlen’, und, von der vorgeschriebenen Bahn
abgedringt, diese wieder einzunehmen. Solche Vorginge werden beob-
achtet im Innern der Atome, besonders aber im Bereich und auf den
verschiedenen Stufen der Lebewesen. Beim Entstehen dieser Lebewesen
sind die aufbauenden Krifte und ihre Tétigkeiten von Anfang an auf
das Ende hingeordnet, sie werden vom Ende her bestimmt. Beim
fertigen Lebewesen dauern die teleologischen Vorginge an. Sie bezwecken
jetzt die Erhaltung und Voll-endung des Ganzen.

Es kommt aber hier nicht darauf an, ob Hartmann diese Vorgiange
als teleologisch anerkennt, — er tut das nicht — !, sondern darauf: Ob
sie die Freiheit, die sittliche Freiheit bedrohen, falls sie teleologisch sind.

Das ist nicht der Fall. Zunichst sind Zielstrebigkeit und Zielsicher-
heit nicht dasselbe. Das zweite ist im ersten nicht gesichert. Hinder-
nisse verschiedenster Art konnen die Zielstrebigkeit nicht zum Ziele
kommen lassen, die hindernden Krifte sind eben stirker als die for-
dernden. Wenn es nun dem Menschenverstand gelingt, den teleologischen
Charakter eines Vorgangs, die dafiir und dagegen wirkenden Krifte
und ihre Gesetzlichkeit aufzuspiiren, warum sollte er dann nicht helfend
und unterstiitzend eingreifen konnen ? Er macht sich das Ziel des
teleologischen Naturvorgangs zum Ziel seiner eigenen freien Titigkeit.

Er kann auch ein Ziel verfolgen, das sich nicht ganz mit dem dieses
Vorgangs deckt, er kann durch iiberlegte Eingriffe Spielarten und Rassen
ziichten, auf die das sich entwickelnde Lebewesen nicht unmittelbar
ausgerichtet ist. Das unterstellt in der Anlage des betreffenden Wesens
einen gewissen Spielraum, ein bestimmtes MaB von verschieden gestalt-
barer Potentialitét.

Man kann den Bereich teleologisch geprigter Vorginge noch weiter

1 Vgl. N. HartmaNN, Teleologisches Denken, Berlin 1951,



Bedrohte Freiheit 145

ausdehnen. Teleologische Beziechungen bestehen nicht nur ¢nnerhalb eines
Seienden, sondern auch zwischen den verschiedenen Seinsgruppen und
Schichten. Sie bestehen zwischen deren Tun und deren Sein. Man denke
an Wirme und Kilte, an Licht und Dunkel, an Ortsbewegung und Ruhe,
die zu den Lebensvorgingen in einem fordernden oder schiddigenden Ver-
hiltnis stehen. Hier kann der Mensch ebenfalls eingreifen, kann der
Zielstrebigkeit zur Zielsicherheit verhelfen. Auch dem Sein nach sind
die Korper der verschiedensten Stufen aufeinander abgestimmt. Be-
stimmte Elemente gehen kraft ihrer Natur miteinander eine Verbindung
ein ; Kohlenstoff, Wasserstoff, Sauerstoff bedeuten kraft ihrer Natur fiir
das Lebewesen etwas anderes als Kupfer, Blei und Eisen. Hier gibt es
eine Fiille von Zuordnungen, die auf Grund wesenhafter Eigenart
zwischen den Korpern moglich sind. Diese Zuordnungen und Ver-
bindungen sind grundgelegt, sie werden aber von den betreffenden
Koérpern nicht immer selbst vollzogen. Der Mensch kann es, wenn er
um die Eignung, bzw. Nichteignung weiB. Koénnte er es, wenn es keine
derartige naturhafte Anlage und Zuordnungsmoglichkeit gidbe ? Er
konnte ohne sie iiberhaupt keine aufersittlichen Werte schaffen ; wenig-
stens wiren solche Schépfungen nicht von Dauer.

Und die sittlichen Werte ? Auf sie sind die Naturdinge nicht angelegt,
sie konnen sie mit ihren Kriften, auch wenn sie teleologisch bestimmt
sind, nicht verwirklichen. Sie sind der freien Tat das Menschen aus-
schlieBlich vorbehalten. Aber sie werden nicht verwirklicht ohne die
Dinge. Hartmann betont selbst immer wieder, daB der Mensch sie in
der Welt, durch Arbeit an ihren realen Moglichkeiten hervorzubringen
hat, Er bringt sie aber hervor, indem er sich in seinem freien Tun zu
allem Sein wesensgemdf verhilt. Dazu gehort auch, daB er die im Wesen
begriindete Teleologie beachtet und sich nach ihr richtet. Auf diese
Weise bringt er Sach-, Giiter- und eigentliche Kulturwerte hervor und
an seinen Akten tritt dazu noch das Merkmal des sittlich Guten auf.
Wie die Kausaldetermination, so wird fiir das sittliche Handeln auch die
Finaldetermination als allgemeine Seinskategorie gefordert. Sie ist kein
Hindernis, sondern eine notwendige Voraussetzung fiir die sittliche
Freiheit,

10



146 Bedrohte Freiheit

6.

Endlich wird die menschliche Freiheit von einer Seite her bedroht,
von der man es am wenigsten erwarten sollte : Von einigen Richtungen
der existentialistischen Philosophie.

Dieser geht es in allen ihren Spielarten in besonderer Weise um den
Menschen, auch um den Menschen als sittliches Wesen. Immer wieder
wird er zur Selbstbesinnung, zur Verantwortung und zur freien Ent-
scheidung aufgerufen. Er wird verwiesen auf sein Personsein, auf die
Rechte und Pflichten, die daran gekniipft sind.

- Das kommt nicht von ungefdhr. Mehr denn je ist der heutige Durch-
schnittsmensch ein ‘Widersacher des Geistes’ und ein Freund der Sinne.
Er scheut das selbstindige Nachdenken und das personliche Urteil, er
will sich vor allem nicht entscheiden und Verantwortung auf sich nehmen.
Er sieht in der Freiheit keinen Vorzug, sondern empfindet sie als eine
Last, er fiihlt sich zur Freiheit verdammt. Er sucht das Leben in den
Sinnen und iiberldBt sich der Fiihrung der Triebe, er ist ein ‘getriebenes’
Wesen. Alle Mittel, die von Haus aus der geistigen Foérderung und dem
sittlichen Wachstum dienen kénnten und sollten, befestigen dieses Leben
in den Sinnen. '

Dieser Mensch kennt und will auch keine echte Gemeinschaft. Er
verliert sich im unpersonlichen ‘Man’, in der anonymen Masse. Einen
solchen Verfall sucht die existentialistische Philosophie aufzuhalten.

Aber die Freiheit wird dabei so von jeder Bindung geldst, nicht nur
von der Kausal- und Final-, sondern auch von der « Sollensdetermi-
nation », sie wird so {iibersteigert, daBl sie aufhort, menschliche Freiheit
zu sein, daB das aus ihr flieBende Handeln die geschopflichen MaBe
verliert.

GewiB sieht man die Bindung des Geistes an den Leib, beachtet die
Abhingigkeit der Freiheit von dem unfreien Boden, dem sie entstammt ;
aber in ihrer Funktion als sittliche Entscheidungskraft soll sie von allem
befreit sein. Sie darf da weder abhidngen von einem iiberweltlichen
Gesetzgeber, noch von allgemeinen Normen, die in sich selber stehen,
noch von Geboten oder Verboten, die der sich entscheidende Mensch
nicht selbst erlassen hat. Sittlich gut ist das Handeln dann, wenn es aus
Freiheit und der Fretheit wegen erfolgt. Es wird zwar in vielen Fillen
dann mit dem iibereinstimmen, was die Sittennorm befiehlt, aber der
Grund der sittlichen Giite liegt nicht in dieser Ubereinstimmung, denn



Bedrohte Freiheit ' 147

in manchen Fillen muB man gegen die Norm entscheiden, um sittlich
gut zu handeln. In der freien Entscheidung bringt der Mensch seine
Wabhrheit hervor. Die Wahrheit ist dadurch, dafl ich sie wihle.

Damit soll der Willkiir durchaus nicht das Wort geredet werden.
Der Mensch ist gebunden, aber nur an seine ‘Existenz’, zu der er, der
an sich nur mégliche ‘Existenz’, nur anlagehaft sittliches Wesen ist,
im Akt der Entscheidung wird. Sie ist der letzte Grund fiir das Wort :
Hier stehe ich, ich kann nicht anders! Das Gewissen, das der Ent-
scheidung die Richtung weist, ist keines andern Stimme als die meine ;
es ist nicht Echo der Stimme Gottes. « Das Gewissen ist entweder selbst
Ursprung und hat keinen Richter {iber sich, oder es wird ein tduschendes
Wort ». * « Das Gewissen, gerade nicht Gottes Wort, ist der bewegte
und bewegende Ursprung der Wahrheit meines Seins ». 2

Eine solche Freiheit bedroht die Sittlichkeit in der Form des
Menschlichen. Die dem Menschen gemiBe Sittlichkeit besteht darin, daB
sein freier Akt mit jenen Normen iibereinstimmt, die der Wesensordnung
entnommen sind und die ihre Verbindlichkeit vom Willen dessen haben,
der diese Ordnung geschaffen hat. Wire das menschliche Handeln dann
und dadurch sittlich, daB es der Existenz entsteigt, dann triige es in
sich seine Rechtfertigung, dann wire der Mensch wie Gott. Von einer
Verantwortung im eigentlichen Sinn kénnte nicht mehr Rede sein. Denn
zu einer Verantwortung gehoren immer zwei: Der Verantwortliche,
sowie der oder das, vor dem er sich zu verantworten hat. Vor sich
selbst kann man sich {iberhaupt nicht verantworten, und vor einer
unpersonlichen Instanz, etwa dem Gesetz, nur im uneigentlichen Sinn.
Verantworten kann der Mensch sich nur vor einer Person, und zwar
vor der absoluten Wertperson, vor Gott. |

Von dem Vorwurf, diese Philosophie lege dem Menschen gotthche
Eigenschaften bei, kann man sie nur reinigen, wenn man sagt, die
Aussagen iiber die Freiheit hitten keinen metaphysischen, sondern nur
Phinomenologischen Charakter. Dann aber verlieren sie ihre absolute
Giiltigkeit, dann sind sie nur vorliufig und vordergriindig und miissen
durch andere Aussagen erginzt und berichtigt werden. Und dagegen
verwahren sich haufig jene, die sie aussprechen.

! K. Jaseers, Philosophie, Berlin 1932, 2. Bd. 274.
? K. JAsPERs, a.a. Q. 275.



	Bedrohte Freiheit

