Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)
Heft: 1
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Naturphilosophie und Erkenntnistheorie

Mitterer, Albert : Elternschaft und Gattenschaft nach dem Weltbild‘ des
hl. Thomas von Aquin und dem der Gegenwart. — Herder, Wien 1948. 160 S.

In einem kurzen Vorwort weist der Verf. darauf hin, da8 dieses Buch
seine vorhergehende Arbeit tiber « Die Zeugung der Organismen insbesondere
des Menschen nach dem Weltbilde des hl. Thomas und dem der Gegen-
wart » voraussetzt. Tatsichlich arbeitet der Verf. schon seit Jahren an der
recht schwierigen Frage, welche Riickwirkungen auf die traditionelle Natur-
philosophie die Fortschritte der modernen Naturwissenschaften haben. Er
kommt zu dem Schlusse, daB die auf einer unzulinglichen Naturerkenntnis
aufruhende aristotelisch-thomistische Naturphilosophie durch die Feststel-
lungen der modernen Naturwissenschaft in wesentlichen Bestandteilen
widerlegt ist. In seinem Buche iiber die Zeugung der Organismen wird diese
These auf den Bereich der Biologie angewandt, Die Ergebnisse dieser Arbeit
werden dem Leser in einer lingeren Einleitung in Erinnerung gerufen, da
die Ausfithrungen iiber Elternschaft und Gattenschaft eigentlich nur Folge-
rungen daraus sind. Nun war aber das Hauptergebnis dieser vorhergehenden
Arbeit folgendes gewesen : auf Grund der modernen Biologie muf3 gegen-
iiber der thomistischen (oder, wie M. sich ausdriickt, der thomasischen)
Naturphilosophie festgehalten werden, daB die Zeugung, wie jedes Werden,
nicht Erzeugung, sondern Entwicklung ist. Der wesentliche Unterschied
zwischen Erzeugung und Entwicklung besteht darin, «daB bei der Er-
zeugung duBere Faktoren die Reihe aufeinanderfolgender Zustinde eines
Systems verursachen, ohne daB zwischen diesen Zustinden ein kausaler
Zusammenhang bestehen miiBte, wihrend in der Entwicklung die Zustinde
einander kausal bedingen, ohne daf3 erst duBlere Faktoren sie nacheinander
herbeifiihren miiten » (S. 25/26). Dieser Unterschied wird von M. unter
die beiden Gegenbegriffe Erzeugungs- und Entwicklungsbiologie zusammen-
gefat. Nun spielt sich aber die Zeugungsgeschichte des Menschen nach der
modernen Entwicklungsbiologie wesentlich anders ab als nach der alten
Erzeugungsbiologie, so wie der hl. Thomas sie kannte. Daraus folgt, da8
die Rolle, die die Eltern im Zeugungsprozesse zu spielen haben, ganz anders
aufzufassen ist, als es beim hl. Thomas der Fall ist. Dieses bedingt, daB die
Begriffe der Gatten-, Eltern- und Kindschaft « wesentlich betroffen » werden
(S. 36).



' Besprechungen 91

Diese These zu beweisen und zu erliutern, dazu dient das hier
besprochene Buch. Die zwei ersten Kapitel handeln vom Begriffe der Gatten-,
Eltern- und Kindschaft, das dritte Kapitel von deren Naturrecht.

DaB die Biologie seit den Zeiten des hl. Thomas Fortschritte gemacht
hat, ist zu bekannt, als daB dariiber noch ein Wort zu verlieren wire. Ob
aber dadurch die Begriffe der Gatten-, Eltern- und Kindschaft « wesentlich
betroffen » worden sind, ist viel weniger klar und geht jedenfalls aus den
Ausfithrungen des Verf. nicht hervor. Diesen Ausfiihrungen im einzelnen
nachzugehen, dazu bediirfte es einer lingeren Abhandlung. Ubrigens ist
eine solche Abhandlung von dieser Zeitschrift bereits fiir das Buch iiber
die Zeugung der Organismen geliefert worden (Divus Thomas 31 [1953]
185-227), so dafl es nicht opportun erscheint, die Sache jetzt noch einmal
in die Linge zu ziehen.

Zur « Ehrenrettung » des hl. Thomas, mit der der Verf. sein Buch ab-
schlieBt, sei folgendes bemerkt : diese Ehrenrettung war nicht schwer zu
leisten und vollstindig iiberfliissig, da es niemand im Ernste einfallen wird,
vom hl, Thomas zu erwarten oder gar zu verlangen, daB3 er auf dem Gebiete
der Erfahrungswissenschaften seiner Zeit um sechs Jahrhunderte voraus
gewesen sei. Wire dies der Fall gewesen, so hitte man ihn wahrscheinlich
umgebracht. Andrerseits geben wir M. gerne zu, daB unter den Nachfolgern
des hl. Thomas mancher nicht rasch genug war, um die Assimilation der
immer fortschreitenden Naturwissenschaften an die ewigwihrende Phllo-
sophie vorzunehmen.

Roma, S. Anselmo. Leo THIRY O.S. B.

Peifer, John Frederick : The Concept in Thomism. — Bookman Asso-
ciates, New York 1952. 225 p.

Die Lehre vom Begriff war schon immer ein zentrales Anliegen jeder
Philosophie. Verschiedene Auffassungen und wohl auch Unklarheiten tber
Ursprung, Natur und Aufgabe des Begriffs im menschlichen Erkennen
liegen schon an der Wurzel der vielgestaltigen philosophischen Systeme. Die
Art, wie eine philosophische Richtung das Begriffsproblem zu losen sucht,
ist meist auch entscheidend firr ihren weiteren Ausbau. Die Stellung eines
philosophischen Systems zum Begriffsproblem aufweisen, heilt, es in einem
wesentlichen Belang charakterisieren.

Wie. der Thomismus das Begriffsproblem lgst, will die nachfolgende
Studie zeigen. Als Hauptquellen zieht hiezu der Verfasser Thomas von
Aquin und seinen Kommentator Johannes a S. Thoma heran. Die dies-
beziiglichen Textstellen werden in eine systematische Darstellung der Be-
griffslehre eingebaut. Vielleicht gerade darin, die im Schrifttum der genannten
Autoren verstreuten Hinweise gesammelt und systematisch angeordnet zu
finden, diirfte der besondere Nutzen des Buches liegen (Texte in englischer
Ubersetzung, unterm Strich der lateinische Originaltext). Aber auch die
Ausfithrungen des Verfassers selbst sind klar und gehen auf die Frage bis
in die letzten Nuancen ein.



92 Besprechungen

Nach der einleitenden Problemstellung (Kap. 1) stellt der Verfasser die
Natur der Erkenntnis im allgemeinen dar (Kap. 2). Zwei Kapitel befassen
sich mit der species impressa (Kap. 3) und mit der species impressa intelli-
gibilis und ihrer Genesis (Kap. 4). Die beiden nidchsten und wohl auch wich-
tigsten Kapitel sind dem conceptus formalis (Kap. 5) und conceptus obiec-
tivus (Kap. 6) gewidmet. Der zweite Teil des Kap. 6 bringt dann als Er-
gebnis der Untersuchungen eine meisterhafte Herausarbeitung des Unter-
schieds zwischen conceptus formalis und conceptus obiectivus (Differences
between formal and objective Concept, 183-212). Der Verfasser bedient sich
hiezu einer Menge. von Formulierungen aus den Texten, stellt sie paar-
weise einander gegentiber und macht so den Unterschied deutlich.

J. F. Peifer schreibt klar und einfach, soda3 man seine Arbeit dem
Studierenden voll empfehlen kann. Es wire zu wiinschen, wir hitten bald
eine Ubersetzung vorliegen, um sie weiteren Kreisen zugédnglich zu machen.

Scheibbs (Nied. Oster.). BenNo SurzBacHER O. F. M. Cap.

Van Riet, Georges : L’épistémologie thomiste. Recherches sur le pro-
ble¢me de la connaissance dans 1’école thomiste contemporaine. (Bibliothéque
philosophique de Louvain, I11.) — E. Nauwelaerts, Louvain 1946. vi11-672 p.

In vorliegendem Buch geht es nicht, wie vielleicht der Titel vermuten
lassen mochte, um eine systematische Darstellung der thomistischen Er-
kenntnislehre ; der Verfasser hat mit dieser Studie eine fiir die Gegenwart
zundchst viel wichtigere Aufgabe erfiillt : er gibt uns eine Geschichte der
thomistischen Erkenntnislehre in den vergangenen 100 Jahren. Gewil mag
mancher zunidchst meinen, eine solche Geschichte kdnnte doch nur eine
Wiederholung immer derselben Thesen sein; denn Neuthomismus besage
doch nichts anderes als eben die Neuauffrischung der Lehre des hl. Thomas.
Wer so denkt, der wird durch dieses Buch ganz griindlich eines andern
belehrt ; echte Thomas-Schiiler kénnen ja nicht bloB Sdtze wiederholen,
sondern miissen sich im Geiste des hl. Thomas mit den philosophischen
Stromungen ihrer Zeit auseinandersetzen. Darum wird sich in einem echten
Neuthomismus stets auch die betr. Zeit wiederspiegeln. Gerade das zeigt
das Buch van Riets hinsichtlich der neuthomistischen Erkenntnislehre in
hervorragender Weise. Es beginnt mit der Darstellung der Erkenntnislehre
des Spaniers J. Balmes, rechnet diesen aber noch nicht zu den Neuthomisten,
sondern bezeichnet ihn als den Mann, der dem Neuthomismus den Weg
geebnet hat. Als die groBen Initiatoren des Neuthomismus werden die beiden
Italiener Liberatore und Sanseverino und der Deutsche Kleutgen ange-
fuhrt. Die neue philosophische Bewegung wird dann aufgenommen von
Professoren der Gregoriana in Rom (Tongiorgi, Palmieri, Schiffini usw.) und
verbreitet sich von hier aus weiter iiber Europa ; unter den bedeutenden
Neuthomisten des zu Ende gehenden 19. Jahrhunderts werden vom Verf.
u. a. auch die drei Deutschen genannt : Gutberlet, Pesch und J. Gredt. Von
besonderer Bedeutung wurde fiir den Neuthomismus der Eintritt des spiteren
belgischen Kardinals Mercier in die Reihen der katholischen Philosophen.
Er trat mit seiner Schule in eine echte Auseinandersetzung mit dem damals



Besprechungen 93

herrschenden Kantianismus und bildete in lebhaftem Kontakt mit Tho-
misten am Institut catholique (Domet de Vorges, Peillaube u. a.) seinen
Neuthomismus. — In Frankreich waren es zu Beginn des 20. Jahrhunderts
zwei andere philosophische Stromungen, die die Neuthomisten auf den Plan
riefen : die an Bergson und die an Blondel sich ankniipfenden philosophischen
Bewegungen ; die Franzosen Gardeil, Maréchal, Rousselot, Garrigou-Lagrange
und Maritain erarbeiteten ihre neuthomistische Erkenntnislehre im Blick
auf diese grofen philosophischen Stromungen. — Die nach 1920 lehrenden
Neuthomisten unterscheiden sich von ihren Vorgingern z.T. durch ihre
besondere Stellung zum Problem der Intuition, teils dadurch, daB sie aus
verschiedenen Theorien der friiheren Neuthomisten eine je eigene Synthese
schufen. Zur ersten Gruppe rechnet der Verf. vor allem P. Picard, Descogs,
Roland-Gosselin, P. Boyer und Romeyer, zur letzteren Gilson, Jolivet, Wil-
pert, de Vries und Santeler. — Dieser mehr zeitlich geordneten Darstellung
der einzelnen neuthomistischen Erkenntnistheorien 148t der Verf. im SchluB-
kapitel einen mehr systematisch geordneten groBen Uberblick iiber die
neuthomistischen Erkenntnislehren der vergangenen 100 Jahre folgen. Dabei
zeigt sich erst so recht die erstaunliche Fiille von Problemen, die von den
Neuthomisten gesehen und aufgeworfen wurden ; und nicht weniger groB
und reich ist die Art und Weise der Behandlung und Losung dieser Probleme.
Immer wieder stehen andere erkenntnistheoretische Probleme im Vorder-
grund des einzelnen Systems; der eine steht aber nicht unabhingig vom
andern auf einem neuen Standpunkt; das Ungeniigen, das beim einen
gefunden wird, veranlaBt, nach neuen Wegen zur Loésung der dringenden
Fragen zu suchen ; so geht man von der deskriptiven zur kritischen, von
dieser zur transzendentalen und metaphysischen Methode iiber. Die Er-
kenntnislehre aber bleibt bei allen eine eigene philosophische Disziplin mit
eigenem Formalobjekt : die Erkenntnis unter dem Gesichtspunkt ihrer
Giltigkeit. — Man mag diesem umfangreichen Werk in diesem oder jenem
nebensichlichen Punkte eine Ungenauigkeit nachweisen ; daB3 es wirklich
eine Liicke in unserer philosophiegeschichtlichen Literatur ausfiillt, zeigt die
Tatsache, dal es nach wenigen Jahren bereits in zweiter unverinderter
Auflage erscheinen konnte.

Rottenburg (Neckar). ALFoNs HUFNAGEL.

Ethik — Gesellschafts- und Staatslehre

Kilin, Bernhard, O. S. B. : Lehrbuch der Philosophie - Einfithrung in
die Ethik. 2. Aufl., umgearbeitet v. Raphael FAn O. S.B. — Selbstverlag
Benediktinerkollegium, Sarnen 1954. xv-394 S.

Es ist sicher nichts Leichtes, ein Lehrbuch der Ethik zu schreiben,
in dem nicht nur nach iiberliefertem Schema vorgegangen, sondern vor
allem auch eine Einarbeitung der neuen Probleme gesucht wird. Im vor-
liegenden Werk ist nun sowohl die altbewidhrte traditionelle Ethik der
friheren Handbiicher wie auch das ausgedehnte Material der modernen
Fragestellungen verarbeitet und zu einem Ganzen geformt, in welchem



94 Besprechungen

Klarheit und Ubersichtlichkeit als besonders bemerkenswertes Kennzeichen
waltet. In der « allgemeinen Ethik » werden das Endziel, die menschlichen
Handlungen, Sittlichkeit, Sittennorm und Tugenden und Laster besprochen,
wobei stets besondere Sorgfalt auf die Definitionen gelegt wird. Darauf
folgt ein kurzer rechtsphilosophischer Traktat. Die sich anschlieBende « In-
dividualethik » stellt das sittliche Verhalten des Menschen in den ver-
schiedenen Lebensbereichen im Hinblick auf die wichtigsten Grundpflichten
dar. Die Sozialethik behandelt sodann die Gemeinschaft im allgemeinen und
besondern (Ehe, Familie, Staat, Volkergemeinschaft). Zuletzt reiht sich die
Religionsethik an.

Das Buch kann als ein wirkliches Schulbuch im guten und vornehmen
Sinne bezeichnet werden. Es gibt dem Studierenden einen ausgezeichneten
Einblick in simtliche Probleme, die heute in der Ethik besprochen werden.
Wer es eifrig gelesen und auch studiert hat, wird in Stand gesetzt, sich in
dem Durcheinander der modernen ethischen Literatur leichter und sicherer
zurecht zu finden.

Fribourg. A .F. Urz O. P.

von Wiese, Leopold : Soziologie. Geschichte und Hauptprobleme.
5. Aufl. (Sammlung Géschen, Bd. 101.) — Walter de Gruyter, Berlin 1954.
162 S.

Das kleine Biichlein gibt kurzen Aufschlufl iiber das Wesen der Sozio-
logie als eigenstindiger Wissenschaft, {iber ihre geschichtlichen Ausgangs-
punkte, ihre Hauptrichtungen, ihre Vertreter in England, Amerika, Frank-
reich und Deutschland. Der Verfasser vertritt dabei mit Eifer seine formale
Sicht der Soziologie, die er definiert als die « Lehre vom Sozialen, d. h, von
den Einwirkungen der Menschen aufeinander ». Wenngleich Sorokin gegen
diese Auffassung schirfste Bedenken erhob, so mufl man doch dieser ganz
formalen Herausarbeitung Achtung zollen. Anderseits ist nicht recht ein-
sichtig, daB3 der Verf. den Begriff des Sozialen der Soziologie reserviert, als
ob das Soziale nicht auch Gegenstand philosophischer Betrachtung sein
konnte. Allerdings negiert der Verf. die Berechtigung einer Sozialphilosophie
nicht und anerkennt auch durchweg die andern Wissenschaften, die sich
um das Soziale bemiithen. Warum aber dann das Soziale mit Beschlag
belegen und damit eine Entwertung des Begriffes vornehmen ? Von den
fiinf Einwidnden, die man gegen die Auffassung unseres Verf. in der Haupt-
sache vorgebracht hat und auf die der Verf, auf S. 153 {f. antworten méochte,
scheint die Widerlegung des ersten Einwandes nicht ganz durchzuschlagen :
« Lassen sich die ‘Formen’ des sozialen Lebens von den ‘Inhalten’ getrennt
behandeln ? » mit andern Worten : Ist es méglich, bei der Erforschung von
Tatsachen des zwischenmenschlichen Zusammenhangs von den Objekten,
auf die das Handeln der Menschen gerichtet ist, abzusehen und nur die Ein-
wirkungen der Menschen und Menschengruppen aufeinander zu studieren ?
Natiirlich sei die formale Unterscheidung nicht abgestritten. Gerade aber
dies beweist, daB das Soziale umgreifender ist. Jedenfalls wird die Sozial-
ethik gegen diese Einschriankung protestieren. Allerdings verweist unser



Besprechungen 95

Verf. die Sozialethik aus dem Gebiet der eigentlichen Realwissenschaften,
wie er in seinem Buch « Ethik » nachzuweisen versucht hat, indem er
sie in das Gebiet des Wertfiihlens stellt. Hier liegt also der neuralgische
Punkt im Denken unseres Verfassers. Trotz dieser Kritik soll der unbe-
streitbare Wert des kleinen G&schenbdndchens nicht iibersehen werden. Wer
allerdings bzgl. der Geschichte der Soziologie mehr sucht als nur einzelne
Namen, der wird zu einem umfangreicheren Werk greifen miissen. In dieser
Beziehung ist das Buch von Sorokin ein willkommener Ratgeber. Ander-
seits darf man von einer Ubersicht nichts Unmdégliches verlangen. Wer eine
erste Hilfe fiir den Zugang zur Soziologie wiinscht, wird darum unbedingt
das Bandchen von Leopold v. Wiese zur Hand nehmen. — Auf zwei sehr
storende Druckversehen sei hingewiesen : S. 7, Zeile 16 v. unten und S. 10
oben. Beide Male scheinen ganze Zeilen zu fehlen. Auf S. 26, Zeile 1, muB
es Treitschke, statt Teitschke heiflen.

Fribourg. A, F.Urz O. P,

Monzel, Nikolaus : Geburtsstinde und Leistungsgemeinschaften in der
katholischen Soziallehre des Mittelalters und der Gegenwart. (Bonner Akade-
mische Reden, 10.) — Peter Hanstein Verlag, Bonn 1953. 39 S.

Der Verf. miéchte hier Antwort auf vier Fragen geben, die fiir das
Problem der von der katholischen Soziallehre heute empfohlenen berufs-
stindischen Ordnung von vordringlicher Wichtigkeit sind : 1. Was waren
— nicht im verklirenden Lichte der Romantik gesehen, sondern in Wirk-
lichkeit — Stand und Stindeordnung im Mittelalter ? 2. Wie haben die
Menschen des Mittelalters {iber die damalige Stindeordnung gedacht, und
aus welchen inneren Griinden haben sie diesen fiir uns Menschen von heute
unertraglichen Aufbau bejaht ? 3. Warum sind, nachdem die mittelalter-
liche Stindeordnung durch den fiirstlichen Absolutismus ausgehéhlt und
seit der franzdsischen Revolution endgiiltig zerstort war, nicht wenige katho-
lische Sozialreformer des 19. Jahrhunderts fiir die Wiedererrichtung der
alten Stindeordnung eingetreten ? 4. Worin liegt das wesentlich Neue der
seit mehr als hundert Jahren von katholischen Sozialreformern befiirwor-
teten berufsstindischen oder leistungsgemeinschaftlichen Gesellschaftsord-
nung gegeniiber dem mittelalterlichen Stindewesen ?

Der Verf. weist in der Beantwortung dieser vier Fragen nach, dal,
wenn man den Begriff « Stand » von der Geschichte her nimmt, er hochst
ungeeignet ist, das zu bezeichnen, was man eigentlich damit bezeichnen
mdochte. Mit dem Begriff des Standes verbindet sich nun einmal im Laufe
der Geschichte allzu sehr der des geburtsstindischen und herrschaftsstdandi-
schen Zwanges. Monzel sagt sehr gut (S. 27), da8 die katholische Sozial-
lehre heute von einem echt christlich verstandenen Individualismus aus-
geht, daB also von einem Hineingeboren- oder Hineingestelltsein in ein
vorgegebenes Herrschaftsgefiige nichts mehr ubrig ist. Die Zugehorigkeit
zu einer Leistungsgemeinschaft soll gemdB der heutigen kath. Soziallehre
der Wahl des Einzelnen freigestellt sein. Auch sollen die Leistungsgemein-
schaften nicht mehr den Aufbau von unten nach oben zeigen, sondern



96 Besprechungen

in einem Nebeneinander einander zugeordnet sein. Damit ist also der alte
Stindegedanke grundsitzlich ausgehohlt.

In dieser neuen Proklamierung einer Stindeordnung mit ganz eigenem
Geprige stellen sich aber nach der Ansicht des Verf, schwierige Probleme,
die bis heute noch nicht angefaBt worden sind. Diese Problematik einmal
deutlich hervorgehoben zu haben, ist ein ganz besonderes Verdienst unseres
Verf. Die erste Problematik besteht nach Ansicht Monzels darin, daB das
Verhdltnis von wirtschaftlichen und kulturellen Leistungsgemeinschaften
noch vollig unklar sei. Im Schrifttum werden, so sagt der Verf., fast aus-
schlieBlich die wirtschaftlichen Leistungsgemeinschaften behandelt, die kul-
turellen nur nebenher erwihnt. Stehen aber die kulturellen nicht weit hoher
als die wirtschaftlichen ? Und besteht nicht die Gefahr, daB der moderne
Okonomismus das kulturelle Anliegen vollig zertritt ? « Wenn neben einem
beratenden « Wirtschaftsparlament » auch ein beratendes « Kulturparla-
ment » gebildet wiirde, und dariiber eine oberste Vertreterversammlung
aller Berufe, wie kann dann Vorsorge getroffen werden, daB die Hoher-
wertigkeit der geistigen und kulturellen Anliegen gegeniiber der massiven
StoBkraft materieller Interessen zur Geltung kommt ? » (S. 29). Hier kann
also demokratisches Zusammenzédhlen von Stimmen nichts fruchten, im
Gegenteil nur schaden. — Die zweite Problematik sieht unser Verf. in dem
noch ungeklirten Verhiltnis der obersten Vertreterversammlung aller Lei-
stungsgemeinschaften zum Staate, bzw. zum politischen Parlament als der
gesetzgebenden Korperschaft. Die heutige Soziallehre der kathol. Autoren
besteht mit Hartnickigkeit auf der rein sozialen Struktur der Berufsstinde,
bzw. Leistungsgemeinschaften. Wie aber soll die leistungsgemeinschaftlich
geordnete Gesellschaft konkret gesichert werden ? — Die dritte Problematik
sieht Monzel in der praktischen Unmdoglichkeit fiir den einzelnen Menschen,
sich irgendeinen Beruf, namentlich im wirtschaftlichen Sektor, als Stand
des Lebens zu erwdhlen, angesichts der stets schwankenden Marktlagen
und des rapiden technischen Fortschrittes. Wir mochten hier den Gedanken
noch hinzufiigen, daB gerade eine «strenge » Durchfithrung des berufs-
stdndischen Gedankens eine gewisse Lenkung des Wirtschaftsprozesses notig
zu machen scheint, wenn man wirklich einem jeden einen stindigen und
festen Platz im Leistungsgefiige sichern will. Dann aber fillt der Traum
einer leistungsgemeinschaftlichen Ordnung im Sinne einer aus der freien
Berufswahl des einzelnen sich gewissermafen von unten her ergebenden
Ordnung dahin. Aus diesem Grunde haben sich bisher die Vertreter der
berufsstindischen Ordnung eigentlich doch nur im sozialen Bereich bewegt,
ohne irgendwie die Wirtschaft als freies Geschehen der Wirtschaftssubjekte
antasten zu lassen. Der Wirtschaftler, der vom Gedanken einer berufs-
stindischen Ordnung eingenommen ist, wird daher notwendigerweise ein
klein wenig zum Lenker der wirtschaftlichen Geschicke, Wie aber dann
noch Neoliberalist bleiben, wie es die meisten Verfechter der berufsstindi-
schen Ordnung tatsdchlich, wenn auch uneingestanden, sind ?

Monzel hat in seiner kleinen, aber iiberaus gediegenen Schrift die wun-
den Stellen der viel gepriesenen berufsstindischen Ordnung aufgedeckt.
Man liest die Seiten mit Spannung und unermiidetem Interesse. Es sei



Besprechungen 97

gestattet, nur eine kleine Anregung zu der auf S. 26 angefiihrten katho-
lischen Auffassung von der bloB subsidiiren Aufgabe des Staates zu geben.
Sofern das Subsidiaritdtsprinzip eine gewisse Zuriickhaltung vonseiten des
Staates verlangt, mag man es als ein aus der Tradition gegebenes Prinzip
ansehen, wenngleich auch hier nur mit Reserven. Man denke nur an die
Lehre des hl. Thomas, wonach eben der Staat die « vollkommene Gesell-
schaft » ist, die gewissermaBen alles beherrscht (vgl. die Arbeit von F. FALLER,
Die rechtsphilosophische Begriindung der gesellschaftlichen und staatlichen
Autoritit bei Thomas v. Aquin, Sammlung Politeia V., Heidelberg 1954).
Die Auslegung des Subsidiarititsprinzips, die heute ebenfalls allgemein als
altchristliches Gedankengut angesehen wird, daB der soziale und politische
Aufbau vom Individuum aus beginne, ist aber noch mehr eine gedank-
liche Errungenschaft des im modernen Zeitalters lebenden Christentums.
Dies gesehen und einmal mit Nachdruck betont zu haben, ist ebenfalls
ein Verdienst der vorliegenden Schrift (S. 27 f.). Viele der katholischen Per-
sonalisten meinen namlich, daB die urchristliche Lehre vom Menschen als
dem Abbild Gottes von vornherein auch in der Weise im politischen Raum
gegolten habe, als ob alles politische Geschehen vom Individuum, bzw. von
den vielen Individuen ausgegangen wire. Monzel erklirt ganz richtig : « Das
Gefiihl dafiir ist in der Neuzeit gewachsen. » (27)
Fribourg. A E Urz O. P,

Lentner, Leopold : Der Christ und der Staat. Grundsitzliche Feststel-
lungen in den Rundschreiben Leo XIII. und ihre Giiltigkeit fiir die Gegen-
wart. — Springer-Verlag, Wien 1952. 1v-195 S,

Unter verschiedenen Leitgedanken wird die Gesellschafts- und Staats-
lehre Leos XIII. aus der geschichtlichen Umwelt in ihrer heute noch gel-
tenden Aktualitdt dargestellt : die Fronten des 19. Jahrhunderts, Autoritit
und Macht, Gesetz und Bindung, die Ordnung der Ehe, Staatsvolk und
Staatswille, die Voraussetzung fiir den Staat, der Mensch in Kirche und
Staat, Freiheit und menschliche Personlichkeit, Verantwortung fiir Volk
und Staat, Erziehung und Schule, die Kraft der Kirche, Heimholung und
Gestaltung der Welt. Die einzelnen Kapitel iiberschneiden sich allerdings.
ziemlich stark. Z. B. stinde vieles, was unter « Der Mensch in Kirche und
Staat » erwihnt wird, viel besser im Abschnitt iiber « Autoritit und Macht »
oder « Gesetz und Bindung ». Anderseits ist man dem Verfasser doch sehr
dankbar, daB er mit so lebendigem Wort die geistige Situation des 19. Jahr-
hunderts gezeichnet hat. Ein reiches Literaturmaterial ist verarbeitet, aller-
dings wire man befriedigter, wenn der Verf. die Originalfundstellen der
Schriften Leos angegeben und nicht so oft auf irgendwelche Autoren zuriick-
gegriffen hitte, die gerade den betreffenden Text zitiert haben (wie z. B.
Tischleder). Unser Verf. scheint im iibrigen sehr stark von Tischleder ab-
hingig zu sein. Er ist der Frage vom Ursprung der Autoritit nicht mit
eigenem Spiirsinn nachgegangen. Darum ist gerade die Designationstheorie
verzeichnet. Trotz allem : Man gewinnt aus den Darlegungen Lentners einen
liberwiltigenden Einblick in das ungeheure geistige Schaffen Leos XIII.

Fribourg. A.F. Urz O. P.

7



98 Besprechungen

Geschichte der mittelalterlichen Philosophie

Boehner, Philotheus O. F. M. : Medieval Logic. An outline of its deve-
lopment from 1250 to ca. 1400. — The University of Chicago Press, Chicago
(Illinois) 1952. xvII-130 p.

Das Gebiet der mittelalterlichen Logik ist immer noch zu wenig er-
forscht, um letzte und gesicherte Aussagen zu machen iiber traditionelles
und originelles Gedankengut der scholastischen Logik und iiber ihre Bezie-
hungen zur Logistik. BOEHNERS Studie ist ein wertvoller Versuch, uns zum
BewuBtsein zu bringen, da8 man sich vor zwei Extremen hiiten muB : ent-
weder die klassische und mathematische Logik als zwei total verschiedene
Systeme zu betrachten oder aber die beiden zu identifizieren,

In einem ersten Teil zeigt uns der Verfasser anhand der Logikpara-
phrase Alberts des GroBen das Erbe, das der mittelalterliche Logiker an-
treten konnte sowie die neuen Elemente der scholastischen Logik. Im
zweiten Teil wird am Beispiel einiger Vertreter (Petrus Hispanus, Wilhelm
von Ockham, Walter Burleigh und Albert von Sachsen) die Lehre von den
Syncategoremata, der Suppositio und der Consequentiae dargestellt. In der
Suppositions- und Consequenzenlehre sieht der Verfasser die Vorldufer des
logistischen Pridikamenten- bzw. Aussagenkalkiils, Im dritten Teil sind
die logischen Systeme der oben genannten Autoren sowie jenes von Johannes
Buridan erldutert. BOEHNER legt Wert darauf, u. a. die Beziehungsnihe des
iiblichen Traktates « De obligatione » mit der modernen Axiomatik und des
Traktates « De insolubili » zum Modalititen- und Antinomienproblem auf-
zuzeigen.

Ob die Uberzeugung des Verfassers in bezug auf die groBe Ahnlichkeit
von traditioneller und moderner Logik nicht etwas zu optimistisch ist, wird
die dringend notwendige Erforschung der scholastischen Logik zeigen miis-
sen. DaB aber Ahnlichkeiten bestehen, diirfte Boehner bewiesen haben.

Stans. WALDEMAR GREMPER O. F. M., Cap.

Liber de sex principiis Gilberto Porretae ascriptus ad fidem manu-
scriptorum edidit ALBaNuUs HEysse O. F. M. (), recognovit DAMIANUS VAN
DEN EYNDE O. F. M. (Opuscula et textus, Series scholastica, Fasc. VII.) —
Aschendorff, Monasterii Westfaliorum 1953. 36 p.

Schon 1930 schlug G. Lacombe, als er die Edition von A. Heysse rezen-
sierte, vor, die Hs. Paris, Nat. Bibl. cod. lat. 16597, 13. Jahrh. heranzu-
ziehen, um einen besseren Text zu erzielen (The New Scholasticism 4[1930] 61).
Nach mehr als zwei Jahrzehnten hat nun D. van den Eynde die Text-
verbesserung durchgefiihrt. Um auch die Forschungen der Zwischenzeit zu
beriicksichtigen, wurde die Einleitung neu verfaBt. Demnach ist die Autor-
schaft des Gilbertus Porreta (c. 1080-1154), die friiher schon angezweifelt
wurde, noch unsicherer geworden. Es konnte bis jetzt noch keine Hand-
schrift aufgefunden werden, die ins 12. Jahrhundert zuriickreichen wiirde.
Ebenso steht noch jedes zeitgendssische Zeugnis aus, das fiir Gilbertus
sprechen konnte. Erst ungefihr 1230 wird Gilbertus erstmals von Roland



Besprechungen 99

von Cremona O. P. als Verfasser des « Liber de sex principiis » genannt.
Vorher, aber auch nachher noch, tritt die Schrift anonym oder als aristote-
lische Schrift auf. Der Zweifel wird noch verstirkt durch Hinweise (16, 7)
und Zitationen (Ende des Kap. VIII), die eine lateinische Ubersetzung der
aristotelischen Schrift « De generatione et corruptione » nahelegen, die aber
erst von Henricus Aristippus (1 1162) angefertigt wurde. Alle diese Indizien
sind indes nicht so stark, daB sie die Autorschaft Gilberts sicher ausschlieBen
koénnten. '

Die Einteilung des Textes, die Zdhlung der Seiten und mit kleinen
Abweichungen auch die Verszdhlung stimmen mit jener der Heysseschen
Edition iiberein. An 12 Stellen tritt die neu herangezogene Pariser Hs. in
Erscheinung. Im Variantenapparat, der ansonsten unverindert iibernommen
wurde, kommt die Pariser Hs. nur positiv fiir diese 12 Stellen zur Geltung,
was zwar das Auffinden dieser neuen Stellen im Text erleichtert, anderseits
aber die Einheit des Variantenapparats stért, da von den iibrigen drei Hss.
nur die negativen Varianten aufscheinen. Es muB im allgemeinen zugegeben
werden, daf3 der Text besser geworden ist, besonders die Stellen 18, 5-6 ;
33, 16 und 33, 18 haben den Text berichtigt. Die meisten der angebrachten
Anderungen werden auch von der Paraphrase Alberts des GroBen (Borgnet I,
305-372 ; ebenso in acht Hss., drei davon aus dem 13. Jahrh.) wortlich
bestitigt. Fiir die Anderung bei 11, 23 : «que illud quod extrinsecus est
exigunt » wire vielleicht doch die frithere Lesung « que extrinsecus con-
tingunt » vorzuziehen, wie sie sich auch in der Paraphrase Alberts (Borgnet I,
316 b und in den Hss.) vorfindet. Der Ausdruck bezieht sich auf das zwei
Zeilen vorherstehende « extrinsecus advenit », beides Ausdriicke, die sehr
geliufig waren. Das Komma nach « simpliciter » (11, 22) stort.

Man wird dem Editor fiir seine verbesserte Textausgabe dankbar sein,
da sie ein wichtiger Beitrag ist, das Dunkel, das um den « Liber de sex
Principiis » herrscht, aufzuhellen. ,

Scheibbs (Nied. Oster.). P. BEnno SurzeacHeR O. F. M. Cap.

Meller, Bernhard : Studien zur Erkenntnislehre des Peter von Ailly.
Anhang : Aillys Traktat « De materia concilii generalis». (Freiburger theo-
logische Studien, Heft 67.) — Herder, Freiburg Br. 1954, XxxX11-346 S.

Zuerst sei darauf aufmerksam gemacht : die vorliegende Studie enthilt
mehr als ihr Titel besagt: im Anhang wird zum erstenmal der Traktat des
Peter von Ailly « De materia concilii generalis » versffentlicht. Ich bedaure
es lebhaft, daB diese wichtige Editionsarbeit (es sind vier Hss. zugrunde-
8elegt, von denen offenbar P und P 2 in sehr naher Beziehung zueinander
stehen) einer Studie iiber die Erkenntnislehre lediglich als Anhang beigefiigt
ist, wo sie gewiB spiter niemand mehr sucht. Ich wiirde es deshalb sehr
b_egn'iBen, wenn dieser Traktat, vielleicht zusammen mit andern noch unver-
Gffentlichten Schriften des groBen Kardinals von Cambrai und beriihmten
Spitscholastikern, in einer Sonderausgabe ein zweites Mal erscheinen wiirde.

Nach einer lingeren Einleitung iiber die geschichtliche Stellung Peters
von Ailly wendet sich M. im ersten Hauptteil der Darstellung der philo-



100 Besprechungen

sophischen Erkenntnislehre des Kardinals zu. Im ersten Kapitel wird « Die
psychologische Grundlage der Erkenntnis » (Seele und Seelenvermégen, in-
tellectus agens und possibilis, intellectus speculativus und practicus, ratio
superior und inferior, die psychologischen Eigenschaften des Erkenntnis-
aktes, die verschiedenen Arten von species), im zweiten « Die erkenntnis-
theoretische Geltung der Erkenntnis» (die Fragen nach Wahrheit und
GewiBheit, Erkenntnis der Grundprinzipien des Denkens und Seins), im
dritten « Die Erkenntnis der Seele und der AuBenwelt» und im vierten
« Die Gotteserkenntnis » (Dasein, Einzigkeit Gottes, Erkennbarkeit der gott-
lichen Attribute, Unvollkommenheit unserer Gotteserkenntnis) dargestellt.
Der zweite Hauptteil wendet sich der « Theologischen Erkenntnislehre »
Peters von Ailly zu. Hier werden die Fragen untersucht, wie Peter das
Wesen des Glaubens, die Prinzipien des Glaubens und das Verhiltnis von
Wissen und Glauben zu bestimmen versucht hat: daraufhin wird die Auf-
fassung Peters iiber die Lehre von der doppelten Wahrheit ausfithrlich
erortert. Die Untersuchung iiber die Theologie als Glaubenswissenschaft mit
einer letzten Teiluntersuchung iiber die Philosophie als « ancilla theologiae »
beendet die wertvolle Studie. Ein ausfiihrliches Personen-, Orts- und Sach-
verzeichnis am Ende des Buches erleichtert dessen Beniitzung.

Der Verf. begniigt sich nicht mit der bloBen Darstellung der Lehre
seines Spitscholastikers ; er sucht von Anfang an ihn immer historisch zu
begreifen. Darum werden den einzelnen Paragraphen des oftern lingere
historische Einleitungen vorangestellt, um auf diese Weise dann Peter in
eine bestimmte Gruppe von Scholastikern einreihen zu konnen. Sowohl bei
diesen historischen Einleitungen wie auch bei der Darstellung der Ansichten
Peters hat es sich der Verf. nicht verdrieBen lassen, immer wieder recht
ausfiihrliche Zitate zu bringen. Diese ausfiihrlichen Belegstellen sind
besonders dort begriiBenswert, wo es sich um bisher unveroffentlichte
Schriften Peters handelt. Diese Zitate erméglichen es aber auch dem Leser,
selbstindig zu den vorgetragenen Deutungen Stellung zu nehmen.

Im Hinblick auf die leider noch weithin bestehende Unkenntnis der
spdtscholastischen Philosophie ist vorliegende Studie sehr zu begriien.
Mich diinkt aber, der Verf. sollte mit diesem Buch seine Bemithungen um
die Erhellung der Philosophie des Peter von Ailly nicht beschlieBen, sondern
sie noch fortsetzen. Fiir eine solche Fortsetzung méchte ich ihn auf die
Untersuchung folgender Fragen hinweisen : Ist die metaphysische Betrach-
tung des Erkenntnisproblems, wie es neuerdings bei Thomas mit Recht
gesehen wird, von Peter richtig verstanden ? Oder ist Peter nicht vielmehr
von Ockham in dessen MiBverstindnis der thomistischen Metaphysik weit
mehr beeinflut ? Hat darum Peter die Lehre vom intellectus agens, der
species usw. in ihrem metaphysischen Sinn iiberhaupt recht erfaBt ? Die-
selbe Frage gilt im Hinblick auf das Wahrheits- und Evidenzproblem u. a.
Meller sieht im Grunde in Peter einen Synkretisten ; welches ist das letzte
treibende agens fiir einen solchen Synkretismus ? Das Bemiihen um solche
und dhnliche Fragen diirfte sich bei Peter von Ailly gewiB noch lohnen !

Rottenburg (Neckar). ALFONS HUFNAGEL.



Besprechungen 101

Geschichte der Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts

Lehmann, Gerhard : Die Philosophie des neunzehnten Jahrhunderts.
2 Bde. (Geschichte der Philosophie, VIII-IX ; Sammlung Géschen, Bd. 571
u. 709.) — de Gruyter, Berlin 1953. 149, 166 S.

In zwei Bindchen eine Geschichte der Philosophie des 19. Jahrhunderts
zu schreiben war keine leichte Aufgabe. Eine grofle Zahl hervorragender
Denker war zu behandeln. Die Darstellung durfte nicht, wenn sie wirklich
Philosophiegeschichte sein will, als eine Kollektion neben- oder nacheinander
zufillig im gleichen Zeitraum entstandener Lehrmeinungen erscheinen.
Lehmann will den ideengeschichtlichen Zusammenhang aufzeigen. So er-
scheint die Philosophie im zweiten und letzten Drittel des Jahrhunderts,
bzw. der « Verfall » der Philosophie um 1850 nicht allein als Kontrast und
Erschlaffung, als ein Niederreilen, was die Metaphysik aufgebaut hat,
sondern auch als Fortentwicklung und Weiterbildung der in der Philosophie
des ersten Drittels enthaltenen Tendenzen. Darum kann der Verfasser die
Philosophie des 19. Jahrhunderts nicht mit dem Jahre 1800 beginnen,
reicht doch die Goethezeit (1780-1830), die eine innere Einheit bildet, bis
tief ins 19. Jahrhundert hinein, erhdlt aber ihr Geprage vom 18. Jahrhundert.
Freilich besteht eine Kontinuitit zwischen ihr und der nachfolgenden Zeit,
so daf3 die Struktur des 19. Jahrhunderts ohne Beziehung auf sie nicht zu
bestimmen ist.

Wie es schwierig ist, den Anfang der Philosophie des 19. Jahrhunderts
zu bestimmen, so ist es schwer, ihr Ende festzusetzen. Alles hingt davon ab,
was als Philosophie der Gegenwart gilt. Die Grenzen der Gegenwarts-
Philosophie muBten Ofters iiberschritten werden. Umgekehrt wird einiges,
das zur Philosophie des 19. Jahrhunderts gehort, von Lehmann der Gegen-
wartsphilosophie zugeordnet. So war der Neuidealismus z. B. um die Jahr-
hundertwende schon in voller Bliite, aber Denker wie Rickert und Natorp,
Eucken und Dilthey rechtfertigen es, ihn in der Philosophie der Gegenwart
zu behandeln. Nietzsche und Kierkegard gehoren zeitlich dem 19. Jahr-
hundert an, doch sind ihre Wirkungen in der Gegenwart groBer als zu ihrer
Zeit. Sie wurden erst in der Gegenwart als Philosophen im eigentlichen Sinne
erkannt.

Die Haupteinteilung der zwei Bindchen moge einen Einblick in den
behandelten Stoff geben. Grundsatzphilosophie und Wissenschaftslehre :
K. L. Reinhold, G. E. Schulze, S. Maimon, J. G. Fichte. Die Romantische
Philosophie : Schlegel, Schleiermacher, Fr, L. von Hardenberg, K. W, Solger,
K. Chr. Fr. Krause. Der absolute Idealismus mit Schelling, Schleiermacher,
Fichte und Hegel. Die Gegner : J. Fr. Fries, J. Fr. Herbart, A. Schopenhauer.
Das zweite Bindchen behandelt den Spitidealismus: Schelling, Chr. H.
Weisse, I. H. Fichte, Th. Fechner und H. Lotze. Die Krise der Philosophie
im Vormirz bespricht D. Strauss, L. Feuerbach, M. Steiner, Marx und
Engels. Das dritte Kapitel macht mit dem Neukantianismus bekannt :
H. v. Helmholz, Fr. A. Lange, O. Liebmann, W, Windelband, H. Cohen.



102 Besprechungen

Im Abschnitt : Weltbild und Denkformen des Positivismus beriicksichtigt
der Verfasser, der sonst nur die deutschen Philosophen ins Auge faBt, auch
auBerdeutsche Einfliisse ; denn der Positivismus ist wesentlich auBerdeut-
schen Ursprunges. Es werden darum Auguste Comte, John Stuart Mill,
W. Schuppe, Richard Avenarius und Ernst Mach behandelt. Das letzte
Kapitel bespricht die Wissenschaftssynthese : H. Spencer, W. Wundt,
E. v. Hartmann,

Jedem Kapitel oder Abschnitt ist ein Literaturnachweis angefiigt, der
Ausgaben und Neuausgaben und Monographien angibt und fiir das Weiter-
studium kostbare Winke gibt. Die biographischen Notizen geben, meist
im Kleindruck, wissenschaftlich gesicherten Uberblick iiber das Leben und
die Titigkeit der einzelnen Philosophen. Ein beschiftigter Lehrer wird
dafiir besonders dankbar sein. Wie schon hervorgehoben, sucht Lehmann
den innern Zusammenhang der einzelnen Denker aufzuzeigen. Hier zeigt er
eine Fiille historischen Wissens und eine geniale, philosophische Intuition,
welche Zusammenhinge aufdeckt. Es ist nicht immer leicht, allen Gedanken
und Zusammenhingen zu folgen, wenn man nicht mit all den angefithrten
Philosophen gut bekannt ist. Wir bedauern, daB das Aufblithen der Neu-
scholastik mit keinem Wort erwidhnt wird. Wir sind aber iberzeugt, da@3
diese zwei Bandchen jedem Lehrer der Philosophie und Philosophiestudenten
gute Dienste leisten werden.

Stans. CropoaLp Husatka O. F. M. Cap.

Huber, Max : Eduard von Hartmanns Metaphysik und Religions-
philosophie. — Verlag P. G. Keller, Winterthur 1954, 143 S.

Wenn auch in der heutigen Philosophie und Theologie der Einflu
E. von Hartmanns kaum zu spiiren ist, verdient das wissenschaftliche Werk
dieses Denkers doch nicht, ganz in Vergessenheit zu geraten. Denn es werden
in seinen metaphysischen und religionsphilosophischen Untersuchungen
Fragen aufgegriffen, die sich jeder Zeit von neuem stellen.

Durch ein fleiBiges Zusammentragen bezeichnender Stellen aus den ver-
schiedenen Werken E. von Hartmanns bietet der Verfasser eine kurz gefaBte
Wiedergabe von dessen metaphysischen und religionsphilosophischen
Ansichten.

In der Metaphysik ist es das UnbewuBte nach seinem Wesen, seinem
Verhidltnis zum BewuBten und zum christlichen Gottesbegriff und der fir
E. von Hartmann charakteristische Pessimismus. Der sich mit dessen
Religionsphilosophie befassende zweite Teil des Buches behandelt die
geschichtlich-kritischen und die systematischen Versuche des Philosophen.
Der Darstellung der einzelnen Lehrpunkte fiigt der Verfasser seine ‘Ein-
wendungen’ bei und liBt auch andere mit ihren Bedenken ergiebig zu
Worte kommen.

Zuverlissige Darstellungen solcher Art — und zu ihnen darf man die
vorliegende rechnen — haben den Vorteil, dal sie dem Leser in verhiltnis-
maBig kurzer Zeit einen Einblick in den Wesensgehalt eines umfangreichen



Besprechungen 103

‘Werkes vermitteln ; sie haben, infolge des begrenzten Raumes, auf dem
das geschehen muB3, manchmal den Nachteil, daB sie kiirzen, vereinfachen,
Voraussetzungen und Zusammenhinge nicht immer geniigend sehen lassen.

Der Verfasser hat seine Aufgabe, die wichtigsten Lehren E. von Hart-
manns darzulegen und sie auf ihren Wahrheitsgehalt zu priifen, gut gelost,
wenngleich man in den ‘Einwendungen’ ab und zu mehr philosophischen
Tiefengang wiinschen mdchte.

Es sei erlaubt, noch auf einige Ungenauigkeiten hinzuweisen :

1. Auf S.12 wird von einem « Dogma von der theologia naturalis »
gesprochen. So etwas gibt es in der katholischen Kirche nicht. Wohl hat
die Kirche in einer Frage der theologia naturalis, nimlich der des Daseins
Gottes, die bindende Erklirung gegeben : Gott kénne mit dem natiirlichen
Licht der Vernunft aus dem, was geschaffen ist, mit Sicherheit erkannt werden.

2. Es ist etwas viel behauptet, wenn gesagt wird : « Die natiirliche
Erkenntnis Gottes besteht vor allem im Beweis des Daseins Gottes » (12).

3. Der Streit zwischen dem Panthelismus Schopenhauers und dem
Panlogismus Hegels kann nur in einem sehr uneigentlichen Sinne die Fort-
setzung des Streites der Thomisten und Skotisten iiber den Vorrang des
Verstandes oder des Willens in Gott angesehen werden (19), denn Schopen-
hauer und Hegel einerseits und Thomisten und Skotisten anderseits bewegen
sich auf ganz verschiedenen Ebenen.

4. Das Verhiltnis von Transzendenz und Immanenz in Gott 148t sich
nicht zuriickfiithren auf das von Endlichkeit und Unendlichkeit (56). Auch
die Immanenz bei Gott gehort ganz auf die Seite der Unendlichkeit.

5. Die Ansicht, die Welterhaltung sei eine fortgesetzte Welterschaffung,
ist keine Ausnahme im christlichen Theismus (57). Wenigstens fiir die
katholischen Philosophen ist es selbstverstindlich, daB von Gott aus gesehen
der Akt der Welterhaltung genau der gleiche ist wie der Akt der Welt-
erschaffung. Diese ‘kontinuierliche Schopfung’ unterscheidet sich aber von
dem, was E, von Hartmann darunter versteht. '

Geistingen (Sieg). Joseru EnDREs C. Ss. R.

Wetter, Gustav A. : Der dialektische Materialismus. Seine Geschichte
und sein System in der Sowjetunion. — Herder, Freiburg 1952. X11-648 S.

Es handelt sich hier um ein Werk, das nach seinem Umfang zu den
ausfiihrlichsten und nach seinem Gehalt zu den eindringensten Darstellun-
gen iiber die heutige Sowjetphilosophie gehort. In beidem geht es auch
iiber die vom gleichen Verfasser stammende Arbeit ‘Il materialismo dia-
lettico sovetico’ hinaus.

Der Stoff, dessen Darstellung auf einer umfangreichen, vor allem auch
origindren russischen Fachliteratur griindet, wird in zwei Hauptteilen dar-
geboten. Im ersten Teil wird die Geschichte der heutigen Sowjetphilosophie
entwickelt, wobei die Abschnitte iiber spezifisch russische Verhiltnisse, Ent-
wicklungszusammenhinge und Auseinandersetzungen fiir den westlichen
Leser besonders unterrichtend sind. Der zweite Teil, in dem wohl das



104 Besprechungen

Schwergewicht des ganzen Werkes liegt, bringt die Systematik der Sowjet-
philosophie.

Hier wird deren Wesen, ihr Materiebegriff, die Stellung des dialekti-
schen Materialismus zur modernen Naturwissenschaft und Grundsitzliches
aus der Erkenntnistheorie behandelt.

Neben Selbstverstindlichem und Fehldeutungen sieht der Verfasser
hier auch Ansitze zu einer wirklichen Philosophie, die sich ihrer Eigen-
stellung und Daseinsberechtigung der Naturwissenschaft gegeniiber bewuft
ist, die den Begriff der Wirklichkeit vertieft und in der Erkenntnislehre
iiber einen groben Sensualismus hinausgeht. Thr Kennzeichen ist und bleibt
jedoch der Materialismus, der mit manchen Einzellehren nicht vereinbar
ist und deren Wahrheitsgehalt letztlich wieder verdirbt. Innerhalb der
marxistischen Philosophie erhilt der sowjetische Materialismus ein beson-
deres Geprige durch seine Forderung, zwischen Theorie und Praxis Einheit
zu bewahren und durch seine ParteimaBigkeit, die jedes Abweichen als
Abfall und Haresie betrachtet.

Als weiteres Merkmal dieser Philosophie lieBe sich nennen : ihre tech-
nischwissenschaftliche Primitivitit, ihre Unkenntnis anderer philosophischer
Systeme und ihre Unfihigkeit, andere Lehren vorurteilslos zu priifen.

Die Materie ist die einzige, unabhingig vom Bewulitsein bestehende
und uns in der Empfindung gegebene Wirklichkeit. Sie ist die Quelle von
deren unendlicher Mannigfaltigkeit. In ihrem Wesen dunkel bleibend, hat
sie als erkennbare Wesenseigenschaften ewig und bewegt zu sein, wobei
diese Bewegung aufsteigend ist und neue Formen zeugt. Es handelt sich
also nicht nur um rein mechanische Vorginge o6rtlicher Verinderung, son-
dern um Wandlungen qualitativer Art. Dadurch wird zum Beispiel das
Leben nicht einfach zuriickgefiihrt auf physikalisch-chemische Verinde-
rungen, und menschliche Erkenntnisvorginge werden nicht aus tierischen
abgeleitet. Oft aber flieBen die Begriffe Materialismus und Realismus inein-
ander, soda3 Materialismus gleichbedeutend ist mit erkenntnistheoretischem
Realismus.

Diese Philosophie ist nicht nur mehr als ein politisches Ordnungs-
prinzip oder eine Wirtschaftstheorie, sie ist auch mehr als Philosophie, sie
ist eine sikulare Heilslehre, eine Religion ohne Gott.

- Wenn das Wort des Verfassers wahr ist — und es sprechen leider
gute Griinde dafiir — daB ndmlich die Philosophie des dialektischen Mate-
yrialismus nicht nur die amtliche Weltanschauung des Sowjetstaates ist,
sondern auch die oft unbewuBte und unausgesprochene Einstellung des
nicht-christlichen Durchschnittsmenschen, ganz gleich, welches seine poli-
tische Haltung, seine soziale Stellung und politische Zugehérigkeit ist, dann
ist das ein Grund mehr, daB sich alle, die in der Wissenschaft oder im
offentlichen Leben Verantwortung tragen, sehr eingehend mit Wetters Werk
befassen sollten.

Geistingen (Sieg). Josepn EnDREs C. Ss. R.



Besprechungen 105

Schneider, Friedrich : Philosophie der Gegenwart. (Glauben und Wis-
sen, 12.) — Ernst Reinhardt Verlag, Basel 1953. 76 S.

In der vorliegenden Schrift geht es dem Verfasser um die « Darstellung
und Herausarbeitung der Probleme, die sich im Laufe der neuzeitlichen
Philosophie herausgebildet haben und nunmehr einer Loésung in verschie-.
denem Grade zugefithrt sind » (S. 7). Und zwar lieB er sich dabei nach seinen
eigenen Worten leiten von der Neigung des heutigen Lesers zu kleinen
Schriften und von seinem Nicht-Zeit-Haben fiir gréBere Systeme. Populire
Darstellungen erfreuen sich gerade auch auf dem Gebiete der Philosophie
einer allgemeinen Beliebtheit. Sie vermdgen aber notgedrungen nicht allen
wissenschaftlichen Anforderungen zu gentigen, wie es sich auch in unserem
Falle zeigt.

Das Biichlein gliedert sich in 4 Kapitel, wovon das erste der « Philo-
sophie des Geistes » — der Autor meint damit Kant und den nachkantia-
nischen Idealismus — gewidmet ist. Die beiden folgenden Kapitel behandeln
die Philosophie des Lebens und der Existenz, wihrend abschlieBend « Philo-
sophie und philosophische Forschung der Gegenwart » zur Darstellung ge-
langen, worunter Schneider die « Wende zum Objekt » versteht.

Angesichts der uiberragenden Bedeutung, die Kant als unbestrittener
Zentralfigur des modernen Denkens zukommt, wire es unbedingt erforder-
lich gewesen, den historischen Hintergrund und den inner-systematischen
Denkproze8, die zum kantischen Idealismus gefiihrt haben, etwas niher
zu erkldren und nicht einfach stillschweigend vorauszusetzen. Auch hitte
unbedingt ein Hinweis auf Descartes erfolgen miissen, denn mit seinem
« Cogito » und der damit verbundenen Ablehnung der Sinneserkenntnis steht
dieser Philosoph am Anfang des modernen Subjektivismus.

Das Kapitel uber die Lebensphilosophie ist zu allgemein gehalten.
Besonders ist hier von Nietzsche sowie vom Phaenomenologen (!) Scheler
die Rede, wihrend Bergson iiberhaupt nicht erwdhnt wird. Fiir die Ethik
der Lebensphilosophie wird die Relativierung aller Werte als charakteristisch
hingestellt. Bei Scheler, den wir hier angefiihrt finden, trifft aber gerade
das. Gegenteil zu.

Die Existenzphilosophie, von welcher der folgende Aufsatz handelt, ist
vor allem im Rahmen der Lebensphilosophie, Phaenomenologie und mo-
dernen Metaphysik zu betrachten, deren Bedeutung Schneider viel zu wenig
unterstreicht. Dafiir wird der allerdings unbestreitbare Einflul Kants iiber
Gebiihr betont. In der Existenzphilosophie wird doch das metaphysische
Problem des Seins aufgegriffen, gerade Heidegger und Sartre versuchen den
Idealismus zu iiberwinden, man will zum « Ansichseienden » gelangen, was
ja alles ganz im Gegensatz zum Geiste Kants steht.

Die « Wende zum Objekt », womit sich das letzte Kapitel beschiftigt,
bedeutet in erkenntnistheoretischer Hinsicht die fortschreitende Loslosung
vom idealistischen Subjektivismus und die Anerkennung des extramentalen
Seins, welchem gegeniiber sich das Subjekt passiv verhilt. Damit im Zu-
Sammenhang steht die Beschdftigung mit dem Sein, die Riickkehr zur Onto-
logie. Es werden hier viele Autoren zitiert, vornehmlich wird Nicolai Hart-



106 Besprechungen

mann erklirt, wihrend wir den Namen Whiteheads nirgends finden. Die
Ausfithrungen in diesem Abschnitt gehéren wohl zum Interessantesten, das
uns Schneider bietet (sie machen etwas mehr als die Hilfte des Biichleins
aus). Es muB aber hervorgehoben werden, da8 manche Gedanken und
Problemstellungen, von denen hier die Rede ist, keineswegs so « original »
sind, wie es den Anschein erwecken koénnte, sondern schon lange zum
Gemeingut der traditionellen Philosophie gehtren, was « extra muros » nicht
geniigend beachtet wird.

Am Ende eines jeden Kapitels 1i3t Schneider einige Bemerkungen iiber
das Verhiltnis der besprochenen philosophischen Strémungen zur Theologie
folgen. Dabei stellt er u. a. mit Recht fest, daB gerade die Philosophie Kants
von der protestantischen Theologie in ihrer Gefdhrlichkeit nicht erkannt
wurde. Die Folgen sind bekannt : es wurde nicht nur jede natiirliche Theo-
logie im Protestantismus in MiBkredit gebracht, sondern es wurde dariiber
hinaus schlieBlich die Theologie zur Philosophie.

Von der « Philosophie der Gegenwart » sollte die christliche Theologie
nach unserm Autor die Hinwendung zum Objekt, zur Wirklichkeit lernen.
Dies konne eine « religionsphilosophische Gesamtorientierung des neuen
Realismus » bedingen. Schneider ist der Ansicht, es sei die Theologie noch
nie so energisch auf das Problem der Wirklichkeit und ihrer Ordnungen
hingewiesen worden, wie dies heute der Fall sei (S. 74). Demgegeniiber ist
aber doch zu sagen, daB diese « Weltoffenheit » gerade fiir die katholische
Theologie durchaus nichts Neues bedeutet. Sie hat das « Wirkliche », d. h.
in unserm Falle die empirisch gegebene Welt, nicht nur stets anerkannt,
sondern auch in allen ihren Werten bejaht : gratia non destruit, sed sup-
ponit et perficit naturam.

Unser Autor stellt die Frage : Gibt es aber wirklich Analyse des Wirk-
lichen, ohne daB sie hinfithrt zur hoéchsten Wirklichkeit ? und er meint
dann weiter, philosophische und theologische Arbeit sollte « in einer span-
nungsvollen, lebendigen Dialektik stehen; die beide vor Einseitigkeiten
bewahrt und beiden zum Segen gereichen wird » (S. 72). Wie nun aber diese
hiochste Wirklichkeit erschlossen werden soll und wie diese « spannungsvolle
Dialektik » zwischen Philosophie und Theologie zu verstehen ist, erfahren
wir leider nicht. Wir diirfen aber vielleicht darauf hinweisen, daf3 die tradi-
tionelle Philosophie seit jeher durch ihre Analyse des « Wirklichen » zur
héchsten Wirklichkeit hingefithrt hat, und ebenso hat das Problem ihres
Verhiltnisses zur Theologie bereits im 13. Jahrhundert seine endgiiltige
Losung gefunden.

Chur. . GioN DARrMS.



Besprechungen 107

Fundamentaltheologie

Micklinghoff, Johannes Antonius Marie, O. P.: Openbaring en Geloofs-
genade. (Proefschrift.) — Centrale Drukkerij, Nijmegen 1952. xx-238 S.

Anlafl zu dieser umfangreichen Dissertation von Nimwegen gab das
bekannte Buch von Roger Aubert « Le Probleme de 1'acte de Foi» (2. Aufl.
Lowen 1950. — Cf. Besprechung der ersten Ausgabe DivThom 24 (1946)
214-235). Die Klassifizierungen « Analysis-Theologie », « Dominikanerschule »
usw. werden von dort iibernommen. Die Verschiebung des Hauptakzentes
von der rationalen Begriindung zur « gratia fidei » ist nun génzlich vollzogen.
Widmete aber Aubert einen betrdchtlichen Teil seiner Ausfiihrungen dem
Entstehen des Glaubens und seiner Psychologie — vielleicht ist dort iiber-
haupt das Hauptanliegen des Buches zu suchen —, so behandelt nun M.
das Problem noch strenger in iibernatiirlicher Sicht, ja die Ausfiihrungen
iiber die Offenbarung und das Sprechen Gottes greifen deutlich iiber auf
dogmatischen Boden. Der Titel « Offenbarung und Glaubensgnade » ist also
bezeichnend.

Im ersten Hauptstiick wird der Stand der Frage entworfen. Gegeniiber
der mehr subjektiv gerichteten Glaubensbegriindung (Suarez) flichen gewisse
moderne Autoren wie Harent und Straub in einen fast exklusiven « Objek-
tivismus » (17-23). Der « Dominikanerschule » (Schwalm, Gardeil, Garrigou-
Lagrange etc.) wird eine allzu enge und partielle Behandlung vorgeworfen.
Nach M. gehen diese Autoren sogar zu weit in der Richtung einer « affek-
tiven Erkldrung». Den Grund sieht er in einer ungeniigenden Beriicksich-
tigung des Zentralgedankens bei Thomas: das Glaubenslicht (64-65) ! Be-
ziiglich Rousselot hebt man die Dunkelheiten seiner Glaubwiirdigkeits-
theorie hervor, bewundert aber die enge Verbindung und Durchdringung
von Verstand und Wille in der menschlichen Person (83-84). Stichhaltig
scheinen uns die Bemerkungen zu Aubert zu sein: Verstand, Wille und
Gnade werden zu sehr als drei getrennte, selbstindige Momente betrachtet.
Das eigentliche Problem mufB auf den Glauben als Verstandesakt zuriick-
gefiihrt werden (97-100).

Im zweiten Hauptstiick wird die Glaubenstheologie von Thomas
studiert. Nach ihr ist die « auctoritas Dei revelantis » das eigentliche Objekt,
das den Glaubensakt als iibernatiirlichen spezifiziert (gegen Groot in seinem
Buch zu Karl Barth |). Die Tugend als « perficiens potentiam » umfaft die
Seelenpotenzen unter einem streng mietaphysischen Begriff der Material-
ursichlichkeit. In der Glaubenslehre aber bedient sich Thomas nach der
Ansicht von M. der Analogie des Lichtes um die Vollkommenheit hervor-
zuheben, die vom Glauben dem Verstand als Verstandeskraft zukommt
(141-144). ~

Im dritten Hauptstiick geht es um die thomistische Lehre vom Sprechen
Gottes. Man betont die Zusammenhinge, die bei Thomas zwischen « loqui »
und «illuminare », beziehungsweise « fides » und « visio », bestehen.



108 Besprechungen

Im vierten Hauptstiick wird zundchst die ganze Erkenntnislehre auf-
gegriffen. Fundamentaler als der Begriff der « Intentionalitéit » ist nach der
Ansicht von M. der Begriff der « Identitit ». Damit will man die aktuelle
Erkenntnis als Mitteilung der Selbsterkenntnis, der zentralen Funktion des
Geistigen, verstehen und den ganzen Erkenntnisvorgang als « Welt-BewuBt-
sein » auffassen (213-214). Etwas Ahnliches findet man nun im Glauben,
wo Gott zunidchst die Erkenntnis von sich selber mitteilt. Was Christus
und die Kirche lehren soll nur Hilfsmittel sein zur persénlichen Begegnung.
Die unmittelbare Erfassung der gottlichen Wirklichkeit sei weder ein Akt
des Verstandes noch des Willens, betont man, der Glaube gehore der Person,
an die sich das Sprechen Gottes richte (230-232).

Damit werden natiirlich schwerwiegende Probleme angeschnitten. Mit
der Reaktion auf die Arbeit von Aubert gehen wir in vielen Punkten einig.
Was die philosophischen Voraussetzungen des letzten Hauptstiickes betrifft,
so wiirde eine kritische Auseinandersetzung hier zu weit fithren. (DaB sie
unter dem EinfluB moderner philosophischen Strémungen stehen, liegt auf
der Hand !) Der letzte Artikel aber legt uns sicher eine gewisse Zuriick-
haltung auf. Hier nimmt man Glaubensgnade nicht mehr in ihrer spezi-
fischen Eigenart, sondern als Gnade schlechthin und flieht vom eigent-
lichen Glaubenslicht ins Gebiet der Erfahrung und Haltung. Damit ist uns
aber nur wenig geholfen in bezug auf das Problem, wie es von der Theologie
gestellt wird. (Dies iiberrascht umso mehr, als man doch vorher ausdriick-
lich betonte, der ganze Fragenkomplex miisse auf den Glauben als Erkenntnis
und Verstandesakt zuriickgefithrt werden !)

Freiburg. H. StirniMANN O. P,

Stolz, Wilhelm : Theologisch-dialektischer Personalismus und kirch-
liche Einheit. Apologetisch-kritische Studie zu Emil Brunners Lehre von
der Kirche im Lichte der thomistischen Theologie (Studia Friburgensia,
Neue Folge, 6.) — Universititsverlag, Freiburg (Schweiz) 1953, xx1x-190 S.

Die sog. « Okumenische Bewegung» die vor allem in den « Welt-
Konferenzen » der jingsten Zeit zum Ausdruck kommt, kann auch uns
Katholiken nicht gleichgiiltig lassen. Wenn auch die katholische Kirche aus
schwerwiegenden dogmatischen Griinden an diesen Einigungs-Bestrebungen
keinen unmittelbar aktiven Anteil nimmt und nehmen kann, so verfolgt
sie dieselben doch mit wachem Interesse. Von jeher hat sie ja das Vermacht-
nis des Heilandes : « Ut sint unum, sicut et Nos unum sumus » (Jo. 17, 22)
zu dem ihrigen gemacht. Aus der Uberzeugung heraus, daB es eine der
vordringlichsten Aufgaben der katholischen Theologie, vorab der Apologetik
ist, an der Wiedervereinigung der getrennten Christen mitzuarbeiten, ist
die vorliegende Monographie entstanden.

W. Stolz hatte sich die Aufgabe gestellt, den Kirchenbegriff Emil
Brunners im Lichte der katholischen, speziell thomistischen Theologie zu
prifen. Gilt doch der Ziircher Dogmatiker gegenwirtig in nicht-katholischen
Kreisen nicht blo8 der Schweiz und Europas, sondern auch der Neuen



Besprechungen 109

Welt als Autoritit ersten Ranges, und sagt er anderseits selbst: « Die
Frage nach der Kirche ist das ungeloste Problem der protestantischen
Theologie » (Das MiBverstindnis der Kirche, Ziirich 1951).

In der klaren Uberzeugung, daB Brunners Kirchenbegriff nicht richtig
verstanden werden kann, wenn er nicht im Lichte von dessen philosophisch-
theologischer Gesamteinstellung betrachtet wird, ging es dem Verf., vor
allem darum, dessen sog. theologisch-dialektischen Personalismus heraus-
zustellen., Da der protestantische Kirchenbegriff tiberhaupt mit seinem
Offenbarungs- und Glaubensbegriff aufs engste verkniipft ist — ist ja die
Kirche im Sinne des Protestantismus wesentlich « Wortkirche », « Glaubens-
gemeinschaft » — und E. Brunners Offenbarungs- und Glaubensverstindnis
grundlegend von seinem Person- und Imago-Begriff bestimmt ist, setzt
ein umfassendes, griindliches Verstindnis seiner Lehre von der Kirche die
Kenntnis dieser Grundbegriffe notwendig voraus ; sie bilden die Primissen,
aus denen B. seinen Kirchenbegriff ableitet.

Uber seinen Ebenbild-, Offenbarungs- und Glaubensbegriff ist zwar von
katholischer Seite schon wiederholt in vorziiglicher Weise gehandelt worden.
Ich erinnere nur an H. Volk: « Emil Brunners Lehre von der urspriing-
lichen Gottebenbildlichkeit des Menschen » (Emsdetten 1939) und L. Volken :
« Der Glaube bei Emil Brunner » (Studia Friburgensia 1947). W. Stolz aber
hat es nicht fir tberfliissig, sondern fiir notwendig gehalten, in langen,
tiefschiirfenden Vorarbeiten an Hand der neuesten Literatur diese Probleme
nochmals zu priifen und zu ergidnzen und die Ergebnisse in seine Mono-
graphie iiber den Kirchenbegriff aufzunehmen und etwas wirklich Neues
und Originelles zu bieten.

Die zwei ersten Teile des Werkes iiber das « Wesen der Kirche » und
die « Wesensfunktion der Kirche» als Verkiindigung des Wortes Gottes
sind in erster Linie der positiven Darstellung der Brunnerschen Kirchen-
lehre gewidmet. Aber Verf, versiumt es nicht, fortlaufend auch seine
kritischen Bemerkungen einzuflechten. Ganz besonderes Interesse widmen
wir dem dritten Teile : Kritischer Riickblick auf E. Brunners Kirchenlehre
und Ausblick auf die « Una Sancta Catholica » und ihre Einheitsprinzipien.
Mit bewundernswerter Klarheit und Meisterschaft zeigt Verf., wie der sog.
Begegnungsglaube Brunners und sein dialektisch-personalistischer Kirchen-
begriff eine untaugliche Basis fiir eine wahre kirchliche Einigung sind ; wie
umgekehrt die « Una Sancta Catholica » die sakramentale Natur der Kirche
und deren hierarchisch-gesellschaftliche Struktur mit dem dreifachen Amte,
als Einheitsprinzipien fordert. —

Verf. erweist sich als griindlicher Kenner des gesamten Brunnerschen
Schrifttuins, wie auch der irgendwie einschligigen protestantischen Lite-
ratur, Er versteht es vorziglich, die oft, wenigstens scheinbar, sich wider-
sprechenden AuBerungen und Darlegungen seines Gegners in einer sehr
klaren, verhiltnismiBig leicht verstindlichen Synthese zusammenzufassen.
Er ist ein scharfsinniger, aber immer sachlicher, ruhiger, vornehmer Pole-
miker. Keine falsche oder anfechtbare Schrift-Interpretation 148t er dem
Gegner hingehen. In alle Spitzfindigkeiten sophistischer Dialektik leuchtet
er hinein. Aber dabei ist er auch gerne bereit, die Verdienste und richtigen



110 ‘Besprechungen

Erkenntnisse Brs. geziemend anzuerkennen und zu wiirdigen. — Auf der
andern Seite bekundet er sich als einen sehr guten Kenner unserer katho-
lischen Theologie und Philosophie, namentlich der Lehre des hl. Thomas.
Sein ausgesprochener « habitus theologicus » und seine Treue zur katho-
lischen Kirche und ihrer Lehre, sein « sensus catholicus » zeigen sich auf
Schritt und Tritt. — Die sprachliche Form der Darstellung ist durch-
wegs eine schéne und gewihlte, trotz der Schwierigkeit der behandelten
Probleme,

Das vorliegende Werk von W. Stolz wird dem katholischen Theologen
und auch Laienakademiker auBerordentlich wertvoll sein als Hilfsmittel
zum Verstindnis der dialektischen, speziell der Brunnerschen Theologie.
Es wird ihm namentlich auch ein zuverlissiger Wegweiser in den Problemen
sein, welche gerade gegenwirtig die sog. Okumenische oder Una Sancta-
Bewegung aufwirft. — Aber auch in nicht-katholischen Kreisen diirfte das
Buch gréBte Beachtung finden ; es kann in manchen ehrlich nach Wahrheit
strebenden Gldubigen und Gelehrten geeignet sein, Vorurteile zu zerstreuen,
namentlich wegen der griindlichen, lichtvollen Darstellung der katholischen
Lehre. « Offiziell » wird es allerdings abgelehnt werden, als ungeeignet fiir
ein « 6kumenisches Gesprich », weil inspiriert vom Glaubensgehorsam gegen
die katholische Kirche.

Schwyz, G. M. HAFeLE O. P,

Quartus Congressus Thomisticus internationalis

Vom 13.-17. September 1955 findet in Rom der 4. Thomistenkon-
greB statt, den die « Pontificia Academia Romana S.Thomae Aquinatis»
veranstaltet. Diskussionsthema ist die « Doctrina S. Thomae comparata
cum praesenti statu scientiarum, cum dialectica hegeliana et marxistica,
cum quaestionibus ab existentialismo excitatis. » KongreBsprachen sind :
Latein, Italienisch, Franzosisch, Spanisch, Englisch und Deutsch.

Anmeldungen zur aktiven Teilnahme am KongreB (communicatio-
nes) sind zu richten an:

Pontificia Accademia Romana di S. Tommaso,
Palazzo della Cancelleria Apostolica, Piazza della Cancelleria 1,
Roma (Italia).




	Besprechungen

