
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 1

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Naturphilosophie und Erkenntnistheorie

Mitterer, Albert : Elternschaft und Gattenschaft nach dem Weltbild des

hl. Thomas von Aquin und dem der Gegenwart. — Herder, Wien 1948. 160 S.

In einem kurzen Vorwort weist der Verf. darauf hin, daß dieses Buch
seine vorhergehende Arbeit über « Die Zeugung der Organismen insbesondere
des Menschen nach dem Weltbilde des hl. Thomas und dem der Gegenwart

» voraussetzt. Tatsächlich arbeitet der Verf. schon seit Jahren an der
recht schwierigen Frage, welche Rückwirkungen auf die traditionelle
Naturphilosophie die Fortschritte der modernen Naturwissenschaften haben. Er
kommt zu dem Schlüsse, daß die auf einer unzulänglichen Naturerkenntnis
aufruhende aristotelisch-thomistische Naturphilosophie durch die Feststellungen

der modernen Naturwissenschaft in wesentlichen Bestandteilen
widerlegt ist. In seinem Buche über die Zeugung der Organismen wird diese
These auf den Bereich der Biologie angewandt. Die Ergebnisse dieser Arbeit
werden dem Leser in einer längeren Einleitung in Erinnerung gerufen, da
die Ausführungen über Elternschaft und Gattenschaft eigentlich nur
Folgerungen daraus sind. Nun war aber das Hauptergebnis dieser vorhergehenden
Arbeit folgendes gewesen : auf Grund der modernen Biologie muß gegenüber

der thomistischen (oder, wie M. sich ausdrückt, der thomasischen)
Naturphilosophie festgehalten werden, daß die Zeugung, wie jedes Werden,
nicht Erzeugung, sondern Entwicklung ist. Der wesentliche Unterschied
zwischen Erzeugung und Entwicklung besteht darin, « daß bei der
Erzeugung äußere Faktoren die Reihe aufeinanderfolgender Zustände eines

Systems verursachen, ohne daß zwischen diesen Zuständen ein kausaler
Zusammenhang bestehen müßte, während in der Entwicklung die Zustände
einander kausal bedingen, ohne daß erst äußere Faktoren sie nacheinander
herbeiführen müßten » (S. 25/26). Dieser Unterschied wird von M. unter
die beiden Gegenbegriffe Erzeugungs- und Entwicklungsbiologie zusammengefaßt.

Nun spielt sich aber die Zeugungsgeschichte des Menschen nach der
modernen Entwicklungsbiologie wesentlich anders ab als nach der alten
Erzeugungsbiologie, so wie der hl. Thomas sie kannte. Daraus folgt, daß
die Rolle, die die Eltern im Zeugungsprozesse zu spielen haben, ganz anders
aufzufassen ist, als es beim hl. Thomas der Fall ist. Dieses bedingt, daß die
Begriffe der Gatten-, Eltern- und Kindschaft « wesentlich betroffen » werden
(S. 36).



Besprechungen 91

Diese These zu beweisen und zu erläutern, dazu dient das hier
besprochene Buch. Die zwei ersten Kapitel handeln vom Begriffe der Gatten-,
Eltern- und Kindschaft, das dritte Kapitel von deren Naturrecht.

Daß die Biologie seit den Zeiten des hl. Thomas Fortschritte gemacht
hat, ist zu bekannt, als daß darüber noch ein Wort zu verlieren wäre. Ob
aber dadurch die Begriffe der Gatten-, Eltern- und Kindschaft « wesentlich
betroffen » worden sind, ist viel weniger klar und geht jedenfalls aus den
Ausführungen des Verf. nicht hervor. Diesen Ausführungen im einzelnen
nachzugehen, dazu bedürfte es einer längeren Abhandlung, Übrigens ist
eine solche Abhandlung von dieser Zeitschrift bereits für das Buch über
die Zeugung der Organismen geliefert worden (Divus Thomas 31 [1953]
185-227), so daß es nicht opportun erscheint, die Sache jetzt noch einmal
in die Länge zu ziehen.

Zur « Ehrenrettung » des hl. Thomas, mit der der Verf. sein Buch
abschließt, sei folgendes bemerkt : diese Ehrenrettung war nicht schwer zu
leisten und vollständig überflüssig, da es niemand im Ernste einfallen wird,
vom hl. Thomas zu erwarten oder gar zu verlangen, daß er auf dem Gebiete
der Erfahrungswissenschaften seiner Zeit um sechs Jahrhunderte voraus
gewesen sei. Wäre dies der Fall gewesen, so hätte man ihn wahrscheinlich
umgebracht. Andrerseits geben wir M. gerne zu, daß unter den Nachfolgern
des hl. Thomas mancher nicht rasch genug war, um die Assimilation der
immer fortschreitenden Naturwissenschaften an die ewigwährende
Philosophie vorzunehmen.

Roma, S. Anselmo. Leo Thiry O. S. B.

Peifer, John Frederick : The Concept in Thomism. — Bookman
Associates, New York 1952. 225 p.

Die Lehre vom Begriff war schon immer ein zentrales Anliegen jeder
Philosophie. Verschiedene Auffassungen und wohl auch Unklarheiten über
Ursprung, Natur und Aufgabe des Begriffs im menschlichen Erkennen
liegen schon an der Wurzel der vielgestaltigen philosophischen Systeme. Die
Art, wie eine philosophische Richtung das Begriffsproblem zu lösen sucht,
ist meist auch entscheidend für ihren weiteren Ausbau. Die Stellung eines

philosophischen Systems zum Begriffsproblem aufweisen, heißt, es in einem
wesentlichen Belang charakterisieren.

Wie der Thomismus das Begriffsproblem löst, will die nachfolgende
Studie zeigen. Als Hauptquellen zieht hiezu der Verfasser Thomas von
Aquin und seinen Kommentator Johannes a S. Thoma heran. Die
diesbezüglichen Textstellen werden in eine systematische Darstellung der Be-
griffslehre eingebaut. Vielleicht gerade darin, die im Schrifttum der genannten
Autoren verstreuten Hinweise gesammelt und systematisch angeordnet zu
finden, dürfte der besondere Nutzen des Buches liegen (Texte in englischer
Übersetzung, unterm Strich der lateinische Originaltext). Aber auch die
Ausführungen des Verfassers selbst sind klar und gehen auf die Frage bis
in die letzten Nuancen ein.



92 Besprechungen

Nach der einleitenden Problemstellung (Kap. 1) stellt der Verfasser die
Natur der Erkenntnis im allgemeinen dar (Kap. 2). Zwei Kapitel befassen
sich mit der species impressa (Kap. 3) und mit der species impressa intelli-
gibilis und ihrer Genesis (Kap. 4). Die beiden nächsten und wohl auch
wichtigsten Kapitel sind dem conceptus formalis (Kap. 5) und conceptus obiec-
tivus (Kap. 6) gewidmet. Der zweite Teil des Kap. 6 bringt dann als
Ergebnis der Untersuchungen eine meisterhafte Herausarbeitung des
Unterschieds zwischen conceptus formalis und conceptus obiectivus (Differences
between formal and objective Concept, 183-212). Der Verfasser bedient sich
hiezu einer Menge von Formulierungen aus den Texten, stellt sie
paarweise einander gegenüber und macht so den Unterschied deutlich.

J. F. Peifer schreibt klar und einfach, sodaß man seine Arbeit dem
Studierenden voll empfehlen kann. Es wäre zu wünschen, wir hätten bald
eine Übersetzung vorliegen, um sie weiteren Kreisen zugänglich zu machen.

Scheibbs (Nied. Öster.). Benno Sulzbacher O. F. M. Cap.

Van Riet, Georges : L'épistémologie thomiste. Recherches sur le
problème de la connaissance dans l'école thomiste contemporaine. (Bibliothèque
philosophique de Louvain, III.) — E. Nauwelaerts, Louvain 1946. vm-672 p.

In vorliegendem Buch geht es nicht, wie vielleicht der Titel vermuten
lassen möchte, um eine systematische Darstellung der thomistischen
Erkenntnislehre ; der Verfasser hat mit dieser Studie eine für die Gegenwart
zunächst viel wichtigere Aufgabe erfüllt : er gibt uns eine Geschichte der
thomistischen Erkenntnislehre in den vergangenen 100 Jahren. Gewiß mag
mancher zunächst meinen, eine solche Geschichte könnte doch nur eine
Wiederholung immer derselben Thesen sein ; denn Neuthomismus besage
doch nichts anderes als eben die Neuauffrischung der Lehre des hl. Thomas.
Wer so denkt, der wird durch dieses Buch ganz gründlich eines andern
belehrt ; echte Thomas-Schüler können ja nicht bloß Sätze wiederholen,
sondern müssen sich im Geiste des hl. Thomas mit den philosophischen
Strömungen ihrer Zeit auseinandersetzen. Darum wird sich in einem echten
Neuthomismus stets auch die betr. Zeit wiederspiegeln. Gerade das zeigt
das Buch van Riets hinsichtlich der neuthomistischen Erkenntnislehre in
hervorragender Weise. Es beginnt mit der Darstellung der Erkenntnislehre
des Spaniers J. Balmes, rechnet diesen aber noch nicht zu den Neuthomisten,
sondern bezeichnet ihn als den Mann, der dem Neuthomismus den Weg
geebnet hat. Als die großen Initiatoren des Neuthomismus werden die beiden
Italiener Liberatore und Sanseverino und der Deutsche Kleutgen
angeführt. Die neue philosophische Bewegung wird dann aufgenommen von
Professoren der Gregoriana in Rom (Tongiorgi, Palmieri, Schißini usw.) und
verbreitet sich von hier aus weiter über Europa ; unter den bedeutenden
Neuthomisten des zu Ende gehenden 19. Jahrhunderts werden vom Verf.
u. a. auch die drei Deutschen genannt : Gutberiet, Pesch und J. Gredt. Von
besonderer Bedeutung wurde für den Neuthomismus der Eintritt des späteren
belgischen Kardinals Mercier in die Reihen der katholischen Philosophen.
Er trat mit seiner Schule in eine echte Auseinandersetzung mit dem damals



Besprechungen 93

herrschenden Kantianismus und bildete in lebhaftem Kontakt mit Tho-
misten am Institut catholique (Dornet de Vorges, Peillaube u. a.) seinen
Neuthomismus. — In Frankreich waren es zu Beginn des 20. Jahrhunderts
zwei andere philosophische Strömungen, die die Neuthomisten auf den Plan
riefen : die an Bergson und die an Blondel sich anknüpfenden philosophischen
Bewegungen ; die Franzosen Gardeil, Maréchal, Rousselot, Garrigou-Lagrange
und Maritain erarbeiteten ihre neuthomistische Erkenntnislehre im Blick
auf diese großen philosophischen Strömungen. — Die nach 1920 lehrenden
Neuthomisten unterscheiden sich von ihren Vorgängern z. T. durch ihre
besondere Stellung zum Problem der Intuition, teils dadurch, daß sie aus
verschiedenen Theorien der früheren Neuthomisten eine je eigene Synthese
schufen. Zur ersten Gruppe rechnet der Verf. vor allem P. Picard, Descoqs,
Roland-Gosselin, P. Boyer und Romeyer, zur letzteren Gilson, Jolivet, Wil-
pert, de Vries und Santeler. — Dieser mehr zeitlich geordneten Darstellung
der einzelnen neuthomistischen Erkenntnistheorien läßt der Verf. im Schlußkapitel

einen mehr systematisch geordneten großen Überblick über die
neuthomistischen Erkenntnislehren der vergangenen 100 Jahre folgen. Dabei
zeigt sich erst so recht die erstaunliche Fülle von Problemen, die von den
Neuthomisten gesehen und aufgeworfen wurden ; und nicht weniger groß
und reich ist die Art und Weise der Behandlung und Lösung dieser Probleme.
Immer wieder stehen andere erkenntnistheoretische Probleme im Vordergrund

des einzelnen Systems ; der eine steht aber nicht unabhängig vom
andern auf einem neuen Standpunkt ; das Ungenügen, das beim einen
gefunden wird, veranlaßt, nach neuen Wegen zur Lösung der drängenden
Fragen zu suchen ; so geht man von der deskriptiven zur kritischen, von
dieser zur transzendentalen und metaphysischen Methode über. Die
Erkenntnislehre aber bleibt bei allen eine eigene philosophische Disziplin mit
eigenem Formalobjekt : die Erkenntnis unter dem Gesichtspunkt ihrer
Gültigkeit. -— Man mag diesem umfangreichen Werk in diesem oder jenem
nebensächlichen Punkte eine Ungenauigkeit nachweisen ; daß es wirklich
eine Lücke in unserer philosophiegeschichtlichen Literatur ausfüllt, zeigt die
Tatsache, daß es nach wenigen Jahren bereits in zweiter unveränderter
Auflage erscheinen konnte.

Rottenburg (Neckar). Alfons Hufnagel.

Ethik — Gesellschafts- und Staatslehre

Kälin, Bernhard, O. S. B. : Lehrbuch der Philosophie - Einführung in
die Ethik. 2. Aufl., umgearbeitet v. Raphael Fäh O. S. B. — Selbstverlag
Benediktinerkollegium, Samen 1954. xv-394 S.

Es ist sicher nichts Leichtes, ein Lehrbuch der Ethik zu schreiben,
in dem nicht nur nach überliefertem Schema vorgegangen, sondern vor
allem auch eine Einarbeitung der neuen Probleme gesucht wird. Im
vorliegenden Werk ist nun sowohl die altbewährte traditionelle Ethik der
früheren Handbücher wie auch das ausgedehnte Material der modernen
Fragestellungen verarbeitet und zu einem Ganzen geformt, in welchem



94 Besprechungen

Klarheit und Übersichtlichkeit als besonders bemerkenswertes Kennzeichen
waltet. In der « allgemeinen Ethik » werden das Endziel, die menschlichen
Handlungen, Sittlichkeit, Sittennorm und Tugenden und Laster besprochen,
wobei stets besondere Sorgfalt auf die Definitionen gelegt wird. Darauf
folgt ein kurzer rechtsphilosophischer Traktat. Die sich anschließende « In-
dividualethik » stellt das sittliche Verhalten des Menschen in den
verschiedenen Lebensbereichen im Hinblick auf die wichtigsten Grundpflichten
dar. Die Sozialethik behandelt sodann die Gemeinschaft im allgemeinen und
besondern (Ehe, Familie, Staat, Völkergemeinschaft). Zuletzt reiht sich die
Religionsethik an.

Das Buch kann als ein wirkliches Schulbuch im guten und vornehmen
Sinne bezeichnet werden. Es gibt dem Studierenden einen ausgezeichneten
Einblick in sämtliche Probleme, die heute in der Ethik besprochen werden.
Wer es eifrig gelesen und auch studiert hat, wird in Stand gesetzt, sich in
dem Durcheinander der modernen ethischen Literatur leichter und sicherer
zurecht zu finden.

Fribourg. A. F. Uxz O. P.

von Wiese, Leopold : Soziologie. Geschichte und Hauptprobleme.
5. Aufl. (Sammlung Göschen, Bd. 101.) — Walter de Gruyter, Berlin 1954.
162 S.

Das kleine Büchlein gibt kurzen Aufschluß über das Wesen der Soziologie

als eigenständiger Wissenschaft, über ihre geschichtlichen Ausgangspunkte,

ihre Hauptrichtungen, ihre Vertreter in England, Amerika, Frankreich

und Deutschland. Der Verfasser vertritt dabei mit Eifer seine formale
Sicht der Soziologie, die er definiert als die « Lehre vom Sozialen, d. h. von
den Einwirkungen der Menschen aufeinander ». Wenngleich Sorokin gegen
diese Auffassung schärfste Bedenken erhob, so muß man doch dieser ganz
formalen Herausarbeitung Achtung zollen. Anderseits ist nicht recht
einsichtig, daß der Verf. den Begriff des Sozialen der Soziologie reserviert, als
ob das Soziale nicht auch Gegenstand philosophischer Betrachtung sein
könnte. Allerdings negiert der Verf. die Berechtigung einer Sozialphilosophie
nicht und anerkennt auch durchweg die andern Wissenschaften, die sich
um das Soziale bemühen. Warum aber dann das Soziale mit Beschlag
belegen und damit eine Entwertung des Begriffes vornehmen Von den
fünf Einwänden, die man gegen die Auffassung unseres Verf. in der Hauptsache

vorgebracht hat und auf die der Verf. auf S. 153 ff. antworten möchte,
scheint die Widerlegung des ersten Einwandes nicht ganz durchzuschlagen :

« Lassen sich die 'Formen' des sozialen Lebens von den 'Inhalten' getrennt
behandeln » mit andern Worten : Ist es möglich, bei der Erforschung von
Tatsachen des zwischenmenschlichen Zusammenhangs von den Objekten,
auf die das Handeln der Menschen gerichtet ist, abzusehen und nur die
Einwirkungen der Menschen und Menschengruppen aufeinander zu studieren
Natürlich sei die formale Unterscheidung nicht abgestritten. Gerade aber
dies beweist, daß das Soziale umgreifender ist. Jedenfalls wird die Sozialethik

gegen diese Einschränkung protestieren. Allerdings verweist unser



Besprechungen 95

Verf. die Sozialethik aus dem Gebiet der eigentlichen Realwissenschaften,
wie er in seinem Buch « Ethik » nachzuweisen versucht hat, indem er
sie in das Gebiet des Wertfühlens stellt. Hier liegt also der neuralgische
Punkt im Denken unseres Verfassers. Trotz dieser Kritik soll der
unbestreitbare Wert des kleinen Göschenbändchens nicht übersehen werden. Wer
allerdings bzgl. der Geschichte der Soziologie mehr sucht als nur einzelne
Namen, der wird zu einem umfangreicheren Werk greifen müssen. In dieser
Beziehung ist das Buch von Sorokin ein willkommener Ratgeber. Anderseits

darf man von einer Übersicht nichts Unmögliches verlangen. Wer eine
erste Hilfe für den Zugang zur Soziologie wünscht, wird darum unbedingt
das Bändchen von Leopold v. Wiese zur Hand nehmen. — Auf zwei sehr
störende Druckversehen sei hingewiesen : S. 7, Zeile 16 v. unten und S. 10
oben. Beide Male scheinen ganze Zeilen zu fehlen. Auf S. 26, Zeile 1, muß
es Treitschke, statt Teitschke heißen.

Fribourg. A. F. Utz O. P.

Monzel, Nikolaus : Geburtsstände und Leistungsgemeinschaften in der
katholischen Soziallehre des Mittelalters und der Gegenwart. (Bonner Akademische

Reden, 10.) — Peter Hanstein Verlag, Bonn 1953. 39 S.

Der Verf. möchte hier Antwort auf vier Fragen geben, die für das
Problem der von der katholischen Soziallehre heute empfohlenen
berufsständischen Ordnung von vordringlicher Wichtigkeit sind : 1. Was waren
— nicht im verklärenden Lichte der Romantik gesehen, sondern in
Wirklichkeit — Stand und Ständeordnung im Mittelalter 2. Wie haben die
Menschen des Mittelalters über die damalige Ständeordnung gedacht, und
aus welchen inneren Gründen haben sie diesen für uns Menschen von heute
unerträglichen Aufbau bejaht 3. Warum sind, nachdem die mittelalterliche

Ständeordnung durch den fürstlichen Absolutismus ausgehöhlt und
seit der französischen Revolution endgültig zerstört war, nicht wenige katholische

Sozialreformer des 19. Jahrhunderts für die Wiedererrichtung der
alten Ständeordnung eingetreten 4. Worin liegt das wesentlich Neue der
seit mehr als hundert Jahren von katholischen Sozialreformern befürworteten

berufsständischen oder leistungsgemeinschaftlichen Gesellschaftsordnung

gegenüber dem mittelalterlichen Ständewesen
Der Verf. weist in der Beantwortung dieser vier Fragen nach, daß,

wenn man den Begriff « Stand » von der Geschichte her nimmt, er höchst
ungeeignet ist, das zu bezeichnen, was man eigentlich damit bezeichnen
möchte. Mit dem Begriff des Standes verbindet sich nun einmal im Laufe
der Geschichte allzu sehr der des geburtsständischen und herrschaftsständischen

Zwanges. Monzel sagt sehr gut (S. 27), daß die katholische Soziallehre

heute von einem echt christlich verstandenen Individualismus
ausgeht, daß also von einem Hineingeboren- oder Hineingestelltsein in ein
vorgegebenes Herrschaftsgefüge nichts mehr übrig ist. Die Zugehörigkeit
zu einer Leistungsgemeinschaft soll gemäß der heutigen kath. Soziallehre
der Wahl des Einzelnen freigestellt sein. Auch sollen die Leistungsgemeinschaften

nicht mehr den Aufbau von unten nach oben zeigen, sondern



96 Besprechungen

in einem Nebeneinander einander zugeordnet sein. Damit ist also der alte
Ständegedanke grundsätzlich ausgehöhlt.

In dieser neuen Proklamierung einer Ständeordnung mit ganz eigenem
Gepräge stellen sich aber nach der Ansicht des Verf. schwierige Probleme,
die bis heute noch nicht angefaßt worden sind. Diese Problematik einmal
deutlich hervorgehoben zu haben, ist ein ganz besonderes Verdienst unseres
Verf. Die erste Problematik besteht nach Ansicht Monzels darin, daß das
Verhältnis von wirtschaftlichen und kulturellen Leistungsgemeinschaften
noch völlig unklar sei. Im Schrifttum werden, so sagt der Verf., fast
ausschließlich die wirtschaftlichen Leistungsgemeinschaften behandelt, die
kulturellen nur nebenher erwähnt. Stehen aber die kulturellen nicht weit höher
als die wirtschaftlichen Und besteht nicht die Gefahr, daß der moderne
Ökonomismus das kulturelle Anliegen völlig zertritt « Wenn neben einem
beratenden « Wirtschaftsparlament » auch ein beratendes « Kulturparlament

» gebildet würde, und darüber eine oberste Vertreterversammlung
aller Berufe, wie kann dann Vorsorge getroffen werden, daß die
Höherwertigkeit der geistigen und kulturellen Anliegen gegenüber der massiven
Stoßkraft materieller Interessen zur Geltung kommt » (S. 29). Hier kann
also demokratisches Zusammenzählen von Stimmen nichts fruchten, im
Gegenteil nur schaden. — Die zweite Problematik sieht unser Verf. in dem
noch ungeklärten Verhältnis der obersten Vertreterversammlung aller
Leistungsgemeinschaften zum Staate, bzw. zum politischen Parlament als der
gesetzgebenden Körperschaft. Die heutige Soziallehre der kathol. Autoren
besteht mit Hartnäckigkeit auf der rein sozialen Struktur der Berufsstände,
bzw. Leistungsgemeinschaften. Wie aber soll die leistungsgemeinschaftlich
geordnete Gesellschaft konkret gesichert werden — Die dritte Problematik
sieht Monzel in der praktischen Unmöglichkeit für den einzelnen Menschen,
sich irgendeinen Beruf, namentlich im wirtschaftlichen Sektor, als Stand
des Lebens zu erwählen, angesichts der stets schwankenden Marktlagen
und des rapiden technischen Fortschrittes. Wir möchten hier den Gedanken
noch hinzufügen, daß gerade eine « strenge » Durchführung des
berufsständischen Gedankens eine gewisse Lenkung des Wirtschaftsprozesses nötig
zu machen scheint, wenn man wirklich einem jeden einen ständigen und
festen Platz im Leistungsgefüge sichern will. Dann aber fällt der Traum
einer leistungsgemeinschaftlichen Ordnung im Sinne einer aus der freien
Berufswahl des einzelnen sich gewissermaßen von unten her ergebenden
Ordnung dahin. Aus diesem Grunde haben sich bisher die Vertreter der
berufsständischen Ordnung eigentlich doch nur im sozialen Bereich bewegt,
ohne irgendwie die Wirtschaft als freies Geschehen der Wirtschaftssubjekte
antasten zu lassen. Der Wirtschaftler, der vom Gedanken einer
berufsständischen Ordnung eingenommen ist, wird daher notwendigerweise ein
klein wenig zum Lenker der wirtschaftlichen Geschicke. Wie aber dann
noch Neoliberalist bleiben, wie es die meisten Verfechter der berufsständischen

Ordnung tatsächlich, wenn auch uneingestanden, sind
Monzel hat in seiner kleinen, aber überaus gediegenen Schrift die wunden

Stellen der viel gepriesenen berufsständischen Ordnung aufgedeckt.
Man liest die Seiten mit Spannung und unermüdetem Interesse. Es sei



Besprechungen 97

gestattet, nur eine kleine Anregung zu der auf S. 26 angeführten
katholischen Auffassung von der bloß subsidiären Aufgabe des Staates zu geben.
Sofern das Subsidiaritätsprinzip eine gewisse Zurückhaltung vonseiten des
Staates verlangt, mag man es als ein aus der Tradition gegebenes Prinzip
ansehen, wenngleich auch hier nur mit Reserven. Man denke nur an die
Lehre des hl. Thomas, wonach eben der Staat die « vollkommene Gesellschaft

» ist, die gewissermaßen alles beherrscht (vgl. die Arbeit von F. Faller,
Die rechtsphilosophische Begründung der gesellschaftlichen und staatlichen
Autorität bei Thomas v. Aquin, Sammlung Politeia V., Heidelberg 1954).
Die Auslegung des Subsidiaritätsprinzips, die heute ebenfalls allgemein als
altchristliches Gedankengut angesehen wird, daß der soziale und politische
Aufbau vom Individuum aus beginne, ist aber noch mehr eine gedankliche

Errungenschaft des im modernen Zeitalters lebenden Christentums.
Dies gesehen und einmal mit Nachdruck betont zu haben, ist ebenfalls
ein Verdienst der vorliegenden Schrift (S. 27 f.). Viele der katholischen Per-
sonalisten meinen nämlich, daß die urchristliche Lehre vom Menschen als
dem Abbild Gottes von vornherein auch in der Weise im politischen Raum
gegolten habe, als ob alles politische Geschehen vom Individuum, bzw. von
den vielen Individuen ausgegangen wäre. Monzel erklärt ganz richtig : « Das
Gefühl dafür ist in der Neuzeit gewachsen. » (27)

Fribourg. A. F. Utz O. P.

Lentner, Leopold : Der Christ und der Staat. Grundsätzliche Feststellungen

in den Rundschreiben Leo XIII. und ihre Gültigkeit für die Gegenwart.

— Springer-Verlag, Wien 1952. iv-195 S.

Unter verschiedenen Leitgedanken wird die Gesellschafts- und Staatslehre

Leos XIII. aus der geschichtlichen Umwelt in ihrer heute noch
geltenden Aktualität dargestellt : die Fronten des 19. Jahrhunderts, Autorität
und Macht, Gesetz und Bindung, die Ordnung der Ehe, Staatsvolk und
Staatswille, die Voraussetzung für den Staat, der Mensch in Kirche und
Staat, Freiheit und menschliche Persönlichkeit, Verantwortung für Volk
und Staat, Erziehung und Schule, die Kraft der Kirche, Heimholung und
Gestaltung der Welt. Die einzelnen Kapitel überschneiden sich allerdings
ziemlich stark. Z. B. stände vieles, was unter « Der Mensch in Kirche und
Staat » erwähnt wird, viel besser im Abschnitt über « Autorität und Macht »

oder « Gesetz und Bindung ». Anderseits ist man dem Verfasser doch sehr
dankbar, daß er mit so lebendigem Wort die geistige Situation des 19.
Jahrhunderts gezeichnet hat. Ein reiches Literaturmaterial ist verarbeitet,
allerdings wäre man befriedigter, wenn der Verf. die Originalfundstellen der
Schriften Leos angegeben und nicht so oft auf irgendwelche Autoren
zurückgegriffen hätte, die gerade den betreffenden Text zitiert haben (wie z. B.
Tischleder). Unser Verf. scheint im übrigen sehr stark von Tischleder
abhängig zu sein. Er ist der Frage vom Ursprung der Autorität nicht mit
eigenem Spürsinn nachgegangen. Darum ist gerade die Designationstheorie
verzeichnet. Trotz allem : Man gewinnt aus den Darlegungen Lentners einen
überwältigenden Einblick in das ungeheure geistige Schaffen Leos XIII.

Fribourg. A. F. Utz O. P.

7



98 Besprechungen

Geschichte der mittelalterlichen Philosophie

Boehner, Philotheus O. F. M. : Medieval Logic. An outline of its
development from 1250 to ca. 1400. — The University of Chicago Press, Chicago
(Illinois) 1952. xvn-130 p.

Das Gebiet der mittelalterlichen Logik ist immer noch zu wenig
erforscht, um letzte und gesicherte Aussagen zu machen über traditionelles
und originelles Gedankengut der scholastischen Logik und über ihre
Beziehungen zur Logistik. Boehners Studie ist ein wertvoller Versuch, uns zum
Bewußtsein zu bringen, daß man sich vor zwei Extremen hüten muß :

entweder die klassische und mathematische Logik als zwei total verschiedene
Systeme zu betrachten oder aber die beiden zu identifizieren.

In einem ersten Teil zeigt uns der Verfasser anhand der Logikparaphrase

Alberts des Großen das Erbe, das der mittelalterliche Logiker
antreten konnte sowie die neuen Elemente der scholastischen Logik. Im
zweiten Teil wird am Beispiel einiger Vertreter (Petrus Hispanus, Wilhelm
von Ockham, Walter Burleigh und Albert von Sachsen) die Lehre von den
Syncategoremata, der Suppositio und der Consequentiae dargestellt. In der
Suppositions- und Consequenzenlehre sieht der Verfasser die Vorläufer des

logistischen Prädikamenten- bzw. Aussagenkalküls. Im dritten Teil sind
die logischen Systeme der oben genannten Autoren sowie jenes von Johannes
Buridan erläutert. Boehner legt Wert darauf, u. a. die Beziehungsnähe des
üblichen Traktates « De obligatione » mit der modernen Axiomatik und des
Traktates « De insolubili » zum Modalitäten- und Antinomienproblem
aufzuzeigen.

Ob die Überzeugung des Verfassers in bezug auf die große Ähnlichkeit
von traditioneller und moderner Logik nicht etwas zu optimistisch ist, wird
die dringend notwendige Erforschung der scholastischen Logik zeigen müssen.

Daß aber Ähnlichkeiten bestehen, dürfte Boehner bewiesen haben.

Stans. Waldemar Gremper O. F. M. Cap.

Liber de sex principiis Gilberto Porretae ascriptus ad fidem manu-
scriptorum edidit Albanus Hevsse O. F. M. (f), recognovit Damianus van
den Eynde O. F. M. (Opuscula et textus, Series scholastica, Fase. VII.) —
Aschendorff, Monasterii Westfaliorum 1953. 36 p.

Schon 1930 schlug G. Lacombe, als er die Edition von A. Heysse rezensierte,

vor, die Hs. Paris, Nat. Bibl. cod. lat. 16597, 13. Jahrh. heranzuziehen,

um einen besserenText zu erzielen (The New Scholasticism 4 [1930] 61).
Nach mehr als zwei Jahrzehnten hat nun D. van den Eynde die
Textverbesserung durchgeführt. Um auch die Forschungen der Zwischenzeit zu
berücksichtigen, wurde die Einleitung neu verfaßt. Demnach ist die Autorschaft

des Gilbertus Porreta (c. 1080-1154), die früher schon angezweifelt
wurde, noch unsicherer geworden. Es konnte bis jetzt noch keine
Handschrift aufgefunden werden, die ins 12. Jahrhundert zurückreichen würde.
Ebenso steht noch jedes zeitgenössische Zeugnis aus, das für Gilbertus
sprechen könnte. Erst ungefähr 1230 wird Gilbertus erstmals von Roland



Besprechungen 99

von Cremona O. P. als Verfasser des « Liber de sex principiis » genannt.
Vorher, aber auch nachher noch, tritt die Schrift anonym oder als aristotelische

Schrift auf. Der Zweifel wird noch verstärkt durch Hinweise (16, 7)

und Zitationen (Ende des Kap. VIII), die eine lateinische Übersetzung der
aristotelischen Schrift « De generatione et corruptione » nahelegen, die aber
erst von Henricus Aristippus (f 1162) angefertigt wurde. Alle diese Indizien
sind indes nicht so stark, daß sie die Autorschaft Gilberts sicher ausschließen
könnten.

Die Einteilung des Textes, die Zählung der Seiten und mit kleinen
Abweichungen auch die Verszählung stimmen mit jener der Heysseschen
Edition überein. An 12 Stellen tritt die neu herangezogene Pariser Hs. in
Erscheinung. Im Variantenapparat, der ansonsten unverändert übernommen
wurde, kommt die Pariser Hs. nur positiv für diese 12 Stellen zur Geltung,
was zwar das Auffinden dieser neuen Stellen im Text erleichtert, anderseits
aber die Einheit des Variantenapparats stört, da von den übrigen drei Hss.
nur die negativen Varianten aufscheinen. Es muß im allgemeinen zugegeben
werden, daß der Text besser geworden ist, besonders die Stellen 18, 5-6 ;

33, 16 und 33, 18 haben den Text berichtigt. Die meisten der angebrachten
Änderungen werden auch von der Paraphrase Alberts des Großen (Borgnet I,
305-372 ; ebenso in acht Hss., drei davon aus dem 13. Jahrh.) wörtlich
bestätigt. Für die Änderung bei 11, 23 : « que illud quod extrinsecus est

exigunt » wäre vielleicht doch die frühere Lesung « que extrinsecus con-
tingunt » vorzuziehen, wie sie sich auch in der Paraphrase Alberts (Borgnet I,
316 b und in den Hss.) vorfindet. Der Ausdruck bezieht sich auf das zwei
Zeilen vorherstehende « extrinsecus advenit », beides Ausdrücke, die sehr
geläufig waren. Das Komma nach « simpliciter » (11, 22) stört.

Man wird dem Editor für seine verbesserte Textausgabe dankbar sein,
da sie ein wichtiger Beitrag ist, das Dunkel, das um den « Liber de sex
principiis » herrscht, aufzuhellen.

Scheibbs (Nied. Öster.). P. Benno Sulzbacher O. F. M. Cap.

Meiler, Bernhard : Studien zur Erkenntnislehre des Peter von Ailly.
Anhang : Aillys Traktat « De materia concilii generalis ». (Freiburger
theologische Studien, Heft 67.) — Herder, Freiburg Br. 1954. xxxn-346 S.

Zuerst sei darauf aufmerksam gemacht : die vorliegende Studie enthält
mehr als ihr Titel besagt: im Anhang wird zum erstenmal der Traktat des
Peter von Ailly « De materia concilii generalis » veröffentlicht. Ich bedaure
es lebhaft, daß diese wichtige Editionsarbeit (es sind vier Hss. zugrundegelegt,

von denen offenbar P und P 2 in sehr naher Beziehung zueinander
stehen) einer Studie über die Erkenntnislehre lediglich als Anhang beigefügt
ist, wo sie gewiß später niemand mehr sucht. Ich würde es deshalb sehr
begrüßen, wenn dieser Traktat, vielleicht zusammen mit andern noch
unveröffentlichten Schriften des großen Kardinals von Cambrai und berühmten
Spätscholastikern, in einer Sonderausgabe ein zweites Mal erscheinen würde.

Nach einer längeren Einleitung über die geschichtliche Stellung Peters
von Ailly wendet sich M. im ersten Hauptteil der Darstellung der philo-



100 Besprechungen

sophischen Erkenntnislehre des Kardinals zu. Im ersten Kapitel wird « Die
psychologische Grundlage der Erkenntnis » (Seele und Seelenvermögen, in-
tellectus agens und possibilis, intellectus speculativus und practicus, ratio
superior und inferior, die psychologischen Eigenschaften des Erkenntnisaktes,

die verschiedenen Arten von species), im zweiten « Die
erkenntnistheoretische Geltung der Erkenntnis » (die Fragen nach Wahrheit und
Gewißheit, Erkenntnis der Grundprinzipien des Denkens und Seins), im
dritten « Die Erkenntnis der Seele und der Außenwelt », und im vierten
« Die Gotteserkenntnis » (Dasein, Einzigkeit Gottes, Erkennbarkeit der
göttlichen Attribute, Unvollkommenheit unserer Gotteserkenntnis) dargestellt.
Der zweite Hauptteil wendet sich der « Theologischen Erkenntnislehre »

Peters von Ailly zu. Hier werden die Fragen untersucht, wie Peter das
Wesen des Glaubens, die Prinzipien des Glaubens und das Verhältnis von
Wissen und Glauben zu bestimmen versucht hat ; daraufhin wird die
Auffassung Peters über die Lehre von der doppelten Wahrheit ausführlich
erörtert. Die Untersuchung über die Theologie als Glaubenswissenschaft mit
einer letzten Teiluntersuchung über die Philosophie als « ancilla theologiae »

beendet die wertvolle Studie. Ein ausführliches Personen-, Orts- und
Sachverzeichnis am Ende des Buches erleichtert dessen Benützung.

Der Verf. begnügt sich nicht mit der bloßen Darstellung der Lehre
seines Spätscholastikers ; er sucht von Anfang an ihn immer historisch zu
begreifen. Darum werden den einzelnen Paragraphen des öftern längere
historische Einleitungen vorangestellt, um auf diese Weise dann Peter in
eine bestimmte Gruppe von Scholastikern einreihen zu können. Sowohl bei
diesen historischen Einleitungen wie auch bei der Darstellung der Ansichten
Peters hat es sich der Verf. nicht verdrießen lassen, immer wieder recht
ausführliche Zitate zu bringen. Diese ausführlichen Belegstellen sind
besonders dort begrüßenswert, wo es sich um bisher unveröffentlichte
Schriften Peters handelt. Diese Zitate ermöglichen es aber auch dem Leser,
selbständig zu den vorgetragenen Deutungen Stellung zu nehmen.

Im Hinblick auf die leider noch weithin bestehende Unkenntnis der
spätscholastischen Philosophie ist vorliegende Studie sehr zu begrüßen.
Mich dünkt aber, der Verf. sollte mit diesem Buch seine Bemühungen um
die Erhellung der Philosophie des Peter von Ailly nicht beschließen, sondern
sie noch fortsetzen. Für eine solche Fortsetzung möchte ich ihn auf die
Untersuchung folgender Fragen hinweisen : Ist die metaphysische Betrachtung

des Erkenntnisproblems, wie es neuerdings bei Thomas mit Recht
gesehen wird, von Peter richtig verstanden Oder ist Peter nicht vielmehr
von Ockham in dessen Mißverständnis der thomistischen Metaphysik weit
mehr beeinflußt Hat darum Peter die Lehre vom intellectus agens, der
species usw. in ihrem metaphysischen Sinn überhaupt recht erfaßt
Dieselbe Frage gilt im Hinblick auf das Wahrheits- und Evidenzproblem u. a.
Meiler sieht im Grunde in Peter einen Synkretisten ; welches ist das letzte
treibende agens für einen solchen Synkretismus Das Bemühen um solche
und ähnliche Fragen dürfte sich bei Peter von Ailly gewiß noch lohnen

Rottenburg (Neckar). Alfons Hufnagel.



Besprechungen 101

Geschichte der Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts

Lehmann, Gerhard : Die Philosophie des neunzehnten Jahrhunderts.
2 Bde. (Geschichte der Philosophie, VIII-IX ; Sammlung Göschen, Bd. 571

u. 709.) — de Gruyter, Berlin 1953. 149, 166 S.

In zwei Bändchen eine Geschichte der Philosophie des 19. Jahrhunderts
zu schreiben war keine leichte Aufgabe. Eine große Zahl hervorragender
Denker war zu behandeln. Die Darstellung durfte nicht, wenn sie wirklich
Philosophiegeschichte sein will, als eine Kollektion neben- oder nacheinander
zufällig im gleichen Zeitraum entstandener Lehrmeinungen erscheinen.
Lehmann will den ideengeschichtlichen Zusammenhang aufzeigen. So
erscheint die Philosophie im zweiten und letzten Drittel des Jahrhunderts,
bzw. der « Verfall » der Philosophie um 1850 nicht allein als Kontrast und
Erschlaffung, als ein Niederreißen, was die Metaphysik aufgebaut hat,
sondern auch als Fortentwicklung und Weiterbildung der in der Philosophie
des ersten Drittels enthaltenen Tendenzen. Darum kann der Verfasser die
Philosophie des 19. Jahrhunderts nicht mit dem Jahre 1800 beginnen,
reicht doch die Goethezeit (1780-1830), die eine innere Einheit bildet, bis
tief ins 19. Jahrhundert hinein, erhält aber ihr Gepräge vom 18. Jahrhundert.
Freilich besteht eine Kontinuität zwischen ihr und der nachfolgenden Zeit,
so daß die Struktur des 19. Jahrhunderts ohne Beziehung auf sie nicht zu
bestimmen ist.

Wie es schwierig ist, den Anfang der Philosophie des 19. Jahrhunderts
zu bestimmen, so ist es schwer, ihr Ende festzusetzen. Alles hängt davon ab,
was als Philosophie der Gegenwart gilt. Die Grenzen der Gegenwartsphilosophie

mußten öfters überschritten werden. Umgekehrt wird einiges,
das zur Philosophie des 19. Jahrhunderts gehört, von Lehmann der
Gegenwartsphilosophie zugeordnet. So war der Neuidealismus z. B. um die
Jahrhundertwende schon in voller Blüte, aber Denker wie Rickert und Natorp,
Eucken und Dilthey rechtfertigen es, ihn in der Philosophie der Gegenwart
zu behandeln. Nietzsche und Kierkegard gehören zeitlich dem 19.
Jahrhundert an, doch sind ihre Wirkungen in der Gegenwart größer als zu ihrer
Zeit. Sie wurden erst in der Gegenwart als Philosophen im eigentlichen Sinne
erkannt.

Die Haupteinteilung der zwei Bändchen möge einen Einblick in den
behandelten Stoff geben. Grundsatzphilosophie und Wissenschaftslehre :

K. L. Reinhold, G. E. Schulze, S. Maimon, J. G. Fichte. Die Romantische
Philosophie : Schlegel, Schleiermacher, Fr. L. von Hardenberg, K. W. Solger,
K. Chr. Fr. Krause. Der absolute Idealismus mit Schelling, Schleiermacher,
Fichte und Hegel. Die Gegner : J. Fr. Fries, J. Fr. Herbart, A. Schopenhauer.
Das zweite Bändchen behandelt den Spätidealismus : Schelling, Chr. H.
Weisse, I. H. Fichte, Th. Fechner und H. Lotze. Die Krise der Philosophie
im Vormärz bespricht D. Strauss, L. Feuerbach, M. Steiner, Marx und
Engels. Das dritte Kapitel macht mit dem Neukantianismus bekannt :

H. v. Helmholz, Fr. A. Lange, O. Liebmann, W. Windelband, H. Cohen.



102 Besprechungen

Im Abschnitt : Weltbild und Denkformen des Positivismus berücksichtigt
der Verfasser, der sonst nur die deutschen Philosophen ins Auge faßt, auch
außerdeutsche Einflüsse ; denn der Positivismus ist wesentlich außerdeutschen

Ursprunges. Es werden darum Auguste Comte, John Stuart Mill,
W. Schuppe, Richard Avenarius und Ernst Mach behandelt. Das letzte
Kapitel bespricht die Wissenschaftssynthese : H. Spencer, W. Wundt,
E. v. Hartmann.

Jedem Kapitel oder Abschnitt ist ein Literaturnachweis angefügt, der
Ausgaben und Neuausgaben und Monographien angibt und für das
Weiterstudium kostbare Winke gibt. Die biographischen Notizen geben, meist
im Kleindruck, wissenschaftlich gesicherten Überblick über das Leben und
die Tätigkeit der einzelnen Philosophen. Ein beschäftigter Lehrer wird
dafür besonders dankbar sein. Wie schon hervorgehoben, sucht Lehmann
den innern Zusammenhang der einzelnen Denker aufzuzeigen. Hier zeigt er
eine Fülle historischen Wissens und eine geniale, philosophische Intuition,
welche Zusammenhänge aufdeckt. Es ist nicht immer leicht, allen Gedanken
und Zusammenhängen zu folgen, wenn man nicht mit all den angeführten
Philosophen gut bekannt ist. Wir bedauern, daß das Aufblühen der
Neuscholastik mit keinem Wort erwähnt wird. Wir sind aber überzeugt, daß
diese zwei Bändchen jedem Lehrer der Philosophie und Philosophiestudenten
gute Dienste leisten werden.

Stans. Clodoald Hubatka O. F. M. Cap.

Huber, Max : Eduard von Hartmanns Metaphysik und
Religionsphilosophie. — Verlag P. G. Keller, Winterthur 1954. 143 S.

Wenn auch in der heutigen Philosophie und Theologie der Einfluß
E. von Hartmanns kaum zu spüren ist, verdient das wissenschaftliche Werk
dieses Denkers doch nicht, ganz in Vergessenheit zu geraten. Denn es werden
in seinen metaphysischen und religionsphilosophischen Untersuchungen
Fragen aufgegriffen, die sich jeder Zeit von neuem stellen.

Durch ein fleißiges Zusammentragen bezeichnender Stellen aus den
verschiedenen Werken E. von Hartmanns bietet der Verfasser eine kurz gefaßte
Wiedergabe von dessen metaphysischen und religionsphilosophischen
Ansichten.

In der Metaphysik ist es das Unbewußte nach seinem Wesen, seinem
Verhältnis zum Bewußten und zum christlichen Gottesbegriff und der für
E. von Hartmann charakteristische Pessimismus. Der sich mit dessen

Religionsphilosophie befassende zweite Teil des Buches behandelt die
geschichtlich-kritischen und die systematischen Versuche des Philosophen.
Der Darstellung der einzelnen Lehrpunkte fügt der Verfasser seine
'Einwendungen' bei und läßt auch andere mit ihren Bedenken ergiebig zu
Worte kommen.

Zuverlässige Darstellungen solcher Art — und zu ihnen darf man die
vorliegende rechnen — haben den Vorteil, daß sie dem Leser in verhältnismäßig

kurzer Zeit einen Einblick in den Wesensgehalt eines umfangreichen



Besprechungen 103

Werkes vermitteln ; sie haben, infolge des begrenzten Raumes, auf dem
das geschehen muß, manchmal den Nachteil, daß sie kürzen, vereinfachen,
Voraussetzungen und Zusammenhänge nicht immer genügend sehen lassen.

Der Verfasser hat seine Aufgabe, die wichtigsten Lehren E. von
Hartmanns darzulegen und sie auf ihren Wahrheitsgehalt zu prüfen, gut gelöst,
wenngleich man in den 'Einwendungen' ab und zu mehr philosophischen
Tiefengang wünschen möchte.

Es sei erlaubt, noch auf einige Ungenauigkeiten hinzuweisen :

1. Auf S. 12 wird von einem «Dogma von der theologia naturalis»
gesprochen. So etwas gibt es in der katholischen Kirche nicht. Wohl hat
die Kirche in einer Frage der theologia naturalis, nämlich der des Daseins
Gottes, die bindende Erklärung gegeben : Gott könne mit dem natürlichen
Licht der Vernunft aus dem, was geschaffen ist, mit Sicherheit erkannt werden.

2. Es ist etwas viel behauptet, wenn gesagt wird : « Die natürliche
Erkenntnis Gottes besteht vor allem im Beweis des Daseins Gottes » (12).

3. Der Streit zwischen dem Panthelismus Schopenhauers und dem
Panlogismus Hegels kann nur in einem sehr uneigentlichen Sinne die
Fortsetzung des Streites der Thomisten und Skotisten über den Vorrang des
Verstandes oder des Willens in Gott angesehen werden (19), denn Schopenhauer

und Hegel einerseits und Thomisten und Skotisten anderseits bewegen
sich auf ganz verschiedenen Ebenen.

4. Das Verhältnis von Transzendenz und Immanenz in Gott läßt sich
nicht zurückführen auf das von Endlichkeit und Unendlichkeit (56). Auch
die Immanenz bei Gott gehört ganz auf die Seite der Unendlichkeit.

5. Die Ansicht, die Welterhaltung sei eine fortgesetzte Welterschaffung,
ist keine Ausnahme im christlichen Theismus (57). Wenigstens für die
katholischen Philosophen ist es selbstverständlich, daß von Gott aus gesehen
der Akt der Welterhaltung genau der gleiche ist wie der Akt der
Welterschaffung. Diese 'kontinuierliche Schöpfung' unterscheidet sich aber von
dem, was E. von Hartmann darunter versteht.

Geistingen (Sieg). Joseph Endres C. Ss. R.

Wetter, Gustav A. : Der dialektische Materialismus. Seine Geschichte
und sein System in der Sowjetunion. — Herder, Freiburg 1952. xii-648 S.

Es handelt sich hier um ein Werk, das nach seinem Umfang zu den
ausführlichsten und nach seinem Gehalt zu den eindringensten Darstellungen

über die heutige Sowjetphilosophie gehört. In beidem geht es auch
über die vom gleichen Verfasser stammende Arbeit 'II materialismo dia-
lettico sovetico' hinaus.

Der Stoff, dessen Darstellung auf einer umfangreichen, vor allem auch
originären russischen Fachliteratur gründet, wird in zwei Hauptteilen
dargeboten. Im ersten Teil wird die Geschichte der heutigen Sowjetphilosophie
entwickelt, wobei die Abschnitte über spezifisch russische Verhältnisse,
Entwicklungszusammenhänge und Auseinandersetzungen für den westlichen
Leser besonders unterrichtend sind. Der zweite Teil, in dem wohl das



104 Besprechungen

Schwergewicht des ganzen Werkes liegt, bringt die Systematik der
Sowjetphilosophie.

Hier wird deren Wesen, ihr Materiebegriff, die Stellung des dialektischen

Materialismus zur modernen Naturwissenschaft und Grundsätzliches
aus der Erkenntnistheorie behandelt.

Neben Selbstverständlichem und Fehldeutungen sieht der Verfasser
hier auch Ansätze zu einer wirklichen Philosophie, die sich ihrer
Eigenstellung und Daseinsberechtigung der Naturwissenschaft gegenüber bewußt
ist, die den Begriff der Wirklichkeit vertieft und in der Erkenntnislehre
über einen groben Sensualismus hinausgeht. Ihr Kennzeichen ist und bleibt
jedoch der Materialismus, der mit manchen Einzellehren nicht vereinbar
ist und deren Wahrheitsgehalt letztlich wieder verdirbt. Innerhalb der
marxistischen Philosophie erhält der sowjetische Materialismus ein besonderes

Gepräge durch seine Forderung, zwischen Theorie und Praxis Einheit
zu bewahren und durch seine Parteimäßigkeit, die jedes Abweichen als
Abfall und Häresie betrachtet.

Als weiteres Merkmal dieser Philosophie ließe sich nennen : ihre
technischwissenschaftliche Primitivität, ihre Unkenntnis anderer philosophischer
Systeme und ihre Unfähigkeit, andere Lehren vorurteilslos zu prüfen.

Die Materie ist die einzige, unabhängig vom Bewußtsein bestehende
und uns in der Empfindung gegebene Wirklichkeit. Sie ist die Quelle von
deren unendlicher Mannigfaltigkeit. In ihrem Wesen dunkel bleibend, hat
sie als erkennbare Wesenseigenschaften ewig und bewegt zu sein, wobei
diese Bewegung aufsteigend ist und neue Formen zeugt. Es handelt sich
also nicht nur um rein mechanische Vorgänge örtlicher Veränderung,
sondern um Wandlungen qualitativer Art. Dadurch wird zum Beispiel das
Leben nicht einfach zurückgeführt auf physikalisch-chemische Veränderungen,

und menschliche Erkenntnisvorgänge werden nicht aus tierischen
abgeleitet. Oft aber fließen die Begriffe Materialismus und Realismus
ineinander, sodaß Materialismus gleichbedeutend ist mit erkenntnistheoretischem
Realismus.

Diese Philosophie ist nicht nur mehr als ein politisches Ordnungsprinzip

oder eine Wirtschaftstheorie, sie ist auch mehr als Philosophie, sie

ist eine säkulare Heilslehre, eine Religion ohne Gott.
Wenn das Wort des Verfassers wahr ist —- und es sprechen leider

gute Gründe dafür — daß nämlich die Philosophie des dialektischen
Materialismus nicht nur die amtliche Weltanschauung des Sowjetstaates ist,
sondern auch die oft unbewußte und unausgesprochene Einstellung des
nicht-christlichen Durchschnittsmenschen, ganz gleich, welches seine
politische Haltung, seine soziale Stellung und politische Zugehörigkeit ist, dann
ist das ein Grund mehr, daß sich alle, die in der Wissenschaft oder im
öffentlichen Leben Verantwortung tragen, sehr eingehend mit Wetters Werk
befassen sollten.

Geistingen (Sieg). Joseph Endres C. Ss. R.



Besprechungen 105

Schneider, Friedrich : Philosophie der Gegenwart. (Glauben und Wissen,

12.) — Ernst Reinhardt Verlag, Basel 1953. 76 S.

In der vorliegenden Schrift geht es dem Verfasser um die « Darstellung
und Herausarbeitung der Probleme, die sich im Laufe der neuzeitlichen
Philosophie herausgebildet haben und nunmehr einer Lösung in verschiedenem

Grade zugeführt sind » (S. 7). Und zwar ließ er sich dabei nach seinen
eigenen Worten leiten von der Neigung des heutigen Lesers zu kleinen
Schriften und von seinem Nicht-Zeit-Haben für größere Systeme. Populäre
Darstellungen erfreuen sich gerade auch auf dem Gebiete der Philosophie
einer allgemeinen Beliebtheit. Sie vermögen aber notgedrungen nicht allen
wissenschaftlichen Anforderungen zu genügen, wie es sich auch in unserem
Falle zeigt.

Das Büchlein gliedert sich in 4 Kapitel, wovon das erste der «

Philosophie des Geistes » — der Autor meint damit Kant und den nachkantia-
nischen Idealismus — gewidmet ist. Die beiden folgenden Kapitel behandeln
die Philosophie des Lebens und der Existenz, während abschließend «

Philosophie und philosophische Forschung der Gegenwart » zur Darstellung
gelangen, worunter Schneider die « Wende zum Objekt » versteht.

Angesichts der überragenden Bedeutung, die Kant als unbestrittener
Zentralfigur des modernen Denkens zukommt, wäre es unbedingt erforderlich

gewesen, den historischen Hintergrund und den inner-systematischen
Denkprozeß, die zum kantischen Idealismus geführt haben, etwas näher
zu erklären und nicht einfach stillschweigend vorauszusetzen. Auch hätte
unbedingt ein Hinweis auf Descartes erfolgen müssen, denn mit seinem
« Cogito » und der damit verbundenen Ablehnung der Sinneserkenntnis steht
dieser Philosoph am Anfang des modernen Subjektivismus.

Das Kapitel über die Lebensphilosophie ist zu allgemein gehalten.
Besonders ist hier von Nietzsche sowie vom Phaenomenologen Scheler
die Rede, während Bergson überhaupt nicht erwähnt wird. Für die Ethik
der Lebensphilosophie wird die Relativierung aller Werte als charakteristisch
hingestellt. Bei Scheler, den wir hier angeführt finden, trifft aber gerade
das Gegenteil zu.

Die Existenzphilosophie, von welcher der folgende Aufsatz handelt, ist
vor allem im Rahmen der Lebensphilosophie, Phaenomenologie und
modernen Metaphysik zu betrachten, deren Bedeutung Schneider viel zu wenig
unterstreicht. Dafür wird der allerdings unbestreitbare Einfluß Kants über
Gebühr betont. In der Existenzphilosophie wird doch das metaphysische
Problem des Seins aufgegriffen, gerade Heidegger und Sartre versuchen den
Idealismus zu überwinden, man will zum « Ansichseienden » gelangen, was
ja alles ganz im Gegensatz zum Geiste Kants steht.

Die « Wende zum Objekt », womit sich das letzte Kapitel beschäftigt,
bedeutet in erkenntnistheoretischer Hinsicht die fortschreitende Loslösung
vom idealistischen Subjektivismus und die Anerkennung des extramentalen
Seins, welchem gegenüber sich das Subjekt passiv verhält. Damit im
Zusammenhang steht die Beschäftigung mit dem Sein, die Rückkehr zur Ontologie.

Es werden hier viele Autoren zitiert, vornehmlich wird Nicolai Hart-



106 Besprechungen

mann erklärt, während wir den Namen Whiteheads nirgends finden. Die
Ausführungen in diesem Abschnitt gehören wohl zum Interessantesten, das

uns Schneider bietet (sie machen etwas mehr als die Hälfte des Büchleins
aus). Es muß aber hervorgehoben werden, daß manche Gedanken und
Problemstellungen, von denen hier die Rede ist, keineswegs so « original »

sind, wie es den Anschein erwecken könnte, sondern schon lange zum
Gemeingut der traditionellen Philosophie gehören, was « extra muros » nicht
genügend beachtet wird.

Am Ende eines jeden Kapitels läßt Schneider einige Bemerkungen über
das Verhältnis der besprochenen philosophischen Strömungen zur Theologie
folgen. Dabei stellt er u. a. mit Recht fest, daß gerade die Philosophie Kants
von der protestantischen Theologie in ihrer Gefährlichkeit nicht erkannt
wurde. Die Folgen sind bekannt : es wurde nicht nur jede natürliche Theologie

im Protestantismus in Mißkredit gebracht, sondern es wurde darüber
hinaus schließlich die Theologie zur Philosophie.

Von der « Philosophie der Gegenwart » sollte die christliche Theologie
nach unserm Autor die Hinwendung zum Objekt, zur Wirklichkeit lernen.
Dies könne eine « religionsphilosophische Gesamtorientierung des neuen
Realismus » bedingen. Schneider ist der Ansicht, es sei die Theologie noch
nie so energisch auf das Problem der Wirklichkeit und ihrer Ordnungen
hingewiesen worden, wie dies heute der Fall sei (S. 74). Demgegenüber ist
aber doch zu sagen, daß diese « Weltoffenheit » gerade für die katholische
Theologie durchaus nichts Neues bedeutet. Sie hat das « Wirkliche », d. h.
in unserm Falle die empirisch gegebene Welt, nicht nur stets anerkannt,
sondern auch in allen ihren Werten bejaht : gratia non destruit, sed sup-
ponit et perficit naturam.

Unser Autor stellt die Frage : Gibt es aber wirklich Analyse des
Wirklichen, ohne daß sie hinführt zur höchsten Wirklichkeit und er meint
dann weiter, philosophische und theologische Arbeit sollte « in einer
spannungsvollen, lebendigen Dialektik stehen, die beide vor Einseitigkeiten
bewahrt und beiden zum Segen gereichen wird » (S. 72). Wie nun aber diese
höchste Wirklichkeit erschlossen werden soll und wie diese « spannungsvolle
Dialektik » zwischen Philosophie und Theologie zu verstehen ist, erfahren
wir leider nicht. Wir dürfen aber vielleicht darauf hinweisen, daß die
traditionelle Philosophie seit jeher durch ihre Analyse des « Wirklichen » zur
höchsten Wirklichkeit hingeführt hat, und ebenso hat das Problem ihres
Verhältnisses zur Theologie bereits im 13. Jahrhundert seine endgültige
Lösung gefunden.

Chur. Gion Darms.



Besprechungen 107

Fundamentaltheologie

Micklinghoff, Johannes Antonius Marie, O.P.: Openbaring en Geloofs-
genade. (Proefschrift.) — Centrale Drukkerij, Nijmegen 1952. xx-238 S.

Anlaß zu dieser umfangreichen Dissertation von Nimwegen gab das
bekannte Buch von Roger Aubert « Le Probleme de l'acte de Foi » (2. Aufl.
Löwen 1950. — Cf. Besprechung der ersten Ausgabe DivThom 24 (1946)
214-235). Die Klassifizierungen « Analysis-Theologie », « Dominikanerschule »

usw. werden von dort übernommen. Die Verschiebung des Hauptakzentes
von der rationalen Begründung zur « gratia fidei » ist nun gänzlich vollzogen.
Widmete aber Aubert einen beträchtlichen Teil seiner Ausführungen dem
Entstehen des Glaubens und seiner Psychologie — vielleicht ist dort
überhaupt das Hauptanliegen des Buches zu suchen —, so behandelt nun M.
das Problem noch strenger in übernatürlicher Sicht, ja die Ausführungen
über die Offenbarung und das Sprechen Gottes greifen deutlich über auf
dogmatischen Boden. Der Titel « Offenbarung und Glaubensgnade » ist also
bezeichnend.

Im ersten Hauptstück wird der Stand der Frage entworfen. Gegenüber
der mehr subjektiv gerichteten Glaubensbegründung (Suarez) fliehen gewisse
moderne Autoren wie Harent und Straub in einen fast exklusiven «

Objektivismus » (17-23). Der «Dominikanerschule» (Schwalm, Gardeil, Garrigou-
Lagrange etc.) wird eine allzu enge und partielle Behandlung vorgeworfen.
Nach M. gehen diese Autoren sogar zu weit in der Richtung einer « affektiven

Erklärung ». Den Grund sieht er in einer ungenügenden Berücksichtigung

des Zentralgedankens bei Thomas : das Glaubenslicht (64-65)
Bezüglich Rousselot hebt man die Dunkelheiten seiner Glaubwürdigkeitstheorie

hervor, bewundert aber die enge Verbindung und Durchdringung
von Verstand und Wille in der menschlichen Person (83-84). Stichhaltig
scheinen uns die Bemerkungen zu Aubert zu sein : Verstand, Wille und
Gnade werden zu sehr als drei getrennte, selbständige Momente betrachtet.
Das eigentliche Problem muß auf den Glauben als Verstandesakt zurückgeführt

werden (97-100).
Im zweiten Hauptstück wird die Glaubenstheologie von Thomas

studiert. Nach ihr ist die « auctoritas Dei revelantis » das eigentliche Objekt,
das den Glaubensakt als übernatürlichen spezifiziert (gegen Groot in seinem
Buch zu Karl Barth 1). Die Tugend als « perficiens potentiam » umfaßt die
Seelenpotenzen unter einem streng metaphysischen Begriff der Material-
ursächlichkeit. In der Glaubenslehre aber bedient sich Thomas nach der
Ansicht von M. der Analogie des Lichtes um die Vollkommenheit
hervorzuheben, die vom Glauben dem Verstand als Verstandeskraft zukommt
(141-144).

Im dritten Hauptstück geht es um die thomistische Lehre vom Sprechen
Gottes. Man betont die Zusammenhänge, die bei Thomas zwischen « loqui »

und « illuminare », beziehungsweise « fides » und « visio », bestehen.



108 Besprechungen

Im vierten Hauptstück wird zunächst die ganze Erkenntnislehre
aufgegriffen. Fundamentaler als der Begriff der « Intentionalität » ist nach der
Ansicht von M. der Begriff der « Identität ». Damit will man die aktuelle
Erkenntnis als Mitteilung der Selbsterkenntnis, der zentralen Funktion des

Geistigen, verstehen und den ganzen Erkenntnisvorgang als « Welt-Bewußtsein

» auffassen (213-214). Etwas Ähnliches findet man nun im Glauben,
wo Gott zunächst die Erkenntnis von sich selber mitteilt. Was Christus
und die Kirche lehren soll nur Hilfsmittel sein zur persönlichen Begegnung.
Die unmittelbare Erfassung der göttlichen Wirklichkeit sei weder ein Akt
des Verstandes noch des Willens, betont man, der Glaube gehöre der Person,
an die sich das Sprechen Gottes richte (230-232).

Damit werden natürlich schwerwiegende Probleme angeschnitten. Mit
der Reaktion auf die Arbeit von Aubert gehen wir in vielen Punkten einig.
Was die philosophischen Voraussetzungen des letzten Hauptstückes betrifft,
so würde eine kritische Auseinandersetzung hier zu weit führen. (Daß sie
unter dem Einfluß moderner philosophischen Strömungen stehen, liegt auf
der Hand Der letzte Artikel aber legt uns sicher eine gewisse Zurückhaltung

auf. Hier nimmt man Glaubensgnade nicht mehr in ihrer
spezifischen Eigenart, sondern als Gnade schlechthin und flieht vom eigentlichen

Glaubenslicht ins Gebiet der Erfahrung und Haltung. Damit ist uns
aber nur wenig geholfen in bezug auf das Problem, wie es von der Theologie
gestellt wird. (Dies überrascht umso mehr, als man doch vorher ausdrücklich

betonte, der ganze Fragenkomplex müsse auf den Glauben als Erkenntnis
und Verstandesakt zurückgeführt werden

Freiburg. H. Stirnimann O. P.

Stolz, Wilhelm : Theologisch-dialektischer Personalismus und kirchliche

Einheit. Apologetisch-kritische Studie zu Emil Brunners Lehre von
der Kirche im Lichte der thomistischen Theologie (Studia Friburgensia,
Neue Folge, 6.) — Universitätsverlag, Freiburg (Schweiz) 1953. xxix-190 S.

Die sog. « Ökumenische Bewegung », die vor allem in den « Welt-
Konferenzen » der jüngsten Zeit zum Ausdruck kommt, kann auch uns
Katholiken nicht gleichgültig lassen. Wenn auch die katholische Kirche aus
schwerwiegenden dogmatischen Gründen an diesen Einigungs-Bestrebungen
keinen unmittelbar aktiven Anteil nimmt und nehmen kann, so verfolgt
sie dieselben doch mit wachem Interesse. Von jeher hat sie ja das Vermächtnis

des Heilandes : « Ut sint unum, sicut et Nos unum sumus » (Jo. 17, 22)

zu dem ihrigen gemacht. Aus der Überzeugung heraus, daß es eine der
vordringlichsten Aufgaben der katholischen Theologie, vorab der Apologetik
ist, an der Wiedervereinigung der getrennten Christen mitzuarbeiten, ist
die vorliegende Monographie entstanden.

W. Stolz hatte sich die Aufgabe gestellt, den Kirchenbegriff Emil
Brunners im Lichte der katholischen, speziell thomistischen Theologie zu
prüfen. Gilt doch der Zürcher Dogmatiker gegenwärtig in nicht-katholischen
Kreisen nicht bloß der Schweiz und Europas, sondern auch der Neuen



Besprechungen 109

Welt als Autorität ersten Ranges, und sagt er anderseits selbst : « Die
Frage nach der Kirche ist das ungelöste Problem der protestantischen
Theologie» (Das Mißverständnis der Kirche, Zürich 1951).

In der klaren Überzeugung, daß Brunners Kirchenbegriff nicht richtig
verstanden werden kann, wenn er nicht im Lichte von dessen philosophischtheologischer

Gesamteinstellung betrachtet wird, ging es dem Verf. vor
allem darum, dessen sog. theologisch-dialektischen Personalismus
herauszustellen. Da der protestantische Kirchenbegriff überhaupt mit seinem
Offenbarungs- und Glaubensbegriff aufs engste verknüpft ist — ist ja die
Kirche im Sinne des Protestantismus wesentlich « Wortkirche », «

Glaubensgemeinschaft » — und E. Brunners Offenbarungs- und Glaubensverständnis
grundlegend von seinem Person- und Imago-Begriff bestimmt ist, setzt
ein umfassendes, gründliches Verständnis seiner Lehre von der Kirche die
Kenntnis dieser Grundbegriffe notwendig voraus ; sie bilden die Prämissen,
aus denen B. seinen Kirchenbegriff ableitet.

Über seinen Ebenbild-, Offenbarungs- und Glaubensbegriff ist zwar von
katholischer Seite schon wiederholt in vorzüglicher Weise gehandelt worden.
Ich erinnere nur an H. Volk : « Emil Brunners Lehre von der ursprünglichen

Gottebenbildlichkeit des Menschen » (Emsdetten 1939) und L. Volken :

« Der Glaube bei Emil Brunner » (Studia Friburgensia 1947). W. Stolz aber
hat es nicht für überflüssig, sondern für notwendig gehalten, in langen,
tiefschürfenden Vorarbeiten an Hand der neuesten Literatur diese Probleme
nochmals zu prüfen und zu ergänzen und die Ergebnisse in seine
Monographie über den Kirchenbegriff aufzunehmen und etwas wirklich Neues
und Originelles zu bieten.

Die zwei ersten Teile des Werkes über das « Wesen der Kirche » und
die « Wesensfunktion der Kirche » als Verkündigung des Wortes Gottes
sind in erster Linie der positiven Darstellung der Brunnerschen Kirchenlehre

gewidmet. Aber Verf. versäumt es nicht, fortlaufend auch seine
kritischen Bemerkungen einzuflechten. Ganz besonderes Interesse widmen
wir dem dritten Teile : Kritischer Rückblick auf E. Brunners Kirchenlehre
und Ausblick auf die « Una Sancta Catholica » und ihre Einheitsprinzipien.
Mit bewundernswerter Klarheit und Meisterschaft zeigt Verf., wie der sog.
Begegnungsglaube Brunners und sein dialektisch-personalistischer Kirchenbegriff

eine untaugliche Basis für eine wahre kirchliche Einigung sind ; wie
umgekehrt die « Una Sancta Catholica » die sakramentale Natur der Kirche
und deren hierarchisch-gesellschaftliche Struktur mit dem dreifachen Amte,
als Einheitsprinzipien fordert. —

Verf. erweist sich als gründlicher Kenner des gesamten Brunnerschen
Schrifttums, wie auch der irgendwie einschlägigen protestantischen
Literatur. Er versteht es vorzüglich, die oft, wenigstens scheinbar, sich
widersprechenden Äußerungen und Darlegungen seines Gegners in einer sehr
klaren, verhältnismäßig leicht verständlichen Synthese zusammenzufassen.
Er ist ein scharfsinniger, aber immer sachlicher, ruhiger, vornehmer Pole-
ruiker. Keine falsche oder anfechtbare Schrift-Interpretation läßt er dem
Gegner hingehen. In alle Spitzfindigkeiten sophistischer Dialektik leuchtet
er hinein. Aber dabei ist er auch gerne bereit, die Verdienste und richtigen



110 Besprechungen

Erkenntnisse Brs. geziemend anzuerkennen und zu würdigen. — Auf der
andern Seite bekundet er sich als einen sehr guten Kenner unserer
katholischen Theologie und Philosophie, namentlich der Lehre des hl. Thomas.
Sein ausgesprochener « habitus theologicus » und seine Treue zur
katholischen Kirche und ihrer Lehre, sein « sensus catholicus » zeigen sich auf
Schritt und Tritt. — Die sprachliche Form der Darstellung ist durchwegs

eine schöne und gewählte, trotz der Schwierigkeit der behandelten
Probleme.

Das vorliegende Werk von W. Stolz wird dem katholischen Theologen
und auch Laienakademiker außerordentlich wertvoll sein als Hilfsmittel
zum Verständnis der dialektischen, speziell der Brunnerschen Theologie.
Es wird ihm namentlich auch ein zuverlässiger Wegweiser in den Problemen
sein, welche gerade gegenwärtig die sog. ökumenische oder Una Sancta-
Bewegung aufwirft. — Aber auch in nicht-katholischen Kreisen dürfte das
Buch größte Beachtung finden ; es kann in manchen ehrlich nach Wahrheit
strebenden Gläubigen und Gelehrten geeignet sein, Vorurteile zu zerstreuen,
namentlich wegen der gründlichen, lichtvollen Darstellung der katholischen
Lehre. « Offiziell » wird es allerdings abgelehnt werden, als ungeeignet für
ein « ökumenisches Gespräch », weil inspiriert vom Glaubensgehorsam gegen
die katholische Kirche.

Schwyz. G. M. Häfele O. P,

Quartus Congressus Thomisticus internationalis

Vom 13.-17. September 1955 findet in Rom der 4. Thomistenkon-

greß statt, den die «Pontificia Academia Romana S.Thomae Aquinatis»
veranstaltet. Diskussionsthema ist die « Doctrina S. Thomae comparata
cum praesenti statu scientiarum, cum dialectica hegeliana et marxistica,
cum quaestionibus ab existentialismo excitatis. » Kongreßsprachen sind :

Latein, Italienisch, Französisch, Spanisch, Englisch und Deutsch.

Anmeldungen zur aktiven Teilnahme am Kongreß (communicatio-
nes) sind zu richten an :

Pontificia Accademia Romana di S. Tommaso,
Palazzo della Cancelleria Apostolica, Piazza della Cancelleria 1,
Roma (Italia).


	Besprechungen

