
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 1

Artikel: Christliches Leben oder Psychoanalyse?

Autor: Verardo, Raimondo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christliches Leben oder Psychoanalyse
f

Von Raimondo Verardo O. P. 1

Kürzlich wurde im « Osservatore Romano » (7./8. Januar 1955) die
Verurteilung des Buches « Vie chrétienne et problèmes de la sexualité » 2 von
Marc Oraison veröffentlicht.

Es scheint nun von Nutzen zu sein, einige Erklärungen zu den Gründen
zu geben, welche die Grundlagen zu dieser schweren Entscheidung der
Kirche erläutern.

In der Tat : man kann vom Standpunkt der Spekulation und der
sittlichen Beurteilung einzelner vom Autor vorgelegter klinischer Fälle
weder die Grundkonzeption noch verschiedene Schlußfolgerungen des

Werkes annehmen.

1. « Notions de sexologie moderne »

(Ire partie, chap. 1)

Es ist klar, daß man genau unterscheiden kann (und sogar muß)
zwischen der Freud'schen Metaphysik und der therapeutischen Methode
des Wiener Gelehrten. Man muß weiterhin sorgfältig einen dritten Gesichtspunkt

unterscheiden, nämlich die wissenschaftlichen Theorien, die Freud
vorträgt. Aber gleichzeitig müßte man sich die Frage stellen : kann man
ohne weiteres all diese sich wissenschaftlich nennenden Theorien Freuds
als Ganzes annehmen, wie es Marc Oraison tut Zweifellos gibt es positive
Tatsachen, die wohl zu beachten sind. Jene wissenschaftlichen Theorien
Freuds scheinen jedoch nicht selten eher durch Interpretationen gewisser
Tatsachen bedingt zu sein als durch die Tatsachen selbst. Diese
Interpretationen sind nun durch die Tatsachen, die man zu erklären versucht,
nicht einwandfrei gesichert. Das heißt : man bildet sich die Theorie nicht
nach den Forderungen der objektiven Tatsachen, sondern man konstruiert
vielmehr eine Theorie mit Rücksicht auf eine subjektive Deutung der
Tatsachen.

Gewiß muß man dem Freudianismus das Verdienst zuschreiben, die
Aufmerksamkeit auf die, man kann wohl sagen grundlegende Bedeutung

1 Der Beitrag wurde der Schriftleitung in französischer Sprache übersandt.
Für die Übersetzung ins Deutsche zeichnet J. F. Groner O. P.

2 Paris (Lethielleux) 1952.



Christliches Leben oder Psychoanalyse 69

des sexuellen Faktors gelenkt zu haben, jenes Faktors, der den ganzen
Psychismus berührt und auf den er seinen so tiefgehenden Einfluß ausübt.
Die Gelehrten, voran die Psychologen, werden durch Tiefengrabungen auf
diesem Gebiet noch lange fruchtbare Entdeckungen machen können, welche
die gesamte Psychologie des Menschen, die Anthropologie und folglich auch
die Theologie (besonders die Moral) interessieren. Aber man muß sich fragen,
ob die psychoanalytische Interpretation, welche die ganze Komplexität der
sexuellen Phänomene — so einfach wie möglich — auf das Freud'sche
Schema zurückführt, wissenschaftlich gut begründet ist.

Nach meiner Ansicht besteht Oraisons Fehler darin, daß er die
sogenannten wissenschaftlichen Theorien Freuds ohne weiteres — sie et simpli-
citer — annimmt und ihnen den Wert von wissenschaftlich einwandfreien
Fakten beimißt. Ja, ich möchte geradezu sagen, der Autor habe dem
Freudianismus fast den Wert eines Dogmas zuerkannt. Er hat in der Tat
seine Anhänglichkeit an den Freudianismus so weit getrieben, daß er dieser
Interpretation der Sexualität die Interpretation sogar der katholischen
Dogmen und besonders der Moraltheologie unterordnete.

Anstatt die psychoanalytischen Gegebenheiten in den Rahmen der
Theologie hineinzustellen (sie dieser unterordnend und sie nach den höheren
Gesichtspunkten der Theologie und besonders der geoffenbarten Wahrheiten
beurteilend), hat er im Gegenteil die Theologie der Psychoanalytik
untergeordnet, indem er die theologischen Gegebenheiten nach den Erfordernissen
der neuen Theorie abänderte. Es liegt hier also eine eigentliche Umkehrung
der theologischen Methode vor. Die Psychoanalyse ist in diesem Buch weit
davon entfernt, in irgendeiner Form die « ancilla theologiae » zu sein ; eher
ist es die Theologie, welche die Kosten dieser ungeschickten Synthese zahlt
und die, einfach gesagt, zur « ancilla » der Psychoanalyse gemacht wird. —
Die folgenden Bemerkungen scheinen mir diese Ansicht zu rechtfertigen.

2. « Aspect métaphysique et théologique du problème »

(Ire partie, chap. 2)

Es scheint, daß die Psychoanalyse hier unserm Autor einen schlimmen
Streich spielt. Exegese und Theologie werden als Stützen der
psychoanalytischen Theorien gebraucht, d. h. man paßt die Gegebenheiten der
Schrift und der Theologie sehr sorgfältig den Erfordernissen der Psychoanalyse

an. Man gibt dem Bericht der Genesis über den ersten Sündenfall
eine sexuelle Erklärung. Hier scheinen sich Coppens 1 und Oraison gegenseitig

zu unterstützen. Man muß allerdings betonen, daß Coppens nicht der
psychoanalytischen Interpretation huldigt, wie Oraison selbst zugibt. Ist
übrigens die Exegese von Coppens annehmbar Die Kritik von R. De
Vaux O. P. 2 an seiner Interpretation beweist offensichtlich das Gegenteil.

1 J. Coppens, La connaissance du bien et du mal et le péché du Paradis.
Gembloux-Louvain 1948.

2 Revue Biblique, 56 (1949) 301.



70 Christliches Leben oder Psychoanalyse

Kann man ernsthaft annehmen, daß « das Wesen der Paradiesessünde in
der Erfahrung des Bösen (auf dem Gebiet der Sexualität) bestand », wie
Oraison behauptet (S. 56) Nach den sehr treffénden Bemerkungen von
De Vaux scheint es nicht so zu sein. Man müßte überdies noch eine andere
Frage stellen : ist es angebracht, Argumente dieser Art öffentlich darzulegen,

wie es unser Autor tut P. De Vaux erinnert mit Recht an die
Gefahr, die entsteht, wenn man diese Auseinandersetzungen vor Leute
bringt, die für solche Probleme in keiner Weise vorbereitet sind. — Ich
sehe jedoch den viel größeren Fehler Oraisons darin, daß er den traditionellsten

Wahrheiten der katholischen Theologie die Rolle von gewöhnlichen
Hilfsmitteln zuweist, um die psychoanalytische Theorie zu stützen und sie

in den Bereich der Übernatur zu erheben. 1

Man kennt in der katholischen Theologie — besonders in der thomi-
stischen — sehr gut den Sinn des bekannten Axioms, daß der Mensch ein
Ebenbild Gottes ist. Kann man annehmen, daß die Sexualität, selbst im
spezifischen Fall der menschlichen Natur, die mit einer Geistseele begabt
ist, nicht nur — wie unser Autor sagt — eine einfache Analogie darstellt,
sondern sogar rundweg eine Ähnlichkeit des trinitarischen Lebens (S. 33)
« Die Sexualität », sagt Oraison, « geht von der Ebene der Analogie auf die
der Ähnlichkeit über» (S. 33). Man braucht nur zu lesen, was die Kirchenväter

und Kirchenlehrer darüber geschrieben haben, und dazu all die
endlosen Diskussionen, die im Lauf der Jahrhunderte über die Erbsünde und
besonders über die Konkupiszenz ausgetragen wurden, um sich von der
Ungeheuerlichkeit dieser Behauptung zu überzeugen.

3. « Dynamisme sexuel »

(ïre partie, chap. 3)

Der sexuelle Instinkt, sagt der Autor auf S. 44, ist « das stärkste
Element in der organischen Einheit dieser drei Ebenen », d. h. der
physiologischen, psychologischen und geistigen. Es handelt sich hier, meiner
Ansicht nach, um eine wahre Übertreibung, die nicht weniger bedauernswert
ist als die andere, die der Autor auf S. 43 zurückgewiesen hat : « la sexualité
(est) une sorte de bloc erratique terriblement gênant et somme toute suspect,
qui viendrait, en pleine jeunesse, compliquer de façon inextricable la psychologie

humaine en plein essor vers la perfection morale ».

Man kann ohne Bedenken zugeben, daß das sexuelle Element auf die
drei obengenannten Ebenen einen und sogar tiefgehenden Einfluß ausübt.
Aber ich füge sofort hinzu : welchen sicheren Beweis kann man erbringen,
um jene Aussage Oraisons annehmbar zu machen Man wird entgegnen,
es handle sich nicht um eine kategorische Behauptung. Auf jeden Fall aber
spiegelt jenes Urteil ziemlich gut den Freud'schen Geist wider, mit dem
die ganze Arbeit Oraisons so tief durchtränkt ist.

Noch erstaunlicher ist die andere Behauptung, nach der wir zugeben
müßten, daß « La force sexuelle, dans son ensemble, est une des plus
directement intéressées à cette oeuvre de transcendance ». (Der Autor spricht



Christliches Leben oder Psychoanalyse 71

hier von der historischen Bestimmung des Menschen, der berufen ist, « Gott
von Angesicht zu Angesicht zu schauen », « Gott, der die Liebe ist ».) Diese
sexuelle Kraft « stellt im Gesamt ihrer theoretisch untrennbaren physischen,
physiologischen und geistigen Äußerungen eine der unmittelbarsten Stufen
zum Heiligtum dar » (S. 45-46).

Soll dies heißen, daß man die potentia oboedientialis des Menschen
für die ewige Seligkeit — in der Vollentfaltung der übernatürlichen
Ordnung — sogar auf der Ebene der Sexualität — wohl beachtet in ihrer
Verbindung mit der intellektuellen Natur — sehen muß Hat der Autor nicht
gesagt, die menschliche Sexualität stelle eine wahre Ähnlichkeit mit dem
trinitarischen Leben dar Ich kann mir nicht denken, daß es ein hl.
Augustinus, ein hl. Thomas oder ganz einfach, daß es ein echter Theologe
zulassen würde, das, was man immer und mit Recht der intellektuellen Natur
(reduplicative ut talis) des Menschen zugeschrieben hat, auf das Gebiet des
Sexuellen zu verlagern. Was die Einfügung der übernatürlichen Ordnung
in die natürliche betrifft, so kann die Sexualität nur als absolut akzidentell
betrachtet werden. Die Liebe, die in der übernatürlichen Ordnung wirken
muß, ist die Caritas, die übernatürliche Freundschaft mit Gott : eine Liebe,
die wesensgemäß die Sexualität nicht direkt als solche berühren kann.
Selbst auf der rein menschlichen Ebene schließt die Sexualität, auch im
Gesamt an ihren Äußerungen gesehen, von sich aus die höchste Offenbarung
der Liebe nicht ein. Diese liegt jenseits aller Sexualität. Erwähnt sei hier
der verwandte Fall des natürlichen Verlangens nach Gott, der natürlichen
und übernatürlichen Liebe zu Gott

Ich möchte noch ein Wort hinzufügen über die Ansicht Oraisons über
den Gebrauch der lateinischen Sprache bei der Behandlung sexueller Fragen.
Es ist klar, daß der Gebrauch der Volkssprache nicht verboten ist, wenn
man über Fragen sprechen muß, die unmittelbar das Geschlechtliche
berühren. Doch müssen wir betonen, daß es darüber hinaus eine Frage der
Klugheit gibt, die man nicht einfach abtun kann. Man denke z. B. an die
Weisung der Kirche über das, was man « sexuelle Erziehung » zu nennen
pflegt. Nie darf man vergessen, daß die Erbsünde den Bereich der Sexualität
in besonderer Weise getroffen hat. Oraison selbst hat diese Tatsache sehr

richtig aufs nachdrücklichste unterstrichen. Man darf es darum denen nicht
übel nehmen, die es für zweckmäßig erachten, der Allgemeinheit (d. h.
denen, die für diese Fragen unzulänglich vorbereitet sind) die Brutalität
gewisser Dinge und erst recht gewisse sexuelle Abirrungen nicht vorzulegen.

Anderseits halten wir einige Bemerkungen des Autors über die positive
Moral für durchaus richtig. « Eine Geschlechtsmoral », schreibt er, « muß

voi; allem aufbauend und nicht verbietend sein » (S. 52). Auch ist nichts
einzuwenden gegen die Bemühung, die man aufwenden muß im Hinblick
« auf ein realistischeres Erfassen der konkreten menschlichen Tatsachen bei
der Bildung eines Begriffes der Sexualität ». Ebenso ist es richtig, daß die
traditionelle Moral — man müßte besser sagen : gewisse Moralisten —-
« sich oft auf Deduktionen metaphysischer Ordnung beschränken ohne sich
über Dinge der psychologischen und physiologischen Ebene Gedanken zu
machen » (S. 52-53). Allzu häufig begnügt man sich mit « einem rein legali-



72 Chrisrliches Leben oder Psychoanalyse

stischen Begriff von Sexualität und Sexualmoral » ; man hat nur den
« theoretischen Menschen » im Auge (S. 55) und vergißt so, daß « der Mensch
nicht nur Seele ist » (S. 56).

Sind wir in all dem mit Oraison auch ohne Bedenken einverstanden,
so werden wir doch sofort sehen, daß die Schlußfolgerungen, die der Autor
daraus zog, weit über das hinausgehen, was jene berechtigten Forderungen
zulassen.

4. « Objectivité du jugement »

(Ire partie, chap. 4)

Der entscheidende Punkt für die Lösung aller Probleme der Geschlechtsmoral

besteht in der Darlegung Oraisons in der Auffassung von der
traditionellen Distinktion zwischen materieller und formeller Todsünde. Ich
glaube, rundwegs und entschieden behaupten zu können, daß es sich hier
um eine Auffassung handelt, die von der katholischen Moral unter keinen
Umständen angenommen werden kann. Gewiß gehören die von O. gebrauchten

Worte durchaus zur streng orthodoxen Tradition, doch er versteht sie

in ganz anderem Sinn. Dieser Sinn ist in Wirklichkeit mit der lutherischen
Begriffswelt unendlich mehr verwandt (de servo arbitrio ; libertas : titulus
sine re), als mit der wohlbekannten der katholischen Theologie.

Es handelt sich im großen und ganzen um die lutherische Auslegung
der Worte des hl. Paulus, die auch Oraison zitiert : « Denn ich tue nicht
das Gute, das ich will, sondern ich tue das Böse, das ich nicht will » 1.

Luther selbst würde sicher in Freude ausbrechen, wenn er eine derartige
Exegese hören würde. Die aus einem solchen Begriff gezogenen Folgerungen
— einem Begriff, der in Wahrheit der katholischen Theologie völlig fremd
ist — würden für alle Beichtväter bei ihrer überaus schweren Aufgabe
sicherlich eine Erleichterung bedeuten und ganz besonders für die Christen,
die es mit den Zehn Geboten keineswegs sehr genau nehmen. Leider kann
man damit nur auf Kosten der Wahrheit einverstanden sein.

Um es zu wiederholen : hier wie anderswo wird alles « den Entdeckungen
der analytischen Schule » untergeordnet. Sehen wir uns also die
Beweisführung unseres Autors näher an. Wegen des Fehlens vollkommener
Erkenntnis und voller Freiheit, gibt es keine formelle Todsünde, selbst wenn
der vom Menschen gesetzte Akt materiell gesehen schwer ist. Dies kommt
beinah auf die wohlbekannte traditionelle Formulierung der Moraltheologie
heraus. Doch die Deutung, die ihr der Autor gibt, hat nicht im entferntesten
etwas mit der traditionellen Doktrin zu tun, Nach Oraison « kann man die
traditionelle Lehre kurz, aber dennoch exakt folgendermaßen ausdrücken :

man kann sich nicht um die ewige Seligkeit bringen, ohne es auf irgendeine

Weise ausdrücklich zu wollen » (S. 63). Der Autor kommt schließlich
zu einer immer genaueren Sinngebung dieser Ausdrucksweise : « Révolte
directe contre Dieu, fixation de l'amour sur la créature de préférence à

Dieu, le péché mortel ne peut être formel s'il est commis par erreur ou par
surprise » (S. 63).

1 Rom. 7, 19 ; vgl. Oraison, S. 64.



Christliches Leben oder Psychoanalyse 73

Ich möchte hier die Worte « Direkte Auflehnung gegen Gott »

unterstreichen. Gibt es nur dann eine formelle Sünde, wenn es sich um eine direkte
Auflehnung gegen Gott handelt

Der Autor beruft sich wiederholt auf die Lehre des hl. Thomas. Man
möchte ihn jedoch bitten, folgenden Text des Doctor communis nachzulesen

: « Ex hoc ipso, quod aliquis eligit id quod répugnât divinae caritati,
convincitur praeferre illud caritati divinae ; et per consequens plus amare
ipsum quam Deum. Et ideo aliqua peccata ex genere, quae de se repugnant
caritati, habent quod aliquid diligatur supra Deum ; et sie sunt ex genere
suo mortalia. » 1

Wenn formelle Todsünde nur im Fall einer direkten Empörung gegen
Gott möglich wäre, oder gar — nach der anderen Behauptung unseres
Autors —, nur wenn man sich ausdrücklich um die ewige Seligkeit bringen
will, dann wäre die formelle Todsünde wahrhaftig ein sehr seltenes Ereignis,
ein Ausnahmefall. Das ist genau der logische Schluß, auf den Oraison in
aller Ruhe hinsteuert. Wir lesen tatsächlich in seinem Buch : « Il découle
de ces remarques une conséquence, peut-être surprenante pour des esprits
un peu trop exclusivement légalistes, mais cependant logique : le péché
mortel formel concrètement commis par un individu concret est un événement

rare » (S. 63). Die Fälle von wahrer formeller Todsünde können also

nur einen «winzigen Bruchteil» («l'infime minorité») ausmachen (S. 224).
Es kann sich hier nur um die Frage eines wirklichen « Ausnähmefalles »

handeln (S. 287). — In den konkreten Fällen des Lebens gibt es Schwierigkeiten,

welche die volle Handlungsfreiheit praktisch lähmen und es deshalb
verbieten, von formeller Todsünde zu sprechen. « La grande difficulté pour
l'être humain individuel et concret, dans la construction personnelle de son
être, est d'atteindre l'âge adulte de ses instincts et de son équilibre, et cette
difficulté est telle que le parfait épanouissement de cet état adult n'est
jamais en fait totalement réalisé » (S. 64).

« Cette remarque à propos de la rareté de la faute mortelle formelle
est grosse de conséquences. Elle peut nous amener à une conception générale
de la vie beaucoup plus dynamique que juridique —- Elle peut nous
amener à concevoir le pécheur comme étant davantage victime que
coupable de ces fautes matérielles ; le pécheur formel est celui qui, en dernière
analyse, en pleine connaissance et en pleine liberté d'esprit, refuse positivement

de sortir de cette situation. (Man müßte den Autor hier noch einmal
an den oben erwähnten Text des hl. Thomas, I-II 88, 2, ad 1, erinnern.)
« Elle peut nous amener enfin, ce qui est d'importance capitale pour la
conduite de la vie spirituelle, à admettre clairement qu'un être humain
soit embarassé dans un réseau de fautes matérielles graves sans pour autant
être en état de rupture avec la grâce » (S. 64-65).

Um die Zahl der formellen Todsünden auf ein Minimum zu begrenzen,
(man hat dabei vor allem das Gebiet des Sexuellen im Auge), wurde es

notwendig, sogar den Begriff « Freiheit » einzuschränken (wenigstens in
seiner praktischen Anwendung). Dies ist auch genau der Weg, den unser

1 I-II 88, 2, ad 1.



74 Christliches Leben oder Psychoanalyse

Autor eingeschlagen hat. Sehen wir zu, wie Oraison das Voluntarium
unterscheidet in « Voluntarium electionis » — « volontaire de choix » (« spirituel,
rationnel, libre ») — und in « Voluntarium executionis » -— « volontaire
d'exécution » (« profondément conditionné par le psychisme inconscient » ;

vgl. S. 66-67). «Frei» nennt der Autor also das «volontaire de choix»;
daß man die Freiheit auch im « volontaire d'exécution » finde, sagt er nicht.
Und er hat seine Gründe dafür Wir werden sie leicht verstehen, wenn
wir die Erklärung der obengenannten Unterscheidung nachlesen. « Cette
distinction peut sembler au premier abord purement verbale, mais elle
correspond cependant à la réalité de ce qui se passe dans le comportement
humain courant. Elle rend compte de ces contradictions pratiques que l'on
constate dans l'activité humaine entre le choix qui se fait dans un sens et
la réalisation qui peut se faire en sens contraire. Elle rend compte
psychologiquement du cri de saint Paul cité plus haut (Rom. 7, 19). Elle peut aider
aussi à mieux circonscrire l'insoluble problème de la liberté effective dans
l'action humaine, liberté que l'on ne concevra plus comme un absolu fixé
arbitrairement, mais comme une spontanéité de choix jaillie d'un
déterminisme bio-psychologique et transcendant par rapport à lui, à tel point
qu'elle peut s'en détacher jusqu'à le contredire ...» (S. 67).

Der Autor scheint hier überdies die obengenannte Unterscheidung mit
dem Begriffspaar « volonté instinctive » und « volonté supérieure »

gleichzusetzen. Er schreibt nämlich weiter : « Le parfait équilibre entre la volonté
instinctive et la volonté supérieure que nous voyons se manifester dans
le Christ, au moment où il résout par l'acceptation positive l'angoisse de
son agonie, n'existe pas chez l'homme pur, réduit à la seule nature en
dialogue avec la grâce» (S. 67). — Muß man noch eigens betonen, daß man
die beiden Unterscheidungspaare unmöglich gleichsetzen kann Die « volonté
instinctive » des zuletzt genannten Falles (voluntas ut natura, wie die Theologen

sagen) hat in Wirklichkeit mit der « volonté d'exécution », von der
der Autor spricht, gar nichts zu tun. Man kann im Fall der « volonté instinctive

» von Freiheit überhaupt nicht reden, während man im Fall der
«volonté d'exécution» von wahrer Freiheit durchaus sprechen kann, ja
sogar muß. Der Gedankengang des hl. Thomas, der von der Mehrzahl der
Moraltheologen anerkannt wird, ist bekannt. Auch bei der Ausführung
dessen, was der Wille frei gewählt hat, gibt es volle Freiheit, wenigstens
wenn es sich um äußere Akte handelt, die mit den Gliedern unseres Leibes
gesetzt werden. Es genügt, sich den klaren Text des hl. Thomas im Artikel
« XJtrum irascibilis et concupiscibilis oboediant rationi » (I, q. 81, a. 3) vor
Augen zu halten : « Voluntati etiam subjacet appetitus sensitivus, quantum
ad executionem, quae fit per vim motivam. In aliis enim animalibus statim
ad appetitum concupiscibilis et irascibilis sequitur motus Sed homo non
statim movetur secundum appetitum irascibilem et concupiscibilem ; sed

expectatur imperium voluntatis, quod est appetitus superior. In omnibus
enim potentiis motivis ordinatis, secundum movens non movet nisi virtute
primi moventis ; unde appetitus inferior non sufficit movere, nisi appetitus
superior consentiat. » Ibid. ad 2 : « Sic igitur anima dominatur corpori despo-
tico principatu, quia corporis membra in nullo resistere possunt imperio



Christliches Leben oder Psychoanalyse 75

animae, sed statira ad appetitum animae movetur manus, et pes et quod-
cumque membrum quod natum est movéri voluntario motu. Intellectus
autem, seu ratio, dicitur principari irascibili et concupiscibili politico
principatu ...»

Das heißt also, daß nach dem hl. Thomas und der Mehrzahl der Theologen

der Mensch im ordo executionis wirklich frei ist, wenigstens für
gewöhnlich. Höchstens in Ausnahmefällen (ich verstehe darunter streng
pathologische Fälle oder Fälle mit ganz besonders gelagerten Umständen) kann
das Gegenteil eintreten. Oraison aber dreht die Sache einfach um und
bezeichnet mit « Ausnahmefall » das, was der hl. Thomas und mit ihm die
Theologen « Normalfall » nennen.

Wenn man die Theorie Oraisons — eine Theorie, die gänzlich von der
Psychoanalyse inspiriert ist, die sich aber unter dem Gesichtspunkt einer
echten Psychologie des Menschen, geschweige denn unter dem Gesichtspunkt

der Theologie absolut nicht rechtfertigen läßt — annimmt, ist man
meiner Ansicht nach auch verpflichtet, die These des Jansenius zu
unterschreiben und sogleich noch die Lehre Luthers anzunehmen, wenigstens für
den Bereich des Geschlechtlichen : « Aliqua Dei praecepta hominibus iustis
volentibus et conantibus, secundum praesentes, quas habent vires, sunt impossi-
bilia : deest quoque illis gratia, qua possibilia fiant » (Denz. 1092).

Nach unserem Autor kann man die Angst und den Irrtum Luthers
vermeiden, indem man ganz einfach sagt, daß es im Falle der Konkupiszenz
und der Unordnung, die sie mit sich bringt, keine formelle Todsünde gibt.
Ich gebe seine Worte wieder : « Certes, dans la pratique courante, la
conduite peccamineuse est un entraînement par la pesanteur ou l'esprit n'a
plus sa totale maîtrise. La concupiscence est une inclination au mal, trace
fatale et indélébile du péché d'origine. Confondre cette concupiscence et
les desordres qu'elle entraîne par son propre poids avec le péché mortel formel,
serait renouveler l'angoisse et l'erreur de Luther » (S. 69). — Wir können
uns also die Frage stellen, ob im Bereich der Konkupiszenz die Möglichkeit
einer formellen Todsünde überhaupt besteht. Die formelle Todsünde, sagt
der Autor, bleibt, wenn auch sehr selten, so dennoch immer möglich. Eine
formelle Todsünde geschieht dann, wenn jemand in voller Freiheit « als
letztes Ziel seines Lebens die Neigung zur Lust wählt », wenn es sich wirklich

um eine « bewußte Auflehnung » handelt. Daher bleibt « die menschliche

Natur trotz der Fesseln der Konkupiszenz grundsätzlich einer
formellen Todsünde fähig » (S. 69-70). Stimmt man dieser Auffassung zu,
versteht man leicht, warum die formelle Todsünde ein recht seltenes
Vorkommnis sein muß.

In Wirklichkeit finden die « bewußte Auflehnung » sowie die volle Freiheit,

die man irgendwie mit derjenigen Adams vor dem Sündenfall
vergleichen kann, nicht leicht in den normalen Fällen des Lebens. Hören wir
nochmals unseren Autor : « Il semble bien qu'un acte aussi solennel, aussi
vaste, soit réellement rare, de par sa grandeur même. De toute manière, il
paraît évident qu'il doive se situer beaucoup plus haut dans la hiérarchie
des activités humaines qu'au niveau des désordres de l'instinct. Il peut se

traduire par le choix positif des erreurs de l'instinct Ou de ses faiblesses,



76 Christliches Lehen oder Psychoanalyse

délibérément et clairement opposé au vouloir de Dieu. Et cette traduction
peut se faire tout aussi bien dans le registre des instincts autres que le
sexuel. Le péché formel est un acte de l'esprit, avant tout. L'étude concrète
des conditions psychologiques de l'homme vivant montre simplement que
l'instinct sexuel est peut-être — en règle générale mais non absolue —
moins perméable que d'autres à cette présence totale de l'esprit » (S. 70).

Mit viel mehr Klarheit drückt sich der Autor in den « Conclusions »

seines Buches aus : « La sexualité humaine est en état de chute ; la Révélation

nous précise que cet état est un état de péché, c'est-à-dire de révolte
volontaire contre Dieu. Mais le geste personnel qui renouvelle la révolte

inaugurale en pleine clarté, en suffisante liberté intérieure, ne saurait être,

dans ces conditions concrètes, qu'exceptionnel. Le vrai péché personnel, en
définitive, ne saurait être qu'un acte de l'esprit disposant du matériel
instinctuel tel qu'il est donné. La responsabilité morale proprement dite
porte toujours —• et plus singulièrement dans les cas pathologiques — sur
l'orientation générale de l'action plus que sur les actes considérés isolément »

(S. 287).
Warum also hat die Kirche so ausdrücklich die vorhin erwähnte

Behauptung des Jansenius verurteilt Dort ist die Rede von « hominibus
iustis volentibus et conantibus ». Es gibt also in diesem Fall ganz offensichtlich

eine sehr gute « Orientation générale de l'action ». Diese « Ausrichtung »

müßte reichlich genügen, um das Wesentliche im Heilsbemühen zu wahren.
Wozu also die Klage über die Undurchführbarkeit gewisser Gebote Gottes
in den konkreten Verhältnissen des Lebens Und warum verurteilt die
Kirche die Autoren, die jene Meinung vertreten

Natürlich gibt es nach der « mens ecclesiae » keine wirksame
Orientierung auf Gott hin (wirksame Gottesliebe) ohne die treue Befolgung seiner
Gebote, eine Befolgung, die mit Hilfe der Gnade Gottes in der Allgemeinheit

der Fälle möglich sein muß. Wenn wir uns dagegen der Ansicht Oraisons
anschließen, müßten fast alle sexuellen Sünden (Masturbation, Eheonanis-
mus, bisweilen sogar Ehebruch) nur als einfache leichte Sünden betrachtet
werden, — die formelle schwere Sünde bliebe ja immer ein « Ausnahmefall ».

Die libertas executionis ist von Grund aus in Frage gestellt durch die ganz
allgemeine Tatsache, daß die überwiegende Mehrzahl der materiell schweren
Sexualsünden untrennbar mit einer allgemeinen pathologischen Situation
verquickt sind.

Nochmals : hier wie überall im Buche Oraisons ist das oberste Gesetz
die Psychoanalyse. Der Autor schreibt : « Sans risque de se tromper, on
peut dire qu'à priori, avant toute étude clinique un peu profonde du sujet,
la part du pathologique est toujours plus considérable qu'on ne le croit ;

sauf de très rares exceptions, qu'on ne voit peut-être pas au confessional »

(S. 83). « En fait, dans le monde concret où nous vivons, n'existe que du
pathologique, au sens large du mot » (S. 80. — « De cette constatation
apportée par la psychologie clinique moderne, on peut en effet tirer une
conclusion illégitime, comme d'ailleurs à toute science biologique l'esprit
humain est libre de puiser des arguments d'erreur : la pathologie sexuelle
étant la loi générale, la notion de péché s'évanouit » (S. 81-82). — Wir



Christliches Leben oder Psychoanalyse 77

kennen bereits die Antwort, die man nach der Theorie unseres Autors
geben kann : « Le pathologique consenti comme tel par la volonté libre, et
dont on ne veut pas sortir, devient le péché mortel» (S. 82).

Es handelt sich also offensichtlich um eine wahre Umstürzung der
elementarsten Begriffe der Moraltheologie. Wir werden gleich sehen, in welche
Richtung nach Oraison die Lösung der praktischen Fälle des Lebens
entsprechend diesen neuen Auffassungen gehen muß. Wir werden nämlich
Lösungen finden, die fundamental im Widerspruch stehen mit denen, die
in der katholischen Moraltheologie geläufig sind. Wenn man die Theorie
Oraisons annimmt, müßte man logischerweise — zumindest auf dem Gebiet
der Sexualität — die ganze praktische Moral von Grund aus revidieren.

5. Einzelfragen

(IIe et IIIe partie)

Es mögen in dieser Hinsicht einige Bemerkungen unseres Autors im
zweiten Teil, den er mit « Clinique » überschreibt, genügen.

Der ins Auge gefaßte Fall in der ersten Beobachtung (Masturbation
eines 21jährigen Studenten) fällt unter die « gewöhnliche kleine
Sexualpathologie ». Der Autor schreibt : « Nous croyons devoir signaler d'une part
qu'il s'agit vraiment de pathologie, c'est-à-dire d'une situation qui ne
correspond pas à ce qui devrait être ; et d'autre part que la fréquence de
ces troubles est telle qu'on aurait fort la tendance à les considérer comme
des manifestations normales. Il s'agit donc du sujet dit « normal »,

représentant la majorité de « tout venant humain » (S. 92).
Welche Regel muß also das Verhalten des Beichtvaters in den «

normalen » Fällen von Masturbation bei jungen Menschen bestimmen Erinnern

wir uns zuvor, daß der junge Mann im genannten Beispiel die
Gewohnheit hat, sich zwei- bis dreimal in der Woche zu masturbieren. Dies
begann schon mit vierzehn Jahren («in einer Zeit, wo die Masturbation,
zumindest bei den Knaben, fast allgemein verbreitet ist », S. 98). Der Autor
bezieht nun die oben erwähnte Unterscheidung auf den vorliegenden Fall :

« Mah hat allen Grund zur Schlußfolgerung, daß er nicht im eigentlichen Sinn
voll verantwortlich ist — formellement pleinement responsable » (S. 99).
Eine formell schwere Sünde käme nur in Frage « vom Tag an, wo er sich
aus Verzweiflung oder aus Stolz mit seiner vollen Freiheit der gewohnheitsmäßigen

Masturbation hingeben würde» (S. 100). Man wundere sich
deshalb nicht, wenn der Autor sodann in voller Sicherheit weiterfährt : « En
même temps, le conseil fut donné de communier plus souvent, qu'il y ait
ou non des actes commis; cela en stricte logique, puisqu'il ne s'agit pas de

fautes graves formelles » (S. 100). Erst nach vier Monaten hat der Beichtvater
bei dieser Behandlung von dem jungen Mann verlangt, « alle pornographischen

Schriften zu verbrennen» (S. 101).
Kann man diese Lösung für die « üblichen » Fälle der Masturbation

bei jungen Leuten billigen Selbstverständlich muß man mit Ja antworten,
wenn man mit dem Autor ganz einfach behauptet, es gäbe nur dann eine



78 Christliches Leben oder Psychoanalyse

formelle Todsünde, wenn sich der Mensch positiv für die « bewußte
Auflehnung » gegen Gott entscheidet. Wir haben aber schon aufgezeigt, warum
diese These in der Moraltheologie, entsprechend den Gegebenheiten des
katholischen Glaubens, fremd, ich möchte gerade sagen revolutionär
erscheint. Wie kann man da noch von aufrichtigem Willen, aus dem «

pathologischen » Zustand herauszukommen, sprechen, wenn der fragliche junge
Mann nicht bereit ist, die Schmutzschriften sofort zu verbrennen Ist die
« libertas executionis » in den « gewöhnlichen », « normalen » Fällen der
Masturbation der jungen Leute so stark gehemmt, daß sie nicht einmal
das fertig bringt — Die unheilvolle Auffassung des Autors über die
Unterscheidung zwischen materiellen und formellen Sünden führt wahrlich sehr
weit So kommt man leicht dazu, auch auf die Fälle von Eheonanismus
(S. 223), ja sogar auf den äußersten Fall von ehebrecherischer Verbindung
(S. 196-197) auszudehnen, was bereits für den Fall von Masturbation bei
Jugendlichen gesagt wurde : « die Präsumption steht für Schwäche und
nicht für formelle Sünde» (S. 197). Auf diese Weise begegnen wir sogar
dem Fall von Homosexualität : « Meistens sind sie (die Homosexuellen)
nicht verantwortlich Sie leben in der materiellen Sünde, ohne nur die
geringste Ahnung davon zu haben und in fast allen Fällen ohne irgendwelche

eigene Schuld » (S. 245-246).
Wenn man all dies ohne Bedenken annimmt, kommt man natürlich

zum logischen Schluß, daß die formellen Todsünden nur eine « winzig kleine »

Zahl ausmachen können (S. 224). Man kann also geradezu sagen, die Freiheit

des Menschen hinsichtlich der Befolgung der Gebote Gottes sei — wenigstens

auf dem Gebiet der Sexualität — in Wahrheit fast nichts anderes
als ein Märchen.

Wie lassen sich all diese Urteile und Methoden, die Oraison uns nahe
legt, mit den Urteilen und dem Verhalten der Kirche auf diesem Gebiet
in Einklang bringen Dürfen wir der Kirche selbst jenen ärgerlichen
« Legalismus » vorwerfen, über den sich unser Autor lustig macht (S. 224)
Der schwärzeste Pessimismus, der auch Herrn Oraison nicht entgeht, ist
die logische Schlußfolgerung, zu der man gelangen muß, wenn man die
Auffassung des Autors übernimmt.

Die Auslegung, die Oraison über das Wort des Herrn « Mein Reich
ist nicht von dieser Welt » darbietet, ist sehr seltsam (S. 222 u. 293). Es
soll bedeuten, daß man hier auf Erden nicht an die volle Verwirklichung
der sittlichen Vollkommenheit denken kann, so wie sie die christliche Tradition

aufgefaßt hat. Der auf Seite 289 zitierte lapidare Satz von Beirnaert,
faßt den Gedankengang unseres Autors trefflich zusammen : « Verwechseln
wir nicht die Heiligung mit der Verwirklichung der sittlichen Vollkommenheit

». — Wir wissen genau, daß die ganze Lehre der Kirche keine wirkliche
Heiligung kennt ohne eine entsprechende Verwirklichung der sittlichen
Vollkommenheit. Wir erinnern bei dieser Gelegenheit an die Ansprache Pius XII.
vom 23. März 1952 1 über eine gewisse « neue Moral ». Man kann die Moral

1 AAS 44 (1952) 270-278. Vgl. Utz - Groner : Soziale Stimme Pius XII.,
Bd. I, Freiburg 1954, N. 1744-1770.



Christliches Leben oder Psychoanalyse 79

der Caritas nicht von der Moral trennen, welche die echte Verwirklichung
der sittlichen Vollkommenheit befiehlt : Caritas und Dekalog sind zwei
wesentliche Aspekte, ohne die man nie von Heiligung sprechen kann. Darf
man die schönen Ausführungen über das Problem « Gesetz und Liebe » im
Supplément de la Vie Spirituelle 1 im Sinne Oraisons auffassen Ich glaube
nicht Absoluter Vorrang der Caritas, gewiß ; aber Caritas ohne Befolgung
der 10 Gebote ist nach der ausdrücklichen Lehre unseres Herrn selbst
(Jo. 14, 21-24) ein wahrer Widerspruch.

Wir wollen auch noch auf die Erklärung des Autors (S. 247-248) zum
Text des hl. Paulus 1 Cor. 6, 9-10 hinweisen (S. 247-248). Darf man in
diesem Text lediglich « eine Aufzählung sehen, die einzig und allein den
Abgrund zwischen der christlichen und der heidnischen Lebensauffassung
in seiner Ganzheit herauszustellen sucht » Begnügt sich der hl. Paulus nur
« mit der Verurteilung der heidnischen Abwegigkeit im sittlichen Denken,
die sich in der Christengemeinde von Korinth fortzusetzen suchte » Es
handelt sich nicht nur um das moralische Denken, die heidnische Auffassung,
sondern auch um die Tatsachen selbst, die entschieden in sich und um ihrer
selbst willen verurteilt werden. '

-,

Schließlich sei noch an das erinnert, was der Autor über die Zulassung
eines geschlechtlich auf Abwege Geratenen zum Ordensleben oder Priester-
tum sagt (S. 282 ff.). Wir behaupten mit Sicherheit, daß Oraison mit all
seinen Aussagen im vollen Widerspruch zu den klaren Vorschriften steht,
welche die Studienkongregation in dieser Sache erlassen hat. Wie kann man
auch nur den Satz aufstellen, daß « einzelne Fälle von Masturbation » nichts
anderes sind als « eine paroxystische (krankhafte) Erweiterung dessen, was
man so ungenau 'nächtliche Pollutionen' nennt » (S. 282) Aber noch viel
erschreckender ist meiner Meinung nach die weitere Behauptung Oraisons :

« Il se peut au contraire, qu'un tel sujet, porteur d'une tare qu'il connaît
bien et dont il n'est nullement responsable, soit plus en mesure qu'un autre
d'éprouver et de représenter dans le plan de Dieu la misère humaine générale
et la participation à la croix » (S. 283).

Weiter : wie kann man sagen, daß der in Frage stehende Kandidat
« Schwierigkeiten hat nicht in der Bewahrung der Keuschheit, sondern
der Enthaltsamkeit » (S. 282) Ich würde mich wirklich interessieren, wo
Oraison eine derartige Auffassung von diesen beiden Tugenden her hat,
die durch die Theologen und besonders durch den hl. Thomas, auf den sich
unser Autor sehr oft beruft, klar gestellt wurden.

* * *

Auf der ersten Seite lesen wir unter dem Namen des Autors zwei
akademische Titel : « Dr. der Theologie — Dr. der Medizin ». Offensichtlich hat
der Autor die so komplexe und schwierige Frage mehr als Mediziner (besser
noch : als Psychoanalytiker) denn als Theologe behandelt. Tatsächlich hat
der Psychoanalytiker den Theologen auf die Seite gestellt, um nicht zu
sagen : er hat ihn verschlungen.

1 A. Plé O. P. : « Tu aimeras ». Vie sp. suppl. 5 (1951) 123-132.


	Christliches Leben oder Psychoanalyse?

