Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 1

Artikel: Christliches Leben oder Psychoanalyse?
Autor: Verardo, Raimondo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760492

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christliches Leben oder Psychoanalyse ?

VoN RaiMmoNDO VERARDO O.P.1

Kiirzlich wurde im « Osservatore Romano » (7./8. Januar 1955) die Ver-
urteilung des Buches « Vie chrétienne et probiémes de la sexualité » 2 von
MARrc OrarlsoN verdffentlicht.

Es scheint nun von Nutzen zu sein, einige Erklirungen zu den Griinden
zu geben, welche die Grundlagen zu dieser schweren Entscheidung der
Kirche erldutern.

In der Tat: man kann vom  Standpunkt der Spekulation und der
sittlichen Beurteilung einzelner vom Autor vorgelegter klinischer Fille
weder die Grundkonzeption noch verschiedene SchluBfolgerungen des
Werkes annehmen.

1. « Notions de sexologie moderne »
(Ire partie, chap. 1)

Es ist klar, daB man genau unterscheiden kann (und sogar muB)
zwischen der Freud’schen Metaphysik und der therapeutischen Methode
des Wiener Gelehrten. Man mu8 weiterhin sorgfiltig einen dritten Gesichts-
punkt unterscheiden, ndmlich die wissenschaftlichen Theorien, die Freud
vortrigt. Aber gleichzeitig miiBte man sich die Frage stellen : kann man
ohne weiteres all diese sich wissenschaftlich nennenden Theorien Freuds
als Ganzes annehmen, wie es Marc Oraison tut ? Zweifellos gibt es positive
Tatsachen, die wohl zu beachten sind, Jene wissenschaftlichen Theorien
Freuds scheinen jedoch nicht selten eher durch Interpretationen gewisser
Tatsachen bedingt zu sein als durch die Tatsachen selbst. Diese Inter-
pretationen sind nun durch die Tatsachen, die man zu erkliren versucht,
nicht einwandfrei gesichert. Das heiBt : man bildet sich die Theorie nicht
nach den Forderungen der objektiven Tatsachen, sondern man konstruiert
vielmehr eine Theorie mit Riicksicht auf eine subjektive Deutung der Tat-
sachen.

GewiB muB man dem Freudianismus das Verdienst zuschreiben, die
Aufmerksamkeit auf die, man kann wohl sagen grundlegende Bedeutung

1 Der Beitrag wurde der Schriftleitung in franzgsischer Sprache iibersandt.
Fiir die Ubersetzung ins Deutsche zeichnet J. F. GRoNER O. P.
? Paris (Lethielleux) 1952.



Christliches Leben oder Psychoanalyse 69

des sexuellen Faktors gelenkt zu haben, jenes Faktors, der den ganzen
Psychismus beriihrt und auf den er seinen so tiefgehenden EinfluBl ausiibt.
Die Gelehrten, voran die Psychologen, werden durch Tiefengrabungen auf
diesem Gebiet noch lange fruchtbare Entdeckungen machen kénnen, welche
die gesamte Psychologie des Menschen, die Anthropologie und folglich auch
die Theologie (besonders die Moral) interessieren. Aber man mu8 sich fragen,
ob die psychoanalytische Interpretation, welche die ganze Komplexitit der
sexuellen Phinomene — so einfach wie moglich — auf das Freud’sche
Schema, zuriickfiihrt, wissenschaftlich gut begriindet ist.

Nach meiner Ansicht besteht Oraisons Fehler darin, dafl er die soge-
nannten wissenschaftlichen Theorien Freuds ohne weiteres — sic et simpli-
citer — annimmt und ihnen den Wert von wissenschaftlich einwandfreien
Fakten beimiBt. Ja, ich mochte geradezu sagen, der Autor habe dem
Freudianismus fast den Wert eines Dogmas zuerkannt. Er hat in der Tat
seine Anhdnglichkeit an den Freudianismus so weit getrieben, dal} er dieser
Interpretation der Sexualitit die Interpretation sogar der katholischen
Dogmen und besonders der Moraltheologie unterordnete.

Anstatt die psychoanalytischen Gegebenheiten in den Rahmen der
Theologie hineinzustellen (sie dieser unterordnend und sie nach den hdheren
Gesichtspunkten der Theologie und besonders der geoffenbarten Wahrheiten
beurteilend), hat er im Gegenteil die Theologie der Psychoanalytik unter-
geordnet, indem er die theologischen Gegebenheiten nach den Erfordernissen
der neuen Theorie abanderte. Es liegt hier also eine eigentliche Umkehrung
der theologischen Methode vor. Die Psychoanalyse ist in diesem Buch weit
davon entfernt, in irgendeiner Form die « ancilla theologiae » zu sein ; eher
ist es die Theologie, welche die Kosten dieser ungeschickten Synthese zahlt
und die, einfach gesagt, zur « ancilla » der Psychoanalyse gemacht wird. —
Die folgenden Bemerkungen scheinen mir diese Ansicht zu rechtfertigen.

2. « Aspect métaphysique et théologique du probléme »
(Ire partie, chap. 2)

Es scheint, daB die Psychoanalyse hier unserm Autor einen schlimmen
Streich spielt. Exegese und Theologie werden als Stiitzen der psycho-
analytischen Theorien gebraucht, d.h. man paBt die Gegebenheiten der
Schrift und der Theologie sehr sorgfiltig den Erfordernissen der Psycho-
analyse at. Man gibt dem Bericht der Genesis iiber den ersten Siindenfall
eine sexuelle Erklirung. Hier scheinen sich CopPeNs ! und Oraison gegen-
seitig zu unterstiitzen. Man muf allerdings betonen, daB8 Coppens nicht der
psychoanalytischen Interpretation huldigt, wie Oraison selbst zugibt. Ist
ibrigens die Exegese von Coppens annehmbar ? Die Kritik von R. DE
Vaux O. P. ? an seiner Interpretation beweist offensichtlich das Gegenteil.

1 J. CoppENS, La connaissance du bien et du mal et le péché du Paradis.
Gembloux-Louvain 1948.
* Revue Biblique, 56 (1949) 301.



70 Christliches Leben ‘oder Psychoanalyse

Kann man ernsthaft annehmen, daB « das Wesen der Paradiesessiinde in
der Erfahrung des Bosen (auf dem Gebiet der Sexualitit) bestand », wie
Oraison behauptet (S.56) ? Nach den sehr treffenden Bemerkungen von
De Vaux scheint es nicht so zu sein. Man miillte iiberdies noch eine andere
Frage stellen : ist es angebracht, Argumente dieser Art o6ffentlich darzu-
legen, wie es unser Autor tut ? P. De Vaux erinnert mit Recht an die
Gefahr, die entsteht, wenn man diese Auseinandersetzurigen vor Leute
bringt, die fiir solche Probleme in keiner Weise vorbereitet sind. — Ich
sehe jedoch den viel groBeren Fehler Oraisons darin, daB er den traditio-
nellsten Wahrheiten der katholischen Theologie die Rolle von gewhnlichen
Hilfsmitteln zaweist, um die psychoanalytische Theorie zu stiitzen und sie
in den Bereich der Ubernatur zu erheben. '

Man kennt in der katholischen Theologie — besonders in der thomi-
stischen — sehr gut den Sinn des bekannten Axioms, daB der Mensch ein
Ebenbild Gottes ist. Kann man annehmen, daf3 die Sexualitit, selbst im
spezifischen Fall der menschlichen Natur, die mit einer Geistseele begabt
ist, nicht nur — wie unser Autor sagt — eine einfache Analogie darstellt,
sondern sogar rundweg eine Ahnlichkeit des trinitarischen Lebens (S. 33) ?
« Die Sexualitit », sagt Oraison, « geht von der Ebene der Analogie auf die
der Ahnlichkeit iiber » (S. 33). Man braucht nur zu lesen, was die Kirchen-
viter und Kirchenlehrer dariiber geschrieben haben, und dazu all die end-
losen Diskussionen, die im Lauf der Jahrhunderte iiber die Erbsiinde und
besonders iiber die Konkupiszenz ausgetragen wurden, um sich von der
Ungeheuerlichkeit dieser Behauptung zu iiberzeugen.

3« Dynémisme sexuel »
(Ire partie, chap. 3)

Der sexuelle Instinkt, sagt der Autor auf S. 44, ist « das stirkste Ele-
ment in der organischen Einheit dieser drei’ Ebenen», d. h. der physio-
logischen, psychologischen und geistigen. Es handelt sich hier, meiner An-
sicht nach, um eine wahre Ubertreibung, die nicht weniger bedauernswert
ist als die andere, die der Autor auf S. 43 zuriickgewiesen hat : « la sexualité
(est) une sorte de bloc erratique terriblement génant et somme toute suspect,
qui viendrait, en pleine jeunesse, compliquer de fagon inextricable la psycho-
logie humaine en plein essor vers la perfection morale ».

Man kann ohne Bedenken zugeben, daB das sexuelle Element auf die
drei obengenannten Ebenen einen und sogar tiefgehenden EinfluB ausiibt.
Aber ich fiige sofort hinzu : welchen sicheren Beweis kann man erbringen,
um jene Aussage Oraisons annehmbar zu machen ? Man wird entgegnen,
es handle sich nicht um eine kategorische Behauptung. Auf jeden Fall aber
spiegelt jenes Urteil ziemlich gut den Freud’schen Geist wider, mit dem
die ganze Arbeit Oraisons so tief durchtrinkt ist.

Noch erstaunlicher ist die andere Behauptung, nach der wir zugeben
miiten, daB « La force sexuelle, dans son ensemble, est ... une des plus
directement intéressées a cette ceuvre de transcendance ». (Der Autor spricht



Christliches Leben oder Psychoanalyse 71

hier von der historischen Bestimmung des Menschen, der berufen ist, « Gott
von Angesicht zu Angesicht zu schauen », « Gott, der die Liebe ist ».) Diese
sexuelle Kraft « stellt im Gesamt ihrer theoretisch untrennbaren physischen,
physiologischen und geistigen AuBerungen eine der unmittelbarsten Stufen
zum Heiligtum dar » (S. 45-46).

Soll dies heiBen, daB man die potentia oboedientialis des Menschen
fiir die ewige Seligkeit — in der Vollentfaltung der iibernatiirlichen Ord-
nung — sogar auf der Ebene der Sexualitit — wohl beachtet in ihrer Ver-
bindung mit der intellektuellen Natur — sehen muB ? Hat der Autor nicht
gesagt, die menschliche Sexualitit stelle eine wahre Ahnlichkeit mit dem
trinitarischen Leben dar ? Ich kann mir nicht denken, daB es ein hl. Augu-
stinus, ein hl. Thomas oder ganz einfach, daB es ein echter Theologe zu-
lassen wiirde, das, was man immer und mit Recht der intellektuellen Natur
(reduplicative ut talis) des Menschen zugeschrieben hat, auf das Gebiet des
Sexuellen zu verlagern. Was die Einfiigung der iibernatiirlichen Ordnung
in die natiirliche betrifft, so kann die Sexualitit nur als absolut akzidentell
betrachtet werden. Die Liebe, die in der iibernatiirlichen Ordnung wirken
muB, ist die Caritas, die iibernatiirliche Freundschaft mit Gott : eine Liebe,
die wesensgemidB die Sexualitit nicht direkt als solche beriihren kann.
Selbst auf der rein menschlichen Ebene schlieBt die Sexualitit, auch im
Gesamt an ihren AuBerungen gesehen, von sich aus die hochste Offenbarung
der Liebe nicht ein. Diese liegt jenseits aller Sexualitit, Erwdhnt sei hier
der verwandte Fall des natiirlichen Verlangens nach Gott, der natiirlichen
und iibernatiirlichen Liebe zu Gott ! ' :

- Ich mochte noch ein Wort hinzufiigen iiber die Ansicht Oraisons iiber
den Gebrauch der lateinischen Sprache bei der Behandlung sexueller Fragen.
Es ist klar, dal der Gebrauch der Volkssprache nicht verboten ist, wenn
man iiber Fragen sprechen muB, die unmittelbar das Geschlechtliche be-
rithren. Doch miissen wir betonen, dafl es dariiber hinaus eine Frage der
Klugheit gibt, die man nicht einfach abtun kann. Man denke z. B. an die
Weisung der Kirche iiber das, was man «sexuelle Erziehung » zu nennen
pflegt. Nie darf man vergessen, dafl die Erbsiinde den Bereich der Sexualitdt
in besonderer Weise getroffen hat. Oraison selbst hat diese Tatsache sehr
richtig aufs nachdriicklichste unterstrichen. Man darf es darum denen nicht
iibel nehmen, die es fiir zweckmidBig erachten, der Allgemeinheit (d. h.
denen, die fiir diese Fragen unzulinglich vorbereitet sind) die Brutalitdt
gewisser Dinge und erst recht gewisse sexuelle Abirrungen nicht vorzulegen.

Anderseits halten wir einige Bemerkungen des Autors iiber die positive
Moral fiir durchaus richtig. « Eine Geschlechtsmoral », schreibt er, « mul3
vor, allem aufbauend und nicht verbietend sein » (S. 52). Auch ist nichts
einzuwenden gegen die Bemiihung, die man aufwenden mufl im Hinblick
« auf ein realistischeres Erfassen der konkreten menschlichen Tatsachen bei
der Bildung eines Begriffes der Sexualitit ». Ebenso ist es richtig, daB3 die
traditionelle Moral — man miite besser sagen: gewisse Moralisten —
«sich oft auf Deduktionen metaphysischer Ordnung beschrinken ohne sich
iber Dinge der psychologischen und physiologischen Ebene Gedanken zu
machen » (S. 52-53). Allzu hdufig begniigt man sich mit « einem rein legali-



72 Chrisrliches Leben oder Psychoanalyse

stischen Begriff von Sexualitit und Sexualmoral»; man hat nur den
« theoretischen Menschen » im Auge (S. 55) und vergiBt so, daB « der Mensch
nicht nur Seele ist» (S. 56).

Sind wir in all dem mit Oraison auch ohne Bedenken einverstanden,
so werden wir doch sofort sehen, daB8 die SchluBfolgerungen, die der Autor
daraus zog, weit iiber das hinausgehen, was jene berechtigten Forderungen
zulassen,

4. « Objectivité du jugement »
(Ire partie, chap. 4)

Der entscheidende Punkt fiir die Losung aller Probleme der Geschlechts-
moral besteht in der Darlegung Oraisons in der Auffassung von der tradi-
tionellen Distinktion zwischen wmaterieller und formeller Todsiinde. Ich
glaube, rundwegs und entschieden behaupten zu konnen, daB es sich hier
um eine Auffassung handelt, die von der katholischen Moral unter keinen
Umstinden angenommen werden kann. Gewill gehtren die von O. gebrauch-
ten Worte durchaus zur streng orthodoxen Tradition, doch er versteht sie
in ganz anderem Sinn. Dieser Sinn ist in Wirklichkeit mit der lutherischen
Begriffswelt unendlich mehr verwandt (de servo arbitrio ; libertas : titulus
sine re), als mit der wohlbekannten der katholischen Theologie.

Es handelt sich im groBen und ganzen um die lutherische Auslegung
der Worte des hl. Paulus, die auch Oraison zitiert : « Denn ich tue nicht
das Gute, das ich will, sondern ich tue das Bose, das ich nicht will» 1,
Luther selbst wiirde sicher in Freude ausbrechen, wenn er eine derartige
Exegese horen wiirde. Die aus einem solchen Begriff gezogenen Folgerungen
— einem Begriff, der in Wahrheit der katholischen Theologie voéllig fremd
ist — wiirden fiir alle Beichtviter bei ihrer iiberaus schweren Aufgabe
sicherlich eine Erleichterung bedeuten und ganz besonders fiir die Christen,
die es mit den Zehn Geboten keineswegs sehr genau nehmen. Leider kann
man damit nur auf Kosten der Wahrheit einverstanden sein.

Um es zu wiederholen : hier wie anderswo wird alles « den Entdeckungen
der analytischen Schule » untergeordnet. Sehen wir uns also die Beweis-
fiihrung unseres Autors ndher an. Wegen des Fehlens vollkommener Er-
kenntnis und voller Freiheit, gibt es keine formelle Todsiinde, selbst wenn
der vom Menschen gesetzte Akt materiell gesehen schwer ist. Dies kommt
beinah auf die wohlbekannte traditionelle Formulierung der Moraltheologie
heraus. Doch die Deutung, die ihr der Autor gibt, hat nicht im entferntesten
etwas mit der traditionellen Doktrin zu tun. Nach Oraison « kann man die
traditionelle Lehre kurz, aber dennoch exakt folgendermaBen ausdriicken :
man kann sich nicht um die ewige Seligkeit bringen, ohne es auf irgend-
eine Weise ausdriicklich zu wollen » (S, 63). Der Autor kommt schlieBlich
zu einer immer genaueren Sinngebung dieser Ausdrucksweise : « Révolte
directe contre Dieu, fixation de I'amour sur la créature de préférence &
Dieu, le péché mortel ne peut étre formel s’il est commis par erreur ou par
surprise » (S. 63). -

1 R6ém, 7, 19 ; vgl. ORAISON, S. 64.



Christliches Leben oder Psychoanalyse 73

Ich méchte hier die Worte « Divekte Auflehnung gegen Gott» unter-
streichen. Gibt es nur dann eine formelle Siinde, wenn es sich um eine direkte
Avflehnung gegen Gott handelt ?

Der Autor beruft sich wiederholt auf die Lehre des hl. Thomas. Man
mochte ihn jedoch bitten, folgenden Text des Doctor communis nachzu-
lesen : « Ex hoc ipso, quod aliquis eligit id quod repugnat divinae caritati,
convincitur praeferre illud caritati divinae ; et per consequens plus amare
ipsum quam Deum. Et ideo aliqua peccata ex genere, quae de se repugnant
caritati, habent quod aliquid diligatur supra Deum ; et sic sunt ex genere
suo mortalia. » '

Wenn formelle Todsiinde nur im Fall einer direkten Empérung gegen
Gott moglich wire, oder gar — nach der anderen Behauptung unseres
Autors —, nur wenn man sich ausdriicklich um die ewige Seligkeit bringen
will, dann wire die formelle Todsilinde wahrhaftig ein sehr seltenes Ereignis,
ein Ausnahmefall. Das ist genau der logische SchluB, auf den Oraison in
aller Ruhe hinsteuert. Wir lesen tatsdchlich in seinem Buch : « Il découle
de ces remarques une conséquence, peut-étre surprenante pour des esprits
un peu trop exclusivement légalistes, mais cependant logique : le péché
mortel formel concrétement commis par un individu concret est un événe-
ment rare » (S. 63). Die Fille von wahrer formeller Todsiinde kénnen also
nur einen « winzigen Bruchteil » (« I'infime minorité ») ausmachen (S. 224).
Es kann sich hier nur um die Frage eines wirklichen « Ausnahmefalles »
handeln (S. 287). — In den konkreten Fillen des Lebens gibt es Schwierig-
keiten, welche die volle Handlungsfretheit praktisch lihmen und es deshalb
verbieten, von formeller Todsiinde zu sprechen. « La grande difficulté pour
I’étre humain individuel et concret, dans la construction personnelle de son
étre, est d’atteindre 1’dge adulte de ses instincts et de son équilibre, et cette
difficulté est. telle que le parfait épanouissement de cet état adult n’est
jamais en fait totalement réalisé » (S. 64).

« Cette remarque a propos de la rareté de la faute mortelle formelle
est grosse de conséquences. Elle peut nous amener & une conception générale
de la vie beaucoup plus dynamique que juridique ... — Elle peut nous
amener a concevoir le pécheur comme étant davantage victime que cou-
pable de ces fautes matérielles ; le pécheur formel est celui qui, en derniére
analyse, en pleine connaissance et en pleine liberté d’esprit, refuse positive-
ment de sortiv de cette situation. (Man miite den Autor hier noch einmal
an den oben erwidhnten Text des hl. Thomas, I-IT 88, 2, ad 1, erinnern.)
« Elle peut nous amener enfin, ce qui est d’importance capitale pour la
conduite de la vie spirituelle, & admettre clairement qu'un é&tre humain
soit embarassé dans un réseau de fautes matérielles graves sans pour autant
étre en état de rupture avec la grice» (S. 64-65).

Um die Zahl der formellen Todsiinden auf ein Minimum zu begrenzen,
(man hat dabei vor allem das Gebiet des Sexuellen im Auge), wurde es
notwendig, sogar den Begriff « Freiheit » einzuschrinken (wenigstens in
seiner praktischen Anwendung). Dies ist auch genau der Weg, den unser

1 I-IT 88,2, ad 1.



74 Christliches Leben oder Psychoanalyse

Autor eingeschlagen hat. Sehen wir zu, wie Oraison das Voluntarium unter-
scheidet in « Voluntarium electionis » — « volontaire de choix » (« spirituel,
rationnel, libre») — und in « Voluntarium executionis» — « volontaire
d’exécution » (« profondément conditionné par le psychisme inconscient » ;
vgl. S. 66-67). « Frei» nennt der Autor also das « volontaire de choix »;
daB man die Freiheit auch im « volontaire d’exécution » finde, sagt er nicht.
Und er hat seine Griinde dafiir ! Wir werden sie leicht verstehen, wenn
wir die Erklirung der obengenannten Unterscheidung nachlesen. « Cette
distinction peut sembler au premier abord purement verbale, mais elle cor-
respond cependant a la réalité de ce qui se passe dans le comportement
humain courant. Elle rend compte de ces contradictions pratiques que 1’on
constate dans l'activité humaine entre le choix qui se fait dans un sens et
la réalisation qui peut se faire en sens contraire. Elle rend compte psycholo-
giquement du cri de saint Paul cité plus haut (Rom. 7, 19). Elle peut aider
aussi a mieux circonscrire 1'insoluble probléme de la liberté effective dans
I'action humaine, liberté que l’'on ne concevra plus comme un absolu fixé
arbitrairement, mais comme une spontanéité de choix jaillie d’'un déter-
minisme bio-psychologique et transcendant par rapport a lui, a tel point
qu’elle peut s’en détacher jusqu’a le contredire ... » (S. 67).

Der Autor scheint hier iiberdies die obengenannte Unterscheidung mit
dem Begriffspaar « volonté instinctive » und « volonté supérieure » gleich-
zusetzen. Er schreibt ndmlich weiter : « Le parfait équilibre entre la volonté
instinctive et la volonté supérieure que nous voyons se manifester dans
le Christ, au moment ot il résout par l’acceptation positive 1’angoisse de
son agonie, n'existe pas chez I’'homme pur, réduit a la seule nature en dia-
logue avec la grace» (S. 67). — MuBl man noch eigens betonen, da man
die beiden Unterscheidungspaare unmdoglich gleichsetzen kann ? Die « volonté
instinctive » des zuletzt genannten Falles (voluntas ut natura, wie die Theo-
logen sagen) hat in Wirklichkeit mit der « volonté d’exécution », von der
der Autor spricht, gar nichts zu tun. Man kann im Fall der « volonté instinc-
tive» von Freiheit iiberhaupt nicht reden, wihrend man im Fall der
« volonté d’exécution » von wahrer Freiheit durchaus sprechen kann, ja
sogar muBl. Der Gedankengang des hl. Thomas, der von der Mehrzahl der
Moraltheologen anerkannt wird, ist bekannt. Auch bei der Ausfiihrung
dessen, was der Wille frei gewdhlt hat, gibt es volle Freiheit, wenigstens
wenn es sich um duBere Akte handelt, die mit den Gliedern unseres Leibes
gesetzt werden. Es geniigt, sich den klaren Text des hl. Thomas im Artikel
« Utrum ivascibilis et concupiscibilis oboediant rationi» (I, q. 81, a. 3) vor
Augen zu halten : « Voluntati etiam subjacet appetitus sensitivus, quantum
ad executionem, quae fit per vim motivam. In aliis enim animalibus statim
ad appetitum concupiscibilis et irascibilis sequitur motus ... Sed homo non
statim movetur secundum appetitum irascibilem et concupiscibilem ; sed
expectatur imperium voluntatis, quod est appetitus superior. In omnibus
enim potentiis motivis ordinatis, secundum movens non movet nisi virtute
primi moventis ; unde appetitus inferior non sufficit moveve, nisi appetitus
superior consentiat. » Ibid. ad 2 : « Sic igitur anima dominatur corpori despo-
tico principatu, quia corporis membra in nullo resistere possunt imperio



Christliches Leben oder Psychoanalyse 75

animae, sed statim ad appetitum animae movetur manus, et pes et quod-
cumque membrum quod natum est moveri voluntario motu. Intellectus
autem, seu ratio, dicitur principari irascibili et concupiscibili politico
principatu ... »

Das he1Bt also, dafl nach dem hl. Thomas und der Mehrzahl der Theo~
logen der Mensch im ordo executionis wirklich frei ist, wenigstens fiir ge-
wohnlich. H6chstens in Ausnahmeféllen (ich verstehe darunter streng patho-
logische Fille oder Fille mit ganz besonders gelagerten Umstinden) kann
das Gegenteil eintreten. Oraison aber dreht die Sache einfach um und
bezeichnet mit « Ausnahmefall » das, was der hl. Thomas und mit ihm die
Theologen « Normalfall » nennen.

Wenn man die Theorie Oraisons — eine Theorie, die gdnzlich von der
Psychoanalyse inspiriert ist, die sich aber unter dem Gesichtspunkt einer
echten Psychologie des Menschen, geschweige denn unter dem Gesichts-
punkt der Theologie absolut nicht rechtfertigen 1i6t — annimmt, ist man
meiner Ansicht nach auch verpflichtet, die These des Jansenius zu unter-
schreiben und sogleich noch die Lehre Luthers anzunehmen, wenigstens fiir
den Bereich des Geschlechtlichen : « Aliqua Dei praecepta -hominibus 7ustis
volentibus et conantibus, secundum praesentes, quas habent vives, sunt impossi-
bilia : deest quoque illis gratia, qua possibilia fiant» (Denz. 1092).

Nach unserem Autor kann man die Angst und den Irrtum Luthers
vermeiden, indem man ganz einfach sagt, daB es im Falle der Konkupiszenz
und der Unordnung, die sie mit sich bringt, keine formelle Todsiinde gibt.
Ich gebe seine Worte wieder : « Certes, dans la pratique courante, la con-
duite peccamineuse est un entrainement par la pesanteur ou l'esprit n'a
plus sa totale maitrise. La concupiscence est une inclination au mal, trace
fatale et indélébile du péché d’origine. Confondre cette concupiscence et
les desordres qu'elle entraine par son propre poids avec le péché mortel formel,
serait renouveler 1’angoisse et l’erreur de Luther» (S. 69). — Wir kdnnen
uns also die Frage stellen, ob im Bereich der Konkupiszenz die Moglichkeit
einer formellen Todsiinde iiberhaupt.besteht. Die formelle Todsiinde, sagt
der Autor, bleibt, wenn auch sehr selten, so dennoch immer méglich. Eine
formelle Todsiinde geschieht dann, wenn jemand in voller Freiheit « als
letztes Ziel seines Lebens die Neigung zur Lust wihlt », wenn es sich wirk-
lich um eine « bewuBte Auflehnung» handelt. Daher bleibt « die mensch-
liche Natur trotz der Fesseln der Konkupiszenz grundsitzlich einer for-
mellen Todsiinde fahig » (S. 69-70). Stimmt man. dieser Auffassung zu, ver-
steht man leicht, warum die formelle Todsiinde ein recht seltenes Vor-
kommnis sein muB. '

In Wirklichkeit finden die « bewuf3te Aufiehnung » sowie die volle Frel—
heit, die man irgendwie mit derjenigen Adams vor dem Siindenfall ver-
gleichen kann, nicht leicht in den normalen Fillen des Lebens. Horen wir
nochmals unseren Autor: « Il semble bien qu'un acte aussi solennel, aussi
vaste, soit véellement vave, de pav sa grandeur méme. De toute maniére, il
parait évident qu’il doive se situer beaucoup plus haut dans la hiérarchie
des activités humaines qu’au niveau des désordres de l'instinct. Il peut se
traduive pav le choix positif des erveurs de linstinct ou de ses faiblesses,



76 Christliches Leben oder Psychoanalyse

délibévément et clairement opposé au vouloir de Dieu. Et cette traduction
peut se faire tout aussi bien dans le registre des instincts autres que le
sexuel. Le péché formel est un acte de I'esprit, avant tout. L’étude concréte
des conditions psychologiques de I’homme vivant montre simplement que
l'instinct sexuel est peut-étre — en régle générale mais non absolue —
moins perméable que d’autres a cette présence totale de lesprit» (S. 70).

Mit viel mehr Klarheit driickt sich der Autor in den « Conclusions »
seines Buches aus : « La sexualité humaine est en état de chute ; la Révéla-
tion nous précise que cet état est un état de péché, c’est-a-dire de révolte
volontaire contre Dieu. Mais le geste personnel qui venouvelle la révolte
inaugurale en pleine clarté, en suffisante liberté intérieurve, ne sauvait étre,
dans ces conditions concrétes, qu'exceptionmel. Le vrai péché personnel, en
définitive, ne saurait étre qu’un acte de l'esprit disposant du matériel
instinctuel tel qu’il est donné. La responsabilité morale proprement dite

porte toujours — et plus singulidvement dans les cas pathologiques — sur
Povientation générale de I'action plus que sur les actes considérés isolément »
(S. 287).

Warum also hat die Kirche so ausdriicklich die vorhin erwihnte Be-
hauptung des Jansenius verurteilt ? Dort ist die Rede von « hominibus
iustis volentibus et conantibus ». Es gibt also in diesem Fall ganz offensicht-
lich eine sehr gute « Orientation générale de ’action ». Diese « Ausrichtung »
miiBte reichlich geniigen, um das Wesentliche im Heilsbemiihen zu wahren.
Wozu also die Klage iiber die Undurchfiihrbarkeit gewisser Gebote Gottes
in den konkreten Verhiltnissen des Lebens ? Und warum verurteilt die
Kirche die Autoren, die jene Meinung vertreten ?

Natiirlich gibt es nach der « mens ecclesiae » keine wirksame Orien-
tierung auf Gott hin (wirksame Gottesliebe) ohne die treue Befolgung seiner
Gebote, eine Befolgung, die mit Hilfe der Gnade Gottes in der Allgemein-
heit der Fille moglich sein muf3, Wenn wir uns dagegen der Ansicht Oraisons
anschlieBen, miiBten fast alle sexuellen Siinden (Masturbation, Eheonanis-
mus, bisweilen sogar Ehebruch) nur als einfache leichte Siinden betrachtet
werden, — die formelle schwere Siinde bliebe ja immer ein « Ausnahmefall »,
Die libertas executionis ist von Grund aus in Frage gestellt durch die ganz
allgemeine Tatsache, daB die iiberwiegende Mehrzahl der materiell schweren
Sexualsiinden untrennbar mit einer allgemeinen pathologischen Situation
verquickt sind.

Nochmals : hier wie iiberall im Buche Oraisons ist das oberste Gesetz
die Psychoanalyse. Der Autor schreibt: « Sans risque de se tromper, on
peut dire qu’a priori, avant toute étude clinique un peu profonde du sujet,
la part du pathologique est toujours plus considérable qu’'on ne le croit ;
sauf de trés rares exceptions, qu’on ne voit peut-&tre pas au confessional »
(S. 83). « En fait, dans le monde concret oll nous vivons, n’existe que du
pathologique, au sens large du mot» (S.80. — «De cette constatation
apportée par la psychologie clinique moderne, on peut en effet tirer une
conclusion illégitime, comme d’ailleurs & toute science biologique l’esprit
humain est libre de puiser des arguments d’erreur : la pathologie sexuelle
étant la loi générale, la notion de péché s’évanouit» (S. 81-82). — Wir



Christliches Leben oder Psychoanalyse 77

kennen bereits die Antwort, die man nach der Theorie unseres Autors
geben kann : « Le pathologique consenti comme tel par la volonté libre, et
dont on me veut pas sortir, devient le péché mortel » (S. 82).

Es handelt sich also offensichtlich um eine wahre Umstiirzung der ele-
mentarsten Begriffe der Moraltheologie. Wir werden gleich sehen, in welche
Richtung nach Oraison die Losung der praktischen Fille des Lebens ent-
Sprechend diesen neuen Auffassungen gehen muB., Wir werden ndmlich
Losungen finden, die fundamental im Widerspruch stehen mit denen, die
in der katholischen Moraltheologie geliufig sind. Wenn man die Theorie
Oraisons annimmt, miite man logischerweise — zumindest auf dem Gebiet
der Sexualitit — die ganze praktische Moral von Grund aus revidieren.

5. Einzelfragen
(ITe et IIIe partie)

Es mogen in dieser Hinsicht einige Bemerkungen unseres Autors im
zweiten Teil, den er mit « Clinique » iiberschreibt, geniigen.

Der ins Auge gefaBte Fall in der ersten Beobachtung (Masturbation
eines 21jdhrigen Studenten) fillt unter die « gewdhnliche kleine Sexual-
pathologie ». Der Autor schreibt : « Nous croyons devoir signaler d’une part
qu’il s’agit vraiment de pathologie, c’est-a-dire d’une situation qui ne
correspond pas a ce qui devrait étre ; et d’autre part que la fréquence de
ces troubles est telle qu’on aurait fort la tendance a les considérer comme
des manifestations normales. Il s’agit donc du sujet dit « normal », repré-
sentant la majorité de « tout venant humain » (S. 92).

Welche Regel muf3 also das Verhalten des Beichtvaters in den « nor-
malen » Fallen von Masturbation bei jungen Menschen bestimmen ? Erin-
nern wir uns zuvor, dal der junge Mann im genannten Beispiel die Ge-
wohnheit hat, sich zwei- bis dreimal in der Woche zu masturbieren. Dies
begann schon mit vierzehn Jahren («in einer Zeit, wo die Masturbation,
zumindest bei den Knaben, fast allgemein verbreitet ist », S. 98). Der Autor
bezieht nun die oben erwdhnte Unterscheidung auf den vorliegenden Fall :
« Man hat allen Grund zur SchluB3folgerung, dal er nicht im eigentlichen Sinn
voll verantwortlich ist — formellement pleinement responsable » (S. 99).
Eine formell schwere Siinde kdme nur in Frage « vom Tag an, wo er sich
aus Verzweiflung oder aus Stolz mit seiner vollen Freiheit der gewohnheits-
méBigen. Masturbation hingeben wiirde » (S. 100). Man wundere sich des-
halb nicht, wenn der Autor sodann in voller Sicherheit weiterfihrt: « En
méme temps, le conseil fut donné de communier plus souvent, gqu’il y ait
ou non des actes commis, cela en strviclte logique, puisqu’il ne s'agit pas de
fautes graves formelles » (S. 100). Erst nach vier Monaten hat der Beichtvater
bei dieser Behandlung von dem jungen Mann verlangt, «alle pornogra-
phischen Schriften zu verbrennen » (S. 101).

Kann man diese Losung fiir die « iiblichen » Félle der Masturbation
bei jungen Leuten billigen ? Selbstverstindlich mu3 man mit Ja antworten,
wenn man mit dem Autor ganz einfach behauptet, es gibe nur dann eine



78 Christliches Leben oder Psychoanalyse

formelle Todsiinde, wenn sich der Mensch positiv fiir die « bewu3te Auf-
lehnung » gegen Gott entscheidet. Wir haben aber schon aufgezeigt, warum
diese These in der Moraltheologie, entsprechend den Gegebenheiten des
katholischen Glaubens, fremd, ich moéchte gerade sagen revolutionir er-
scheint. Wie kann man da noch von aufrichtigem Willen, aus dem « patho-
logischen » Zustand herauszukommen, sprechen, wenn der fragliche junge
Mann nicht bereit ist, die Schmutzschriften sofort zu verbrennen ? Ist die
« libertas executionis» in den « gewShnlichen », « normalen» Féllen der
Masturbation der jungen Leute so stark gehemmt, daB sie nicht einmal
das fertig bringt ? — Die unheilvolle Auffassung des Autors iiber die Unter-
scheidung zwischen materiellen und formellen Siinden fiihrt wahrlich sehr
weit | So kommt man leicht dazu, auch auf die Fille von Eheonanismus
(S. 223), ja sogar auf den duBersten Fall von ehebrecherischer Verbindung
(S. 196-197) auszudehnen, was bereits fiir den Fall von Masturbation bei
Jugendlichen gesagt wurde : « die Prisumption steht fiir Schwiche und
nicht fiir formelle Siinde » (S.197). Auf diese Weise begegnen wir sogar
dem Fall von Homosexualitit: « Meistens sind sie (die .Homosexuellen)
nicht verantwortlich ... Sie leben in der materiellen Siinde, ohne nur die
geringste Ahnung davon zu haben und in fast allen Fillen ohne irgend-
welche eigene Schuld » (S. 245-246).

Wenn man all dies ohne Bedenken annimmt, kommt man natiirlich
zum logischen SchluB, dafB die formellen Todsiinden nur eine « winzig kleine »
Zahl ausmachen koénnen (S. 224). Man kann also geradezu sagen, die Frei-
heit des Menschen hinsichtlich der Befolgung der Gebote Gottes sei — wenig-
stens auf dem Gebiet der Sexualitit — in Wahrheit fast nichts anderes
als ein Mirchen.

Wie lassen sich all diese Urteile und Methoden, die Oraison uns nahe
legt, mit den Urteilen und dem Verhalten der Kirche auf diesem Gebiet
in Einklang bringen ? Diirfen wir der Kirche selbst jenen &drgerlichen
« Legalismus » vorwerfen, iiber den sich unser Autor lustig macht (S. 224) ?
Der schwirzeste Pessimismus, der auch Herrn Oraison nicht entgeht, ist
die logische SchluBfolgerung, zu der man gelangen mufl, wenn man die
Auffassung des Autors iibernimmt.

Die Auslegung, die Oraison iiber das Wort des Herrn « Mem Reich
ist nicht von dieser Welt » darbietet, ist sehr seltsam (S. 222 u. 293). Es
soll bedeuten, daB man hier auf Erden nicht an die volle Verwirklichung
der sittlichen Vollkommenheit denken kann, so wie sie die christliche Tradi-
tion aufgefaBt hat. Der auf Seite 289 zitierte lapidare Satz von BEIRNAERT,
faBt den Gedankengang unseres Autors trefflich zusammen : « Verwechseln
wir nicht die Heiligung mit der Verwirklichung der sittlichen Vollkommen-
heit ». — Wir wissen genau, daB die ganze Lehre der Kirche keine wirkliche
Heiligung kennt ohne eine entsprechende Verwirklichung der sittlichen Voll-
kommenheit, Wir erinnern bei dieser Gelegenheit an die Ansprache Pius XII.
vom 23. Mirz 1952 ! iiber eine gewisse « neue Moral ». Man kann die Moral

1 AAS 44 (1952) 270-278. Vgl. Utz - GRONER : Soziale Summe Pius XII.,
Bd. I, Freiburg 1954, N. 1744-1770.



Christliches Leben oder Psychoanalyse 79

der Caritas nicht von der Moral trennen, welche die echte Verwirklichung
der sittlichen Vollkommenheit befiehlt: Caritas und Dekalog sind zwei
wesentliche Aspekte, ohne die man nie von Heiligung sprechen kann. Darf
man die schénen Ausfiihrungen iiber das Problem « Gesetz und Liebe » im
Supplément de la Vie Spirituelle 1 im Sinne Oraisons auffassen ? Ich glaube
nicht | Absoluter Vorrang der Caritas, gewi ; aber Caritas ohne Befolgung
der 10 Gebote ist nach der ausdriicklichen Lehre unseres Herrn selbst
(Jo. 14, 21-24) ein wahrer Widerspruch.

Wir wollen auch noch auf die Erklarung des Autors (S. 247-248) zum
Text des hl. Paulus 1 Cor. 6, 9-10 hinweisen (S. 247-248). Darf man in
diesem Text lediglich « eine Aufzihlung sehen, die einzig und allein den
Abgrund zwischen der christlichen und der heidnischen Lebensauffassung
in seiner Ganzheit herauszustellen sucht » ? Begniigt sich der hl. Paulus nur
«mit der Verurteilung der heidnischen Abwegigkeit im sittlichen Denken,
die sich in der Christengemeinde von Korinth fortzusetzen suchte» ? Es
handelt sich nicht nur um das moralische Denken, die heidnische Auffassung,
sondern auch um die Tatsachen selbst, die entschieden in sich und um ihrer
selbst willen verurteilt werden.

SchlieBlich sei noch an das erinnert, was der Autor iiber die Zulassung
eines geschlechtlich auf Abwege Geratenen zum Ordensleben oder Priester-
tum sagt (S. 282 ff.). Wir behaupten mit Sicherheit, dal Oraison mit all
Seinen Aussagen im vollen Widerspruch zu den klaren Vorschriften steht,
welche die Studienkongregation in dieser Sache erlassen hat. Wie kann man
auch nur den Satz aufstellen, daB « einzelne Fille von Masturbation » nichts
anderes sind als «eine parvoxystische (kvankhafte) Erweitevung dessen, was
man so ungenaw ‘ndchtliche Pollutionen’ nennt» (S. 282) ? Aber noch viel
erschreckender ist meiner Meinung nach die weitere Behauptung Oraisons :
« I1 se peut au contraire, qu’un tel sujet, porteur d’une tare qu’il connait
bien et dont il n’est nullement responsable, soit plus en mesure qu'un autre
a’éprouver et de représenter dans le plan de Dieu la misére humaine générale
et la participation a la croix» (S. 283).

Weiter : wie kann man sagen, dafl der in Frage stehende Kandldat
« Schwierigkeiten hat nicht in der Bewahrung der Keuschheit, sondern
der Enthaltsamkeit » (S. 282) ? Ich wiirde mich wirklich interessieren, wo
Oraison eine derartige Auffassung von diesen beiden Tugenden her hat,
die durch die Theologen und besonders durch den hl. Thomas, auf den sich
unser Autor sehr oft beruft, klar gestellt wurden.

* k%

Auf der ersten Seite lesen wir unter dem Namen des Autors zwei akade-
mische Titel : « Dr. der Theologie — Dr. der Medizin », Offensichtlich hat
der Autor die so komplexe und schwierige Frage mehr als Mediziner (besser
noch : als Psychoanalytiker) denn als Theologe behandelt. Tatsdchlich hat
der Psychoanalytiker den Theologen auf die Seite gestellt, um nicht zu
sagen : er hat ihn verschlungen.

1A, PLt O, P.: «Tu aimeras». Vie sp. suppl. 5 (1951) 123-132.



	Christliches Leben oder Psychoanalyse?

