
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 1

Artikel: Messerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des
Grossen?

Autor: Fries, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meßerklärung und Kommuniontraktat
keine Werke Alberts des Großen

Von Albert Fries C. Ss. R.

Albertus Magnus steht im Ruf, in der Theologie die Traktate über
die Eucharistie und über die Gottesmutter Maria bevorzugt und mit
besonderer Sorgfalt und Frömmigkeit behandelt zu haben1. Dieser Ruf
gründete sich vornehmlich auf zwei Werke über die Eucharistie — De

mysterio missae und De corpore domini2 — sowie auf das Mariale

super « Missus est ». Wurde neuerdings das mariologische Werk für
unecht erklärt3, so gerät nunmehr auch die Echtheit der beiden Schriften
über die Eucharistie ins Wanken.

Natürlich läßt sich gegen eine unangetastete Tradition von mehr
als 600 Jahren die Echtheitsfrage nicht in einem kurzen Aufsatz lösen.

Es sollen hier nur die Bedenken zusammengestellt und der Kritik — zur
Entkräftung oder zur Bekräftigung — vorgelegt werden. Vielleicht wird
dadurch wieder eine von den Unsicherheiten behoben, die noch immer
auf Alberts literarischem Nachlaß liegen 4.

1 M. Grabmann, Der Einfluß Alberts des Großen auf das mittelalterliche
Geistesleben, in : Mittelalterliches Geistesleben, 2. Bd., München o. J. (1935) 355 f.

— H. Chr. Scheeben, Albertus Magnus, Bonn 1932, 190 ff. — A. Lang, Zur
Eucharistielehre des hl. Albertus Magnus : Das Corpus Christi verum im Dienste
des Corpus Christi mysticum, in : Divus Thomas (Freib.) 10 (1932) 256. — J. M.
Vosté O. P., S. Albertus Magnus sacrae paginae magister, I (Rom 1932) 27.

2 Hier werden die von A. Kolping verwandten Kürzel benutzt : MM De
mysterio missae ; CD De corpore domini.

3 A. Fries, Die unter dem Namen des Albertus Magnus überlieferten
mariologischen Schriften (Beiträge z. Gesch. d. Philos, und Theol. des Mittelalters,
XXXVII, 4), Münster i. Westf. 1954, 5-80.

4 J. de Ghellinck S. I., En marge de l'explication du « Credo » par Saint
Albert le Grand, in : Studia Albertina (Festschrift für B. Geyer), Beiträge z. Gesch.
d. Philos, und Theol. des Mittelalters. Suppl. IV, Münster i. Westf. 1952, 148/49 :

et l'on sait quelles incertitudes planent encore sur beaucoup de pièces de

l'héritage littéraire, inédit ou imprimé, d'Albert le Grand. — Allerdings hielt
de Ghellinck gerade die Echtheit der Meßerklärung für über jeden Zweifel erhaben.



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 29

I. Struktur und Bedeutung der Schriften

Die beiden Schriften1 über die Eucharistie als Opfer und als Opfermahl

wollen keine gelehrten Untersuchungen bieten, sondern zur
würdigen Feier der Eucharistie anleiten und die Frömmigkeit nähren2. Sie

sind innerlich miteinander verknüpft3 und bilden somit einen Doppeltraktat.

Zu unterscheiden sind davon die (32) « Sermones de ss. eucha-
ristiae sacramento », die ebenfalls unter Alberts Namen gingen4, im
16. Jahrhundert einmal eine literarische Auseinandersetzung mit den
Protestanten über das Meßopfer heraufbeschworen haben 5, aber jetzt
fast allgemein als unecht zurückgewiesen werden6.

Dem Werk De mysterio missae schickt der Verfasser einen Prologus

voraus, der zum größten Teil in einer Auslegung von Is. 66, 12 7 besteht,
wie sie in den Schriftkommentaren des 13. Jahrhunderts üblich war. Den

Bezug auf die Messe stellt schließlich ein kurzer Satz her : Talis autem
perfecta perceptio boni et praegustatio gloriae importatur in missa, et ideo

propter preces multorum suscipimus pertractanda mysteria missae (S. 5).
In der Messe findet der Verfasser drei Hauptteile8 gegeben : Introitus,

1 Jammy-Ausgabe (Lyon 1651) Bd. 21c, 1-92 (MM) ; Bd. 21d, 1-139 (CD).
— Borgnet-Ausgabe, Bd. 38 (Paris 1899) 1-165 (MM) ; 191-432 (CD); dazu ein
eucharistisches Gebet (433 f.). — Dieser Borgnet-Band ist hier immer gemeint,
wenn für MM oder CD nur die Seitenzahl angegeben wird.

2 Gemäß den Schlußsätzen : Hoc igitur est, quod de missarum peractione
breviter et grosse videbatur esse dicendum, alia subtilia melioribus relinquendo
(165b). — Haec de eucharistia propter honorem Iesu Christi a nobis scripta sunt,
ex quibus multa alia intelligi possunt. Et quidquid lectori in dictis displicet, par-
cat simplicitati, quia si non subtiliter, tarnen utiliter multa in eis dicta inveniet
(432b).

3 MM tr. 3 c. 12 n. 2 (122 f.) ; c. 14 n. 2 (128b) ; c. 20 n. 7 (152b) ; c. 21

n. 1 (157). — CD Prol. (191).
1 Jammy 12, 247-300. — Borgnet 13, 667-797. — Früher die Mainzer Ausgabe

von 1477, ferner Köln 1503, herausgegeben per magistros ac regentes bursae
Laurentianae. Letzte Ausgabe Regensburg 1893, besorgt von G. Jakob, der
ebenfalls noch die Echtheit verficht.

5 N. Paulus, Die angebliche Lehre, Christus sei nur für die Erbsünde
gestorben, in : Der Katholik 76 (1896) II 229-249.

8 G. Meersseman O. P., Introductio in opera omnia beati Alberti Magni O. P.,
Brügge o. J. (1931) 115 f. — J. Kramp S. I., Albert der Große und die « Sermones
de ss. eucharistiae sacramento», in: Gregorianum 3 (1922) 239-253.

' « Ecce ego declinabo super eam quasi fluvium pacis et quasi torrentem
inundantem gloriam gentium, quam sugetis. »

8 Der Dominikaner Hugo von Saint-Cher unterscheidet mit Augustinus im
Anschluß an 1 Tim. 2, 1 vier Teile an der Messe : Obsecrationes, orationes, postu-
lationes, gratiarum actiones. Tractatus super missam seu speculum ecclesiae, her-



30 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

in quo est istius boni per magnos clamores advocatio et invitatio. In-
structio, in qua de hoc bono perfecta ponitur illuminatio. Oblatio, in

qua est istius boni adeptio et distributio et communicatio.
Dementsprechend gliedert er die Schrift in drei Traktate. Darin folgt er Schritt
vor Schritt dem Gang der Messe und erklärt die Worte und Handlungen
liturgisch und aszetisch, wobei er sich ausgiebig der Bibel bedient,
weniger der Väterschriften *, zuweilen auch philosophischer Ausdrucksweise,

hebräischer und griechischer Wörter, und theologischer
Auseinandersetzung. Auch Physiologie und Medizin 2 zieht er heran, allerdings
in der Weise, daß er sich allgemein auf die Kenner der Naturwissenschaft

beruft3, ihnen aber gelegentlich auch deutlich zu verstehen gibt, daß

sie nicht in die Theologie hineinzureden haben4. Auch pseudodiony-

ausgegeben von G. G. Solch O. P. (Opusc. et Textus, series liturg. IX), Münster i.
Westf. 1940, 11. — Der Franziskaner Wilhelm von Middleton (Opusculum super
missam) und die Summa Alexanders (p. IV q. 37) geben ebenfalls eine Dreiteilung
an, aber anders als die Meßerklärung : Illuminatio populi, immolatio sacrificii,
rememoratio accepti beneficii divini. H. Dausend O. F. M., Das Opusculum super
Missam des Fr. Wilhelm von Melitona und die entsprechenden Stellen in der
Summa theologica Alexanders von Haies, in : Aus der Geisteswelt des Mittelalters
(Festschrift für M. Grabmann), Beiträge z. Gesch. d. Philos, und Theol. des Mittelalters,

Suppl. III/l, Münster i. Westf. 1935, 567. — Thomas, Summa theologiae
III q. 83 a. 4 nennt ebenfalls drei Teile : Praeparatio, instructio, celebratio mysterii
(oblatio, consecratio, perceptio).

1 Häufiger werden genannt : Hilarius, Hieronymus, Ambrosius, Augustinus,
Chrysostomus, Gregor d. Gr., Ps.-Dionysius, Bernhard von Cl. — Von den Scholastikern

werden mit dem Namen erwähnt : Hugo von St. Viktor, Petrus Cantor,
Präpositin von Cremona, Stephan Langton, Wilhelm von Auxerre.

2 Et ideo sapientes comedunt post meridiem parum ante vesperam Et
ideo mane comedentes reprehenduntur, quia rem committunt innaturalem et
stultam (CD d. 6 tr. 1 c. 3 n. 3 [360]). Man vergleiche CD d. 3 tr. 1 c. 2 n. 1 (233b) ;

d. 3 tr. 1 c. 5 n. 2 (253) ; d. 3 tr. 1 c. 7 n. 1 (265a) ; d. 3 tr. 1 c. 9 n. 1 (276a). —
MM tr. 3 c. 20 n. 4 (147b).

3 CD d. 3 tr. 2 c. 3 n. 9 (238a) : Et haec meliora dicuntur a physicis esse

grana. — CD d. 3 tr. 1 c. 3 n. 9 (236a) : Dicunt autem hi qui eruditi sunt in natu-
ralibus, quod odor sequela est saporis. — s. auch folgende Anmerkung.

1 Etwa beim Brot als einer Materie der Eucharistie, CD d. 6 tr. 2 c. 1 n. 4

(367b) : Sed quoad exigentiam omnium eorum, quae conveniens faciunt nutri-
mentum, caro non est propinquius et convenientius nutrimentum, quia sicut
dicunt physici, omnis caro inflammat, quod non facit triticum. Sed tarnen hoc

non attenditur — CD d. 4 tr. 2 c. 1 n. 12 (376b) : Moab enim « ex patre » inter-
pretatur et signât eos qui quoad perfidiam sunt ex patre diabolo, qui omnia
physicis rationibus volunt discutere. — Albert dagegen sagt im Lukaskommentar
bei der Erklärung des « Pater noster» (11, 2 [B. 23, 101a]) : Et istis etiam modis
virtus patris carnalis et Spiritus datus ab ipso operantur in generatione carnali,
sicut sciunt omnes, qui bene didicerunt naturas generationis humanae. — Auch die
Kanonisten werden im Kommuniontraktat einmal heftig angegriffen (CD d. 3

tr. 3 c. 1 n. 2 [307a]) : Et si dicatur, quod in Decreto et Sententiis continetur



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 31

sianische Gedanken kennzeichnen merklich seine Auffassung von der
Eucharistie1. Zum Widerspruch reizt ihn die zur Alleinherrschaft
gelangte, auf Amalar zurückgehende allegorische Deutung der Meßzeremonien,

der auch Innozenz III. (De sacro altaris mysterio), die Summa
Alexanders von Haies und Thomas von Aquino die Treue hielten 2. Es
ist dem Verfasser ein fühlbares Anliegen, die bequeme Methode der
Allegoristen als unbegründet, oberflächlich, lächerlich zu erledigen, und
da spart er nicht mit kräftigen Ausdrücken3. Er will sich getreu an den
Text halten. Eine Beziehung zwischen Worten und Handlungen der
Messe einerseits und Tatsachen aus dem irdischen Leben Jesu anderseits

läßt er nur dann gelten, wenn sie im Wortlaut der Messe enthalten
ist. Gerade die unbestechliche Treue zum Text, die einheitliche Anlage
und Durchführung, die tiefe Frömmigkeit hat — neben der Autorität

(die rein symbolische Deutung), dico, quod in his libris non continetur ut deter-
minata Veritas vel sicut opinabilis probabilitas, sed sicut per disputationem con-
demnanda haeretica falsitas. Tarnen in scientia sacramentorum non multum
attendenda est sententia Decretistarum, quia pro certo multa falsa scribunt
et dicunt eo quod sunt homines ignari in sacra scriptura, nescientes originalia
sanctorum, nec possunt non peccare docentes in fide catholica, quae ignorant. —
Und doch soll Albert gerade in der Theologie von der Eucharistie das Decretum
Gratiani stark benutzt haben. H. Lauer, Die Moraltheologie Alberts des Großen,
Freiburg i. Br. 1911, 297.

1 A. Kolping, Eucharistia als Bona gratia, in : Studia Albertina, 254 ff. —
J. de Ghellinck, En marge de l'explication du « Credo », in : Studia Albertina,
151 f. — Etwa bei der Frage, warum der Celebrans — der regelmäßig « Sanctitatis
perfector » oder « Perfectionis instructor » genannt wird •— das Credo anstimmt,
nicht aber das Volk oder der Chor. Maßgebend für die Erwiderung ist der — gerade
auch im Mariale super « Missus est » wirksame — Satz aus der Hierarchia caelestis :

Quod lex divinitatis est per prima media et per media ultima reducere (MM tr. 2

c. 8 n. 1 [58a]). — Man vergleiche auch MM tr. 3 c. 13 n. 3 (125a) ; CD d. 4 c. 2 (333).
2 A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Freiburg i. Br. 1902, 470.

— Zur Methode Amalars vgl. J. M. Hanssens S. I., Amalarii Episcopi opera
liturgica omnia (Studi e Testi 138) I, Vatikanstadt 1948, 75.

8 Sed hoc videtur mirabile ; non credimus et derisionem reputamus ; dico,
quod hoc meo iudicio nihil valet ad propositum, et quod sancti aliquando hoc
dicunt, pro certo sunt quaedam ex parva convenientia sumptae adaptationes ;

quod quidam dicunt, quod très (cruces) sunt propter Christi illusiones est
derisio, quia de hoc nulla fit mentio in littera ; quod autem hic quidam dicunt,
quod per osculum altaris significetur osculum Iudae omnino profanum
est et omnibus fidelibus abomhiandum. — Verum tarnen est, quod antiqui quidam
monachi hoc tradiderunt, cuius aliam non puto causam esse, nisi quia melius
aliquid tradere nescierunt. — Hic autem quidam absurda dicunt dicentes, quod
quia Christus venditus fuit triginta argenteis, qui sunt ter decern, ideo fiunt très
cruces primae. — Haec et huiusmodi reputamus nos deliramenta et hominum
illitteratorum, qui se doctores profitentur, per insanias et nugas et suis doctrinis
detestabilem faciunt theologiam.



32 Meßerklärung und Kornmuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

des Albertus Magnus — dem Werk einen hervorragenden Platz1 in der
Geschichte der Meßerklärung gesichert2.

Das bedeutend umfangreichere Werk De corpore domini ist eine

systematisch angelegte Schrift und als Ergänzung zur Meßerklärung
gedacht. Beides läßt eine in der Meßerklärung niedergelegte Ankündigung
erkennen (tr. 3 c. 12 n. 2) : Haec breviter de confectione sacramenti trans-
currimus, quia post officium missae specialem de hoc tractatum longum
faciemus, in quo ipsum sacramentum in sex generibus ponemus, scilicet
in genere gratiae, in genere doni, in genere cibi, in genere communionis,
in genere sacrificii et in genere sacramenti Et ille tractatus supplebit
prolixe, quidquid hic breviter est transcursum (122/23). Diesen Plan
führt der Verfasser in dem Kommuniontraktat, der also nach der
Meßerklärung geschrieben wurde, in sechs Distinktionen genau aus3,
wortreich, rhetorisch und meist weniger technisch als in einem Schultraktat,
und zwar, wie im Prologus steht, cum devotione et subtilitate. Auch
diese Schrift fand eine ausgezeichnete Anerkennung 4. Sie stand besonders

bei den deutschen Mystikern des Mittelalters in hohem Ansehen 5.

1 A. Franz, Messe im Mittelalter, 466. — A. Kolping, Eucharistia als Bona
gratia, Stud. Albertina, 249. — P. Amiable O. P., Le sacrifice de la messe par
le bienheureux Albert le Grand, in : Vie Spirituelle 10 (1929) 203. — G. G. Solch
O. P., Hugo von Saint-Cher und die Anfänge der Dominikanerliturgie, Köln 1938, 3.

2 Diese beachtliche Stellung behält die Schrift, soweit sie theologische
Leistung ist, natürlich auch für den Fall, daß der Verfasser nicht Albertus
Magnus heißt.

3 Wobei die erste Distinktion (gratia), besonders die dritte (cibus) und die
sechste (sacramentum) am ausführlichsten behandelt werden. — In der 6. Dist.
(tr. 4 c. 1 nn. 1-6) findet sich eine ausgedehnte, auch kirchengeschichtlich bedeutsame

Darlegung aller Gründe und Gegengründe in der Frage des gesäuerten oder
ungesäuerten Brotes (416-422b). Vgl. H. Lauer, Moraltheologie, 300.

1 M. Grabmann, Der Einfluß Mittelalterliches Geistesleben II, 355 f., 406 f.
— A. Lang, Zur Eucharistielehre Divus Thomas 1932, 258 f. — R. Garrigou-
Lagrange O. P., De sacrificio missae secundum sanctum Albertum Magnum, in :

Angelicum 9 (1932) 213-224. — R. Erni, Die Herz-Jesu-Lehre Alberts des Großen,
Luzern o. J. (1941) 20. -— F. X. Kattum, Die Eucharistielehre des hl. Bonaventura,
München-Freising 1920, 26 f.

3 Von den Mystikern des 14. Jahrhunderts hat der « Mönch von Heilsbronn »

aus der Schrift De corpore domini geschöpft (F. Pelster S. I., Theologische Revue
19 [1920] 268). Vgl. K. Boeckl, Die Eucharistielehre der deutschen Mystiker des

Mittelalters, Freiburg i. Br. 1924, 71. — Von Alberts Werk sind zahlreiche aszetisch-
mystische Schriften inspiriert, z. B. das Gedicht « von der Tochter Syon », das
Buch « von den VI Namen des Fronleichnams », das Buch der « Siben grade »,

die « Scala communionis» in den «Exercitia» und im « Rosetum » des Johannes
Mombaer von Brüssel. M. Viller, Diet, de Spiritualité I, Paris 1937, 282. —
P. Debongnie C. Ss. R., Jean Mombaer de Bruxelles, Lovain-Toulouse 1928,
188-202.



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 33

Zusammen mit dem Werk De mysterio missae gehört sie — nach Ausweis

der Hss1 — zu den am meisten verbreiteten Schriften unter dem
Namen Alberts, wenngleich die Meßerklärung im Druck nur wenige
Male herausgegeben wurde2.

II. Gründe zugunsten der Echtheit

Zugunsten der Echtheit des Doppeltraktates3 sprechen sehr

gewichtige Gründe. Er wird bereits zu Anfang des 14. Jahrhunderts im
Stamser Katalog4 unter den Werken Alberts aufgeführt wie auch in
der Chronik (1355) Heinrichs von Herford5. Demnach stand er auch
schon in der ins 13. Jahrhundert zurückreichenden Legenda8. Auch in
jüngeren Katalogen7 der Dominikanerschriftsteller haben die beiden
Schriften ihren Platz wie auch in der selbständigen, im Katalog der
Kartause Salvatorberg bei Erfurt enthaltenen Liste der Werke Alberts
vom Ende des 15. Jahrhunderts 8. Dazu kommt, daß Johannes von Freiburg

0. P., ein Schüler des Albertschülers Ulrich Engelberti von Straßburg,

in seiner vor 1298 vollendeten, weitestverbreiteten Summa con-
fessorum die Meßerklärung als Werk Alberts nennt und benutzt9.

1 Die Meßerklärung ist in 66 Hss. erhalten, der Kommuniontraktat in 58 Hss.,
gegenüber den 70 des Mariale. B. Geyer, Die handschriftliche Verbreitung der
Werke Alberts des Großen als Maßstab seines Einflusses, in : Studia Mediaevalia
(Festschrift für R. J. Martin O. P.), Brügge o. J. (1948) 224.

2 A. Franz, Messe im Mittelalter, 473, wo darauf hingewiesen ist, daß Hain
für die Meßerklärung nur drei Druckausgaben vermerkt. — Fünf Ausgaben nennt
P. Glorieux, Répertoire des maîtres en théologie de Paris au XIII0 siècle, Paris
1933, I S. 71 c a.

3 J. Quétif O. P. - J. Echard O. P., Scriptores Ordinis Praedicatorum, I
(Paris 1719) 178a. — P. v. LoË O. P., De vita et scriptis b. Alberti Magni, in :

Anal. Boll. 21 (1902) 368. — F. Pelster S. I., Kritische Studien zum Leben und
zu den Schriften Alberts des Großen (Ergänzungshefte z. d. Stimmen der Zeit.
2. Reihe : Forschungen, 4), Freiburg i. Br. 1920, 173 ff. — G. Meersseman, Intro-
ductio, 113 ff.

1 G. Meersseman, Laurentii Pignon Catalogi et Chronica. Accedunt Catalogi
Stamsensis et Upsalensis scriptorum O. P. (Mon. Ord. Fr. Praed. Hist. XVIII)
Rom 1936, 58.

6 H. Chr. Scheeben, Les écrits d'Albert le Grand d'après les Catalogues, in :

Revue Thomiste 36 (1931) 275.
6 B. Geyer, Der alte Katalog der Werke des hl. Albertus Magnus, in : Miscellanea

Giovanni Mercati (Rom 1946), 2. Bd., S. 8 (Sonderdruck).
' H. Chr. Scheeben, Les écrits Revue Thorn. 1931, 292 nn. 117. 118.
8 D. Planzer O. P., Albertus-Magnus-Handschriften in mittelalterlichen

Bibliothekskatalogen des deutschen Sprachgebietes, in : Divus Thomas (Freib.)
10 (1932) 254. 261.

• Summa confessorum, 1. 3 tit. 24 (Lyon 1518, f. 122ra) : Albertus in libro

3



34 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

v /
Eine ähnlich starke Bezeugimg bezieht der Doppeltraktat aus den

Handschriften. Fünf Hss der Meßerklärung und vier Hss des Kommuniontraktates

entstammen dem 13. Jahrhundert und dem Anfang des 14.1

Eine davon 2, und zwar mit der Inskription « Albertus Magnus », gibt
sich sogar als im Jahre 1281 geschrieben aus3. Da sie aber nicht den

Eindruck des Originals macht, sind wohl für Vorgängerinnen noch einige
Jahre aufwärts, über Alberts Todesjahr (1280) hinaus, zuzugeben, die
dann bezüglich der Entstehungszeit einer Annahme der Echtheit den

Weg offen lassen.

Weiterhin ist festgestellt worden, daß die Schriften das Gepräge
des Albertus Magnus an sich tragen *. Zugegeben5, aber wieweit trifft
es zu und woher kommt es

Wichtige innere Kriterien sind auch einige Selbstzitationen des Ver¬

de missa (dreimal). — Vgl. A. Fries, Johannes von Freiburg, Schüler Ulrichs von
Straßburg, in : Rech, de théol. anc. et méd. 18 (1951) 333.

1 B. Geyer, Die handschriftliche Verbreitung Studia med. 224.
2 München, Staatsbibliothek, Clm 28180 (Provenienz : Kaisheim), ff. l-67vb

die Meßerklärung ; ff. 67v-163r der Kommuniontraktat. — f. 67v : Explicit summa
Alberti Magni super missam per ordinem. — f. 67v : Tractatus venerabilis domini
Alberti (Magni) de corpore domini. — f. 163r : Explicit procurante abbate
Teuterino de Esslingen et Priore H. de Bappenhahn scribente Cuonrado
de Ravenspuch Consummatus est iste liber a. d. 1281 in vigilia Thomae apostoli.
— Herrn Dr. W. Kübel vom Albertus-Magnus-Institut, Bonn, verdanke ich diese
Angaben aus der Hs.

3 Freundlicher Hinweis von Herrn Protonotar Prof. B. Geyer.
1 F. Pelster, Kritische Studien, 173. — P. Amiable, Le sacrifice de la messe,

Vie Spirituelle 1929, 203.
3 Etwa « diffinitio fidei », MM tr. 2 c. 8 n. 3 (58b) und Super III Sent. d. 23

a. 3 (B. 28, 409 f.). Vgl. H. F. Dondaine O. P., Les scolastiques citent-ils les Pères
de première main in : Rev. des sciences philos, et théol. 36 (1952) 240 f. —
A. Lang, Die Bedeutung Alberts des Großen für die Aufrollung der
fundamentaltheologischen Frage, in : Studia Alb. 345. 365-369. — Ferner in der umstrittenen
Frage nach der Wirksamkeit der Wandlungsworte. Man vgl. E. Mangenot, Art.
Eucharistie, Diet, de théol. cath. V 1317 f. Darüber sagt der Traktat (CD d. 6

tr. 4 c. 2 n. 16 [429b]) : Ibi enim Verbum increatum operatur in verbo creato ad
transsubstantiationem substantiarum. Ähnlich Albert, Super IV Sent. d. 10 a. 10
ad 3 (B. 29, 263b) : Et hoc fit verbo creato, in quo operatur Verbum increatum.
Vgl. ebd. a. 7 (B. 29, 258 f.). —- Auch die Ausführung des Traktates über die Weise
der Gegenwart unter den Gestalten (CD d. 3 tr. 3 c. 1 n. 14 [315 f.]) erinnert an
die entsprechende Darlegung Alberts, Super loh. 6, 64 (B. 24, 282). Ebenso könnte
folgende Formulierung von Albert stammen : Substantialis autem effectus est
restauratio deperditi in spirituali vita (CD d. 2 tr. 3 c. 1 n. 2 [227a]). Ein Satz
Bernhards kommt auch in Alberts Scriptum super IV Sent, vor : « Supra omnia
te mihi reddit amabilem, Domine Iesu, calix, quem bibisti, opus redemptionis »

(CD d. 2 tr. 2 c. 4 [224a]). Ausführungen über « Eucharistia » (CD d. 1 c. 5 nn. 1-5

[208-211]) nähern sich der Darlegung Alberts, Super loh. 6, 64 (B. 24, 289 f.).



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 35

fassers. Dabei werden solche Schriften genannt, wie Albert sie

tatsächlich verfaßt hat. MM tr. 3 c. 20 n. 7 (152a) : Haec petitio (« Panem

nostrum »), quamvis multipliciter in aliis nostris1 operibus sit a nobis

exposita super Matthaeum 2 et super Lucam3, tarnen quia propter hanc

petitionem hic alte clamans sacerdos praemonet populum ad panis
eucharistiae desiderium, hic non exponemus earn nisi de illo pane, de

quo dicit Iohannes VI, 33 : « Panis Dei est »

CD d. 6 tr. 2 c. 1 n. 17 (384b) : Et haec omnia iam a nobis valde

probata sunt in scientia De sensu et sensibili. — Gedacht ist offenbar
an einen Teil der « Parva naturalia ». Ungewöhnlich 4 ist aber gemäß

1 « Nostris » fehlt in zwei Hss, mit denen der Druck verglichen wurde : Toledo,
Kapitelsbibliothek, Cod. 17-18 (13./14. Jhdt.), f. Lxvb ; Basel, Univ. Cod. B. IV.
16 (14. Jhdt.), f. 50rb. — Die beiden Hss gehen sonst nicht immer zusammen.

2 Super Matth. 6, 11 (B. 20, 279-289).
s Super Luc. 11, 3 (B. 23, 117-121). — Zum Vergleich mit dem oben

angeführten Hinweis seien einige Selbstzitationen Alberts herangezogen. Super Luc. 11,
2 (B. 23, 98b) : Quaecumque autem nos de ista oratione super Matthaeum, VI, 9

et sequentes notavimus, subiaceant, quia hic ilia repetere propter prolixitatem
non audemus. Sed hic alia dicere studebimus. — Super Luc. 12, 59 (B. 23, 283b) :

De hac autem materia multa notata sunt a nobis super Matthaeum, V, 21 et
sequentes — Super loh. 6, 25 (B. 24, 253b) : Alia autem de hac materia super
Matthaeum, Marcum et Lucam notata sunt. Et omnés auctoritates super litte-
ralem sensum hic inductae valent etiam ad sensum moralem. — Super loh. 6, 27

(B. 24, 255a) : Quod autem obicitur : « Nolite solliciti esse », iam super Matthaeum
et Lucam est solutum. — Super loh. 12, 3 (B. 24, 469b) : Et de hoc Luc. VII, 38

a nobis multa sunt notata. — Super loh. 21, 13 (B. 24, 709) : Et de hoc in expo-
sitione super Lucam, XXIV, 30 satis dictum est. — Der Hinweis im Traktat
enthält also, nach dem Verfahren Alberts bei Selbstzitationen zu urteilen, zuviel
und zuwenig. Zuviel : in aliis [nostris] operibus. Zuwenig : Die genaue Angabe
des Fundortes, die Albert — gerade beim « Pater noster » — öfters macht. In
einer immerhin ausführlichen Erklärung des « Pater noster », wie der Traktat
sie bringt, könnte man bei Alberts ständigem Bemühen um den Literalsinn auch
erwarten, daß er in jenem Hinweis darauf aufmerksam machen würde, daß er die
Stelle hier und jetzt nur « spiritualiter » erklären wolle, wie z. B. Super Luc. 11, 3

(B. 23, 117b) : Est autem haec (petitio) de adeptione boni temporalis secundum
expositionem litteralem. Erst nachdem die ganze Bitte vollständig erklärt ist,
obwohl der Literalsinn in dem zitierten Matthäuskommentar ausführlich dargelegt
ist, folgt die « geistliche Auslegung » : Spiritualiter autem hunc locum exponendo,
sunt quidem très panes quotidie necessarii et quotidie requirendi (B. 23, 120a).
Darunter auch das eucharistische Brot.

4 De intellectu et intelligibili tr. 1 c. 1 (B. 9, 477b) : Et de his in parte iam
pro modulo nostro expediti sumus in libris De nutrimento et nutribili et De sensu
et sensato. — De sensu et sensato tr. 1 c. 5 (B. 9, 8b) : Quattuor fuerunt
antiquorum opiniones de visu, quarum très in libro De sensu et sensato tangit Aristoteles.

Quarta autem fuit sua propria opinio, quam tradidit tam in libro De sensu
et sensato quam etiam in libro De anima. — De sensu et sensato tr. 2 c. 1 (B. 9,

38a) : Cum autem hic intendamus de sensatis — De sensu et sensato tr. 3 c. 2



36 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

dem Sprachgebrauch Alberts « Sensibili », das auch in den Hss steht,
statt « sensato ». Eigentlich ist es auch — wiederum im Sprachgebrauch
Alberts — keine Selbstzitation. Mit « scientia » bezeichnet er nämlich
eher ein Wissensgebiet als ein Werk1. Beruft er sich auf eine seiner

Schriften, so setzt er bei naturphilosophischen Kommentaren fast immer
« liber » hinzu 2. Sollte aber doch auf eine bestimmte Stelle verwiesen

werden, so ist festzustellen, daß der Hinweis in Alberts Kommentar
De sensu et sensato wohl kaum zu verifizieren ist3.

Bleiben noch drei Stellen, wo auf einen Beweis aus der Metaphysik 4

und De generatione et corruptione5 Bezug genommen wird. Doch läßt
der Ausdruck nicht erkennen, ob der Verfasser von eigenen Werken

spricht6.

III. Bedenken gegen die Echtheit

So schwer die Gründe zugunsten der Echtheit wiegen, von der
Sache her stellen sich ihnen wohl ebenso schwere Bedenken entgegen.
Sie entstanden zufällig, als beim Suchen einer von früher her
vorgemerkten Stelle sich der Eindruck bildete und versteifte, Gedankengänge,

(B. 9, 80b) : Quod autem nos in libro De anima diximus de sensu et sensato, dixi-
mus secundum actum factis

1 De sensu et sensato tr. 1 c. 1 (B. 9, 2a) : Dicendum erit in libris, qui post
scientiam de anima inducendi sunt. — Ebd. c. 3 (6a) : Sicut ex his quae in scientia
de anima tradita sunt, probatur. — Ebd. tr. 2 c. 2 (46a) : Quod nos improbavimus
in scientia physicorum.

2 Auf den ersten sechs Seiten der Schrift De sensu et sensato gibt er gleich
fünfmal den Ort einer Frage an mit der Formel : in libro (in libro De anima ;

in libro De nutrimento). So durchgehends.
3 Gesucht wird die Ausführung des Folgenden : Quod est in sensu secundum

naturam et potentiam sensus, potius est intentio coloris et vocis et odoris et saporis,

quam sit color vel vox vel odor vel sapor (384b). In Frage käme De sensu et sensato

tr. 2 c. 4 (B. 9, 50a) : Sed tactus ille non est corporis sensibilis nisi in tactu
et gustu ; sed est speciei simplicis in aliis tribus sensibus. Dieses jedoch deckt
sich nicht mit jenem.

4 CD d. 6 tr. 2 c. 1 n. 16 (382) : Adhuc autem in septimo Primae philosophiae
probatur multipliciter, quod accidens est esse et non essentia. — Et hoc probatur
in principio noni libri Primae philosophiae.

5 CD d. 3 tr. 3 c. 1 n. 5 (309a) : Cum iam probatum sit in libro primo De
generatione et corruptione, quod non restaurât deperditum, nisi quod est potentia
caro et fit actu caro. Deutlicher wäre es, wenn es so lauten würde wie De sensu
et sensato, tr. 3 c. 1 (B. 9, 76b) : Sicut diximus in primo libro De generatione.

6 An einer Stelle spricht der Verfasser von seinen andern Werken, ohne deren
Titel anzugeben : « Adveniat regnum tuum », quia regnum Dei, sicut in aliis operi-
bus meis saepe dixi, nihil aliud est (MM tr. 3 c. 20 n. 5 [149a]).



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 37

Ausdruck und Bibelzitate seien nicht die dem Albertus Magnus geläufigen.

Natürlich trat bei andern Abschnitten die Reaktion zugunsten
Alberts ein. Daraus ergab sich die Notwendigkeit, der Sache nachzugehen.

Eine Nachprüfung der Behauptung, der Doppeltraktat trage das

Gepräge des Albertus Magnus, zeigt nun einmal, woher dieser Eindruck
kommt ; dann aber auch, daß ein anderer dem Werk seinen Stempel
aufgedrückt hat und daß folglich die gute Bezeugung nicht vom Inhalt
gestützt, sondern widerlegt wird. Es lassen sich nämlich literarische

Abhängigkeiten gegenüber dem Schrifttum Alberts sowie Unterschiede
und Widersprüche zu seiner Lehre nachweisen.

1. Literarische Abhängigkeit

Zunächst hat der Verfasser den Lukaskommentar Alberts benutzt.
Diese Tatsache lassen einige Textvergleichungen sofort erkennen.

MM tr. 3 c. 11 n. 1 (B. 38,119a) :

De secundo dicit : « Accepit panem »

« in manus suas », ut tactu sua-
rum sanctarum et divinarum ma-
nuum tali materiae sacramenti con-
ferret, quod in omni tempore in
corpus Christi transsubstantiari posset,

sicut ipse tactu suae mundissimae
carnis vim regenerativam conferebat
aquis ; talem enim virtutem crea-
tura accipit ad tactum creatoris. Et
hoc significatum est loan. VI, 11, ubi
« Iesus » ad manus « accepit panes »,

de quibus turbas pascere voluit.
Hinc est, quod dicitur Cantic. V,
14 : « Manus eius tornatiles, aureae,
plenae hyacinthis ». « Tornatiles » di-
cuntur, idest omnium volubiles opera

tionum. a Aureae » autem, quia in
omnibus earum operationibus splen-
det virtus deitatis mutans divinitus
omne, quod tangit manus. « Plenae »

autem dicuntur « hyacinthis », qui
caelestis est virlutis et coloris, quia in
Omnibus operibus caelestium indicat
vitam et intentionem.

1 Man vgl. damit Super Matth. 26, 26 (B. 21, 161) : (« Accepit Iesus ») Ad
hoc enim accepit in manibus, ut tactu suo transsubstantialitatem (alias transsub-

a) Super Luc. 22, 19 (B. 23,

668b) :

(« et accepto ») Propter tria accepit,
quorum primum est, ut tactu suae
mundissimae carnis conferret pani
virtutem, ut deinceps possit esse
materia corporis. Sicut tactu suae
mundissimae carnis vim regenerativam

contulit aquis. Et de hoc signi-
ficatur Matth. XIV, 19 et loan. VI,
11, ubi dominus prius in manus suas

panem accepit, antequam multipli-
candum daret discipulis. Cantic. V,
14 : « Manus illius tornatiles, aureae,
plenae hyacinthis ». Manus, inquam,
corporis, « tornatiles », in divinas ope-
rationes volubiles. « Aureae », quia
virtute divinitatis ubique splenden-
tes, et ideo in omne, quod tangit,
virtus infunditur divinitatis. « Plenae

» autem sunt « hyacinthis », quia
in omnibus ab eo tactis pretiositas
est gratiae caelestis et virtutis x.



38 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

Als älteste Erklärung anzusprechen ist der — hier in der Anmerkung
stehende — Abschnitt des Matthäuskommentars, der zeitlich vor dem

Lukaskommentar liegt L Zwischen den Stellen dieser beiden Werke
Alberts bestehen einige bezeichnende Übereinstimmungen2, die man in
der Meßerklärung vermißt, z. B. « contulit » statt « conferebat » (in der

Meßerklärung) ; « manus Ulms » — wie die Vulgata hat — statt « manus
eins » ; im Schlußsatz « pretiositas », wofür in der Meßerklärung « color »

steht ; endlich der Bezug auf Matth. 14, 19. Legen diese Beobachtungen
schon nahe, daß die Abhängigkeit auf der Seite der Meßerklärung zu
suchen ist, so deuten andere Einzelheiten im Ausdruck darauf hin, daß

die Schrift De myst. missae eher auf den Lukaskommentar als auf den

Matthäuskommentar Alberts zurückgeht, z. B. der durch « sicut »

angeschlossene Nebensatz, wo Super Matth, derselbe Satz durch « sie enim »

angefügt wird ; dann das Wort « volubiles », das im Abschnitt des

Matthäuskommentars fehlt ; das Zeitwort « splendere », das der
Lukaskommentar und die Meßerklärung gemeinsam haben.

b) Ebd. (669) :

Haec est propria materia. Non au-
tem panis est simpliciter et absolute
nisi panis de frumento. Hordeum
enim eibus est iumentomm, et similiter

avena. Sed siligo 3 aegritudo est

ad frumentum, sicut cetera metalla

CD d. 3 tr. 1 c. 3 n. 13 (237 f.) :

Huius autem sacramenti materia
tamquam in eibo sui generis nobi-
lissimo aeeipitur in pane de
frumento. Huic enim frumento Christus
se comparavit, loan. XII, 24 dicens :

« Nisi grannm ...»

stantiabilitatem) conferret materiae sacramenti, ut quando forma accederet, fieri
posset et fieret sacramentum. Sic enim tactu suae mundissimae carnis vim regenera-
tivam contulit aquis. Hoc quoque significatum est supra, XIV, 19 et loan. VI,
11, ubi tangens panes multiplieavit eos in pastum et satietatem multorum millium
hominum. Non est enim mirum, si manus, qua condidit etiam creaturas, mutet
in quod voluerit. Cant. V, 11: « Manus illius tornatiles, aureae, plenae hyacinthis ».

« Tornatiles » dicuntur propter operationis facilitatem ; « aureae » propter divinae
potentiae in opere quolibet fulgorem ; « plenae hyacinthis » propter operis caelestem
pretiositatem.

1 J. M. Vostê, Sacrae paginae magister I, 8.
2 Sie sollen hier nur soweit gelten, wie die Drucke verläßlich sind.
3 Ebenso Super Matth. 26, 26 (B. 21, 161b) : In speciebus enim quibusdam,

licet multae species esse videantur, tarnen una est, quae attingit complementum,
et aliae sunt distantes ab ea quibusdam aegritudinibus, sicut dicunt alchimici de
auro Sicut etiam videmus de granis, quoniam bonitate terrae siligo in triti-
cum nobililatur, et eiusdem malitia triticum dégénérât in siliginem. Et ideo simpliciter

et absolute panis triticeus est panis. Hinc est, quod ipse Christus in hoc sacra-
mento contentus se grano frumenti comparut, loan. XII, 21: «Nisi granum »

— Auch Alb., De vegetabilibus et plantis 1. 4 tr. 3 c. 1 (B. 10, 119b) : Et ex hoc
contingit, quod etiam una planta similis est alteri in specie et figura, per parvam



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 39

secundum alchemistas aegritudines
sunt ad aurum. Et huius Signum est,
quod in bona terra seminata siligo
infra très annos nobilitatur in fru-
mentum, et frumentum seminatum in
mala terra infra très annos dégénérât
in siliginem. Et ideo dominus propter

puritatem se grano frumenti
comparât, loan. XII, 24 et 25 : « Nisi
granum ...»

Hordeum enim est cibus iumentorum,
avena autem cibus est altilium
Siligo est infirmitas ad frumentum,
quia in terra bona siligo seminata
nobilitatur in triticum, et in terram
malam frumentum seminatum
dégénérât in siliginem. Et ideo perfectum
granum non est nisi granum
frumenti.

Hier zeigt es sich von neuem, daß der Verfasser des Kommuniontraktates

ein Werk Alberts benutzt hat, und zwar wiederum den

Lukaskommentar, und überdies die gleiche Stelle, deren er sich schon in der

Meßerklärung bedient hat. Er rechnet sich selber nicht zu den
Naturkennern und macht sich eine typische Bemerkung Alberts kürzend

zu eigen.

CD d. 6 tr. 4 c. 1 n. 4 (B. 38,

420 f.) :

Ad auctoritates autem, quas Graeci
inducunt, respondendum est per dis-
tinctionem aequivocationis huius no-
minis « Pascha ». Hoc enim dicitur
Septem modis.

Primo enim modo dicitur « Pascha »

totum tempus Septem dierum, quod
fuit a luna décima quarta usque ad
diem vigesimam primam mensis Apri-
lis. Act. XII, 4.

c) Super Luc. 22,1 (B. 23,659 f.):
Veritas autem huius disceptationis
(inter Graecos et Latinos) scitur per
distinctionem huius nominis « Pascha

», quod Septem quidem modis
dicitur l.

Primo quidem modo dicitur totum
tempus Septem dierum « Pascha », a

luna qnvat&decima 2
usque ad vigesimam

primam mensis Aprilis. Act.
XII, 4

Secundo modo dicitur « Pascha »

hora unius diei, hoc est vespera
lunae quartaedecimae ; et sic accipi-
tur Exod. XII, 18 et Lev. XXIII,
5 Et ita accipitur loan. XIII, 1...

Tertio modo dicitur « Pascha » prima
dies azymorum, quae fuit luna
décima quinta ; et hoc modo dicitur hie :
« Appropinquabat ...»

Secundo dicitur hora vel articulus
unius diei, scilicet vesperae decimae

quartae lunae mensis Aprilis. Lev.

XXIII, 5 Et sic accipitur loan.
XIII, 1

Tertio modo dicitur « Pascha » prima
dies azymorum, quae fuit luna décima

quinta, et hoc modo dicitur
Luc. XXII, 1.

mutationem loci et nutrimenti plantae transmutantur ad invicem, sicut siligo et
triticum. — Vgl. Thomas, Summa theologiae III q. 74 a. 3 ad 2.

1 Ähnlich, aber weniger vollständig ist die Aufzählung Super IV Sent. d. 13
a. 24 (B. 29, 372a).

2 Nach dem weiteren Zusammenhang (658b) ist hier zu lesen : quarta deeima.



40 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

Quarto autem modo dicitur « Pascha »

panes azymi, qui fiebant in Pascha,
loan. XVIII, 28

Quinto vero modo dicitur « Pascha »

agnus paschalis. Luc. XXII, 7

Sexto modo dicitur « Pascha » festi-
vitas epularum istius temporis. Sicut
dicitur II Parai. XXX, 15 et sequ.,
et non fuit Phase simile huic.

Septimo modo dicitur « Pascha » Ipse
Christus. I ad Cor. V, 7 et 8.

Unde versus : « Hebdomas, hora, dies,

epulae, pecus, azyma, Christus ».

Ad hoc, quod dicunt, quod Veritas
umbrae debet respondere, dicendum

Solent autem a Patribus quattuor
assignari rationes, quare dominus
corpus suum ultimo dedit discipulis
post coenam illam, cum tarnen ita
non sumatur ab ecclesia, quia eccle-
sia sumit hoc sacramentum ore iei-
uno. Quarum prima est potissima,
quia hoc sacramentum datum est in
memoriale abeuntis domini

Secunda autem est, quae post hanc
est potior, ut Veritas initiata ad
umbram terminata umbram osten-
dat

Tertia ratio est, quia hoc sacramentum

maxime firmat cum Christo et
unit incorporando. Et ideo discipulis
iam trepidantibus ultimo datur pro
firmamento cordis et uniendo cum
Christo, omnibus aliis iam consum-
matis

Quarta autem ratio est, quia ille
cibus non transit ad ventrem, sed
ad mentem, et ideo, omnibus aliis

Quarto modo dicitur « Pascha » panes
azymi, qui fiebant in Pascha. loan.
XVIII, 28

Quinto modo dicitur « Pascha » agnus
paschalis. Luc. XXII, 7

Sexto modo dicitur « Pascha » festi-
vitas epularum paschalium. II Parai.

XXX, 26

Septimo modo dicitur « Pascha » Christus

immolatus in Sacramento. I ad
Cor. V, 1

linde versus colligens membra istius
distinctionis a doctoribus est fac-
tus : « Hebdomas, hora, dies, epulae,
pecus (Druck : potus), azyma, Christus

».

Ad id autem, quod obiciunt per
rationem, quia Veritas umbrae debet

respondere

(423) Quod autem Christus post
alios çibos corpus suum dedit, quattuor

a doctoribus assignantur rationes.

Quarum prima est, quia in
memoriale dedit

Secunda est, ut novum ex veteri,
sicut poscebat ratio, produceretur,
quod non fieret, nisi prius agnus
typicus sumptus fuisset.

Tertia ratio est, quia iam trepidantibus

discipulis istud post omnia
datur in firmamentum cordis, et
haec confirmatio ultimo danda fuit
in Signum amoris confirmantis membra

cum capite.

Quarta ratio fuit, ut significaretur,
quod iste cibus non est corporis,
sed animae, et ideo sumptus est



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 41

iam sumptis ad necessitatem corporis omnibus aliis cibis ad necessitatem
et legis, iste sicut spirituale quoddam corporis pertinentibus iam ante
est additus sumptis.

Im ersten Teil dieser Vergleichung hält sich der Verfasser des

Kommuniontraktates fast wörtlich an die Vorlage aus Alberts
Lukaskommentar. Im zweiten Teil bemerkt man Kürzungen und die Tendenz

zur Verdeutlichung, wie sie von der Absicht, für weitere Kreise zu
schreiben, geboten war. Zu beachten ist auch, daß Albert die vier
Gründe für den Zeitpunkt des Letzten Abendmahls « a Patribus » zu
übernehmen vorgibt, während sich der Verfasser des Kommuniontraktates

auf « doctores » beruft und damit auch Albert meint, dessen

Lukaskommentar gerade seine unmittelbare Quelle ist.

d) Diesen Bezug auf die « doctores » nimmt der Verfasser auch an

der folgenden Stelle, wo er wiederum den gleichen Abschnitt des

Lukaskommentars heranzieht wie schon in der Meßerklärung1. Da erscheint

nun Albert unter denen, qui inter doctores sunt probabiliores, und zwar
mit der Ansicht, die Überreichung des Kelches mit Brot und Wein sei

wesentlich für die Priesterweihe 2.

Super Luc. 22, 19 (B. 23, 668b) :

Secunda autem causa est, quia por-
rigere non potuit, nisi manu acci-
peret. Porrigendo autem se trans-
fundere potestatem consecrandi in
discipulos significavit. Et ex hoc
inolevit, quod quando episcopus sa-
cerdotes ordinat, porrigendo calicem

cum pane et vino, in eos potestatem
transfundendo, ordinem confert sa-
cerdotalem 3.

CD d. 6 tr. 1 c. 4 (362) :

(« hoc facite ») Ac si diceret : Hoc
faciendi habete auctoritatem et
potestatem. Et tunc in hoc verbo
sacerdotalem discipulis contulit
ordinem, sicut tradunt hi qui inter
doctores sunt probabiliores. Unde
similibus verbis utitur episcopus,
quando sacerdotalem confert ordinem.
Dicit enim sie porrigendo calicem
cum hostia panis et sacrificio vi-
ni cum aqua : « Accipite potestatem

...»
1 Hier S. 37.
2 Vgl. J. M. Overbeck O. P., Alberts des Großen Lehre vom Wesen des

Weihesakramentes, in : Studia Albertina, 395.
3 Super Matth. 26, 26 (B. 21, 163a) : («Hoc facite») In quo verbo notatur

aeeeptae potestatis exercitium. Et forte in hoc ipso verbo sacerdotes ordinati
intelliguntur per translationem talis potestatis. — Dieser Text ist nicht verwertet
bei J. M. Overbeck, Alberts d. Gr. Lehre vom Wesen des Weihesakramentes,
Stud. Alb. 390.



42 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

e) Dem Verfasser des Doppeltraktates lag sodann Alberts Scriptum

super IV Sent, vor, vielleicht auch der Traktat Alberts De sacramentis,
der dem Scriptum als Vorlage gedient hat. Obwohl das Scriptum älter
ist als die Schriftkommentare, soll die literarische Abhängigkeit von ihm
erst jetzt aufgezeigt werden, da bereits die deutlichere Abhängigkeit
vom Lukaskommentar festgestellt und Albertus Magnus in diesem

Zusammenhang unter den « doctores » aufgetreten ist, denen der Verfasser,

was die Lehre betrifft, manchmal nahesteht. An einer Stelle des Scriptum
nun ist Albert den Lehrern beizuzählen, die mit großem Lob genannt
werden, ohne daß die literarische Abhängigkeit soweit geht wie gegenüber

dem Lukaskommentar.
Obwohl der Verfasser eine volkstümliche Schrift beabsichtigt hat,

geht er doch ausführlich auf die Frage ein, ob die Strafleiden in der
Hölle auf Grund der kirchlichen Fürbitte eine Milderung erfahren1.
Besonders befaßt er sich mit einer Bemerkung Augustins, die Höllenstrafe

könne durch Fürbitte der Lebenden erleichtert werden. Dabei
nennt er drei Erklärungsversuche von « magni doctores », einen von
Präpositin von Cremona, den zweiten von Petrus Cantor (Cantor Pari-
siensis) und Stephan Langton von Canterbury (Stephanus Cantuariensis),
den dritten von Wilhelm von Auxerre. Dadurch aber verrät er seine

Abhängigkeit von Albertus Magnus. Nicht nur deshalb, weil auch Albert
die drei Erklärungen samt ihren Urhebern anführt2, sondern gerade
deshalb, weil Albert diese Meinung von einer möglichen Linderung der
Höllenstrafen dem Wilhelm fälschlich3 zuschreibt4. Zu beobachten ist
ferner eine Übereinstimmung bis in den Wortlaut hinein :

1 MM tr. 3 c. 16 n. 4 (135 f.). — Vgl. A. Franz, Messe im Mittelalter, 227 f.
2 Super IV Sent. d. 46 a. 2 (B. 30, 630b). Albert nennt allerdings : Präpositin,

Porretani, Wilhelm von Auxerre. — Bonaventura führt die drei Erklärungsversuche

zurück auf Quidam, alii, tertii (In IV Sent. d. 46 a. 1 q. 1 (Quaracchi
1889) 958, und nennt einmal Präpositin.

8 In der Summa aurea ist die Meinung Wilhelms tatsächlich nicht leicht
auszumachen. Sie findet sich jedoch am Schluß einer umfangreichen Darlegung :

Viso, qualiter possint sustineri duae primae opiniones, dicimus sine praeiudicio
melioris sententiae, quod ilia quae dicit, quod sufïragia non prosunt damnatis,
probabilior est et magis consonat divinis eloquiis. Summa, I. IV tr. 14 q. 1 (Ed.
Regnault, f. 63va).

4 Daraus, daß auch Thomas (In IV Sent. d. 45 q. 2 a. 2) diesen Irrtum
bringt, schließt H. Doms hier mit Recht auf eine literarische Abhängigkeit des
Thomas von Albert. H. Doms, Ewige Verklärung und ewige Verwerfung nach dem
hl. Albertus Magnus, in : Divus Thomas (Freib.) 10 (1932) 157 A. 1.



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 43

Super IV Sent. d. 46 a. 2 (B. 30,

631a) :

Item, quaeratur ab eis : Quare secundum

(suffragium), cum sit aequale
primo, minus tollit quam primum
Et non potemnt causam assignare.
Ergo cum dictum irrationale sit, est
abiciendum \

MM tr. 3 c. 16 n. 4 (135b) :

Sed quaeratur a Praepositivo, quae
sit causa, quod secundum suffragium
minus in quantitate poenae tollit
quam primum, cum in omni natura
duo aequaliter agentia aequaliter
tollant et abiciant de passivo. Et
non poterit causam rationabilem
assignare.

Vor allem aber deckt sich die Stellungnahme des Verfassers ziemlich
mit dem Urteil des Albertus Magnus. Während Bonaventura2 und
Thomas 3 eine Linderung der Höllenstrafen einfachhin ablehnen, neigt
Albert dazu, die Möglichkeit irgendeiner Erleichterung offen zu lassen 4.

Gerade das aber macht sich der Verfasser des Doppeltraktates zu eigen,

nur mit dem Unterschied, daß er die Möglichkeit einer Linderung stärker
als Albert gelten läßt und die Erleichterung nicht, wie Albert, von daher

ableitet, daß jemand auf Erden an den Verdammten denkt, sondern

1 Zum Vergleich : Bonaventura, In IV Sent. d. 46 a. 1 q. 1 (958a) : Sed
certe istud non solvit, quia suffragia sequentia non minus valent quam praece-
dentia ; ergo tantumdem de poena faciunt remitti secundum quantitatem poenae
remissae. — Thomas, In IV Sent. d. 45 q. 2 a. 2 : Sed iste modus multipliciter
defectivus invenitur, primo Secundo, quia non est aliqua ratio, quare secundum

suffragium minus de poena diminuât quam primum, si sit aequalis valoris.
a Ideo est aliorum opinio communior et verior, quod suffragia damnatis

non prosunt, nec ecclesia intendit orare pro eis. In IV Sent. d. 46 a. 1 q. 1 (958).
3 Unde tutius est simpliciter dicere, quod suffragia non prosunt damnatis,

nec pro eis ecclesia orare intendit, sicut ex auctoritatibus inductis apparet. In
IV Sent. d. 45 q. 2 a. 2. — Thomas, der in diesem Satz nahe an Bonaventura
herankommt, weist auch die Meinung von Quidam, unter denen Albert zu
erkennen ist, zurück.

4 Den Artikel ; Quot sint opiniones de suffragiis respectu damnatorum
(d. 46 a. 2 [B. 30, 630 f.]) schließt er mit der Bemerkung ab : Haec autem omnia
non puto esse concedenda nisi eo modo, quo supra dictum est de verme con-
scientiae. Et qui has opiniones vel potius errores sequi vult, qui cum Sanctis non
concordant, laboret ista determinare. — Schlägt man nun seine hier angerufene
Darlegung über den Wurm des Gewissens auf, so stößt man auf folgende
Unterscheidungen (d. 45 a. 3 [B. 30, 611]) : Dicendum videtur mihi, quod cum in inferno
duplex sit poena, scilicet sensus et vermis conscientiae, quantum ad sensum poenae
nihil omnino prosunt suffragia damnatis. Sed vermis conscientiae remordet de

tribus, scilicet de commissis et omissis et quod indignus habitus est, ut alius pro
eo aliquod bonurn faciat. Quantum ad duo prima non mitigatur vermis, sed

quantum ad tertium potest mitigari, quia quando fit bonum de eo, non potest
dicere, quod non sit dignus habitus, ut pro eo ab alio saltern bonum fieret.



44 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

von daher, daß vielleicht das Gute, das er auf Erden immerhin getan
hat, durch andere weiterwirkt. Somit erscheint es berechtigt, Albert als
einen jener Theologen anzusehen, über deren Erklärung der Verfasser

mit Sympathie und Billigung berichtet : Et ideo temporibus nostris in
doctrina florentes theologi omnes istas opiniones abhorruerunt et dixe-

runt, quod si prosunt damnatis suffragia, quod in altera parte poenae
prosunt eis, et non in tota. Sunt enim damnati ad ignem et conscientiae

vermem Et ideo ad mitigationem ignis nihil prosunt. Sed conscientiae

vermis remordet de tribus, scilicet de peccato commisso, et de bono a
se ipso omisso, et de bono, cuius ipse potuit esse causa, ut fieret ab

altero, non facto. Dicunt igitur, quod non mitigatur de duobus primis,
quia haec duo sunt praeterita et necessaria. Sed de tertio et crescit et
mitigatur Si autem causa fuit, ut bonum fieret per alium, toties
decrescit vermis, quoties bonum illud multiplicatur. Et quoad hoc solum

prodest damnatis ecclesiae suffragium. Et hoc, quia rationem habet

catholicam, puto esse tenendum (136).

/) Ein weiterer Fall von Abhängigkeit gegenüber dem Scriptum super
IV Sent, muß wohl in der Quaestio gravissima de accidentibus 1

angenommen werden. Allerdings lehnt hier der Verfasser des Kommuniontraktates

eine Erklärung, die als Meinung Alberts zu erkennen ist, als
unwahrscheinlich ab. Zuerst bespricht er die Aufstellung des Petrus Lom-
bardus : Quod ibi manent accidentia ilia sine subiecto aliquo (CD d. 4 tr. 2

c. 1 n. 16 [382]). Die Darlegung seiner Einwände beschließt er mit einer
methodologischen Bemerkung : Ad haec autem omnia et similia dicunt isti,
quod philosophia non tenet in miraculis divinis. Dicunt enim, quod
accidentia sunt sine subiecto per divinum miraculum. Sed si hoc modo respon-
dere volumus, cito de omnibus nos expediemus dicentes, in omnibus esse

miraculum divinum. Quod secundum beatum Petrum non licet (I Petr. 3,

15) Parum est ergo dicere in doctrina fidei, hoc vel illud sic esse per
miraculum divinum, nisi aliqua ratio assignetur — Dann setzt er sich
mit einer zweiten Auffassung auseinander, die sich nicht einfach auf ein
Wunder stützt, sondern eine Erklärung versucht. Ideo sunt alii dicentes,
quod in veritate in accidentibus magna est differentia. Quaedam enim
sunt valde propinqua subiecto, et ipsorum primo ante omnem aliam acci-
dentalem formam subiectum est reeeptivum, sicut est quantitas continua,
ratione cuius subiectum habet magnitudinem et figuram, et per magni-
tudinem postea subicitur colori et sapori et odori et huiusmodi accidentibus.

Et ideo tales quantitates sunt maiores in maiori et minores in minori
subiecto (382/83). — Diese Erklärung nun findet sich mit deutlichem
Anklang in Alberts Scriptum (B. 29, 328/29) : Dicendum ergo videtur ad
primum, quod ilia accidentia duplicia sunt, scilicet qualitates sensibiles

1 Super IV Sent. d. 12 a. 16 (B. 29, 323a).



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 45

et quantitas et figura Et non ex aequo se habent ad subiectum, sed
secundum ordinem naturae quantitas proximior est subiecto quam qua-
litas Et per hunc modum dicendum videtur, quod continens colorem
est quantitas et idem dicendum videtur de odore et sapore Sed de
quantitate non videtur mihi, quod secundum naturam possit esse sine
subiecto, nisi virtute divina contineatur Omnis autem forma, quae
suscipitur a subiecto secundum ordinem naturae post quantitatem, divi-
ditur per accidens, et maior est in maiori et minor in minori. —• Demnach
werden in der Eucharistie die Qualitäten von der Quantität getragen, und
diese hinwieder wird von der Kraft Gottes gehalten. Der theologische Grund
dafür soll — immer noch gemäß dem Bericht des Verfassers — eine
Erhebung der Akzidentien in eine höhere Sphäre sein : Assignantes igitur
rationem fidei, quomodo sine subiecto sunt accidentia, dicunt, quod in
omnibus quae sunt in sacramenti materia, fit exaltatio naturae et materi-
alis substantiae, sicut dignum est fieri in tanto Sacramento. Corpus enim
inanimatum, non gloriosum, non divinum exaltatur per transsubstantia-
tionem in animatum, gloriosum et divinum. Debent igitur secundum rationem
consequentiae etiam exaltari accidentia et ideo quantitatis magnitudo,
quae non est per se, exaltatur, ut sit per se sicut substantia subiecti, et
in illa est figura, et in his est color et odor et sapor (383a). — Diese « Exaltatio

» aber spielt bei Albert eine entscheidende Rolle. Super IV Sent,
d. 12 a. 16 sol. (B. 29, 328a) : Quarta ratio est ordinatio compléta eorum
quae sunt in sacramento, et haec tacta fuit in obiciendo, quia cum omnia
inferiora huius sacramenti altiorem statum accipiant, conveniens fuit, ut
etiam signa accidentalia qualitatum acciperent statum altiorem in hoc,
quod sine subiecto ibi ad obsequium sacramenti remanerent1. — Der
Grund, auf den Bezug genommen wird, lautet : Item, nos videmus, quod
in hoc sacramento omnia quae sunt in eo, accipiunt statum altiorem.
Transit enim corpus inanimatum in animatum, et non gloriosum in gloriosum,
et non divinum in divinum. Ergo et accidentia altiorem statum debent
accipere. Non autem altiorem accipiunt, nisi secundum quod sunt sine
subiecto. Ergo in sacramento sunt sine subiecto (B. 29, 327a) 2. — Diesen
Vorschlag, wodurch der Quantität eine Daseinsweise nach Art der
Substanz zugesprochen wird, findet jedoch der Verfasser des Traktates
ungenügend : Haec autem omnia valde improbabilia sunt et sunt posita sine
forti ratione (383b). — Er entwickelt sodann seine eigene Vorstellung :

Quod accidentia ut intentiones sensibiles maneant in sacramento (384b).

1 Es folgt die — hier vorweggenommene — Unterscheidung der Akzidentien
in Quantität, die dem tragenden Subjekt nähersteht, und Qualitäten, die auf der
Quantität beruhen.

2 Diese « Exaltatio » wird auch geltend gemacht Super Matth. 26, 26 (B. 21,

162b) und Super loh. 6, 64 (B. 24, 281b) : Cum enim corpus passibile, inanimatum,
materiale transsubstantietur in suum altius, scilicet in corpus impassibile,
animatum, gloriosum, divinum, consequens est, ut id quod non transit, sicut species
accidentales, ad minus ad proprietatem substantiae in hoc transeant, quod per
se existentia sint in sacramento, ita quod sapor et color sint in quantitate, quantitas

in nullo, sed stans in seipsa remaneat.



46 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

Dabei geht er davon aus, daß die Akzidentien in der Eucharistie nur den
Sinn des Zeichens haben, und er sucht es klarzumachen mit dem Abdruck
des Siegels im Wachs : Et ipsum accidens solum manet, sicut sola forma
sigillorum et species manet in cera post sigillationem (385b) \ — Der
Verfasser stellt also eine Meinung in einer Weise dar, die sich eng mit Alberts
Scriptum berührt. Jedoch rückt er schließlich davon ab und geht seinen

eigenen Weg.

Diese Beispiele2 literarischer Abhängigkeit bedeuten nun zunächst
eine Erklärung für die Tatsache, daß der Doppeltraktat das Gepräge
Alberts an sich trägt. Zweitens ist auch schon aufgefallen, daß der
Verfasser des Traktates sich von dem Albertus Magnus des Lukaskommentars

und des Scriptum super Sent, irgendwie distanziert. Er billigt oder

mißbilligt ja die Meinungen von Theologen, unter denen — auch
literarisch nachweisbar — Albert zu erkennen ist. Drittens sind die

vorgeführten Beispiele wichtig für die Datierung. Der Doppeltraktat über
die Eucharistie ist entstanden, als Alberts Scriptum super IV Sent. 8

und sein Lukaskommentar4 bereits vorlagen.

1 Man vergleiche die Erklärung CD d. 3 tr. 3 c. t n. 5 (310).
2 Ein weiteres findet sich CD d. 3 tr. 2 c. 3 n. 5 (292b) im Verhältnis zum

Scriptum super IV Sent. d. 12 a. 11 (B. 29, 314). Schon Borgnet gibt diesen
Hinweis. Der Verfasser des Traktates ereifert sich mächtig gegen die gemeinsamen
Gegner, richtet die Ausführung Alberts für sein spezielles Thema zurecht,
übernimmt von Albert auch die Beispiele dafür, wie Wasser von Wein zu scheiden
sei, und stellt dann mit Albert fest, der dem Wein beigemischte Tropfen Wasser
werde wirklich vom Wein absorbiert. — Zu vermuten sind auch Entlehnungen
aus Alberts Johanneskommentar. Mehrmals scheinen sie zum Greifen nahe. Hält
man aber die Texte gegeneinander, so zeigt sich sicher eine inhaltliche
Übereinstimmung, ohne daß aber eine literarische Abhängigkeit angenommen werden muß.

3 Also nach dem Jahr 1249, das im Scriptum genannt wird. — F. Pelster,
Kritische Studien, 123. — O. Lottin O. S. B., Problèmes concernant la « Summa
de creaturis » et le Commentaire des Sentences de saint Albert le Grand, in : Rech,
de théol. anc. et méd. 17 (1950) 323-328.

1 Der Lukaskommentar ist nach den darin erwähnten Kommentaren zu Matth,
und Marc, und auch nach der darin zitierten Schrift De animalibus verfaßt. Mehr
steht noch nicht fest. Vgl. Postilla super Is., Ed. Colon. XIX, Proleg. S. xx. —
Als unterste Grenze wird 1274 oder spätestens 1276 angegeben. F. Pelster, Zur
Datierung einiger Schriften Alberts des Großen, in : Zeitschr. f. kath. Theol. 47

(1923) 481 f. J. M. Vosté, Sacrae paginae magister I, 12. Demnach wäre der
Doppeltraktat erst nach 1274 oder 1276 entstanden. — Von anderer Seite gelangt
man für die Datierung des Traktates zunächst wenigstens in die zweite Hälfte
der 60er Jahre. Vosté (ebd.) weist darauf hin, daß Super Luc. 19, 9 (B. 23, 558a)
zweimal die « Praefatio episcopalis dedicationis ecclesiae » herangezogen wird.
Dadurch wird nahegelegt, daß diese Stelle des Lukaskommentars geschrieben wurde,
als Albert bereits Bischof war, d. h. ab 1260 (H. Chr. Scheeben, Albert der Große.
Zur Chronologie seines Lebens, Vechta 1931, 56 ff.). Weiterhin stößt man im
Traktat an zwei Stellen auf eine Reminiszenz an einen Vers der dem Thomas



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Albert des Großen 47

2. Unterschiede und Widersprüche zur Lehre Alberts

Weist schon die literarische Abhängigkeit zum Teil von Albert weg,
so treten die Unterschiede und Gegensätze im Inhalt noch stärker für
einen andern Verfasser ein. Bei der folgenden Auswahl, die sich an die

Reihenfolge der Werke Alberts anschließt, ist in Erinnerung zu behalten,
daß die Meßerklärung und der Kommuniontraktat zusammengehören,
sodaß es also gleich ist, ob aus dem einen oder dem andern Teil eine

Unstimmigkeit herausgestellt wird.

a) CD d. 6 tr. 4 c. 3 n. 2 (431a) : Area enim domini figura corporis
domini est. — Auch CD d. 1 c. 1 n. 1 (193a) — In dem Frühwerk De
natura boni dagegen bezieht Albert die Bundeslade als Vor-Bild auf die
Jungfrau Maria : Area vero nostra, corpus scilicet intemeratae virginis
praegnans Spiritu saneto, clausis visceribus gestans manna vitae, ad nos
benedicto fruetu ventris veniens (Clm 9640, f. 80v). — In dem Werk
De sacramentis aus den ersten Pariser Jahren, und zwar in dem Traktat
über die Eucharistie, merkt er sogar an, für gewöhnlich sehe man zwar
in der Bundeslade die Eucharistie vorgebildet, er selber nehme sie jedoch

zugeschriebenen Sequenz « Lauda Sion ». MM tr. 3 c. 6 n. 3 (98b) : Unde etiam
hic panis dicitur « panis filiorum », qui non est proiciendus canibus, hoc est iramun-
dis peccatoribus. — CD d. 3 tr. 1 c. 8 (271b) : Iste enim « panis filiorum » est, qui
non mittitur canibus ad manducandum (« Vere panis filiorum non mittendus
canibus»). Die allgemeine Feier des Fronleichnamsfestes, für das die Sequenz
gedichtet ist, wurde nun aber 1264 von Papst Urban IV. angeordnet. Dadurch
wird also der Ausgangspunkt für die Entstehungszeit des Werkes in die zweite
Hälfte des Jahrzehnts 1260-1270 heruntergerückt. Vgl. C. Lambot O. S. B., L'Office
de la Fête-Dieu, in : Revue Bénédictine 54 (1942) 92 f. M. Grabmann, Die Werke
des hl. Thomas von Aquin (Beiträge z. Gesch. d. Philos, und Theol. des Mittelalters

XXII1/2) Münster i. Westf. 1949, 365 ff. — Noch später ist die Entstehungszeit

deswegen anzusetzen, weil in der Meßerklärung (tr. 3 c. 17 n. 2 [139a]) die
Martinianische Chronik genannt und benutzt ist (Martini Oppaviensis Chronicon
Pontificum et Imperatorum, ed. Lud. Weiland [MG. SS. xxn 44611"1'1]). Das Werk
des Dominikaners Martin von Troppau, das mittelalterliche Handbuch der
Geschichte, ist nun durch Papst Clemens IV. (1264-68) angeregt. Das älteste, noch
erhaltene Exemplar wurde zu Lebzeiten des Papstes geschrieben, mit seinem
Tod abgeschlossen und den Dominikanern von Prag übersandt (W. Wattenbach,
Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter bis zur Mitte des dreizehnten
Jahrhunderts, 2. Bd., Berlin 1894, 468). Da die Chronik Martins in der Meßerklärung

ohne weiteres als bekannt eingeführt wird, ist der Doppeltraktat kaum früher
als tief in den 70er Jahren entstanden. Da er anderseits in der vor 1298 vollendeten
Summa confessorum des Johannes von Freiburg bereits zitiert wird, muß er wohl
in dem Zeitraum von Mitte des 8. bis Mitte des 10. Jahrzehnts entstanden sein.

1 Vgl. C. Richstätter S. I., Herz-Jesu-Verehrung des deutschen Mittelalters2,
München 1924, 98 f.



48 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

vornehmlich als Vorbild Marias 1. Natürlich konnte Albert gleichwohl
einmal die Bundeslade zur Eucharistie in Beziehung setzen. Aber geläufig war
ihm diese Verbindung nicht, und sie muß hier genau so auffallen wie die
Anwendung mancher Stellen des Hohenliedes auf die Eucharistie, wo
Albert, soweit zu sehen ist, immer eine mariologische Auslegung gibt.

Anderseits macht eine Darlegung zu « Communicantes » (in primis
gloriosae semper virginis Mariae) in den Schriftstellen und in der
Ausführung nicht den Eindruck, als stamme sie aus der Feder Alberts. Besonders

zu beachten sind zwei Stellen. MM tr. 3 c. 8 n. 2 (112a) : (Gen. 3, 15)
De caudae enim inflexione et corporis tortuosi et vectis nocumento secura
fuit, quae statim in principio ante omnis libidinis vulnus 2 caput draconis
contrivit et exclusit Quare dicitur Is. VII, 14 : « Ecce virgo », vel alma
ab omni macula custodita, « concipiet ...» — Ferner CD d. 1 c. 4 n. 4

(207b) : Corpus (Christi) autem ex purissimis est sanguinibus gloriosae
virginis, qui ex Spiritus sancti gratia sunt mundati, numquam ulla origi-
nalis vel actualis peccati macula3 infecti. — Hier kommt es nun nicht darauf

an, daß der Ausdruck sich stark der Lehre von der unbefleckten
Empfängnis nähert4, die Albert nicht vertritt. Wichtig ist, daß Albert
in der Reinigung Marias eine Entwicklung annimmt und die Heiligung
Marias als fortschreitend darstellt. In dem frühen Traktat De natura boni
schreibt er : Et haec (sanctitas) maxime invenitur in Virgine. Haec enim,
etiam antequam esset mater, cum ad matris dignitatem a Spiritu sancto
praepararetur, sie sanctificabatur, ut liberam a concupiscentiis haberet
puritatem, qua digni essent sanguines sui ad hoc, ut corpus nullis impuris in-
quinatum de eis Spiritus operaretur (Clm 9640, f. 99r). — Später führt er in
der Isaiaspostille aus (Super Is. 7, 14) : Spiritus autem sanetus, inquantum
est sanetus, purificationem operatur et confirmationem. Purificationis opus
est in hoc, quod plus et plus ad puritatem traxit sanguinem Virginis, ut Deo
congruentius uniretur, quod de ipsa sumeretur (Ed. Colon. XIX 109 54"59).

Ein weiterer Vergleichspunkt aus der Mariologie ist die « Interpretation »

des Namens Maria. Die Meßerklärung nennt drei Bedeutungen : Illumina-
trix, domina mundi, Stella maris (MM tr. 3 c. 20 n. 11 [156]). Albertus
Magnus jedoch gibt immer, von der Schrift De natura boni an bis zum
Lukaskommentar, vier Interpretationen : Illuminatrix, Stella maris, amarum
mare, domina 5. Dabei weist er bei « domina » gern auf die Herkunft aus

1 A. Ohlmeyer O. S. B., Die biblischen Vorbilder von Taufe und Eucharistie
nach der Summa de sacramentis Alberts des Großen, in : Stud. Alb. 387.

2 Cod. 17-18 der Kapitelsbibliothek von Toledo (f. xuvvb) hat «usum»
statt « vulnus ». -— Basel, Univ. Cod. B. IV. 16 (an dieser Stelle nicht foliiert) hat
« vulnus » wie der Druck.

3 In der Hs von Toledo ist «macula» am Rand hinzugefügt (f. Lxxnivb).
4 Zumal in Verbindung mit der gewöhnlichen Vorstellung von der

Fortpflanzung der Erbsünde. Man vergleiche etwa Alb., Super IV Sent. d. 1 a. 21 ad 2

(B. 29, 37b) : Vel sic : Quia anima corrupit carnem in (primis) parentibus, et caro
carnem seminatam in parvulis, et caro animam infusam in eisdem. Et sie iterum
conclüditur circulus maledictionis primae.

5 A. Fries, Mariologische Schriften 47 f. 93.



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 49

dem Syrischen hin, wie Hieronymus, Arnold von Chartres und Thomas von
Aquino. Übrigens schreibt er nicht « domina mundi ». Vor allem aber weicht
die Begründung des Namens «domina» ab. MM (156a) : «Maria» domina
mundi, quia figura ecclesiae est et mater castis visceribus per compassionem
filios ecclesiae concipiens, in caritate formans, et per adoptionem filios
ecclesiae fratres filii sui perficiens, sic omnium mater est et domina. —
Mit der Typologie Maria-Kirche begründet Albert nie den Titel « domina »,

und wenn er über diese Typologie spricht, dann setzt er nicht hinzu :

« per compassionem » (concipiens). So bezeichnet er einmal in der Isaias-
postille Maria als Bild der Kirche, und zwar in ähnlicher Formulierung
wie in der Meßerklärung, aber gerade ohne jenen Zusatz, sodaß Marias
Empfangen und Gebären auf Christus, nicht auf die Gläubigen zu beziehen
ist. Super Is. 11, 1 : Mater enim figura est ecclesiae, castis visceribus
concipiens et pariens, natus autem figura regeneratorum (Ed. Colon. XIX
l6322-24)

b) Mit Alberts Scriptum super III Sent. (d. 24 a. 6 [B. 28, 456-58])
läßt sich die Meßerklärung (MM tr. 2 c. 9 [60-66]) vergleichen in der
Zuordnung der Artikel des Apostolischen Glaubensbekenntnisses an die
Apostel. In der Reihenfolge stehen je die zwei ersten Apostel —- Petrus
und Andreas — und die drei letzten — Simon, Judas Thaddäus und Matthias
— an der gleichen Stelle in den beiden Listen. Die andern sieben
entsprechen einander nicht, und damit ist auch die Zuordnung der Artikel
jeweils verschieden. Überdies wird « Sanctorum communionem » von Albert
nach vorwärts mit « Remissionem peccatorum » verknüpft, in der
Meßerklärung dagegen nach rückwärts mit « Sanctam ecclesiam ». Auch für den
Ritus, wonach das Apostolische Glaubensbekenntnis immer leise gesprochen
wird, geben Albert und der Verfasser der Erklärung je zwei verschiedene
Gründe an, wobei der mehr technische Ausdruck gerade in der für einen
weiteren Kreis geschriebenen Meßerklärung anzutreffen ist. Super III Sent,
d. 24 a. 7 ad 5 (B. 28, 464b) : Ad quintum dicendum, quod symbolum
apostolorum sub silentio dicitur duabus de causis. Quarum una est ex
parte credentium, quia cum illud symbolum non contineat nisi simplicem
ftdei confessionem, et haec cuilibet sufficit in se, ideo sufficit sub silentio
dicere. Secunda est ex parte illorum qui ediderunt, qui erant tunc in
timore positi, ianuis clausis, nec aperte audebant Christum confiteri. —
MM tr. 2 c. 10 (74b): Symbolum autem apostolorum in silentio dicitur,
quia non publice praedicata adhuc fide est factum, et continet fidem
implicitam, et non explicitam, quae a singulis intelligi possit1.

c) Weiterhin liegt wohl eine Akzentverschiebung in der Auffassung
von der Erbsünde vor. Im Unterschied von Präpositin von Cremona und
Wilhelm von Auxerre, in etwa auch von Roland von Cremona und Hugo

1 Der Verfasser redet überhaupt mehr einem Ausschluß der Gläubigen vom
Vorgang der Messe das Wort. So bemerkt er zu « Per ipsum ...» : Haec autem
secunda est secreta, quae, ut diximus, ideo sub silentio dicitur, ne populo, unde
occasionem ruinae aeeipiat, pandatur (141b). — Wobei zu bemerken ist, daß der
Sätzbau sich kaum nach Albert anhört.

4



50 Heßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

von Saint-Cher \ die im Einzelmenschen eine Mehrzahl von Erbsünden
annehmen, betont Albert (Super II Sent. d. 31 a. 3 [B. 27, 515 f.]) zuerst
die Einzigkeit und erklärt erst dann Ps. 50, 7 damit, daß sich die eine
Erbsünde von der Substanz der Seele als ihrem Sitz auf die Fähigkeiten
ausbreitet. Bei der Auslegung des « Gloria » tritt jedoch die Mehrzahl merklich

stärker hervor. MM tr. 1 c. 3 n. 18 (32b) : Peccatum autem mundi est
peccatum originale, quod totum mundum inficit per privationem iustitiae
originalis, quod quamvis unum fuerit in origine, tarnen multiplicatum est
in vitiosa propagine, quia et omnes inficit et quemlibet multis modis. Et
ideo dicitur pluraliter « peccata mundi ». Psalm. L, 7 : « Ecce in iniquitati-
bus ...» — Auch die Einstufung der Erbsünde nach ihrem Schuldcharakter
ist hüben und drüben verschieden. CD d. 6 tr. 2 c. 3 n. 4 (402b) : Ad hoc
autem, quod obicitur de baptismo et poenitentia, dicendum, quod revera
sunt ordinata sacramenta illa contra duas species mortalis peccati, quae
sunt originale et actuale, sed tarnen — Das aber ist nicht zu vereinbaren
mit dem Urteil Alberts2. Er führt (ebd. 516b) aus, daß in der Erbsünde
nur die Abwendung von Gott verwirklicht ist, wie in der läßlichen Sünde
nur die Hinwendung zum Geschöpf. Sünde im vollen Sinn umfaßt aber nach
seinem Dafürhalten zugleich die wirklich vollzogene Abwendung (aversio)
und Hinwendung (conversio). Wohl bereitet die läßliche Sünde wie die
Erbsünde der Todsünde den Weg 3. Obwohl also die Erbsünde in der Strafe
mit der Todsünde übereinkommt, stellt sie Albert ihrem Wesen nach mit
der läßlichen Sünde auf eine Stufe.

d) Die meisten Vergleichspunkte bestehen zwischen dem Doppeltraktat
und dem Eucharistietraktat im Scriptum super IV Sent. Zunächst geht die
augustinische Beschreibung von Sakrament : « Accédât verbum ad elemen-
tum ...» unter dem Namen Bedas (CD 394a 411a 412b 413a 424a). Mag
sein, daß diese Zuteilung an Beda auch bei Albertus Magnus vorkommt 4.

Aber dann setzt er wohl gelegentlich gemäß seiner Gewohnheit hinzu :

et accipit ab Augustino. Jedenfalls ist der Satz im Scriptum super IV Sent.,
soweit die Prüfung ging, immer unmittelbar an Augustinus gegeben (B. 29,

14b; 184a; 186a; 540b).

1 A. Fries, Urgerechtigkeit, Fall und Erbsünde nach Präpositin von Cremona
und Wilhelm von Auxerre (Freib. Theol. Studien, 57), Freiburg i. Br. 1940,
46 und 99 f.

2 Auch Thomas beurteilt die Schwere der Erbsünde so. In II Sent. d. 33

q. 2 a. 1 ad 2 : Inter omnia peccata minimum est originale eo quod minimum
habet de voluntario. — Ebenso der von ihm abhängige Ulrich von Straßburg :

Sciendum quoque est, quod minimum inter omnia peccata est originale peccatum,
quia minimum habet de voluntario (De summo bono 1. 6 tr. 1 c. 5 [Cod. Vat. lat.
1311, f. 153vb'). Roland von Cremona O. P. kreidet es Wilhelm von Auxerre an,
daß er die Erbsünde als Peccatum mortale bezeichne, und er setzt seine Meinung
dagegen : Quod originale non est mortale. E. Filthaut O. P., Roland von Cremona
und die Anfänge der Scholastik im Predigerorden, Vechta i. O. 1936, 153.

3 Alb., Super Luc. 12, 59 (B. 23, 283b) : Minutum autem novissimum est
veniale vel originale peccatum. — Vgl. H. Lauer, Moraltheologie, 131.

1 Nachträglich begegnete sie mir Super loh. 3, 22 (B. 24, 140b).



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 51

Sodann wird im Kommuniontraktat die Wandlung als Wunder bezeichnet.

CD d. 3 tr. 1 c. 3 n. 11 (237b) : Conveniunt etiam (manna et cibus
eucharisticus) in traditionis et exhibitionis modo. Utrumque enim per mira-
culum Dei est exhibitum Patet igitur, quod uterque (panis) ab ipsa
Dei dulcedine per miraculum est administrates. Dicit enim Ioannes Chry-
sostomus, quod id per miraculum fit, quod sola fit Dei voluntate, nulla
potentia naturae coopérante. — So hätte sich Albert auch in einem
Erbauungsbuch kaum geäußert. Er nimmt es nämlich mit dem Wunderbegriff
sehr genau. In einem eigenen Artikel untersucht er die Frage, ob die Wandlung

ein Wunder ist (Super IV Sent. d. 11 a. 4 [B. 29, 275 ff.]). Er findet
zwei Bedingungen nicht erfüllt (praeter spem, insolitum) und spricht der
Wandlung deshalb den Wundercharakter ab : Quia ego concedo, quod ilia
transsubstantiatio non est naturalis nee miraculosa, sed mirabilis Et
ideo illud est mirabile super omnia mirabilia \

Einen Merkvers der « Antiqui » bringt der Verfasser des eucharistischen
Werkes in folgender Fassung : « Pyxide servatum poterit sufferre dolorem...»
(CD d. 3 tr. 1 c. 7 n. 6 [263b]). Albert schreibt : « Pyxide servatum poterit
copulare dolorem (Super IV Sent. d. 12 a. 14 [B. 29, 320a]) 2.

Weiterhin sieht man die Ansichten auseinandergehen in der Frage,
warum der dritte Teil der Hostie, der die Seelen am Reinigungsort sinnbildet,
nicht mehr bis zum Schluß der Messe aufbewahrt werde. In der
Meßerklärung ist der Rückgang der Frömmigkeit daran schuld, und der
Verfasser findet sich einfach mit der Ritusänderung ab (MM tr. 3 c. 21 n. 1

[157b]). Albert hingegen stellt die Sache so dar : Ulterius videtur, quod
iste usus fractionis, qui hic scribitur, non generaliter observatur ab ecclesia,
quia in religionibus pluribus, scilicet Praedicatorum, Minorum et Cister-
ciensium, et multis ecclesiis saecularibus nihil relinquitur in fine missae.

Ergo videtur, quod nulla pars in sacramento illorum significet iacentes in
sepulcris. Et sic non est generale, quod dicitur hic. — In der Antwort auf
diesen Einwand bekundet er, daß nach seiner Meinung in der Papst- oder
der Bischofsmesse der alte Ritus des Aufbewahrens verpflichtend sei, damit
die Symbolik gewahrt werde, wonach in den drei Teilen der Hostie die
ganze Kirche, also die triumphierende, streitende und leidende, dargestellt
wird (Super IV Sent. d. 13 a. 14 q. 5 [B. 29, 358 ff.]).

Sehr bezeichnend ist ferner die verschiedene Stellungnahme zu der
von der Frühscholastik mit allgemeinem Interesse erörterten Frage : Quid
sumit mus CD d. 3 tr. 3 c. 1 n. 5 (309b) : De secundo autem signo dici-

1 In der Rechtfertigung erblickt Albert entgegen der gewöhnlichen Meinung
ein Wunder. Super IV Sent. d. 17 a. 12 (B. 29, 680a) : Dicendum, quod ut dicunt
magistri, mirabilis est iustificatio impii Melius autem videtur dicendum, quod
miraculosa est iustificatio impii.

2 Richard von Middleton O. F. M. (In IV Sent. d. 10 a. 4 q. 2 ad 3 (Ed. 1512,
f. 52vb]) und Thomas, In IV Sent. d. 11 q. 3 a. 4, bringen den Vers in folgender
Fassung : Pyxide servato poteris copulare dolorem während Thomas in der
Summa (III q. 81 a. 4) « sociare » für « copulare » setzt. Vgl. J. Lechner, Die
Sakramentenlehre des Richard von Mediavilla, München 1925, 148. — Der
Ausdruck « sufferre », der im Traktat steht, ist also irgendwie ungewöhnlich.



52 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

mus, quod mus non accipit corpus Christi, sicut nec aliud animal, sed

potius statim dissolutis formis accidentalibus sensibilibus sacramenti non est
ibi amplius Christus. Dissolutio autem formarum fit vel in ore mûris vel
collo vel stomacho vel in aliis visceribus mûris. Et tune nullo modo est
ibi Christus. — Das ist in etwa die Behauptung \ die Albert häretisch und
lächerlich findet. Super IV Sent. d. 13 a. 38 (B. 29, 397a) : Solutio. De
primo 2 habita est supra longa quaestio. Dicendum tarnen est hie, quod
sumere dicit unionem vel potentiam ad illam, quae non est in bruto, sed

in peccatore 3, in quo sensus ad rationem est ordinatus, secundum quam
ipse capax est spiritualis manducationis, quod non est mus. Bene tarnen
concedo, quod quamdiu sunt ibi species discernibiles, tamdiu est ibi corpus
domini. Hoc enim, quod dicitur in apparatu Decretorum De consecratione
dist. II : « Qui bene non custodierit » etc., scilicet quod statim desinit sacra-
mentum, postquam a bruto tangitur, haereticum est et ridendum. Sed dicendum

modo praedicto. — Diese nüchterne, folgerichtige Auffassung, die auch
die Summa Alexanders 4 richtiger findet und die auch Thomas 6 hält, legt
Albert schon im Scriptum super Sent. vor. Die Echtheit des nach dem
Lukaskommentar verfaßten Kommuniontraktates unterstellt, wäre eine

regelrechte Verschlimmbesserung zu verzeichnen.
Verwandt sind die Fragen nach dem « Caelestis missus » (Augustinus,

Petrus Lombardus) und dem im Kanon genannten Engel des Opfers (saneti
angeli tui). Albert möchte den «Caelestis missus» als « Multitudo ange-
lorum » verstanden wissen. Auch deutet er die Meinung an, Christus selber
sei jener Engel (Super IV Sent. d. 13 a. 34 [B. 29, 394a]) 8. Die
Meßerklärung jedoch versteht unter dem Opferengel die Gesamtheit der Engel.
Christus - angelus wird nicht in Erwägung gezogen. MM tr. 3 c. 15 n. 1

(129b) : « Per manus », hoc est per operationes, « saneti angeli tui ». Non
dicit hic « angeli » pro uno angelo vel uno choro angelorum, sed pro omnibus.

Im gleichen Zusammenhang ist ein verschiedenes Verständnis des
« erhabenen Altares » zu beobachten. Nach Albert (B. 29, 394b) besteht er
in der « Eminentia trinitatis », nach dem Traktat in der « Beatitudo filii
hominis» (129b) oder in der «Humanitas Christi in gloria» (370).

1 Auch Bonaventura findet diese idealistische Meinung von der urplötzlichen
Beendigung der realen Gegenwart Christi « honestior et rationabilior ». In IV Sent,
d. 13 a. 2 q. 1 (308b). Vgl. F. X. Kattum, Eucharistielehre, 98 f.

2 Quod corpus Christi tamdiu est ibi, quamdiu ibi illae species incorruptae
apparent.

3 Gegen den Einwand : Magis répugnât peccatum pereeptioni Christi quam
natura muris.

4 Kattum, Eucharistielehre, 99.
6 In IV Sent. d. 9 q. 1 a. 2 quaestiunc. 3. — Summa theol. III q. 80 a. 3

ad 3. — Vgl. A. M. Landgraf, Die in der Frühscholastik klassische Frage « Quid
sumit mus », in : Divus Thomas (Freib.) 30 (1952) 48 f£.

6 Diese Deutung tritt auf bei Ivo von Chartres, Thomas, Bonaventura, Petrus
von Tarentaise, Richard von Middleton. — B. Botte O. S. B., L'Ange du Sacrifice
et l'Epiclèse de la messe romaine au moyen-âge, in : Rech, de théol. anc. et méd.
1 (1929) 305. — Vgl. J. Barbel C. Ss. R., Christos Angelos (Theophaneia 3),
Bonn 1941, 279-84.



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 53

Verschieden ist ebenfalls die Erklärung des Symbolwertes der Doppelgestalt

der Eucharistie. CD d. 3 tr. 2 c. 5 n. 3 (298 f.) : Adhuc autem divisam
habet operationem sanguis a corpore. Corpus enim dedit Christus in com-
munionem sui et membrorum ; sanguinem autem dedit in redemptionem
Non sufficit in sacramento habere elementum significans communionem, nisi
etiam haberetur elementum significans redemptionem. Et sie Christus hac
ratione instituit utrumque. — Bei Albert erscheint diese Deutung als letzte
von fünf Meinungen, über die er berichtet. Sein Urteil und Vorschlag
lautet : Probabiles autem sunt omnes illae causae. Sed una omnibus aliis
melior, ut videtur, haec scilicet, quia inter unita sibi oportet coniunctionem
et virtutem unientem esse Unde ut significaretur unio Christi per natu-
ram, assumitur species vini Ut autem significetur virtus uniens, assu-
mitur species panis, qui cor hominis confirmât, et per consequens ligat
membra cum capite. Tarnen quando omnes illae rationes adunantur, effi-
citur ex omnibus una habens vigorem (Super IV Sent. d. 12 a. 2 [B. 29,
294 f.]) \

Eine weitere Frage Alberts, die im Kommuniontraktat ein Gegenstück
hat, lautet : Quare non fuerunt sacramenta instituta mox post hominis
lapsum Albert sucht den Aufschub zu begründen mit dem Begriff der
geistlichen Krankheit, deren Behandlung die Erkenntnis des Krankseins, der
eigenen Hilflosigkeit, der Macht des Arztes und der Art des Heilmittels
voraussetze, da sie von der Zustimmung des Menschen und seiner ganzen
innern Haltung abhänge. Zwischen Befall und Therapie müsse daher eine
lange Zeit liegen. Erat enim aliter de morbo mentis et de morbo corporis
(Super IV Sent. d. 2 a. 2 (B. 29, 46]). — Der Verfasser des Kommuniontraktates

dagegen verwertet einfach eine dreifache Analogie aus dem Bereich
der Nahrungsaufnahme. Gegen die Behauptung, als Heilmittel müsse die
Eucharistie sofort nach dem Auftreten der Krankheit gegeben worden sein,
führt er aus : Hi autem illusores sunt et non advertunt, quod etiam in eibo
corporali non semper est hora comedendi. Oportet enim in hora comedendi
tria attendere. Unum quidem ex abstinentia praecedenti desiderium famis.
Secundum autem, quod in corpore consumptus sit malus chymus, si ille
in corpore est per eibum male ante comestum. Tertium autem est hora
illa, qua etiam virtute caelesti iuvantur vires corporis ad eibi sumptionem
et profectum (CD d. 6 tr. 1 c. 3 [359 ff.]). — Wobei der dritte Punkt in
den Rat ausklingt : Et ideo mane comedentes reprehenduntur, quia rem
committunt innaturalem et stultam, quae est contra rationem Et ideo
sapientes comedunt post meridiem parum ante vesperam (360b).

Hielt es der Verfasser eben mehr als Albert mit den Naturwissenschaftlern,

so kehrt er in der Frage, warum Brot und nicht Fleisch die eine
Materie der Eucharistie bilde, wieder stärker den Theologen heraus. Albert
schreibt : Sed intelligendum, quod una sola (causa) est cogens, scilicet quia
dominus in tali materia (panis) illud dedit et frequentandum instituit
Ad aliud dicendum, quod licet non omnes gentes utantur pane, tarnen

1 Super loh. 6, 64 (B. 24, 285) wird der im Kommuniontraktat angeführte
Grund nicht erwähnt.



54 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

generalior cibus est bene dispositis hominibus, quia caro inflammat, ut
dicunt medici, sed non panis cum moderamine sumptus (Super IV Sent,
d. 12 a. 6 sol. et ad 5 [B. 29, 300 f.]). — So auch im Matthäuskommentar :

Tertia causa est, quod panis nutrimentum est temperatius, quia caro magis
inflammat et excitât libidinem (Super Matth. 6, 11 [B. 20, 284/85]). — Im
Kommuniontraktat wird dieser Angemessenheitsgrund als nicht zur Sache
gehörend abgetan. CD d. 6 tr. 2 c. 1 n. 4 (367b) : Sed quoad exigentiam
omnium eorum quae conveniens faciunt nutrimentum, caro non est pro-
pinquius et convenientius nutrimentum, quia sicut dicunt physici, omnis
caro inflammat, quod non facit triticum. Sed tarnen hoc non attenditur, sed

quia congregata in pane et vino inveniuntur, quae faciunt naturalia cibum
et potum, et quia Christus grano frumenti et viti se comparavit, et prae-
cipue quia Christus primitus hoc sacramentum in pane de frumento et
vino instituit.

Ob jemand, der nicht die Priesterweihe empfangen hat, lconsekrieren
könne, verneint Albert bestimmter als der Verfasser des Traktates. Super
IV Sent. d. 13 a. 37 ad 1 (B. 29, 396b) : Dicendum ergo ad primum, quod
sine ordine non potest quis conficere. Omnis enim actus quaerit proprium
efficiens. Unde non proprium efficiens in ministerio est ipse sacerdos, nisi
habeat ordinem. — CD d. 6 tr. 4 c. 2 n. 7 (425b) : Ad primum autem dicendum,

quod ut mihi videtur, non sacerdos non potest conficere sacramentum,
sicut probant satis primae inductae rationes.

Gegenüber der Laienbeichte ist die Haltung des Verfassers noch weniger
klar. CD d. 6 tr. 4 c. 2 n. 7 (425b) : Secus autem est in sacramento baptismi
et poenitentiae, quia ilia sunt sacramenta necessitatis. Et ideo tempore
necessitatis quicumque etiam laicus vel laica supplet vicem ministri. —
Ist das so gemeint, daß die Taufe durch einen Laien und die Laienbeichte
auf einer Stufe stehen, dann ist wohl die Sakramentalität der Laienbeichte
mitausgesprochen. Nun gibt es zwar einen vielberufenen Text unter Alberts
Namen, wo genau dasselbe vertreten wird. Aber dieser Text wird dem
Albertus Magnus fälschlich zugeschrieben 1. Es ist wahr, Albert schätzt
die Laienbeichte bedeutend höher ein, als Thomas sie wertet 2. Doch im
Scriptum super Sent., auf das man sich vor allem berief, spricht er sie nie
als eigentlich sakramental an 3.

Zu erwähnen ist noch das hinweisende Fürwort « hoc » in den
Wandlungsworten, bei dessen Erklärung der Traktat hinter dem Sentenzen-

1 A. Teetaert O. F. M. Cap., La confession aux Laïques chez Albert le
Grand, in : Ephem. Theol. Lovanienses 2 (1925) 537. — Die Stelle lautet : Absolutio

ilia (a laico in necessitate facta) est sacramentalis, ut est baptismus a laico
datus, et laicus eo casu est veri ministri, idest sacerdotis, vicarius. — Das ist jedoch,
wie Teetaert nachgewiesen hat, nichts anderes als eine (vermeintliche)
Zusammenfassung der Ansicht Alberts, vorgenommen von J. Morinus (Commen-
tarius historicus de disciplina in administratione sacramenti poenitentiae
[Antwerpen 1682] 594D).

2 H. Lauer, Moraltheologie, 324.
3 A. Teetaert, La confession, Ephem. Theol. Lov. 1925, 541. — Nach

Teetaert ist einiges bei Lauer, Moraltheologie (s. vorige Anm.), zu verbessern.



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 55

kommentar zurückbleibt. CD d. 6 tr. 2 c. 2 n. 11 (389) : Et quod quae-
ritur de pronomine demonstrative), quid demonstret, dicendum, quod
demonstrat corpus Christi sub forma sacramentalis panis. Ad id autem,
quod obicitur, quod statim pronuntiato signo demonstrationis secundum hoc
est ibi corpus Christi, antequam residuum orationis pronuntietur, dicendum,
quod hoc non sequitur ; pronomen enim Folgt eine grammatikalische
Darlegung, in der auch Priscian angerufen wird. Das Fürwort erlange nur
im Rahmen des ganzen Satzes seine Bedeutung \ — Albert bezieht « hoc »

ebenfalls auf den Leib Christi. Gegenüber der erwähnten Schwierigkeit
bedient er sich aber nicht nur der Sprachlogik, sondern eines theologischen
Grundes. Auch er betont zunächst, das hinweisende Fürwort bekomme
seine Geltung vom Ganzen des Satzes. Dann hebt er außerdem eigens
hervor, daß « hoc » nicht nur ein hinweisendes, sondern auch ein
verwandlungsmächtiges Fürwort ist, kraft der Einsetzung und kraft der Verbindung
mit dem ungeschaffenen Wort. Um diesen Kern dreht sich die ganze
Ausführung sowie die Entgegnung auf die elf Einwände. Et ideo videtur mihi
tertia via esse probabilior, quod dicatur, quod ly hoc est demonstrativum
simul et operativuni sive conversivum. Et hoc habet, inquantum est pars
formae sacramentalis, ab institutione et cum Verbo increato Nos autem
dieimus, quod ab institutione et coniunctione ad Verbum increatum est
conversivum sicut tota oratio (Super IV Sent. d. 8 a. 6 [B. 29, 189a]).

Schließlich weichen die Ansichten über die Niedern Weihen stark
voneinander ab. MM tr. 3 c. 9 (115a) : Et haec servitus (Dei in templo)
est ianitorum, ceroferariorum, exorcistarum, acolythomm sive lectorum,
subdiaconorum, diaconorum, presbyterorum, episcoporum. — Der erste
Teil ist wohl als Aufzählung der Niedern Weihen zu nehmen. Hingegen
sagt Albert nicht « ianitores » — das zwar ebenfalls in den Sentenzen des
Petrus Lombardus steht —, sondern « ostiarii ». Für das Tragen der Kerzen
— die Aufgabe der Ceroferarii der Meßerklärung — setzt Albert keine
eigene Weihe an. Das besorgen bei ihm die Akolythen, obgleich es nicht
ihr eigentlicher Auftrag ist. Dieser besteht vielmehr in dem, das durch die
brennenden Kerzen symbolisiert wird. Die Akolythen sollen durch beispielhaftes

Leben hervorleuchten, während die Lektoren mehr durch Wort und
Wissen tätig sein sollen. Der Lektor wendet sich vornehmlich an den
Verstand, wogegen der Akolyth in erster Linie das Gemüt anzusprechen
hat. Ipse enim quasi argumentum est probationis eius quod dicit ad elo-

quium divinum (Super IV Sent. d. 24 aa. 16-25 [B. 30, 50-63]). Jedenfalls
ist der Akolythat als die höchste Niedere Weihe und letzte Stufe zu den
Ordines sacri verschieden vom Léktorat, während diese beiden in der
Meßerklärung in eins gesetzt werden.

e) Zwei nicht zu verachtende Kleinigkeiten ergeben sich aus dem
Vergleich des Doppeltraktates mit der Isaiaspostille. Diese (Ed. Colon.
Indices, S. 649c z. Stelle) bringt viermal die Stelle Ps. 129, 8 und zwar
jedesmal in folgender, von der Vulgata abweichender Fassung : « Ipse red-

1 So auch Hugo von Saint-Cher, Speculum ecclesiae, Ed. Solch, 33 f., wo
ebenfalls Priscian genannt wird.



56 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

imet Israel ex omnibus angustiis suis. » Auch im Kommuniontraktat findet
sich an einer Stelle (CD d. 1 c. 5 n. 3 [210b]) dieser Text, was ja bei der
— auch literarischen — Abhängigkeit von Albert nicht zu verwundern ist.
Doch einmal — und das wiegt bei den täglich gebeteten Psalmen schwer —
tritt die Stelle in dem Wortlaut der Vulgata auf : « Et ipse redimet Israel
ex omnibus iniquitatibus eius (CD d. 3 tr. 2 c. 5 n. 6 [302a]).

Ferner wird einmal die Krippe von Bethlehem als Sinnbild der eucha-
ristischen Gestalten vorgestellt. CD d. 3 tr. 3 c. 2 n. 2 (318a) : Quamvis
etiam istae formae sacramentales, in quibus Christus ut cibus continetur,
significari possint per praesepe, in quod reclinatus est dominus ut cibus
iumentorum, Is. 1, 3 : « Cognovit bos possessorem suum et asinus praesepe
domini sui » Et uterque cognovit dominum suum ut cibum in hoc
praesepe sibi esse propositum. — Super Is. 1, 3 (Ed. Colon. S. 14) wird die
Krippe, in die Jesus gelegt wurde, nicht erwähnt. Erwähnt, aber zugleich
als nicht-kanonisch bezeichnet wird diese Überlieferung Super Luc. 2, 7

(in praesepio) : Huius Signum est, quod in picturis bos et asinus pinguntur
super praesepium. Hoc tarnen non habet auctoritatem nisi antiquitatem
picturae, quae vocatur Scripturä laicorum dicentium, beatam virginem
vectam in asino, bovem autem adductum ad vendendum pro censu et
expensis (B. 22, 200a).

/) Im Verhältnis zum Matthäuskommentar Alberts weist die
Meßerklärung eine Abweichung und einen Widerspruch auf, beide in der
Erklärung des « Vater unser ». MM tr. 3 c. 20 n. 8 (154a) : Si autem nihil horum
facit, et reservat rancorem ad malefactorem, non ob hoc consulendum est
ei, ut « Pater noster » non dicat, sed potius ut in persona ecclesiae saepe

dicat, quae omnibus dimittit débita. — Super Matth. 6, 9 (B. 20, 253b) :

Sed secundum hoc peccator non potest dicere hanc orationem. Et dicen-
dum, quod potest, quia natura est filius, et spe filius gratiae, et sie dicit
« Pater noster ». Vel dicit in persona ecclesiae, ut quidam dicunt, sed primum
melius est. — Ebenso Super Matth. 6, 12 (B. 20, 293/94).

MM tr. 3 c. 20 n. 9 (155a) : Et est sensus : « Et ne nos inducas », hoc
est, induci permittas per gradus pessimos et ostia in tentationem. — Super
Matth. 6, 13 : Ne nos permittas in tentationem induci Et ad hoc dicendum,
quod hoc non est verum (B. 20, 295/96 ; 297a).

g) Gegenüber Alberts Lukaskommentar, den der Verfasser des
Doppeltraktates mitunter benutzt hat, stellen sich zunächst zwei drastische
Widersprüche heraus. Einmal wird eine liturgische Deutung Alberts vom
Verfasser als lächerlich bezeichnet. Super Luc. 23, 48 (percutientes pectora sua) :

In huius Signum percussionis sacerdos elevata aliquantulum voce in Signum
clamoris domini tundit pectus in Canone dicens : « Nobis quoque peccatori-
bus » (B. 23, 738a). — MM tr. 3 c. 17 n. 1 (137b) : Quod autem quidam dicunt,
quod haec elevatio vocis significat Christi cum clamore in cruce mortem, reputo
derisionem, quia submissa voce clamat sacerdos, et Christus clamavit alte,
et propterea nulla fit mentio de Christi clamore. — Mit seiner Treue zum
Text hat der Verfasser natürlich recht. Aber unter den Allegoristen, deren
Deutung er ablehnt, ist hier Albertus Magnus.

Das andere Mal handelt es sich um den Ursprung des « Gloria ». Super



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 57

Luc. 2, 14 (B. 22, 212a) : Attende autem, quod residuum eius quod additur
ad « Gloria in excelsis », dicitur a beato Hilario compositum 1. Et quia angeli
primo hymnum istum in terra decantaverunt, ideo Telesphorus papa insti-
tuit, quod non nisi ab episcopo inchoaretur. Postea vero Symmachus papa
attendens, quod sacerdos quilibet angelus domini dicitur, instituit, quod
etiam ab aliis sacerdotibus inciperetur 2. — MM tr. 1 c. 3 n. 1 (22a) : Et
secundum primam institutionem usque ad eundem locum (« bonae voluntatis

») erat ab episcopo vel sacerdote incipiendum. Et statim in memoria
illius quod dicitur Luc. II, 13 incipit chorus : « Laudamus te », et cantat
ea quae sequuntur, alta voce et solemni cantu, quae secundum rei veritatem
composait et addidit beatus papa Telesphorus, qui a beato Petro fuit nonus,
et instituit, quod in nocte nativitatis domini in prima missa decantaretur
Quidam autem dicunt, quod hoc quod dicitur « Laudamus te » et cetera, quae
sequuntur, a beato Hilario est compositum et additum. Sed 3 hoc non est verum.
Postmodum autem Symmachus papa instituit, quod « Gloria in excelsis »

in festis apostolorum, martyrum et virginum decantaretur ad
augmentant divinae laudis, quae attenditur in gloriosis festis sanctorum. —
Ebd. n. 7 (25b) : Haec sunt, quae a sancto papa Telesphoro sunt adiecta in
commemorationem concinentium cum angelo caelestium exercituum. — Der
Verfasser hält es also hier mit Innozenz III. und daher auch mit den Pseudo-
Isidorianischen Dekretalen und vertritt zweimal mit Nachdruck die Autorschaft

des Papstes Telesphorus. Außerdem verwirft er eigens die von Albert
vorgetragene, auf Alkuin zurückgehende Ansicht, das Gloria sei von Hilarius
von Poitiers verfaßt. Anderseits hat Telesphorus nach Alberts Bericht nur
bestimmt, daß allein der Bischof das Gloria intonieren dürfe, während
diesem Papst von der Meßerklärung über die Urheberschaft hinaus die
Anordnung beigelegt wird, daß das « Gloria » in der ersten Weihnachtsmesse

gesungen werde. Symmachus hat nach Albert das Anstimmen des
« Gloria » auf den einfachen Priester ausgedehnt, wogegen er nach der
Meßerklärung die Tage festgesetzt hat, an denen das « Gloria » zu singen ist 4.

1 Vgl. C. Blume S. I., Der Engelhymnus Gloria in excelsis Deo, in : Stimmen
aus Maria-Laach 73 (1907) 43-62. — J. Brinktrine, Zur Entstehung und Erklärung

des Gloria in excelsis Deo, in : Rom. Quartalschr. 35 (1927) 303-315. — J. A.
Jungmann S. I., Missarum Sollemnia (Wien 1948) I, 440 f.

2 Albert hat diese Angaben übernommen von Hugo von Saint-Cher. Super
Luc. 2, 14 (Ed. Venedig 1754, f. 142ra). — Im Speculum ecclesiae spricht Hugo
nicht über den Ursprung des « Gloria ». G. G. Solch, Hugo von Saint-Cher, 60
und A. 38.

3 Der Druck hat hier : Quod (non est verum).
4 Dieser Gegensatz zwischen Lukaskommentar und Meßerklärung ist bereits

festgehalten von Dionysius Carth., Expositio missae, a. 10 (Opera minora III
[Tournai 1908] 341a). — Dionysius war sich überhaupt der lehrinhaltlichen Gegensätze

in den Schriften unter Alberts Namen bewußt. Gelegentlich weist er darauf
hin, so De cael. hierarchia, a. 91 : In pluribus autem locis (Albertus) sibi ipsi in
scriptis suis contrarius invenitur (Opera, 15. Bd. [Tournai 1902] 283a). Selbstverständlich

hat Albert in seinem Denken eine Entwicklung durchgemacht, z. B. in
der Meinung über die Form der Konsekration des Weines. Er hat auch schnell
gearbeitet, wobei es geschehen konnte, daß eine Darstellung nicht immer mit den



58 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

Neben diesen krassen Widersprüchen lassen sich noch einige
Unterschiede zwischen dem Lukaskommentar und dem Traktat beobachten. Nach
Inhalt und Ausdruck ist folgende Bemerkung etwas verschieden, und auch
die Symbolik der brennenden Kerzen wird verschieden gefaßt1. Super
Luc. 1, 76 (B. 22, 176b) : Hinc consuetudinem accepit ecclesia in profestis
diebus ante evangelium utendi uno cereo. In festis autem ante evangelium
utitur duobus cereis ; quia dies profesti pertinent ad laborem eorum, qui
in sexta aetate ab adventu primo Christi sunt usque ad finem mundi, in
quo adventu solus Ioannes ut lucerna Verbum Patris praecessit Dies
autem festi referuntur ad quietem quiescentium in septima et ad beati-
tudinem resurgentium in octava, et hoc post secundum adventum Christi,
quem praecedent Elias et Henoch tamquam duo luminaria — MM tr. 2

c. 7 n. 3 (53) : His factis, processionaliter diaconus vadit ad legendum
cum duabis flammis candelarum quae faces signant faces verbi in luce
scientiae et faces virtutis in operatione, quae illuminant ad videndum ea

quae in evangelio dicuntur.
Die Deutung des Alleluja und des Traktus stimmt in beiden Werken

ziemlich überein, nur daß die Meßerklärung für das Alleluja genau die

augustinische Formulierung beibehält und sogar eine eingehende Anweisung
für den Gesang des Traktus gibt. Super Luc. 5, 35 (B. 22, 391a) : Et ideo
ecclesia Christi in memoriam illius facti in ieiunio Pentecostes cantat
« Alleluia », quod est laus Dei invisibilis. In aliis autem ieiuniis cantat

Parallelen übereinkommt. Zu berücksichtigen ist auch, was er Super Luc. 12, 59

bemerkt : De hac autem materia multa notata sunt a nobis super Matthaeum,
V, 21 et sequentes, secundum ea quae exigit ilia materia. Et haec istis coniuncta
meliora erunt Sed hie exposita sunt ista secundum materiam, quam modo

habemus prae manibus (B. 23, 283b). Durch all das sind Unterschiede bedingt.
Der Eindruck der Gegensätzlichkeit jedoch mußte bei Dionysius — und muß
bis heute — entstehen, solange die dem Albertus Magnus fälschlich zugeteilten
Schriften, wie z. B. das Mariale super « Missus est » unter seinem Namen liefen
und laufen. Insbesondere ist es mindestens unwahrscheinlich, daß ein und
derselbe Verfasser in zwei zeitlich nur wenig getrennten Werken — Lukaskommentar
und Doppeltraktat — zu sich selber in einen solchen Gegensatz tritt, wie er hier
jetzt zweimal aufgedeckt wurde. Wenn aber jemand die Lösung darin sehen sollte
— im Ernst wird niemand daran denken —, daß Albert damals ein alter Mann
war, so zeigen ihm die vielgerühmten Schriften über die Eucharistie, daß sie die
Leistung eines aufgeschlossenen, unternehmenden, fortschrittlichen Geistes sind.
Auf diesem Weg geht es also nicht. Auch nicht mit der — in Bezug auf die Summa
de mirabili scientia Dei versuchten — Annahme einer Tendenz der Rückkehr
zu den « Alten ». Zwar werden « Antiqui » — Präpositin, Petrus Cantor, Stephan
Langton, Wilhelm von Auxerre — mehrfach genannt, und noch öfter übernimmt
der Verfasser stillschweigend etwas aus ihren Werken. Aber in der Hauptsache,
in der Erklärung der Messe, stellt das Werk gerade keine Rückkehr zur
traditionellen Auffassung dar. Es bleibt wohl nichts anderes übrig, als für die beiden
Werke zwei Verfasser anzunehmen.

1 Auch Hugo von Saint-Cher erwähnt, daß zuweilen nur eine brennende
Kerze vorangetragen wird, die, wie auch Albert sagt, den Vorläufer Johannes
sinnbildet. Speculum ecclesiae, Ed. Solch, 19.



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 59

« Tractus », qui significant longos tractus laboris. — MM tr. 2 c. 6 (51a) :

« Alleluia », quod interpretatur « Laudate dominum » vel laudatio domini. —•
Ebd. c. 5 (49a) : Huic difficultati in laboribus poenitentiae temporibus luctui
deputatis adiungitur Tractus, qui competit ex hoc, quod tantum est pondus
iniquitatis circumstantis nos peccati, quod vix etiam cum violentia tracti
protrahimur ad bonum Et quia hoc fit laboribus poenitentiae, ideo
Tractus tractas in longum notas habens cantatur, quae notae debent luc-
tuose et aspere et longe et super verba luctuosa cantari

Auch die Erklärung dafür, warum der Apostel Simon auch « der
Eiferer » heißt, ist hüben und drüben verschieden. Für Albert ist es ein
Beiname, für den Verfasser der Meßerklärung eine « Interpretation ». Super
Luc. 6, 15 (B. 22, 409b) : « Et Simonem » Cananaeum, fratrem Iacobi mino-
ris, « qui vocatur », cognomine, « zelotes », propter zelum boni, quem habuit
in Christum. — MM tr. 3 c. 8 n. 3 (113 f.) : « Simonis », qui fuit frater Iacobi
minoris, qui « Cananaeus » dicitur a zelo, quem habuit christianae religionis.
— Ebd. tr. 2 c. 9 (65b) : Simon autem Cananaeus, qui « zelotes »

interpretatur eo quod de Cana Galilaeae fuisse dicitur, quae « zelus » interpretatur.
h) Bleibt noch das Verhältnis des Doppeltraktates zu Alberts

Johanneskommentar, der ihm zeitlich am nächsten stehtl, zu untersuchen. Für
« Agnus » gehen beide Werke auf das Griechische zurück. Doch Albert
übersetzt das griechische Wort mit «pius» (Super loh. 1, 29 [B. 24, 65b]),
der Verfasser des Traktates — falls die Lesart hier zuverlässig ist — mit
«purus» (MM tr. 3 c. 21 n. 3 [158b]).

Der Begriff « Adoratio » dreht sich im Johanneskommentar (4, 24

[B. 24, 172 f.]) um « Appropinquatio », in der Meßerklärung um « Prostratio »

(tr. 3 c. 4 n. 16 [90 f.]).
Vergleichbar sind auch die Wirkungen der Kommunion in beiden

Werken. Albert nennt sechs, der Traktat sieben. Super loh. 6, 64 (et vita
sunt) : Per effectum autem vitae est istud sacramentum 1) ad fontem
vitae habens unionem, 2) ad omnes rivos vitae communionem, 3) ad ipsam
vitam amoris colligationem, 4) ad auctorem vitae veritatis compaginem,
5) ad finem omnium vivorum acceptabilitatem, 6) et in ipsa vita mirabilem
delectationem. Et hi sunt sex effectus huius sacramenti (B. 24, 286-290).
— CD d. 4 div. (330) : In hoc igitur genere (communionis) ponitur propter
Septem, quas in nobis facit communiones. 1) Facit enim communicare
fonti omnis gratiae, 2) facit communicare angelorum gloriae, 3) facit
communicare Sanctis, 4) facit communicare passionibus mystici corporis, 5) facit
subventionem facultatum in eleemosynis, 6) facit omnia nostra communia,
7) facit divinorum et humanorum verissimam communionem. Et ideo
« communio » vocatur.

Weiterhin unterscheidet Albert drei Arten von Durst. Im Traktat
wird noch eine vierte hinzugefügt. Super loh. 6, 35 (non sitiet) : Sed est
intelligendum, quod triplex est sitis. Una quidem, quando cibus indigestus
ex stomacho fumat ad viam aesophagi et pectoris et exsiccat illas vias

1 Der Johanneskommentar ist nach den drei andern Kommentaren zum
Evangelium entstanden. J. M. VosxÊ, Sacrae paginae magister I, 9 f.



60 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

Alia causa sitis est cibi siccitas et soliditas, qui per membra non decurrit,
nisi humore fluere incipiat Tertia causa sitis est membrorum a proprio
nutrimento destitutio, quae non sedatur nisi bono cibo membris exhibito
Tarnen in destitutis et arefactis citius subvenitur membris per liquidum
quam per siccum. Ideo natura in illis sitit citius, quam esuriat (B. 24, 260 f.).
— CD d. 3 tr. 2 c. 1 n. 6 (284) : Tradunt enim naturales, qui naturalia sub-
tiliter sunt indagati quod sitis est ex tribus causis, et quidam satis
convenante? adiungunt qua?tarn. Una quidem causa est membrorum exinanitio,
sicut videmus multam sitim patientes eos, qui calidam et consumptivam
passi sunt infirmitatem, quibus sitis non sedatur per potum, sed potius
per cibum bene membra reficientem. Alia causa est indigestio cibi vel potus
multum accepti, qui grosso fumo exhalante a se percutit partes pectoris
et gutturis, et incendit et exsiccat Tertia sitis est naturalis appetitus
eius, quod vehere et fluere facit cibum per membra, ut nutriantur
Quartam causam, quam non inconvenienter addunt quidam, sicut Avicenna
et Serapion et Almansor, quae est, quod sitis aliquando provenit ex incon-
venienti et modo excedenti complexionis vel cibi excessu ad siccitatem,
cuius contrarium petit natura ad refrigerium, et in hoc casu aliquando
magis petit aquam quam vinum

Beruft sich der Verfasser für die Ursachen des Durstes auf die
Naturforscher, so will er es doch an einer andern Stelle in naturwissenschaftlichen

Dingen selber besser wissen. Zwei Veranschaulichungen der « Antiqui »

für die Brechung der Hostie beurteilt Albert nämlich weniger kritisch als
der Verfasser des Kommuniontraktates. Super loh. 6, 64 (B. 24, 283a) : In
his fractionibus specierum sacramentalium antiqui dixerunt exemplum de

speculo Dederunt etiam quidam exemplum de anguilla vel serpente
Et quamvis ista exempta defcientia sint ad tantam excellentiam, quae est in
sacramento, tarnen aliquo modo imperfecte declarant Christi sub sacramento
indivisibilitatem. — CD d. 3 tr. 1 c. 7 n. 2 (265 f.) : Et huius quidem
exemplum antiqui posuerunt duplex. Sed unum illorum exemplorum non
est usquequaque verum. Et unum illorum est de forma, quae apparet ad
speculi reflexionem Alia similitudo ab antiquis posita est de anguilla
vel serpente vel alio animali, quod habet corpus aequalis compositionis et
annulosum Sed hoc exemplum pro secunda parte non est verum
Non autem possunt in natura vel arte exempla sufßcientia inveniri, quae
tantae per omnia respondeant excellentiae, Is. XL, 18

Endlich ist bei der Judaskommunion ein Auseinandergehen der
Ansichten festzustellen. Die Tatsache selber wird in beiden Schriften
festgehalten. Doch was den Zeitpunkt betrifft, ist der Verfasser des Traktates
entschiedener. Albert läßt es bei Joh. 13, 27 (cui ego intinctum panem
porrexero) offen — weil « Augustinus in originali » und « Glossa, quae Augu-
stino imponitur » gegeneinanderstehen —, ob das eingetunkte Brot der Leib
Christi war oder nicht, wogegen der Traktat, sich auf eben jene « Glossa

Augustini » beziehend, dafür eintritt, daß es nicht der Leib Christi war.
Super loh. 13, 27 (B. 24, 514b) : Sunt autem hie duae opiniones. Una dicit,
quod intinctus panis fuit corpus Christi intinctum in sanguine. Unde Augustinus

in originali super locum istum In Glossa tarnen, quae Augustino



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 61

imponitur, dicitur, quod panis intinctus non fuit corpus Christi, sed ante
tarnen cum aliis sumpserat corpus Christi, et post etiam sumpsit buccellam,
qua designatus est Iohanni. Et ideo non dicunt verum, qui dicunt ludam
corpus domini non sumpsisse, quia secundum ambas istas opiniones sumpsit
corpus domini. — CD d. 3 tr. 2 c. 4 n. 2 (279a) : Tarnen sciendum, quod
sicut dicit Glossa, loan. XIII, 26, quando dominus Iudae panem intinctum
porrexerit, non tunc corpus suum Iudae dedit, sed ante Iudae cum aliis
distribuerat.

Das Ergebnis dieses ausführlichen, aber noch weiter ausführbaren
Vergleichs liegt darin, daß zwischen dem Doppeltraktat und den Werken
Alberts — vom Traktat De natura boni bis zum Johanneskommentar1 —
zahlreiche Unterschiede und Gegensätze bestehen, und zwar auf den
verschiedensten Gebieten der Theologie, obschon an den verglichenen
Punkten die Fragestellung auf beiden Seiten nicht immer gleich ist.
Mehrmals ist es so, daß hier verneint, was dort bejaht wird, und daß
hier mit einem Verdikt belegt wird, was dort feste Überzeugung ist.
In dieselbe Richtung weist auch die Tatsache, daß die Bibelstellen vielfach

nicht die dem Albertus Magnus geläufigen sind, daß der Traktat
nicht im Stil Alberts gehalten2 und daß die literarische Art des Trak-

1 Die Summa de mirabili scientia Dei ist hier nicht einbezogen, da gegen
sie dasselbe Verfahren wie gegen die eucharistischen Schriften schwebt. Bedenken
gegen ihre Echtheit werden demnächst unterbreitet. — Gegenüber dem Scriptum
super I Sent, und andern Werken Alberts wäre noch die etymologische Ableitung
und Auslegung des Wortes « Theos » anzumerken. In der Meßerklärung (tr. 1

c. 3 n. 12 [29a]) wird eine dreifache Bedeutung von «Theos» ausgewertet, wie
auch in der Summa de mirabili scientia Dei (I tr. 8 q. 36 m. 2 [B. 31, 379a] ; II
tr. 10 q. 39 m. 2 a. 2 ad 2 [B. 32, 468b]). Zwar begegnet man ihr auch Super I Sent.
d. 2 a. 11 obi. 1 (B. 25, 64b), wo sie in einem Einwand steht, auf dessen Etymologie
Albert in der Erwiderung nicht weiter eingeht. Übrigens gibt Albert an dieser
Stelle die Bedeutung von « Theaste » wieder mit « considerando omnia », wogegen
in der Meßerklärung die Umschreibung lautet : Quod sonat circuitum ; iterum
signât Deum, qui omnia circuit cura suae providentiae. Sonst aber verwendet
Albert (Super Dionysium De divinis nominibus, Super Dionysium De caelesti
hierarchia, Super prophetas minores) höchstens zwei Bedeutungen — die
Ableitungen im Sinn von videre und currere. Vgl. J. Goergen, Des hl. Albertus
Magnus Lehre von der göttlichen Vorsehung und dem Fatum. Vechta 1932, 64 f.
—• Dort auch der Text aus dem ungedruckten Werk De divinis nominibus.

2 Der Unterschied läßt sich schon an den hier gebotenen Texten feststellen.
Auffallend ist das Achten auf Gleichklang in den Gliedern der Einteilung. Einige
Ausdrücke, die für Albert den Großen fremd klingen, sind : Sacerdos perfector
sanctitatis ; ad aram devotando sacramentum ; qui naturalia subtiliter indagati (I)

sunt; mutatio supernaturalis für die Wandlung (S. 373 fünfmal), wo Albert fast
immer « transmutatio » und « mirabilis » setzt ; « sacramentum » im alten Sinn (de
Ghellinck, En marge de l'explication du Credo, Stud. Alb. 153). — Ferner der



62 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

tates, wie die des Mariale, in das Schrifttum Alberts nicht einzuordnen

ist h Es gilt also nur sehr beschränkt, daß der Doppeltraktat das

Gepräge Alberts an sich trägt, soweit eben die sogar literarische Abhängigkeit

reicht. Anderseits steht fest, daß ein anderer dem Werk seinen

Stempel aufgedrückt hat, wie die Unterschiede und Gegensätze zur
Genüge dartun. Jedenfalls dürften die hier zusammengestellten Gründe

hinreichen, daß die Meßerklärung und der Kommuniontraktat so lange
nicht mehr Albert dem Großen zugesprochen werden, wie diese

Unterschiede und Widersprüche nicht erklärt sind. Es wäre natürlich möglich,
wenngleich wenig wahrscheinlich, daß Albert bei der Abfassung des

Doppeltraktates — auch gegenüber seinen, dem Traktat zeitlich
nahestehenden Schriften (Super Matth., Super Luc., Super loh.) — seine

Ansicht in den hier verglichenen Punkten geändert, andere Vorlagen
benutzt oder die Akzente anders gesetzt hätte, wobei sich dann aber

zugleich sein Stil, seine Bibelbenutzung und seine Einstellung zur
Methode der Meßerklärung und zur Naturwissenschaft beträchtlich
gewandelt haben müßte.

Nach diesem von innen her geführten Nachweis, daß Albert wohl
nicht als Verfasser in Frage kommen kann, ist noch kurz zu der guten
Bezeugung der Echtheit Stellung zu nehmen. Zunächst zu den
Handschriften, von denen eine auf 1281 datiert ist und wahrscheinlich noch

Vorgängerinnen hat, sodaß die hs Überlieferung des Werkes ein gut
Stück ins 13. Jahrhundert hinaufgeht. Vielleicht darf hier auf die
« Sermones de ss. eucharistiae sacramento » hingewiesen werden. Sie

stammen ebenfalls sicher aus dem 13. Jahrhundert2, und sind doch
nicht echt. Daß außerdem das Werk einen festen Platz in den alten
Katalogen innehat, ist wahrscheinlich daher zu erklären, daß der
Verfasser des mit der alten Legenda verbundenen Katalogs der Werke
Alberts die Tendenz hatte, eine vollständige Liste herzustellen, und
deswegen alle Schriften aufnahm, die unter Alberts Namen umliefen 3. Wir
hätten es hier dann mit einer jener falschen Zuteilungen zu tun, die

folgende Satz : Hoc salutari ad orandum praecepto moniti et praemoniti a Deo
benignissimo, qui semper monet nos de salutaribus. — Et quia iam dignificati
sumus praecedente huius officii sanctificatione et sacrificii, in quo Deo oblati sumus,
oblatione, non dicetur nobis illud librill Machabaeorum IX, 13, quod dictum est
Antiocho impiissimo. (MM tr. 3 c. 19 [142 f.]).

1 Albert würde sie etwa so kennzeichnen : potius praedicatio quam dispu-
tatio (Super IV Sent. d. 24 a. 35 ad 2 [B. 30, 75b]).

2 J. Kramp, Albert d. Gr. und die « Sermones ...», Gregorianum 1922, 239.
3 B. Geyer, Der alte Katalog, Mise. Giov. Mercati, 13.



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 63

sich von den in jüngern Katalogen vorgenommenen dadurch
unterscheiden 1, daß die Schriften « zu dem literarischen Werk Alberts in
engerer Beziehung stehen und schon zu seinen Lebzeiten oder wenigstens

kurz nach seinem Tode unter seinem Namen in Umlauf waren ».

Offen ist nun noch die Frage, wieso das Werk mit Albertus Magnus
in Verbindung gebracht wurde. Es besteht freilich wenig Aussicht, das
heute noch herauszufinden. Da aber noch die « Selbstzitationen » des

Verfassers zur Erklärung anstehen, muß doch auch eine Antwort auf
jene Frage versucht werden. Mag sein, daß die Zuteilung des anonym
veröffentlichten Werkes an Albert ohne Wissen und Willen des
Verfassers — auf Grund des bis heute behaupteten albertinischen Gepräges
— vorgenommen wurde. Dann müßte der Verfasser selber Kommentare
zu Matthäus und Lukas und vielleicht auch zur Aristotelesschrift De
Sensu et sensato geschrieben haben, auf die sich die Hinweise im Doppeltraktat

bezögen. Möglich wäre es aber auch, daß der Traktat mit Wissen

und Willen des Verfassers unter die Schriften Alberts geraten ist. Nach
dieser Hypothese hätte der Autor, der ja sein Werk mit Hilfe von Alberts
Schriften verfaßte und ihm so weithin die Art Alberts verlieh, durch den

in der Wir-Form gehaltenen Bezug auf Werke Alberts noch eigens den

Eindruck erwecken wollen — und bis heute hat sich dieser Eindruck
gehalten —, der Doppeltraktat sei Eigentum des Albertus Magnus. Wir
hätten es dann mit einem ähnlichen Vorgang zu tun, wie ihn Albert
einmal in der Schrift De caus. et proc. univ. (1.1 tr. 3 c. 4 [B. 10, 407a])

festgehalten hat : Nec puto, quod Avicebron hunc librum fecit, sed

quod quidam sophistarum confinxerunt eum sub nomine suo. — Allerdings

wäre eine solche Unterschiebung für die Zeit der Hochscholastik,
soweit die Kenntnis reicht, so ziemlich ein Novum. Immerhin ist bereits
der eine Fall bekannt, daß sich eine Schrift als von Thomas verfaßt

ausgibt, obwohl sie nicht von ihm geschrieben ist2. Für diesen Sonderfall,

daß der Verfasser des Doppeltraktates sich hinter Albert dem

Großen versteckt hat, läßt sich nun auch ein guter Grund aufzeigen.
Er ist aus dem Vorgehen des Verfassers gegen die rememorativ-alle-
gorische Meßerklärung zu gewinnen. Auf das Unerwartete und Gewagte
dieser Frontstellung hat schon A. Franz hingewiesen3. Seit Florus, dem

Diakon von Lyon, hatte kaum jemand Einspruch gegen die Methode

1 Geyer, ebd. 13/14.
2 De concordantia in seipsum. — Grabmann, Die Werke des hl. Thomas, 411 f.
3 Messe im Mittelalter, 470 ff. — Der Name « Albertus » ist natürlich wenigstens

ins Unbestimmte zu wenden.



64 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

Amalars zu erheben gewagt. « Um so überraschender ist es, daß

Albertus in seinem, hauptsächlich aszetische Zwecke verfolgenden Buche
dieser allgemein herrschenden Methode den Krieg erklärt — und das

nicht zaghaft und schüchtern, sondern in heftigen Angriffen und
Ausdrücken, welche seine tiefe innere Abneigung gegen die Spielereien
derselben verraten Albertus verwirft demnach jene Methode der
allegorischen Auslegung, welche seit sechs Jahrhunderten als gut, nützlich
und erbaulich anerkannt war und der noch kurz vorher kein Geringerer
als der Papst Innozenz III. gleichsam das Siegel der Kirchlichkeit
aufgedrückt hatte. »1 Vielleicht wollte der Verfasser bei diesem nicht
ungefährlichen Unternehmen 2 sich keine Schwierigkeiten machen und überdies

seiner Methode eine Autorität sichern, mit deren Hilfe sie Aussicht
hatte, sich durchzusetzen. Deshalb also hätte er Albertus Magnus als

Verfasser des Werkes insinuiert, was ja übrigens bei der mittelalterlichen
Auffassung von Pietät und Urheberrecht nicht als unzulässig galt.

IV. Weitere Indizien des Verfassers

Ungelöst ist vorerst auch die Frage, wer nun eigentlich der
Verfasser ist. Wohl lassen sich — über das Gesagte hinaus — noch einige

Spuren aufzeigen, die vielleicht zu seiner Identifizierung führen. Die
erste besteht darin, daß er im Unterschied von vielen andern Theologen

apokryphe Ignatiusbriefe für echt hält3, was sich aus folgender Bemerkung

entnehmen läßt. MM tr. 3 c. 17 n. 2 (139a) : Qui (Ignatius martyr)
multas laudes in diversis epistulis de matre Dei, cuius capellanus fuit,
scripsit. Cuius ignitum cor, cum partibus multis divisum esset, nomen
Christi in singulis partibus, aureis litteris scriptum, inventum est, ut
habetur in Chronica Martiniana sub Traiano imperatore, anno domini 96.

Sodann gibt der Verfasser dem Hostienkuß bei der « Pax » den

Vorzug vor andern Bräuchen, die er erwähnt (MM tr. 3 c. 21 n. 5

[159 f.]). Auch Hugo von Saint-Cher nennt diesen nur in der Mehrzahl
der gallischen Kirchen üblichen Ritus 4. Aber schon im 13. Jahrhundert

1 A. Franz, ebd. 470. 472. — Der Einfluß Amalars ist dargestellt von J. M.
Hanssens, Amalarii ep. opera liturg. omnia I, 84-89.

2 Der Franziskaner Gilbert von Tournai, der um die Mitte des 13. Jhdts.
einen « Tractus de officio episcopi et ecclesiae ceremoniis » schrieb, äußert sich sehr
pessimistisch über die Kritiker seiner Zeit. A. Franz, ebd. 465.

3 Zwei apokryphe Ignatiusbriefe erscheinen auch in einigen Mariologica, die
Albert dem Großen zu Unrecht zugesprochen wurden. A. Fries, Mariol. Schriften.
96 f., 106.

4 Solch, Hugo von Saint-Cher, 130 A. 199.



Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 65

waren nicht alle damit einverstanden, und auch Humbert von Romans

folgte in seinem späteren Dominikanerritus nicht dem Brauch der
französischen Kirchen, sondern schrieb statt des Hostienkusses den

Kelchkuß vor1. Der Friedenswunsch selber wird in der Meßerklärung
in zwei Fassungen gegeben und erläutert : « Habete vinculum pacis et

caritatis, ut apti sitis sacrosanctis mysteriis. » — « Pax Christi et eccle-

siae abundet in cordibus vestris per Spiritum sanctum, qui datus est

nobis. » (160).

Weiter hat die Meßerklärung statt der Bitte « Haec commixtio et
consecratio ...» eine längere Form 2, die im südlichen Frankreich und
in England gebräuchlich war und heute noch im Dominikanerritus
verwendet wird3 : « Haec sacrosancta commixtio corporis et sanguinis
domini nostri Iesu Christi fiat mihi et omnibus sumentibus salus mentis
et corporis et ad vitam aeternam promerendem et capescendam prae-
paratio salutaris, per eundem Christum dominum nostrum » (MM tr. 3

c. 21 n. 4 [159]).
Ferner erscheint nach der Sumptio das Gebet « Quod ore sumpsi-

mus ...» (MM tr. 3 c. 22 n. 2 [162b]) 4, das von Hugo und Humbert
nicht erwähnt wird5. Schon vor diesem Gebet spricht der Priester

— secundum consuetudinem quarundam ecclesiarum — (MM tr. 3

c. 22 n. 2 [161 f.]) : « Corpus tuum, domine, quod sumpsi, et calix,

quem potavi, adhaereat visceribus meis, et praesta, ut in me non re-
maneat scelerum macula, quem pura et sancta receperunt sacramenta. »

Fester Brauch ist gemäß der Meßerklärung (tr. 2 c. 7 nn. 3-6

[53 ff.]) auch das Vorantragen des Kreuzes bei der Prozession zum
Evangelium. Es war nicht so allgemein üblich wie das Tragen brennender
Kerzen und des Weihrauchs, wurde jedoch in Humberts Ordinarium
Ordinis Praedicatorum aufgenommen6 und ist heute noch in manchen
Kirchen Frankreichs festzustellen 7. Die Beräucherung des Evangelienbuches,

von der die Erklärung ebenfalls spricht (55a), kommt bei Hugo
und Humbert nicht vor, wohl aber bei Sikard von Cremona, im
Ordinarium primitivum der Prämonstratenser und bei Wilhelm Durand8.

1 Solch, ebd. 131. — Vgl. Jungmann, Missarum Sollerania II, 395/96.
2 Die still zu sprechen ist, währenddessen das « Agnus Dei » gesungen wird

(159a).
3 Jungmann, Missarum Sollemnia II, 384.
4 Deinde fere secundum omnes ordines ecclesiarum dicit hanc orationem ;

« Quod ore sumpsimus ...»
5 Solch, Hugo von Saint-Cher, 145. 0 Solch, ebd. 69 f.
7 L. Eisenhofer, Handbuch der ltath. Liturgik, Freiburg i. Br. 1933, II 117.
8 Solch, Hugo von Saint-Cher, 73.

5



66 Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen

Im Kanon folgt auf das Gebet für den Papst und den Bischof
wie bei Innozenz III., Hugo von Saint-Cher und Humbert1 die Bitte
für den König (et rege nostro N.), obwohl sich bereits im 13. Jahrhundert
stellenweise ein Wegfall des Gebetes für den König in den Meßbüchern
beobachten läßt2.

Das Fehlen des « Amen » im Kanon wird in der Meßerklärung
(tr. 3 c. 9 n. 2 [116b] ; c. 15 n. 3 [131a]) eigens betont wie von Thomas

(Summa theol. III q. 83 a. 4 ad 6). Humbert jedoch erwähnt in seinem
Missale das « Amen » im Kanon. Es fehlt aber wiederum im Missale der
Kartäuser, Zisterzienser und Prämonstratenser 3.

Weiterhin sieht der Verfasser in Philo den Autor des Buches Sapien-
tia 4. Er beruft sich auch auf den Exodus, quem fecit (Philo) texendo
Pentateuchi historiam (CD d. 3 tr. 1 c. 1 n. 4 [233a] ; n. 9 [235b]).

Eigenartig ist endlich, daß eine eigentliche Konzelebration für
unerlaubt und unmöglich gehalten wird. Der Verfasser kennt zwar die

entgegengesetzte Lehre des Papstes Innozenz III., die auch Thomas hält5.
Aber er weist unter Berufung auf Augustinus die Konsekration einer

einzigen Hostie durch mehrere Priester zurück (CD d. 6 tr. 4 c. 2 n. 16

[429a]) : Ad haec et similia sine praeiudicio sententiae melioris dicen-
dum, quod plures sacerdotes nec debent nec possunt simul unam conse-

crare hostiam, quia pro certo secundum Augustinum iniuria fit sacra-
mento. — Zur Priesterweihe sagt er von den Neupriestern : Dicendum,
quod ilia verba non pronuntiant, sed assistunt propter reverentiam
sacramenti et propter doctrinam. Et ideo signa, quae faciunt, sunt ad

imitationem signorum, quae facit episcopus, ut illi sacerdotes addiscant

signare et sint docibiles in exercitio, quod susceperunt (429b).
Von der gewöhnlichen Auffassung, jedenfalls von der Lehre Alberts °,

1 Solch, ebd. 89.
2 Solch, ebd. 90.
3 Solch, ebd. 92 f.
4 Albert verknüpft das Buch mit Salomo. A. Fries, Der Schriftkanon bei

Albert dem Großen, in : Divus Thomas (Freib.) 29 (1951) 403 f. — De homine
q. 5 a. 3 ad 15 (B. 35, 81a) erscheint Sap. unter dem Namen Salomos.

6 Summa theol. III q. 82 a. 2.
6 Albert dem Großen lag viel an der Lehre : Quod cibus transit in substantiam

corporis et quodammodo in veritatem humanae naturae (De hom. q. 11 a. 2

[B. 35, 121]). Vorher schon De resurrectione tr. 1 q. 1 a. 6 partie. 9 (Florenz, Naz.
Conv. soppr., Cod. G. 5. 347, f. 53vb). Außerdem Super III Sent. d. 3 a. 26 (B. 28,
64-67) ; Super IV Sent. d. 44 a. 7 (B. 30, 553-56) ; Super Matth. 15, 17 (B. 20,

615b). — Zwar unterscheidet er nicht eigens einen Zustand vor der Sünde und
nachher, aber gemäß seiner Lehre von der Erbsünde nimmt er im Biologischen
keine Änderung durch die Sünde an.



Heßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen 67

trennt sich der Verfasser auch mit der Aufstellung : Si enim natura
in primo statu ante peccatum consideretur in primis parentibus,
cibus ille in veritatem corporum ipsorum secundum veritatem substantiae

cibi non transivisset Et quia hoc omni homini constat, dicendum
videtur Tunc enim nulla deperditio facta fuisset in corpore, et ideo

nullam restaurationem accepisset corpus ex cibo, sed ex qualitatibus
sensibilibus ciborum fuisset tenta substantia, ne posset dissolvi (CD
d. 3 tr. 3 c. 1 n. 5 [309b]).

Der Beachtung wert ist noch, daß der Verfasser für die Gottesschau

kein Erkenntnismittel zuläßt (CD d. 6 tr. 1 c. 1 [354b]) : Et
maximum, quod est in caelo, est perceptio dulcedinis divinae sine

medio1. — Für die hypostatische Vereinigung verwendet er wie Albert
den von Bernhard kommenden Ausdruck « Assumptio dignativa » (CD
d. 6 tr. 2 c. 1 n. 9 [372b])2 : Et ideo assumptio non est naturalis, sed

gratiae, quae vocatur assumptio dignativa, qua filius Dei dignatus est

assumere humanam naturam, ut secum esset cum divina in una persona...
Endlich könnte — wie schon aus den liturgischen Angaben — für

die Heimat des Verfassers aus der folgenden Bemerkung, daß man nur
aus Trauben Wein machen kann, etwas zu entnehmen sein (CD d. 3

tr. 2 c. 3 n. 1 [290b]) : Unde de vappa non potest fieri sacramenti con-
fectio. Vappa enim est aqua fusa super acinos uvarum, postquam

expressum est vinum. Quae aqua aliquantulum habet de vini acumine,
et a pauperibus bibitur, et tarnen non est vinum3.

Das sind — neben den mit Alberts Lehre verglichenen Punkten —
einige Eigentümlichkeiten, die den Standort des Verfassers im Dogmatischen

und Liturgischen in Umrissen erkennen lassen. Die Art, wie er
von den « Doctores » spricht — immer irgendwie auf Distanz, zweimal
mit heftigem Ressentiment (s. S. 30, A. 4 ; S. 31, A. 3) —, läßt es fraglich
erscheinen, ob er selber zu ihnen gehört. Jedenfalls bleibt der Name
des Mannes, der mit seinem Werk Albert dem Großen durch die
Jahrhunderte so großes Lob eintrug, vorerst noch unbekannt.

1 So auch Albert, Super I Sent. d. 1 a. 15 (B. 25, 34-37) ; Quaest. de visione
Dei in patria (Cod. Vat. lat. 781, f. 16rb). — Vgl. H.-F. Dondaine O. P., L'objet
et le « medium » de la vision béatifique chez les théologiens du XIIIe siècle, in :

Rech, de théol. anc. et méd. 19 (1952) 60-99.
2 Vgl. Super III Sent. d. 7 a. 4 (B. 28, 152). — F. Haberl, Die Inkarnations-

lehre des hl. Albertus Magnus. Freiburg i. Br. 1939, 71 ff.
3 Sache und Ausdruck ließ sich bei Albert nicht auffinden. — Auch im

Glossarium von Du Cange ist « vappa » nicht anzutreffen, selbst nicht im Supple-
mentum von Carpentier. Forcellini (Totius Latinitatis Lexicon4 [Leipzig-London
1839] 4. Bd. 397) weist das Wort bei Plinius, Horaz und Catull nach.


	Messerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Grossen?

