Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 1

Artikel: Messerklarung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des
Grossen?

Autor: Fries, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760491

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MeBerklirung und Kommuniontraktat
keine Werke Alberts des Groflen ?

Von ALBERT FRries C. Ss. R.

Albertus Magnus steht im Ruf, in der Theologie die Traktate iiber
die Eucharistie und iiber die Gottesmutter Maria bevorzugt und mit
besonderer Sorgfalt und Frommigkeit behandelt zu haben 1. Dieser Ruf
griindete sich vornehmlich auf zwei Werke iiber die Eucharistie — De
mysterio missae und De corpore domini® — sowie auf das Mariale
super « Missus est ». Wurde neuerdings das mariologische Werk fiir un-
echt erklirt 3, so gerdt nunmehr auch die Echtheit der beiden Schriften
iiber die Eucharistie ins Wanken.

Natiirlich 148t sich gegen eine unangetastete Tradition von mehr
als 600 Jahren die Echtheitsfrage nicht in einem kurzen Aufsatz l6sen.
Es sollen hier nur die Bedenken zusammengestellt und der Kritik — zur
Entkriftung oder zur Bekriftigung — vorgelegt werden. Vielleicht wird
dadurch wieder eine von den Unsicherheiten behoben, die noch immer
auf Alberts literarischem NachlaB liegen 4.

1 M. GraBMANN, Der EinfluB Alberts des GroSen auf das mittelalterliche
Geistesleben, in : Mittelalterliches Geistesleben, 2. Bd., Miinchen o. J. (1935) 855 f.
— H. CHR. ScHEEBEN, Albertus Magnus, Bonn 1932, 190 ff. — A. LANG, Zur
Eucharistielehre des hl, Albertus Magnus : Das Corpus Christi verum im Dienste
des Corpus Christi mysticum, in : Divus Thomas (Freib.) 10 (1932) 256. — J. M.
VostE O. P., S. Albertus Magnus sacrae paginae magister, I (Rom 1932) 27,

2 Hier werden die von A. KoLPING verwandten Kiirzel benutzt : MM = De
mysterio missae; CD = De corpore domini.

3 A. Fries, Die unter dem Namen des Albertus Magnus iiberlieferten mario-
logischen Schriften (Beitrige z. Gesch. d. Philos, und Theol. des Mittelalters,
XXXVII, 4), Miinster i. Westf. 1954, 5-80.

¢ J. pE GHELLINCK S. 1., En marge de l'explication du « Credo» par Saint
Albert le Grand, in : Studia Albertina (Festschrift fiir B. Geyer), Beitrige z. Gesch.
d. Philos. und Theol. des Mittelalters. Suppl. IV, Miinster i. Westf. 1952, 148/49 :

. et 'on sait quelles incertitudes planent encore sur beaucoup de piéces de
I’héritage littéraire, inédit ou imprimé, d’Albert le Grand. — Allerdings hielt
DE GHELLINCK gerade die Echtheit der MeBerklirung fiir iiber jeden Zweifel erhaben.



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 29

I. Struktur und Bedeutung der Schriften

Die beiden Schriften ! iiber die Eucharistie als Opfer und als Opfer-
mahl wollen keine gelehrten Untersuchungen bieten, sondern zur wiir-
digen Feier der Eucharistie anleiten und die Frommigkeit nihren 2. Sie
sind innerlich miteinander verkniipft * und bilden somit einen Doppel-
traktat. Zu unterscheiden sind davon die (32) « Sermones de ss. eucha-
ristiae sacramento», die ebenfalls unter Alberts Namen gingen ¢, im
16. Jahrhundert einmal eine literarische Auseinandersetzung mit den
Protestanten iiber das MeBopfer heraufbeschworen haben 5, aber jetzt
fast allgemein als unecht zuriickgewiesen werden ®.

Dem Werk De mysterio missae schickt der Verfasser einen Prologus
voraus, der zum groBten Teil in einer Auslegung von Is. 66, 12 7 besteht,
wie sie in den Schriftkommentaren des 13. Jahrhunderts {iblich war. Den
Bezug auf die Messe stellt schlieBlich ein kurzer Satz her : Talis autem per-
fecta perceptio boni et praegustatio gloriae importatur in missa, et ideo
propter preces multorum suscipimus pertractanda mysteria missae (S. 5).
In der Messe findet der Verfasser drei Hauptteile ® gegeben : Introitus,

1 Jammy-Ausgabe (Lyon 1651) Bd. 21c, 1-92 (MM) ; Bd. 21d, 1-139 (CD).
— DBorgnet-Ausgabe, Bd. 38 (Paris 1899) 1-165 (MM) ; 191-432 (CD) dazu ein
eucharistisches Gebet (433 f.). — Dieser Borgnet-Band ist hier immer gemeint,
wenn fiir MM oder CD nur die Seitenzahl angegeben wird.

? GemidB den SchluBsidtzen : Hoc igitur est, quod de missarum peractione
breviter et grosse videbatur esse dicendum, alia subtilia melioribus relinquendo
(165b). — Haec de eucharistia propter honorem Iesu Christi a nobis scripta sunt,
ex quibus multa alia intelligi possunt. Et quidquid lectori in dictis displicet, par-
cat simplicitati, quia si non subtiliter, tamen utiliter multa in eis dicta inveniet
(432b).

3 MM tr.3 c.12 n. 2 (122f); c.14 n. 2 (128b); ¢. 20 n. 7 (152b); c. 21
n.1 (157). — CD Prol. (191).

4 Jammy 12, 247-300. — Borgnet 13, 667-797. — Friither die Mainzer Ausgabe
von 1477, ferner Koln 1503, herausgegeben per magistros ac regentes bursae
Laurentianae. Letzte Ausgabe Regensburg 1893, besorgt von G. JAkos, der
ebenfalls noch die Echtheit verficht.

8 N, Paurus, Die angebliche Lehre, Christus sei nur fiir die Erbsiinde
gestorben, in : Der Katholik 76 (1896) IT 229-249,

8 G. MEERsSEMAN O. P., Introductio in opera omnia beati Alberti Magni O. P.,
Briigge o. J. (1931) 115 f. — J. Kramp S. I., Albert der GroBe und die « Sermones
de ss. eucharistiae sacramento», in: Gregorianum 3 (1922) 239-253.

” « Ecce ego declinabo super eam quasi fluvium pacis et quasi torrentem
inundantem gloriam gentium, quam sugetis. »

8 Der Dominikaner Hugo von Saint-Cher unterscheidet mit Augustinus im
AnschluB an 1 Tim. 2, 1 vier Teile an der Messe : Obsecrationes, orationes, postu-
lationes, gratiarum actiones. Tractatus super missam seu speculum ecclesiae, her-



30 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

in quo est istius boni per magnos clamores advocatio et invitatio. In-
structio, in qua de hoc bono perfecta ponitur illuminatio. Oblatio, in
qua est istius boni adeptio et distributio et communicatio. Dement-
sprechend gliedert er die Schrift in drei Traktate. Darin folgt er Schritt
vor Schritt dem Gang der Messe und erklédrt die Worte und Handlungen
liturgisch und aszetisch, wobei er sich ausgiebig der Bibel bedient,
weniger der Viterschriften !, zuweilen auch philosophischer Ausdrucks-
weise, hebrdischer und griechischer Worter, und theologischer Ausein-
andersetzung. Auch Physiologie und Medizin ? zieht er heran, allerdings
in der Weise, daB er sich allgemein auf die Kenner der Naturwissenschaft
beruft 3, jhnen aber gelegentlich auch deutlich zu verstehen gibt, daB
sie nicht in die Theologie hineinzureden haben *. Auch pseudodiony-

ausgegeben von G. G. S6LcH O. P. (Opusc. et Textus, series liturg. IX), Miinster i.
Westf. 1940, 11. — Der Franziskaner Wilhelm von Middleton (Opusculum super
missam) und die Summa Alexanders (p. IV q. 37) geben ebenfalls eine Dreiteilung
an, aber anders als die MeBerklirung : Illuminatio populi, immolatio sacrificii,
rememoratio accepti beneficii divini. H. Dausenp O. F. M,, Das Opusculum super
Missam des Fr. Wilhelm von Melitona und die entsprechenden Stellen in der
Summa theologica Alexanders von Hales, in : Aus der Geisteswelt des Mittelalters
(Festschrift fiir M. Grabmann), Beitriage z. Gesch. d. Philos. und Theol. des Mittel-
alters, Suppl. I11/1, Miinsteri. Westf. 1935, 567. — Thomas, Summa theologiae
I1I q. 83 a. 4 nennt ebenfalls drei Teile : Praeparatio, instructio, celebratio mysterii
(oblatio, consecratio, perceptio).

1 Hiufiger werden genannt : Hilarius, Hieronymus, Ambrosius, Augustinus,
Chrysostomus, Gregor d. Gr., Ps.-Dionysius, Bernhard von Cl. — Von den Schola-
stikern werden mit dem Namen erwihnt: Hugo von St. Viktor, Petrus Cantor,
Pripositin von Cremona, Stephan Langton, Wilhelm von Auxerre.

2 Et ideo sapientes comedunt post meridiem parum ante vesperam ... Et
ideo mane comedentes reprehenduntur, quia rem committunt innaturalem et
stultam (CD d. 6 tr. 1 c. 3 n. 3 [360]). Man vergleiche CD d. 8 tr. 1 c. 2 n. 1 (239b) ;
d.3tr.1c.5n.2(253);d.3tr.1c.7mn.1(265a);d.3tr.1c. 9n. 1 (276a). —
MM tr. 3 c. 20 n. 4 (147b).

3CD d.3 tr. 2 c. 3 n. 9 (238a) : Et haec meliora dicuntur a physicis esse
grana. — CD d. 3 tr. 1 ¢. 3 n. 9 (236a) : Dicunt autem hi qui eruditi sunt in natu-
ralibus, quod odor sequela est saporis. — s. auch folgende Anmerkung.

4 Etwa beim Brot als einer Materie der Eucharistie, CD d.6 tr.2 ¢.1 n. 4
(367b) : Sed quoad exigentiam omnium eorum, quae conveniens faciunt nutri-
mentum, caro non est propinquius et convenientius nutrimentum, quia sicut
dicunt physici, omnis caro inflammat, quod non facit triticum. Sed tamen hoc
non attenditur ... — CD d. 4 tr. 2 ¢. 1 n. 12 (376b) : Moab enim « ex patre » inter-
pretatur et signat eos qui quoad perfidiam sunt ex patre diabolo, qui omnia
physicis rationibus volunt discutere. — Albert dagegen sagt im Lukaskommentar
bei der Erklirung des « Pater noster» (11, 2 [B. 23, 101a)) : Et istis etiam modis
virtus patris carnalis et spiritus datus ab ipso operantur in generatione carnali,
sicut sciunt omnes, qui bene didicerunt naturas generationis humanae. — Auch die
Kanonisten werden im Kommuniontraktat einmal heftig angegriffen (CD d. 3
tr.3 c.1 n. 2 [307a)) : Et si dicatur, quod in Decreto et Sententiis continetur



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 31

sianische Gedanken kennzeichnen merklich seine Auffassung von der
Eucharistie . Zum Widerspruch reizt ihn die zur Alleinherrschaft ge-
langte, auf Amalar zuriickgehende allegorische Deutung der MeBzere-
monien, der auch Innozenz III. (De sacro altaris mysterio), die Summa
Alexanders von Hales und Thomas von Aquino die Treue hielten 2. Es
ist dem Verfasser ein fiihlbares Anliegen, die bequeme Methode der
Allegoristen als unbegriindet, oberflichlich, licherlich zu erledigen, und
da spart er nicht mit kriftigen Ausdriicken 2. Er will sich getreu an den
Text halten. Eine Beziehung zwischen Worten und Handlungen der
Messe einerseits und Tatsachen aus dem irdischen Leben Jesu ander-
seits 1468t er nur dann gelten, wenn sie im Wortlaut der Messe enthalten
ist. Gerade die unbestechliche Treue zum Text, die einheitliche Anlage
und Durchfithrung, die tiefe Frommigkeit hat — neben der Autoritit

(die rein symbolische Deutung), dico, quod in his libris non continetur ut deter-
minata veritas vel sicut opinabilis probabilitas, sed sicut per disputationem con-
demnanda haeretica falsitas. Tamen in scientia sacramentorum non multum
attendenda est sententia Decretistarim, quia pro certo multa falsa ... scribunt
et dicunt eo quod sunt homines ignari in sacra scriptura, nescientes originalia
sanctorum, nec possunt non peccare docentes in fide catholica, quae ignorant. —
Und doch soll Albert gerade in der Theologie von der Eucharistie das Decretum
Gratiani stark benutzt haben. H. LAUER, Die Moraltheologie Alberts des Grofen,
Freiburg i. Br, 1911, 297.

1 A. Korring, Eucharistia als Bona gratia, in: Studia Albertina, 254 ff. —
J. pE GHELLINCK, En marge de I'explication du « Credo », in: Studia Albertina,
151 {. — Etwa bei der Frage, warum der Celebrans — der regelmiBig « Sanctitatis
perfector » oder « Perfectionis instructor » genannt wird — das Credo anstimmt,
nicht aber das Volk oder der Chor. MaBgebend fiir die Erwiderung ist der — gerade
auch im Mariale super « Missus est » wirksame — Satz aus der Hierarchia caelestis :
Quod lex divinitatis est per prima media et per media ultima reducere (MM tr. 2
¢. 8 n. 1 [58a]). — Man vergleiche auch MM tr. 3 c. 13 n. 3 (125a) ; CD d. 4 c. 2 (333).

2 A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Freiburg i. Br. 1902, 470.
— Zur Methode Amalars vgl. J. M. Hanssens S.I., Amalarii Episcopi opera
liturgica omnia (Studi e Testi 138) I, Vatikanstadt 1948, 75.

3 Sed hoc videtur mirabile ; non credimus et derisionem reputamus; dico,
quod hoc meo iudicio nihil valet ad propositum, et quod sancti aliquando hoc
dicunt, pro certo sunt quaedam ex parva convenientia sumptae adaptationes;
quod quidam dicunt, quod tres (cruces) sunt propter Christi illusiones ..., est
derisio, quia de hoc nulla fit mentio in littera; quod autem hic quidam dicunt,
quod per osculum altaris ... significetur osculum Iudae ..., omnino profanum
est et omnibus fidelibus abominandum. — Verum tamen est, quod antiqui quidam
monachi hoc tradiderunt, cuius aliam non puto causam esse, nisi quia melius
aliquid tradere nescierunt. — Hic autem quidam absurda dicunt dicentes, quod
quia Christus venditus fuit triginta argenteis, qui sunt ter decem, ideo fiunt tres
cruces primae. — Haec et huiusmodi reputamus nos deliramenta et hominum
illitteratorum, qui se doctores profitentur, per insanias et nugas et suis doctrinis
detestabilem faciunt theologiam. E



32 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

des Albertus Magnus — dem Werk einen hervorragenden Platz ! in der
Geschichte der MeBerkldrung gesichert 2,

Das bedeutend umfangreichere Werk De corpore domini ist eine
systematisch angelegte Schrift und als Ergdnzung zur MeBerklirung ge-
dacht. Beides laBt eine in der MeBerklirung niedergelegte Ankiindigung
erkennen (tr.3 c.12 n.2): Haec breviter de confectione sacramenti trans-
currimus, quia post officium missae specialem de hoc tractatum longum
faciemus, in quo ipsum sacramentum in sex generibus ponemus, scilicet
in genere gratiae, in genere doni, in genere cibi, in genere communionis,
in genere sacrificii et in genere sacramenti ... Et ille tractatus supplebit
prolixe, quidquid hic breviter est transcursum (122/23). Diesen Plan
fiithrt der Verfasser in dem Kommuniontraktat, der also nach der MeB-
erklirung geschrieben wurde, in sechs Distinktionen genau aus 3, wort-
reich, rhetorisch und meist weniger technisch als in einem Schultraktat,
und zwar, wie im Prologus steht, cum devotione et subtilitate. Auch
diese Schrift fand eine ausgezeichnete Anerkennung *. Sie stand beson-
ders bei den deutschen Mystikern des Mittelalters in hohem Ansehen 5.

1 A. Franz, Messe im Mittelalter, 466. — A. KoLPiNG, Eucharistia als Bona
gratia, Stud. Albertina, 249. — P. AMIABLE O. P., Le sacrifice de la messe par
le bienheureux Albert le Grand, in: Vie Spirituelle 10 (1929) 2038. — G. G. SoLcH
0. P., Hugo von Saint-Cher und die Anfinge der Dominikanerliturgie, K6ln 1938, 3.

? Diese beachtliche Stellung behilt die Schrift, soweit sie theologische
Leistung ist, natirlich auch fiir den Fall, daB der Verfasser nicht Albertus
Magnus heiBt.

3 Wobei die erste Distinktion (gratia), besonders die dritte (cibus) und die
sechste (sacramentum) am ausfithrlichsten behandelt werden. — In der 6. Dist.
(tr. 4 c. 1 nn. 1-6) findet sich eine ausgedehnte, auch kirchengeschichtlich bedeut-
same Darlegung aller Griinde und Gegengriinde in der Frage des gesiuerten oder
ungesiduerten Brotes (416-422b). Vgl. H. Laugr, Moraltheologie, 300. '

4 M. GrRaBMANN, Der EinfluB . .., Mittelalterliches GeisteslebenII, 355f., 406 f.
— A. LaNG, Zur Eucharistielehre ..., Divus Thomas 1932, 258 f. — R. GARRIGOU-
LAGRANGE O. P., De sacrificio missae secundum sanctum Albertum Magnum, in :
Angelicum 9 (1932) 213-224. — R. Ern1, Die Herz- Jesu-Lehre Alberts des GroBen,
Luzern o. J. (1941) 20. — F. X, KattuM, Die Eucharistielehre des hl. Bonaventura,
Miinchen-Freising 1920, 26 f. '

5 Von den Mystikern des 14. Jahrhunderts hat der « Ménch von Heilsbronn »
aus der Schrift De corpore domini geschopft (F. PELsTER S. 1., Theologische Revue
19 [1920] 268). Vgl. K. Boeckr, Die Eucharistielehre der deutschen Mystiker des
Mittelalters, Freiburg i. Br. 1924, 71. — Von Alberts Werk sind zahlreiche aszetisch-
mystische Schriften inspiriert, z. B. das Gedicht « von der Tochter Syon» das
Buch « von den VI Namen des Fronleichnams», das Buch der « Siben grade »,
die « Scala communionis» in den « Exercitia» und im « Rosetum » des Johannes
Mombaer von Briissel. M. VILLER, Dict. de Spiritualité I, Paris 1937, 282, —
P. DeponGNIE C.Ss.R., Jean Mombaer de Bruxelles, Lovain-Toulouse 1928,
188-202.



MeBerklarung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 33

Zusammen mit dem Werk De mysterio missae gehort sie — nach Aus-
weis der Hss' — zu den am meisten verbreiteten Schriften unter dem
Namen Alberts, wenngleich die MeBerklirung im Druck nur wenige
Male herausgegeben wurde 2.

I1. Griinde zugunsten der Echtheit

Zugunsten der Echtheit des Doppeltraktates® sprechen sehr ge-
wichtige Griinde. Er wird bereits zu Anfang des 14. Jahrhunderts im
Stamser Katalog* unter den Werken Alberts aufgefithrt wie auch in
der Chronik (1355) Heinrichs von Herford ®. Demnach stand er auch
schon in der ins 13. Jahrhundert zuriickreichenden Legenda 8. Auch in
jiingeren Katalogen? der Dominikanerschriftsteller haben die beiden
Schriften ihren Platz wie auch in der selbstindigen, im Katalog der
Kartause Salvatorberg bei Erfurt enthaltenen Liste der Werke Alberts
vom Ende des 15. Jahrhunderts ®. Dazu kommt, daB8 Johannes von Frei-
burg O. P., ein Schiiler des Albertschiilers Ulrich Engelberti von StraB-
burg, in seiner vor 1298 vollendeten, weitestverbreiteten Summa con-
fessorum die MeBerklirung als Werk Alberts nennt und benutzt °.

1 Die MeBerklirung ist in 66 Hss. erhalten, der Kommuniontraktat in 58 Hss.,
gegeniiber den 70 des Mariale. B. GEYER, Die handschriftliche Verbreitung der
Werke Alberts des GroBen als MaBstab seines Einflusses, in : Studia Mediaevalia
(Festschrift fiir R, J. Martin O. P.), Briigge o. J. (1948) 224,

2 A. Franz, Messe im Mittelalter, 473, wo darauf hingewiesen ist, daB Hain
fiir die MeBerklarung nur drei Druckausgaben vermerkt. — Fiinf Ausgaben nennt
P. GLorIEUX, Répertoire des maitres en théologie de Paris au XIIIe sie¢cle, Paris
1933, I S. 71 ¢ a. :

3 J. QueTiF O. P. - J. EcHARD O. P., Scriptores Ordinis Praedicatorum, I
(Paris 1719) 178a. — P. v. Lok O. P., De vita et scriptis b. Alberti Magni, in:
Anal. Boll. 21 (1902) 368. — F. PELSTER S. I., Kritische Studien zum Leben und
zu den Schriften Alberts des GroBen (Erginzungshefte z. d. Stimmen der Zeit.
2. Reihe : Forschungen, 4), Freiburg i. Br. 1920, 173 ff. — G. MEERSSEMAN, Intro-
ductio, 113 ff.

4 G. MeErsSEMAN, Laurentii Pignon Catalogi et Chronica. Accedunt Catalogi
Stamsensis et Upsalensis scriptorum O.P. (Mon. Ord. Fr. Praed. Hist. XVIII)
Rom 1936, 58.

5 H. CHR. SCHEEBEN, Les écrits d’Albert le Grand d’apres les Catalogues, in :
Revue Thomiste 36 (1931) 275.

¢ B. GEYER, Der alte Katalog der Werke des hl. Albertus Magnus, in : Miscel-
lanea Giovanni Mercati (Rom 1946), 2. Bd., S. 8 (Sonderdruck).

? H. CHR. SCHEEBEN, Les écrits ..., Revue Thom. 1931, 292 nn. 117. 118.

8 D. Pranzer O.P., Albertus-Magnus-Handschriften in mittelalterlichen
Bibliothekskatalogen des deutschen Sprachgebietes, in: Divus Thomas (Freib.)
10 (1932) 254, 261.

% Summa confessorum, I, 3 tit. 24 (Lyon 1518, f. 122ra) : Albertus in libro



34 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

Eine dhnlich starke Bezeugung bezieht der Doppeltraktat aus den
Handschriften. Fiinf Hss der MeBerklirung und vier Hss des Kommunion-
traktates entstammen dem 13. Jahrhundert und dem Anfang des 14.1!
Eine davon 2, und zwar mit der Inskription « Albertus Magnus », gibt
sich sogar als im Jahre 1281 geschrieben aus?®. Da sie aber nicht den
Eindruck des Originals macht, sind wohl fiir Vorgingerinnen noch einige
Jahre aufwirts, iiber Alberts Todesjahr (1280) hinaus, zuzugeben, die
dann beziiglich der Entstehungszeit einer Annahme der Echtheit den
Weg offen lassen.

Weiterhin ist festgestellt worden, daB die Schriften das Geprige
des Albertus Magnus an sich tragen *. Zugegeben 5, aber wieweit trifft
es zu und woher kommt es ?

Wichtige innere Kriterien sind auch einige Selbstzitationen des Ver-

de missa (dreimal). — Vgl. A. Frigs, Johannes von Freiburg, Schiiler Ulrichs von
StraBburg, in : Rech. de théol. anc. et méd. 18 (1951) 333.

1 B. GeEYER, Die handschriftliche Verbreitung ..., Studia med. 224.

? Miinchen, Staatsbibliothek, Clm 28180 (Provenienz: Kaisheim), ff. 1-67vb
die Meferklirung ; ff. 67v-163r der Kommuniontraktat. — f. 67v : Explicit summa
Alberti Magni super missam per ordinem. — {. 67v : Tractatus venerabilis domini
Alberti (Magni} de corpore domini. — f. 163r: Explicit ... procurante abbate
Teuterino (?) de Esslingen et Priore H. de Bappenhahn (?) scribente Cuonrado
de Ravenspuch ... Consummatus est iste liber a. d. 1281 in vigilia Thomae apostoli.
— Herrn Dr. W, KUBEL vom Albertus-Magnus-Institut, Bonn, verdanke ich diese
Angaben aus der Hs. -

3 Freundlicher Hinweis von Herrn Protonotar Prof. B. GEYER.

4 F, PELSTER, Kritische Studien, 173. — P. AMIABLE, Le sacrifice de la messe,
Vie Spirituelle 1929, 203.

5 Etwa « diffinitio fidei», MM tr. 2 c. 8 n. 3 (58b) und Super III Sent. d. 23
a. 3 (B. 28, 409 ). Vgl. H. F. DonpaINE O, P., Les scolastiques citent-ils les Péres
de premiére main ? in: Rev. des sciences philos. et théol. 36 (1952) 240 f. —
A. Lang, Die Bedeutung Alberts des GroBen fiir die Aufrollung der fundamental-
theologischen Frage, in : Studia Alb. 345. 365-369. — Ferner in der umstrittenen
Frage nach der Wirksamkeit der Wandlungsworte. Man vgl. E. MANGENOT, Art.
Eucharistie, Dict. de théol. cath. V 1317 f. Dariiber sagt der Traktat (CD d. 6
tr. 4 ¢. 2 n. 16 [429b]) : Ibi enim Verbum increatum operatur in verbo creato ad
transsubstantiationem substantiarum. Ahnlich Albert, Super IV Sent. d. 10 a, 10
ad 3 (B. 29, 263b) : Et hoc fit verbo creato, in quo operatur Verbum increatum.
Vgl. ebd. a. 7 (B. 29, 258 f.). — Auch die Ausfithrung des Traktates iiber die Weise
der Gegenwart unter den Gestalten (CD d. 3 tr. 8 c. 1 n. 14 [315{]) erinnert an
die entsprechende Darlegung Alberts, Super Ioh. 6, 64 (B. 24, 282). Ebenso kénnte
folgende Formulierung von Albert stammen: Substantialis autem effectus est
restauratio deperditi in spirituali vita (CD d. 2 tr. 3 ¢.1 n. 2 [227a]). Ein Satz
Bernhards kommt auch in Alberts Scriptum super IV Sent. vor: « Supra omnia
te mihi reddit amabilem, Domine Iesu, calix, quem bibisti, opus redemptionis »
(CD d. 2 tr. 2 c. 4 [224a)]). Ausfithrungen iiber « Eucharistia» (CD d. 1 c. 5 nn. 1-5
[208-211]) ndhern sich der Darlegung Alberts, Super Ioh. 6, 64 (B. 24, 289 {.).



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 35

fassers. Dabei werden solche Schriften genannt, wie Albert sie tat-
sdchlich verfaBt hat. MM tr. 3 c. 20 n. 7 (152a) : Haec petitio (« Panem
nostrum »), quamvis multipliciter in aliis nostris ! operibus sit a nobis
exposita super Matthaeum * et super Lucam ®, tamen quia propter hanc
petitionem hic alte clamans sacerdos praemonet populum ad panis
eucharistiae desiderium, hic non exponemus eam nisi de illo pane, de
quo dicit Iohannes VI, 33 : « Panis Dei est ... »

CD d.6 tr.2 c. 1 n. 17 (384b) : Et haec omnia iam a nobis valde
probata sunt in scientia De sensu et senstbili. — Gedacht ist offenbar
an einen Teil der « Parva paturalia ». Ungewohnlich  ist aber gemif

1 « Nostris » fehlt in zwei Hss, mit denen der Druck verglichen wurde : Toledo,
Kapitelsbibliothek, Cod. 17-18 (13.f14. Jhdt.), f. Lxvb; Basel, Univ. Cod. B. IV.
16 (14. Jhdt.), f. 50rb. — Die beiden Hss gehen sonst nicht immer zusammen.

? Super Matth. 6, 11 (B. 20, 279-289).

8 Super Luc. 11, 3 (B. 28, 117-121). — Zum Vergleich mit dem oben ange-
filhrten Hinweis seien einige Selbstzitationen Alberts herangezogen. Super Luc. 11,
2 (B, 23, 98b) : Quaecumque autem nos de ista oratione super Matthaeum, VI, 9
et sequentes notavimus, subiaceant, quia hic illa repetere propter prolixitatem
non audemus. Sed hic alia dicere studebimus. — Super Luc. 12, 59 (B. 23, 283b) :
De hac autem materia multa notata sunt a nobis super Matthaeum, V, 21 et
sequentes ... — Super Ioh. 6, 25 (B. 24, 253b) : Alia autem de hac materia super
Matthaeum, Marcum et Lucam notata sunt. Et omnes auctoritates super litte-
ralem sensum hic inductae valent etiam ad sensum moralem. — Super Ioh. 6, 27
(B. 24, 255a) : Quod autem obicitur : « Nolite solliciti esse », iam super Matthaeum
et Lucam est solutum. — Super Ioh. 12, 3 (B. 24, 469b) : Et de hoc Luc. VII, 38
a nobis multa sunt notata. — Super Ioh. 21, 13 (B. 24, 709) : Et de hoc in expo-
sitione super Lucam, XXIV, 30 satis dictum est. — Der Hinweis im Traktat
enthilt also, nach dem Verfahren Alberts bei Selbstzitationen zu urteilen, zuviel
und zuwenig. Zuviel: in aliis [nostris] operibus. Zuwenig: Die genaue Angabe
des Fundortes, die Albert — gerade beim « Pater noster» — 6fters macht. In
einer immerhin ausfiihrlichen Erklirung des « Pater noster», wie der Traktat
sie bringt, konnte man bei Alberts stindigem Bemiihen um den Literalsinn auch
erwarten, daB er in jenem Hinweis darauf aufmerksam machen wiirde, daB er die
Stelle hier und jetzt nur « spiritualiter » erkldren wolle, wie z. B. Super Luc. 11, 3
(B. 23, 117b) : Est autem haec (petitio) de adeptione boni-temporalis secundum
expositionem litteralem. Erst nachdem die ganze Bitte vollstindig erklirt ist,
obwohl der Literalsinn in dem zitierten Matthiuskommentar ausfiihrlich dargelegt
ist, folgt die « geistliche Auslegung » : Spiritualiter autem hunc locum exponendo,
sunt quidem tres panes quotidie necessarii et quotidie requirendi (B. 28, 120a).
Darunter auch das eucharistische Brot.

4 De intellectu et intelligibili tr. 1 ¢. 1 (B. 9, 477b) : Et de his in parte iam
pro modulo nostro expediti sumus in libris De nutrimento et nutribili et De sensu
et semsato. — De sensu et sensato tr.1 c¢. 5 (B. 9, 8b) : Quattuor fuerunt anti-
quorum opiniones de visu, quarum tres in libro De sensu et sensato tangit Aristo-
teles. Quarta autem fuit sua propria opinio, quam tradidit tam in libro De sensu
et sensato quam etiam in libro De anima. — De sensu et sensato tr. 2 c¢. 1 (B, 9,
38a) : Cum autem hic intendamus de sensatis ... — De sensu et sensato tr. 3 c. 2



36 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

dem Sprachgebrauch Alberts «sensibili », das auch in den Hss steht,
statt « sensato ». Eigentlich ist es auch — wiederum im Sprachgebrauch
Alberts — keine Selbstzitation. Mit « scientia » bezeichnet er nimlich
eher ein Wissensgebiet als ein Werk !. Beruft er sich auf eine seiner
Schriften, so setzt er bei naturphilosophischen Kommentaren fast immer
« liber » hinzu 2. Sollte aber doch auf eine bestimmte Stelle verwiesen
werden, so ist festzustellen, da3 der Hinweis in Alberts Kommentar
De sensu et sensato wohl kaum zu verifizieren ist *.

Bleiben noch drei Stellen, wo auf einen Beweis aus der Metaphysik #
und De generatione et corruptione ® Bezug genommen wird. Doch 148t
der Ausdruck nicht erkennen, ob der Verfasser von eigenen Werken

spricht °.
ITI. Bedenken gegen die Echtheit

So schwer die Griinde zugunsten der Echtheit wiegen, von der
Sache her stellen sich ihnen wohl ebenso schwere Bedenken entgegen.
Sie entstanden zufillig, als beim Suchen einer von frither her vorge-
merkten Stelle sich der Eindruck bildete und versteifte, Gedankenginge,

(B. 9, 80b) : Quod autem nos in libro De anima diximus de sensu et sensato, dixi-
mus secundum actum factis ...

1 De sensu et sensato tr. 1 c. 1 (B. 9, 2a) : Dicendum erit in libris, qui post
scientiam de anima inducendi sunt. — Ebd. c. 3 (6a) : Sicut ex his quae in scientia
de anima tradita sunt, probatur. — Ebd. tr. 2 c. 2 (46a) : Quod nos improbavimus
in scientia physicorum.

2 Auf den ersten sechs Seiten der Schrift De sensu et sensato gibt er gleich
fiinfmal den Ort einer Frage an mit der Formel : in libro ... (in libro De anima ;
in libro De nutrimento). So durchgehends.

3 Gesucht wird die Ausfithrung des Folgenden : Quod est in sensu secundum
naturam et potentiam sensus, potius est infentio coloris et vocis et odoris et saporis,
quam sit color vel vox vel odor vel sapor (384b). In Frage kime De sensu et sen-
sato tr. 2 c. 4 (B. 9, 50a) : Sed tactus ille non est corporis sensibilis nisi in tactu
et gustu; sed est speciei simplicis in aliis tribus semsibus. Dieses jedoch deckt
sich nicht mit jenem.

4 CDd. 6 tr.2c.1n.16 (382) : Adhuc autem in septimo Primae philosophiae
probatur multipliciter, quod accidens est esse et non essentia. — Et hoc probatur
in principio noni libri Primae philosophiae.

5 CD d.3 tr.3 c¢.1 n. 5 (309a) : Cum iam probatum sit in libro primo De
generatione et corruptione, quod non restaurat deperditum, nisi quod est potentia
caro et fit actu caro. Deutlicher wire es, wenn es so lauten wiirde wie De sensu
et sensato, tr. 3 c.1 (B. 9, 76b) : Sicut diximus in primo libro De generatione.

6 An einer Stelle spricht der Verfasser von seinen andern Werken, ohne deren
Titel anzugeben : « Adveniat regnum tuum », quia regnum Dei, sicu? in aliis operi-
bus meis saepe dixi, nihil aliud est ... (MM tr. 3 c. 20 n. 5 [149a]).



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 37

Ausdruck und Bibelzitate seien nicht die dem Albertus Magnus geldu-
figen. Natiirlich trat bei andern Abschnitten die Reaktion zugunsten
Alberts ein. Daraus ergab sich die Notwendigkeit, der Sache nachzu-
gehen. Eine Nachpriifung der Behauptung, der Doppeltraktat trage das
Geprige des Albertus Magnus, zeigt nun einmal, woher dieser Eindruck
kommt ; dann aber auch, daB ein anderer dem Werk seinen Stempel
aufgedriickt hat und daB folglich die gute Bezeugung nicht vom Inhalt
gestiitzt, sondern widerlegt wird. Es lassen sich ndmlich literarische
Abhingigkeiten gegeniiber dem Schrifttum Alberts sowie Unterschiede
und Widerspriiche zu seiner Lehre nachweisen.

1. Literarische Abhingigkert

Zunichst hat der Verfasser den Lukaskommentar Alberts benutzt.
Diese Tatsache lassen einige Textvergleichungen sofort erkennen.

a) Super Luc. 22, 19 (B. 23,
668Db) :
(« et accepto ») Propter tria accepit,
quorum primum est, ¢ lactu suae
mundissimae carnis conferret pani
virtutem, ut deinceps possit esse
materia corporis. Sicut tactu suae
mundissimae carnis vim regenerali-
vam contulit aquis. Et de hoc signi-
ficatur Matth, XIV, 19 et loan. VI,
11, ubi dominus prius in manus suas
panem accepit, antequam multipli-
candum daret discipulis. Cantic. V,
14 : « Manus illius tornatiles, aureae,
plenae hyacinthis ». Manus, inquam,
corporis, « fornatiles », in divinas ope-
rationes wolubiles. « Aureae », quia
virtute divinitatis ubique splenden-
tes, et ideo in omne, quod tangit,
virtus infunditur divinitatis. « Ple-
nae » autem sunt « hyacinthis », quia
in omnibus ab eo tactis pretiositas
est gratiae caelestis et virtutis 1,

MMtr. 3c. 11 n. 1 (B. 38, 119a) :

De secundo dicit : « Accepit panem »

. «in manus suas», uf factu sua-
rum sanctarum et divinarum ma-
nuum tali materiae sacramenti con-
ferret, quod in omni tempore in
corpus Christi transsubstantiari pos-
set, sicut ipse tactu suae mundissimae
carnis vim regenerativam conferebat
aquis,; talem enim virtutem crea-
tura accipit ad tactum creatoris, Et
hoc significatam est Toan. VI, 11, ubi
« Iesus» ad manus «accepit panes»,
de quibus turbas pascere voluit.
Hinc est, quod dicitur Cantic. V,
14 : « Manus eius tornatiles, aureae,
plenae hyacinthis ». « Tornatiles » di-
cuntur, idest omnium volubiles ope-
rationum. « Aureae » autem, quia in
omnibus earum operationibus splex-
det virtus deitatis mutans divinitus
ommne, quod tangit manus. « Plenae »
autem dicuntur « hyacinthis », qui
caelestis est virtutis et coloris, quia in
omnibus operibus caelestium indicat
vitam et intentionem.

! Man vgl. damit Super Matth, 26, 26 (B. 21, 161) : (« Accepit Iesus») Ad
hoc enim accepit in manibus, u¢ factu suo transsubstantialitatem (alias transsub-



38 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GrofBen ?

Als dlteste Erkldrung anzusprechen ist der — hier in der Anmerkung
stehende — Abschnitt des Matthduskommentars, der zeitlich vor dem
Lukaskommentar liegt!. Zwischen den Stellen dieser beiden Werke
Alberts bestehen einige bezeichnende Ubereinstimmungen 2, die man in
der MeBerklirung vermillt, z. B. « contulit » statt « conferebat » (in der
MeBerkldarung) ; « manus #/lius » — wie die Vulgata hat — statt « manus
erus» ; im SchluBsatz « pretiositas », wofiir in der MeBerkldrung « color »
steht ; endlich der Bezug auf Matth. 14, 19. Legen diese Beobachtungen
schon nahe, daB die Abhingigkeit auf der Seite der MeBerklirung zu
suchen ist, so deuten andere Einzelheiten im Ausdruck darauf hin, daBB
die Schrift De myst. missae eher auf den Lukaskommentar als auf den
Matthduskommentar Alberts zuriickgeht, z. B. der durch «sicut » ange-
schlossene Nebensatz, wo Super Matth. derselbe Satz durch «sic enim »
angefiigt wird ; dann das Wort «volubiles », das im Abschnitt des
Matthiuskommentars fehlt ; das Zeitwort « splendere », das der Lukas-
kommentar und die MeBerkldrung gemeinsam haben.

.b) Ebd. (669) :
Haec est propria materia. Non au-
tem panis est simpliciter et absolute
nisi panis de frumento. Hordeum
enim cibus est iumentorum, et simi-
liter avena. Sed siligo ® aegritudo est
ad frumentum, sicut cetera metalla

CDd 3tr.1c.3n. 13 (2371):

‘Huius autem sacramenti materia

tamquam in cibo sui generis nobi-
lissimo accipitur in pane de fru-
mento, Huic enim frumento Christus
se comparavit, Toan. XII, 24 dicens :
« Nisi granum ... »

stantiabilitatem) conferret materiae sacramenti, ut quando forma accederet, fieri
posset et fieret sacramentum. Sic enim factu suae mundissimae carnis vim regenera-
tivam contulit aquis. Hoc quoque significatum est supra, XIV, 19 et IToan. VI,
11, ubi tangens panes multiplicavit eos in pastum et satietatem multorum millium
hominum. Non est enim mirum, si manus, qua condidit etiam creaturas, mutet
in quod voluerit. Cant. V, 14: « Manus illius tornaliles, aureae, plenae hyacinthis ».
« Tornatiles » dicuntur propter operationis facilitatem ; « aureae » propter divinae
potentiae in opere quolibet fulgorem ; « plenae hyacinthis » propter operis caelestem
pretiositatem.

1 J. M. VosTE, Sacrae paginae magister I, 8.

2 Sie sollen hier nur soweit gelten, wie die Drucke verliBlich sind.

3 Ebenso Super Matth, 26, 26 (B. 21, 161b) : In speciebus enim quibusdam,
licet multae species esse videantur, tamen una est, quae attingit complementum,
et aliae sunt distantes ab ea quibusdam aegritudinibus, sicut dicunt alchimici de
auro ... Sicut etiam videmus de granis, quoniam bonitate terrae siligo in triti-
cum nobilitatur, et eiusdem malitia triticum degenerat in siliginem. Et ideo simpli-
citer et absolute panis triticeus est panis. Hinc est, quod ipse Christus in hoc sacra-
mento contentus se grano frumenti comparat, Ioan. XII, 24: « Nisi granum ... »
— Auch Alb., De vegetabilibus et plantis 1. &4 tr. 3 c¢. 1 (B. 10, 119b) : Et ex hoc
contingit, quod etiam una planta similis est alteri in specie et figura, per parvam



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 39

‘secundum alchemistas aegritudines
sunt ad aurum. Et huius signum est,
quod in bona terra seminata siligo
infra tres annos nobilitatur in fru-
mentum, et frumentum seminatum in
mala terra infra tres annos degenerat
in siliginem. Et ideo dominus prop-
ter puritatem se grano frumenti com-
parat, Toan. XII, 24 et 25: « Nisi
granum ... »

Hordeum enim est cibus iumentorum,
avena autem cibus est altilium (!).
Siligo est infirmitas ad frumentum,
quia in ferra bona siligo seminata
nobilitatuy in triticum, et in ferram
malam  frumentum seminatum dege-
nevat in siliginem. Et ideo perfectum
granum non est nisi granum fru-
menti,

Hier zeigt es sich von neuem, daf der Verfasser des Kommunion-

traktates ein Werk Alberts benutzt hat, und zwar wiederum den Lukas-
kommentar, und iiberdies die gleiche Stelle, deren er sich schon in der
MeBerklarung bedient hat. Er rechnet sich selber nicht zu den Natur-
kennern und macht sich eine typische Bemerkung Alberts kiirzend

zu eigen.

¢) Super Luc. 22, 1 (B. 23, 659 £.):

Veritas autem huius disceptationis
(inter Graecos et Latinos) scitur per
distinctionem huius nominis « Pas-
cha », quod septem quidem modis di-
citur .

Primo quidem modo dicitur totum
tempus septem dievum « Pascha», a
luna quintadecima * usque ad vigesi-
mam primam mensis Aprilis. Act.
XII, 4...

Secundo modo dicitur « Pascha »
hora wunius diet, hoc est vespera
lunae quartaedecimae,; et sic accipi-
tur Exod. XII, 18 et Lev. XXIII,
& ... Etita accipitur Ioan. XIII, 1 ...

Tertio modo dicitur « Pascha » prima
dies azymorum, quae fuit luna de-
cima quinta, et hoc modo dicituy hic :
« Appropinquabat ... »

CD d.6 tr.4 c.1 n.4 (B. 38,
420 1) :

Ad auctoritates autem, quas Graeci
inducunt, respondendum est per dis-
tinctionem aequivocationis huius no-
minis « Pascha ». Hoc enim dicitur
septem modis.

Primo enim modo dicitur « Pascha »
totum tempus septem dierum, quod
fuit a luna decima quarta usque ad
diem vigesimam primam mensis Apri-
lis. Act. XI1I, 4.

Secundo dicitur hora vel articulus
unius diei, scilicet vesperae decimae
quartae lunae mensis Aprilis. Lev,
XXIII, 6 ... Et sic accipitur Toan.
XIII, 1...

Tertio modo dicitur « Pascha » frima
dies azymorum, quae fuit luna deci-
ma quinta, et hoc wmodo dicitur
Luc. XXII, 1.

mutationem loci et nutrimenti plantae transmutantur ad invicem, sicut siligo et
triticum. — Vgl. Thomas, Summa theologiae III q. 74 a. 3 ad 2.
1 Ahnlich, aber weniger vollstindig ist die Aufzihlung Super IV Sent. d. 13

a. 24 (B. 29, 372a).

? Nach dem weiteren Zusammenhang (658b) ist hier zu lesen : quarfa decima.



40 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Groflen ?

Quarto autem modo dicitur « Pascha »
panes azymi, qui fiebant in Pascha.
Toan. XVIII, 28 ...

Quinto vero modo dicitur « Pascha »
agnus paschalis. Luc. XXII,7 ...

Sexto modo dicitur « Pascha » festi-
vitas epularum istius temporis. Sicut
dicitur IT Paral. XXX, 15 et sequ.,
et non fuit Phase simile huic,

Septimo modo dicitur « Pascha » Ipse
Chyistus. I ad Cor. V, 7 et 8.

Unde versus : « Hebdomas, hora, dies,
epulae, pecus, azyma, Christus ».

Ad hoc, quod dicunt, quod veritas
umbrae debet respondere, dicendum ...

Solent autem a Patribus quattuor
assignari rationes, quare dominus
corpus suum ultimo dedit discipulis
post coenam illam, cum tamen ita
non sumatur ab ecclesia, quia eccle-
sia sumit hoc sacramentum ore iei-
uno. Quarum prima est potissima,
quia hoc sacramentum datum est in
memoriale abeuntis domini ..,

Secunda autem est, quae post hanc
est potior, ut veritas initiata ad
umbram terminata umbram osten-
dat ...

Tertia ratio est, quia hoc sacramen-
tum maxime firmat cum Christo et
unit incorporando. Et ideo discipulis
iam trepidantibus ultimo datur pro
firmamento cordis et uniendo cum
Christo, omnibus aliis iam consum-
matis ...

Quarta autem ratio est, quia ille
cibus non transit ad ventrem, sed
ad mentem, et ideo, omnibus aliis

Quarto modo dicitur « Pascha » panes
azymi, qui fiebant in Pascha. Ioan.
XVIII, 28 ...

Quinto modo dicitur « Pascha » agnus
paschalis. Luc, XXII, 7 ...

Sexto modo dicitur « Pascha» festi-
vitas epulavum paschalium. II Pa-
ral. XXX, 26 ..,

Septimo modo dicitur « Pascha » Chyi-
stus immolatus in sacramento. I ad
Cor. V, 7...

Unde versus colligens membra istius
distinctionis a doctoribus est fac-
tus : « Hebdomas, hora, dies, epulae,
pecus (Druck : potus), azyma, Chri-
Stus »,

Ad id autem, quod obiciunt per
rationem, quia veritas umbrae debet
respondere . ..

(423) Quod autem Christus post
alios cibos corpus suum dedit, quat-
tuor a doctoribus assignantur ratio-
nes. Quarum prima est, quia in me-
moriale dedit ...

Secunda est, ut novum ex veteri,
sicut poscebat ratio, produceretur,
quod non fieret, nisi prius agnus
typicus sumptus fuisset.

Tertia ratio est, quia iam trepidanti-
bus discipulis istud post omnia
datur in firmamentum cordis, et
haec confirmatio ultimo danda fuit
in signum amoris confirmantis mem-
bra cum capite.

Quarta ratio fuit, ut significaretur,
quod iste cibus non est corporis,
sed animae, et ideo sumptus est



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBien ? 41

omnibus aliis cibis ad mnecessitatem
corporis pertinentibus iam ante
sumptis.

iam sumptis ad necessitatem corporis
et legis, iste sicut spirituale quoddam
est additus ...

Im ersten Teil dieser Vergleichung hilt sich der Verfasser des
Kommuniontraktates fast wortlich an die Vorlage aus Alberts Lukas-
kommentar. Im zweiten Teil bemerkt man Kiirzungen und die Tendenz
zur Verdeutlichung, wie sie von der Absicht, fiir weitere Kreise zu
schreiben, geboten war. Zu beachten ist auch, daB Albert die vier
Griinde fiir den Zeitpunkt des Letzten Abendmahls «a Patribus» zu
iibernehmen vorgibt, wihrend sich der Verfasser des Kommunion-
traktates auf « doctores » beruft und damit auch Albert meint, dessen
Lukaskommentar gerade seine unmittelbare Quelle ist.

d) Diesen Bezug auf die «doctores » nimmt der Verfasser auch an
der folgenden Stelle, wo er wiederum den gleichen Abschnitt des Lukas-
kommentars heranzieht wie schon in der MeBerkldrung *. Da erscheint
nun Albert unter denen, qui inter doctores sunt probabiliores, und zwar
mit der Ansicht, die Uberreichung des Kelches mit Brot und Wein sei
wesentlich fiir die Priesterweihe 2.

Super Luc. 22, 19 (B. 23, 668b) :

Secunda autem causa est, quia por-
rigere non potuit, nisi manu acci-
peret. Porrigendo autem se trans-
fundere potestatem consecrandi in
discipulos significavit. Et ex hoc
inolevit, quod quando episcopus sa-
cerdotes ordinat, porrigendo calicem
cum pane et vino, in eos potestatem
transfundendo, ordinem confert sa-
cerdotalem ®.

1 Hier S. 37.

CD d.6 tr. 1 c. 4 (362) :

(«hoc facite») Ac si diceret: Hoc
faciendi habete auctoritatem et po-
testatem. Et tunc in hoc verbo
sacerdotalem discipulis contulit or-
dinem, sicut tradunt hi qui inter
doctores sunt probabiliores. Unde
similibus wverbis utitur episcopus,
quando sacerdotalem confert ovdinem.
Dicit enim sic porrigendo calicem
cum hostia panis et sacrificio vi-
ni cum aqua: « Accipite potesta-
tem ... »

2 Vgl. J. M. OverBEck O. P., Alberts des GroBen Lehre vom Wesen des
Weihesakramentes, in : Studia Albertina, 395,
3 Super Matth. 26, 26 (B. 21, 163a) : (« Hoc facite») In quo verbo notatur

acceptae potestatis exercitium. Et forfe in hoc ipso verbo sacerdotes ordinati
intelliguntur per translationem talis potestatis. — Dieser Text ist nicht verwertet
bei J. M. OverBEick, Alberts d. Gr. Lehre vom Wesen des Weihesakramentes,
Stud. Alb. 390.



42 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

¢) Dem Verfasser des Doppeltraktates lag sodann Alberts Scriptum
super IV Sent. vor, vielleicht auch der Traktat Alberts De sacramentis,
der dem Scriptum als Vorlage gedient hat. Obwohl das Scriptum &lter
ist als die Schriftkommentare, soll die literarische Abhadngigkeit von ihm
erst jetzt aufgezeigt werden, da bereits die deutlichere Abhidngigkeit
vom Lukaskommentar festgestellt und Albertus Magnus in diesem Zu-
sammenhang unter den « doctores » aufgetreten ist, denen der Verfasser,
was die Lehre betrifft, manchmal nahesteht. An einer Stelle des Scriptum
nun ist Albert den Lehrern beizuzihlen, die mit groBem Lob genannt
werden, ohne daB die literarische Abhingigkeit soweit geht wie gegen-
iitber dem Lukaskommentar.

Obwohl der Verfasser eine volkstiimliche Schrift beabsichtigt hat,
geht er doch ausfiihrlich auf die Frage ein, ob die Strafleiden in der
Holle auf Grund der kirchlichen Fiirbitte eine Milderung erfahren !,
Besonders befaBt er sich mit einer Bemerkung Augustins, die Hollen-
strafe kénne durch Fiirbitte der Lebenden erleichtert werden. Dabei
nennt er drei Erklirungsversuche von « magni doctores», einen von
Pripositin von Cremona, den zweiten von Petrus Cantor (Cantor Pari-
siensis) und Stephan Langton von Canterbury (Stephanus Cantuariensis),
den dritten von Wilhelm von Auxerre. Dadurch aber verrit er seine
Abhingigkeit von Albertus Magnus. Nicht nur deshalb, weil auch Albert
die drei Erklidrungen samt ihren Urhebern anfiihrt 2, sondern gerade des-
halb, weil Albert diese Meinung von einer méglichen Linderung der
Hollenstrafen dem Wilhelm filschlich ® zuschreibt 4. Zu beobachten ist
ferner eine Ubereinstimmung bis in den Wortlaut hinein :

L MM tr. 3 c. 16 n. 4 (135 £). — Vgl. A. Franz, Messe im Mittelalter, 227 f.

% Super IV Sent. d. 46 a. 2 (B, 30, 630b). Albert nennt allerdings : Pripositin,
PorreETANI, Wilhelm von Auxerre. — Bonaventura fithrt die drei Erklirungs-
versuche zuriick auf Quidam, alii, tertii (In IV Sent. d. 46 a. 1 q. 1 (Quaracchi
1889) 958, und nennt einmal Pripositin. ' ’

3 In der Summa aurea ist die Meinung Wilhelms tatsichlich nicht leicht
auszumachen. Sie findet sich jedoch am Schluff einer umfangreichen Darlegung :
Viso, qualiter possint sustineri duae primae opiniones, dicimus sine praeiudicio
melioris sententiae, quod illa quae dicit, quod suffragia non prosunt damnatis,
probabilior est et magis consonat divinis eloquiis. Summa, 1. IV tr. 14 q. 1 (Ed.
Regnault, f. 63va).

4 Daraus, da auch Thomas (In IV Sent. d. 45 q.2 a.2) diesen Irrtum
bringt, schlieBt H. Doms hier mit Recht auf eine literarische Abhingigkeit des
Thomas von Albert. H. Doms, Ewige Verklirung und ewige Verwerfung nach dem
hl. Albertus Magnus, in: Divus Thomas (Freib.) 10 (1932) 157 A. 1.



MeBerklarung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 43

Super IV Sent. d. 46 a. 2 (B. 30,
631a) :

Item, quaeratur ab eis : Quare secun-
dum (suffragium), cum sit aequale
primo, minus tollit quam primum ?
Et non poterunt causam assignare.
Ergo cum dictum irrationale sit, est
abiciendum *.

MM tr. 3 c. 16 n. 4 (135b) :

Sed quaeratur a Praepositivo, quae
sit causa, quod secundum suffragium
minus in quantitate poenae follit
gquam primum, cum in omni natura
duo aequaliter agentia aequaliter
tollant et abiciant de passivo. E¢

non poterit causam rationabilem
assignare.

Vor allem aber deckt sich die Stellungnahme des Verfassers ziemlich
mit dem Urteil des Albertus Magnus. Wihrend Bonaventura ® und
Thomas ® eine Linderung der Hollenstrafen einfachhin ablehnen, neigt
Albert dazu, die Moglichkeit irgendeiner Erleichterung offen zu lassen 4.
Gerade das aber macht sich der Verfasser des Doppeltraktates zu eigen,
nur mit dem Unterschied, daB er die Moglichkeit einer Linderung stirker
als Albert gelten liBt und die Erleichterung nicht, wie Albert, von daher
ableitet, daB jemand auf Erden an den Verdammten denkt, sondern

! Zum Vergleich : Bonaventura, In IV Sent. d. 46 a.1 q.1 (958a): Sed
certe istud non solvit, quia suffragia sequentia non minus valent quam praece-
dentia ; ergo tantumdem de poena faciunt remitti secundum quantitatem poenae
remissae. — Thomas, In IV Sent. d. 45 q. 2 a. 2: Sed iste modus multipliciter
defectivus invenitur, primo ... Secundo, quia non est aliqua ratio, quare secun-
dum suffragium minus de poena diminuat quam primum, si sit aequalis valoris.

? Ideo est aliorum opinio communior et verior, quod suffragia damnatis
non prosunt, nec ecclesia intendit orare pro eis. In IV Sent. d. 46 a. 1 q. 1 (958).

3 Unde tutius est simpliciter dicere, quod suffragia non prosunt damnatis,
nec pro eis ecclesia orare intendit, sicut ex auctoritatibus inductis apparet. In
IV Sent. d. 45 q. 2 a. 2. — Thomas, der in diesem Satz nahe an Bonaventura
herankommt, weist auch die Meinung von Quidam, unter denen Albert zu er-
kennen ist, zuriick.

4 Den Artikel: Quot sint opiniones de suffragiis respectu damnatorum
(d. 46 a. 2 [B. 30, 630 f.]) schlieBt er mit der Bemerkung ab : Haec autem omnia
non puto esse concedenda nisi eo modo, quo supra dictum est de verme con-
scientiae. Et qui has opiniones vel potius errores sequi vult, qui cum sanctis non
concordant, laboret ista determinare. — Schligt man nun seine hier angerufene
Darlegung iiber den Wurm des Gewissens auf, so stoBt man auf folgende Unter-
scheidungen (d. 45 a. 8 [B. 30, 611]) : Dicendum videtur mihi, quod cum in inferno
duplex sit poena, scilicet sensus et vermis conscientiae, quantum ad sensum poenae
nihil omnino prosunt suffragia damnatis. Sed vermis conscientiae remordet de
tribus, scilicet de commissis et omissis et quod indignus habitus est, ut alius pro
€o aliquod bonum faciat. Quantum ad duo prima non mitigatur vermis, sed
quantum ad tertium potest mitigari, quia quando fit bonum de eo, non potest
dicere, quod non sit dignus habitus, ut pro eo ab alio saltem bonum fieret.



44 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

von daher, daB vielleicht das Gute, das er auf Erden immerhin getan
hat, durch andere weiterwirkt. Somit erscheint es berechtigt, Albert als
einen jener Theologen anzusehen, iiber deren Erkldrung der Verfasser
mit Sympathie und Billigung berichtet : Et ideo temporibus nostris in
doctrina florentes theologi omnes istas opiniones abhorruerunt et dixe-
runt, quod si prosunt damnatis suffragia, quod in altera parte poenae
prosunt eis, et non in tota. Sunt enim damnati ad ignem et conscientiae
vermem ... Et ideo ad mitigationem ignis nihil prosunt. Sed conscientiae
vermis remordel de tribus, scilicet de peccato commisso, et de bono a
se ipso omisso, et de bono, cuius ipse potuit esse causa, ut fieret ab
altero, non facto. Dicunt igitur, quod non mitigatur de duobus primis,
quia haec duo sunt praeterita et necessaria. Sed de tertio et crescit et
mitigatur ... Si autem causa fuit, ut bonum fieret per alium, toties
decrescit vermis, quoties bonum illud multiplicatur. Et quoad hoc solum
prodest damnatis ecclesiae suffragium. Et hoc, quia rationem habet
catholicam, puto esse tenendum (136).

/) Ein weiterer Fall von Abhingigkeit gegeniiber dem Scriptum super
IV Sent. muB wohl in der Quaestio gravissima de accidentibus! ange-
nommen werden. Allerdings lehnt hier der Verfasser des Kommunion-
traktates eine Erklirung, die als Meinung Alberts zu erkennen ist, als
unwahrscheinlich ab. Zuerst bespricht er die Aufstellung des Petrus Lom-
bardus : Quod ibi manent accidentia illa sine subiecto aliquo (CD d. 4 tr. 2
c.1 n. 16 [382]). Die Darlegung seiner Einwidnde beschlieBt er mit einer
methodologischen Bemerkung : Ad haec autem omnia et similia dicunt isti,
quod philosophia non tenet in miraculis divinis. Dicunt enim, quod acci-
dentia sunt sine subiecto per divinum miraculum. Sed si hoc modo respon-
dere volumus, cito de omnibus nos expediemus dicentes, in omnibus esse
miraculum divinum. Quod secundum beatum Petrum non licet (I Petr, 3,
15) ... Parum est ergo dicere in doctrina fidei, hoc vel illud sic esse per
miraculum divinum, nisi aliqua ratio assignetur ... — Dann setzt er sich
mit einer zweiten Auffassung auseinander, die sich nicht einfach auf ein
Wunder stiitzt, sondern eine Erklirung versucht. Ideo sunt alii dicentes,
quod in veritate in accidentibus magna est differentia, Quaedam enim
sunt valde propinqua subiecto, et ipsorum primo ante omnem aliam acci-
dentalem formam subiectum est receptivum, sicut est quantitas continua,
ratione cuius subiectum habet magnitudinem et figuram, et per magni-
tudinem postea subicitur colori et sapori et odori et huiusmodi acciden-
tibus. Et ideo tales quantitates sunt maiores in maiori et minores in minori
subiecto (382/883). — Diese Erklirung nun findet sich mit deutlichem An-
klang in Alberts Scriptum (B.29, 328/29): Dicendum ergo videtur ad
primum, quod illa accidentia duplicia sunt, scilicet qualitates sensibiles ...

1 Super IV Sent. d. 12 a. 16 (B. 29, 323a).



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 45

et quantitas et figura ... Et non ex aequo se habent ad subiectum, sed
secundum ordinem naturae quantitas proximior est subiecto quam qua-
litas ... Et per hunc modum dicendum videtur, quod continens colorem
est quantitas ... et idem dicendum videtur de odore et sapore ... Sed de
quantitate non videtur mihi, quod secundum naturam possit esse sine
subiecto, nisi virtute divina contineatur ... Omnis autem forma, quae
suscipitur a subiecto secundum ordinem naturae post quantitatem, divi-
ditur per accidens, et maior est in maiori et minor in minori. — Demnach
werden in der Eucharistie die Qualititen von der Quantitit getragen, und
diese hinwieder wird von der Kraft Gottes gehalten. Der theologische Grund
dafiir soll — immer noch gemiBl dem Bericht des Verfassers — eine Er-
hebung der Akzidentien in eine héhere Sphire sein: Assignantes igitur
rationem fidei, quomodo sine subiecto sunt accidentia, dicunt, quod in
omnibus quae sunt in sacramenti materia, fit exaltatio naturae et materi-
alis substantiae, sicut dignum est fieri in tanto sacramento. Corpus enim
inanimatum, non gloviosum, non divinum exaltatur per transsubstantia-
tionem in antmatum, gloviosum et divinum. Debent igitur secundum rationem
consequentiae etiam exaltari accidentia ..., et ideo quantitatis magnitudo,
quae non est per se, exaltatur, ut sit per se sicut substantia subiecti, et
in illa est figura, et in his est color et odor et sapor (383a). — Diese « Exal-
tatio» aber spielt bei Albert eine entscheidende Rolle. Super IV Sent.
d.12 a. 16 sol. (B. 29, 328a) : Quarta ratio est ordinatio completa eorum
quae sunt in sacramento, et haec tacta fuit in obiciendo, quia cum omnia
inferiora huius sacramenti altiorem statum accipiant, conveniens fuit, ut
etiam signa accidentalia qualitatum acciperent statum altiorem in hoc,
quod sine subiecto ibi ad obsequium sacramenti remanerent!. — Der
Grund, auf den Bezug genommen wird, lautet ;: Item, nos videmus, quod
in hoc sacramento omnia quae sunt in eo, accipiunt statum altiorem.
Transit enim corpus inanimatum in animatum, et non gloviosum in gloriosum,
et non divinwm in divinum. Ergo et accidentia altiorem statum debent
accipere. Non autem altiorem accipiunt, nisi secundum quod sunt sine
subiecto. Ergo in sacramento sunt sine subiecto (B. 29, 327a) ®. — Diesen
Vorschlag, wodurch der Quantitit eine Daseinsweise nach Art der Sub-
stanz zugesprochen wird, findet jedoch der Verfasser des Traktates unge-
niigend : Haec autem omnia valde improbabilia sunt et sunt posita sine
forti ratione (383b). — Er entwickelt sodann seine eigene Vorstellung :
Quod accidentia ut intentiones sensibiles maneant in sacramento (384b).

1 Es folgt die — hier vorweggenommene — Unterscheidung der Akzidentien
in Quantitit, die dem tragenden Subjekt nihersteht, und Qualititen, die auf der
Quantitidt beruhen.

? Diese « Exaltatio » wird auch geltend gemacht Super Matth. 26, 26 (B. 21,
162b) und Super Ioh. 6, 64 (B. 24, 281b) : Cum enim corpus passibile, inanimatum,
materiale transsubstantietur in suum altius, scilicet in corpus impassibile, ani-
matum, gloriosum, divinum, consequens est, ut id quod non transit, sicut species
accidentales, ad minus ad proprietatem substantiae in hoc transeant, quod per
se existentia sint in sacramento, ita quod sapor et color sint in quantitate, quan-
titas in nullo, sed stans in seipsa remaneat.



46 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBien ?

Dabei geht er davon aus, da3 die Akzidentien in der Eucharistie nur den
Sinn des Zeichens haben, und er sucht es klarzumachen mit dem Abdruck
des Siegels im Wachs: Et ipsum accidens solum manet, sicut sola forma
sigillorum et species manet in cera post sigillationem (385b) . — Der Ver-
fasser stellt also eine Meinung in einer Weise dar, die sich eng mit Alberts
Scriptum beriihrt, Jedoch riickt er schlieSlich davon ab und geht seinen
eigenen Weg.

Diese Beispiele * literarischer Abhingigkeit bedeuten nun zunichst
eine Erklirung fiir die Tatsache, daB der Doppeltraktat das Geprige
Alberts an sich trigt. Zweitens ist auch schon aufgefallen, daB der Ver-
fasser des Traktates sich von dem Albertus Magnus des Lukaskommen-
tars und des Scriptum super Sent. irgendwie distanziert. Er billigt oder
miBbilligt ja die Meinungen von Theologen, unter denen — auch lite-
rarisch nachweisbar — Albert zu erkennen ist. Drittens sind die vor-
gefiihrten Beispiele wichtig fiir die Datierung. Der Doppeltraktat iiber
die Eucharistie ist entstanden, als Alberts Scriptum super IV Sent. ?
und sein Lukaskommentar * bereits vorlagen.

1 Man vergleiche die Erklirung CD d. 8 tr. 3 ¢. 1 n. 5 (310).

2 Ein weiteres findet sich CD d. 3 tr. 2 c. 83 n. 5 (292b) im Verhdltnis zum
Scriptum super IV Sent. d. 12 a. 11 (B. 29, 314). Schon Borgnet gibt diesen Hin-
weis, Der Verfasser des Traktates ereifert sich michtig gegen die gemeinsamen
Gegner, richtet die Ausfithrung Alberts fiir sein spezielles Thema zurecht, iiber-
nimmt von Albert auch die Beispiele dafiir, wie Wasser von Wein zu scheiden
sei, und stellt dann mit Albert fest, der dem Wein beigemischte Tropfen Wasser
werde wirklich vom Wein absorbiert. — Zu vermuten sind auch Entlehnungen
aus Alberts Johanneskommentar. Mehrmals scheinen sie zum Greifen nahe, Hilt
man aber die Texte gegeneinander, so zeigt sich sicher eine inhaltliche Uberein-
stimmung, ohne daf aber eine literarische Abhingigkeit angenommen werden mu8.

3 Also nach dem Jahr 1249, das im Scriptum genannt wird. — F. PELSTER,
Kritische Studien, 123. — O. LorTin O. S. B., Problémes concernant la « Summa
de creaturis » et le Commentaire des Sentences de saint Albert le Grand, in : Rech.
de théol. anc. et méd. 17 (1950) 323-328. ‘

4 Der Lukaskommentar ist nach den darin erwihnten Kommentaren zu Matth.
und Marc. und auch nach der darin zitierten Schrift De animalibus verfaBt. Mehr
steht noch nicht fest. Vgl. Postilla super Is., Ed. Colon. XIX, Proleg. S. xx. —
Als unterste Grenze wird 1274 oder spitestens 1276 angegeben. F. PELSTER, Zur
Datierung einiger Schriften Alberts des GroBen, in: Zeitschr. f. kath, Theol. 47
(1923) 481 f. J. M. VosTf, Sacrae paginae magister I, 12, Demnach wire der
Doppeltraktat erst nach 1274 oder 1276 entstanden. — Von anderer Seite gelangt
man fiir die Datierung des Traktates zunichst wenigstens in die zweite Hilfte
der 60er Jahre. VosTE (ebd.) weist darauf hin, daB Super Luc. 19, 9 (B. 23, 558a)
zweimal die « Praefatio episcopalis dedicationis ecclesiae » herangezogen wird. Da-
durch wird nahegelegt, daB diese Stelle des Lukaskommentars geschrieben wurde,
als Albert bereits Bischof war, d. h. ab 1260 (H. CHR. SCHEEBEN, Albert der GrofBe.
Zur Chronologie seines Lebens, Vechta 1931, 56 ff.). Weiterhin st68t man im
Traktat an zwei Stellen auf eine Reminiszenz an einen Vers der dem Thomas



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Albert des Grofien ? 47

2. Unterschiede und Widerspriiche zur Lehre Alberts

Weist schon die literarische Abhingigkeit zum Teil von Albert weg,
so treten die Unterschiede und Gegensitze im Inhalt noch stirker fiir
einen andern Verfasser ein. Bei der folgenden Auswahl, die sich an die
Reihenfolge der Werke Alberts anschlieBt, ist in Erinnerung zu behalten,
daB die MeBerklirung und der Kommuniontraktat zusammengehéren,
sodaB es also gleich ist, ob aus dem einen oder dem andern Teil eine
Unstimmigkeit herausgestellt wird.

a) CD d.6 tr.4 c.3 n.2 (431a): Arca enim domini figura corporis
domini est. — Auch CD d.1 c.1 n.1 (193a) . — In dem Frithwerk De
natura boni dagegen bezieht Albert die Bundeslade als Vor-Bild auf die
Jungfrau Maria: Arca vero nostra, corpus scilicet intemeratae virginis
praegnans Spiritu sancto, clausis visceribus gestans manna vitae, ad nos
benedicto fructu ventris veniens ... (Clm 9640, f. 80v). — In dem Werk
De sacvamentis aus den ersten Pariser Jahren, und zwar in dem Traktat
iber die Eucharistie, merkt er sogar an, fiir gewShnlich sehe man zwar
in der Bundeslade die Eucharistie vorgebildet, er selber nehme sie jedoch

zugeschriebenen Sequenz « Lauda Sion». MM tr. 8 c. 6 n. 3 (98b) : Unde etiam
hic panis dicitur « panis filiorum », qui non est proiciendus canibus, hoc est immun-
dis peccatoribus. — CD d. 8 tr. 1 c. 8 (271b) : Iste enim « panis filiorum » est, qui
non mittitur canibus ad manducandum (« Vere panis filiorum non mittendus
canibus»). Die allgemeine Feier des Fronleichnamsfestes, fiir das die Sequenz
gedichtet ist, wurde nun aber 1264 von Papst Urban IV. angeordnet. Dadurch
wird also der Ausgangspunkt fiir die Entstehungszeit des Werkes in die zweite
Hailfte des Jahrzehnts 1260-1270 heruntergeriickt. Vgl. C. LamBor O. S. B., L’Office
de la Féte-Dieu, in : Revue Bénédictine 54 (1942) 92 f. M. GRABMANN, Die Werke
des hl. Thomas von Aquin (Beitrige z. Gesch. d. Philos. und Theol. des Mittel-
alters XXII 1/2) Miinster i. Westf. 1949, 365 ff. — Noch spiter ist die Entstehungs-
zeit deswegen anzusetzen, weil in der MeBerklirung (tr. 3 c¢. 17 n. 2 [139a]) die
Martinianische Chronik genannt und benutzt ist (Martini Oppaviensis Chronicon
Pontificum et Imperatorum, ed. Lud. Weiland [MG. SS. xxu 44611-14]), Das Werk
des Dominikaners Martin von Troppau, das mittelalterliche Handbuch der Ge-
schichte, ist nun durch Papst Clemens IV. (1264-68) angeregt. Das &lteste, noch
erhaltene Exemplar wurde zu Lebzeiten des Papstes geschrieben, mit seinem
Tod abgeschlossen und den Dominikanern von Prag iibersandt (W. WATTENBACH,
Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter bis zur Mitte des dreizehnten
Jabrhunderts, 2. Bd., Berlin 1894, 468). Da die Chronik Martins in der MeBerkla-
rung ohne weiteres als bekannt eingefiihrt wird, ist der Doppeltraktat kaum frither
als tief in den 70er Jahren entstanden. Da er anderseits in der vor 1298 vollendeten
Summa confessorum des Johannes von Freiburg bereits zitiert wird, muf er wohl
in dem Zeitraum von Mitte des 8. bis Mitte des 10. Jahrzehnts entstanden sein.

1 Vgl. C. RicHSTATTER S. L., Herz- Jesu-Verehrung des deutschen Mittelalters?,
Miinchen 1924, 98 f.



48 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

vornehmlich als Vorbild Marias ', Natiirlich konnte Albert gleichwohl ein-
mal die Bundeslade zur Eucharistie in Beziehung setzen. Aber geliufig war
ihm diese Verbindung nicht, und sie muB hier genau so auffallen wie die
Anwendung mancher Stellen des Hohenliedes auf die Eucharistie, wo
Albert, soweit zu sehen ist, immer eine mariologische Auslegung gibt.
Anderseits macht eine Darlegung zu « Communicantes» (in primis
gloriosae semper virginis Mariae) in den Schriftstellen und in der Aus-
fithrung nicht den Eindruck, als stamme sie aus der Feder Alberts, Beson-
ders zu beachten sind zwei Stellen. MM tr. 3 ¢. 8 n. 2 (112a) : (Gen. 3, 15)
De caudae enim inflexione et corporis tortuosi et vectis nocumento secura
fuit, quae statim in principio ante omnis libidinis vulnus * caput draconis
contrivit et exclusit ... Quare dicitur Is. VII, 14 : « Ecce virgo », vel alma
ab omni macula custodita, «concipiet ... » Ferner CD d.1 c. 4 n. 4
(207b) : Corpus (Christi) autem ex purissimis est sanguinibus gloriosae
virginis, qui ex Spiritus sancti gratia sunt mundati, numquam ulla origi-
nalis vel actualis peccati macula ® infecti. — Hier kommt es nun nicht dar-
auf an, daB der Ausdruck sich stark der Lehre von der unbefleckten
Empfingnis nihert?, die Albert nicht vertritt. Wichtig ist, daB Albert
in der Reinigung Marias eine Entwicklung annimmt und die Heiligung
Marias als fortschreitend darstellt. In dem frithen Traktat De natura boni
schreibt er : Et haec (sanctitas) maxime invenitur in Virgine, Haec enim,
etiam antequam esset maler, cum ad matris dignitatem a Spiritu sancto
praepararetur, sic sanctificabatur, ut liberam a concupiscentiis haberet
puritatem, qua digni essent sanguines sui ad hoc, ut corpus nullis impuris in-
quinatum de eis Spiritus operaretur (Clm 9640, f. 99r). — Spéter fiihrt er in
der Isaiaspostille aus (Super Is. 7, 14) : Spiritus autem sanctus, inquantum
est sanctus, purificationem operatur et confirmationem. Purificationis opus
est in hoc, quod plus et plus ad puritatem traxit sanguinem Virginis, ut Deo
congruentius uniretur, quod de ipsa sumeretur (Ed. Colon. XIX 109 5-59),
Ein weiterer Vergleichspunkt aus der Mariologie ist die « Interpretation »
des Namens Maria. Die MeBerklirung nennt drei Bedeutungen : Illumina-
trix, domina mundi, stella maris (MM tr.3 c. 20 n.11 [156]). Albertus
Magnus jedoch gibt immer, von der Schrift De natura boni an bis zum
Lukaskommentar, vier Interpretationen : Illuminatrix, stella maris, amarum
mare, domina 8. Dabei weist er bei « domina » gern auf die Herkunft aus

1 A, OELMEYER O. S. B., Die biblischen Vorbilder von Taufe und Eucharistie
nach der -Summa de sacramentis Alberts des GroBen, in: Stud. Alb. 387.

2 Cod. 17-18 der Kapitelsbibliothek von Toledo (f. xLivvb) hat «usum»
statt « vulnus ». — Basel, Univ, Cod. B. IV. 16 (an dieser Stelle nicht foliiert) hat
« vulnus » wie der Druck.

3 In der Hs von Toledo ist «macula» am Rand hinzugefiigt (f. LxX111Vb).

4 Zumal in Verbindung mit der gewdhnlichen Vorstellung von der Fort-
pflanzung der Erbsiinde. Man vergleiche etwa Alb., Super IV Sent. d. 1 a. 21 ad 2
(B. 29, 37b) : Vel sic : Quia anima corrupit carnem in (primis) parentibus, et caro
carnem seminatam in parvulis, et caro animam infusam in eisdem. Et sic iterum
concluditur circulus maledictionis primae.

5 A. Fries, Mariologische Schriften 47 {. 93.



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 49

dem Syrischen hin, wie Hieronymus, Arnold von Chartres und Thomas von
Aquino. Ubrigens schreibt er nicht « domina mundi ». Vor allem aber weicht
die Begriindung des Namens « domina » ab. MM (156a) : « Maria » domina
mundi, quia figura ecclesiae est et mater castis visceribus per compassionem
filios ecclesiae concipiens, in caritate formans, et per adoptionem filios
ecclesiae fratres filii sui perficiens, sic omnium mater est et domina. —
Mit der Typologie Maria-Kirche begriindet Albert nie den Titel « domina »,
und wenn er tiiber diese Typologie spricht, dann setzt er nicht hinzu:
« per compassionem » (concipiens). So bezeichnet er einmal in der Isaias-
postille Maria als Bild der Kirche, und zwar in dhnlicher Formulierung
wie in der MeBerklirung, aber gerade ohne jenen Zusatz, sodaB Marias
Empfangen und Gebidren auf Christus, nicht auf die Gliubigen zu beziehen
ist, Super Is. 11, 1: Mater enim figura est ecclesiae, castis visceribus con-
cipiens et pariens, natus autem figura regeneratorum (Ed. Colon. XIX
16322-24)_

b) Mit Alberts Scriptum super III Sent. (d.24 a.6 [B. 28, 456-58])
1aBt sich die MeBerklarung (MM tr. 2 c. 9 [60-66]) vergleichen in der Zu-
ordnung der Artikel des Apostolischen Glaubensbekenntnisses an die
Apostel. In der Reihenfolge stehen je die zwei ersten Apostel — Petrus
und Andreas — und die drei letzten — Simon, Judas Thadddus und Matthias
— an der gleichen Stelle in den beiden Listen. Die andern sieben ent-
sprechen einander nicht, und damit ist auch die Zuordnung der Artikel
jeweils verschieden. Uberdies wird « Sanctorum communionem » von Albert
nach vorwirts mit « Remissionem peccatorum » verkniipft, in der Mef-
erklirung dagegen nach rickwirts mit « Sanctam ecclesiam ». Auch fiir den
Ritus, wonach das Apostolische Glaubensbekenntnis immer leise gesprochen
wird, geben Albert und der Verfasser der Erklirung je zwei verschiedene
Griinde an, wobei der mehr technische Ausdruck gerade in der fiir einen
weiteren Kreis geschriebenen MeBerklirung anzutreffen ist. Super III Sent.
d. 24 a.7 ad 5 (B.28, 464b): Ad quintum dicendum, quod symbolum
apostolorum sub silentio dicitur duabus de causis. Quarum una est ex
parte credentium, quia cum illud symbolum non contineat nisi simplicem
fidei comfessionem, et haec cuilibet sufficit in se, ideo sufficit sub silentio
dicere. Secunda est ex parte illorum qui ediderunt, qui erant tunc in
timore positi, ianuis clausis, nec aperte audebant Christum confiteri. —
MM tr.2 c. 10 (74b): Symbolum autem apostolorum in silentio dicitur,
quia non publice praedicata adhuc fide est factum, et continet fidem
implicitam, et non explicitam, quae a singulis intelligi possit 1,

¢) Weiterhin liegt wohl eine Akzentverschiebung in der Auffassung
von der Erbsiinde vor. Im Unterschied von Prapositin von Cremona und
Wilhelm von Auxerre, in etwa auch von Roland von Cremona und Hugo

1 Der Verfasser redet iiberhaupt mehr einem AusschluB der Gliubigen vom
Vorgang der Messe das Wort. So bemerkt er zu « Per ipsum ... »: Haec autem
secunda est secreta, quae, ut diximus, ideo sub silentio dicitur, ne populo, unde
occasionem ruinae accipiat, pandatur (141b). — Wobei zu bemerken ist, daB der
Satzbau sich kaum nach Albert anhort.

4



50 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

von Saint-Cher !, die im Einzelmenschen eine Mehrzahl von Erbsiinden
annehmen, betont Albert (Super II Sent. d. 31 a.3 [B. 27, 5151.]) zuerst
die Einzigkeit und erklirt erst dann Ps. 50, 7 damit, daB sich die eine
Erbstinde von der Substanz der Seele als ihrem Sitz auf die Fihigkeiten
ausbreitet. Bei der Auslegung des « Gloria » tritt jedoch die Mehrzahl merk-
lich stirker hervor. MM tr. 1 c. 3 n. 18 (32b) : Peccatum autem mundi est
peccatum originale, quod totum mundum inficit per privationem iustitiae
originalis, quod quamvis unum fuerit in origine, tamen multiplicatum est
in vitiosa propagine, quia et omnes inficit et quemlibet multis modis. Et
ideo dicitur pluraliter « peccata mundi». Psalm. L, 7 : « Ecce in iniquitati-
bus ...» — Auch die Einstufung der Erbsiinde nach ihrem Schuldcharakter
ist hiiben und driiben verschieden. CD d. 6 tr. 2 c. 3 n. 4 (402b) : Ad hoc
autem, quod obicitur de baptismo et poenitentia, dicendum, quod revera
sunt ordinata sacramenta illa contra duas species mortalis peccati, quae
sunt originale et actuale, sed tamen ... — Das aber ist nicht zu vereinbaren
mit dem Urteil Alberts ®. Er fithrt (ebd. 516b) aus, daB in der Erbsiinde
nur die Abwendung von Gott verwirklicht ist, wie in der ldBlichen Siinde
nur die Hinwendung zum Geschopf. Siinde im vollen Sinn umfaB8t aber nach
seinem Dafiirhalten zugleich die wirklich vollzogene Abwendung (aversio)
und Hinwendung (conversio). Wohl bereitet die liBliche Siinde wie die
Erbsiinde der Todsiinde den Weg 2. Obwohl also die Erbsiinde in der Strafe
mit der Todsiinde iibereinkommt, stellt sie Albert ihrem Wesen nach mit
der liBlichen Siinde auf eine Stufe.

d) Die meisten Vergleichspunkte bestehen zwischen dem Doppeltraktat
und dem Eucharistietraktat im Scriptum super IV Sent. Zunichst geht die
augustinische Beschreibung von Sakrament : « Accedat verbum ad elemen-
tum ... » unter dem Namen Bedas (CD 394a 411a 412b 413a 424a). Mag
sein, daB diese Zuteilung an Beda auch bei Albertus Magnus vorkommt 4.
Aber dann setzt er wohl gelegentlich gemidB seiner Gewohnheit hinzu: ...
et accipit ab Augustino. Jedenfalls ist der Satz im Scriptum super IV Sent.,
soweit die Priifung ging, immer unmlttelbar an Augustinus gegeben (B. 29,
14b; 184a ; 186a; 540b).

1 A, Frigs, Urgerechtigkeit, Fall und Erbsiinde nach Pripositin von Cremona
und Wilhelm von Auxerre (Fre:b Theol. Studien, 57), Freiburg i.Br. 1940,
46 und 99 f.

2 Auch Thomas beurteilt die Schwere der Erbsiinde so. In II Sent. d. 33
q.2 a.1 ad 2: Inter omnia peccata minimum est originale eo quod minimum
habet de voluntario. — Ebenso der von ihm abhingige Ulrich von StraBburg :
Sciendum quoque est, quod minimum inter omnia peccata est originale peccatum,
quia minimum habet de voluntario (De summo bono 1. 6 tr. 1 ¢. 5 [Cod. Vat. lat.
1311, £. 153vb}). Roland von Cremona O. P. kreidet es Wilhelm von Auxerre an,
daB er die Erbsiinde als Peccatum mortale bezeichne, und er setzt seine Meinung
dagegen : Quod originale non est mortale. E. FiLtHauT O. P., Roland von Cremona
und die Anfinge der Scholastik im Predigerorden, Vechta i. O. 1936, 153.

3 Alb., Super Luc. 12, 59 (B. 23, 283b): Minutum autem novissimum est
veniale vel originale peccatum. — Vgl. H. LAUER, Moraltheologie, 131.

4 Nachtriglich begegnete sie mir Super Ioh. 3, 22 (B. 24, 140b).



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 51

Sodann wird im Kommuniontraktat die Wandlung als Wunder bezeich-
net. CD d.3 tr.1 c. 3 n.11 (237b): Conveniunt etiam (manna et cibus
eucharisticus) in traditionis et exhibitionis modo. Utrumque enim per mira-
culum Dei est exhibitum ... Patet igitur, quod uterque (panis) ab ipsa
Dei dulcedine per miraculum est administratus. Dicit enim Ioannes Chry-
sostomus, quod id per miraculum fit, quod sola fit Dei voluntate, nulla
potentia naturae cooperante. — So hitte sich Albert auch in einem Er-
bauungsbuch kaum geduBert. Er nimmt es ndmlich mit dem Wunderbegriff
sehr genau. In einem eigenen Artikel untersucht er die Frage, ob die Wand-
lung ein Wunder ist (Super IV Sent. d. 11 a. 4 [B. 29, 275 ff.]). Er findet
zwei Bedingungen nicht erfiillt (praeter spem, insolitum) und spricht der
Wandlung deshalb den Wundercharakter ab : Quia ego concedo, quod illa
transsubstantiatio non est naturalis nec mivaculosa, sed mivabilis ... Et
ideo illud est mirabile super omnia mirabilia *.

Einen Merkvers der « Antiqui » bringt der Verfasser des eucharistischen
Werkes in folgender Fassung : « Pyxide servatum poterit sufferre dolorem. . .»
(CD d. 8 tr. 1 c. 7 n. 6 [263b]). Albert schreibt : « Pyxide servatum poterit
copulare dolorem ... (Super IV Sent. d. 12 a. 14 [B. 29, 320a]) %

Weiterhin sieht man die Ansichten auseinandergehen in der Frage,
warum der dritte Teil der Hostie, der die Seelen am Reinigungsort sinnbildet,
nicht mehr bis zum Schlu3 der Messe aufbewahrt werde. In der MeB-
erklirung ist der Rickgang der Frommigkeit daran schuld, und der Ver-
fasser findet sich einfach mit der Ritusdnderung ab (MM tr.3 c. 21 n. 1
[157b]). Albert hingegen stellt die Sache so dar: Ulterius videtur, quod
iste usus fractionis, qui hic scribitur, non generaliter observatur ab ecclesia,
quia in religionibus pluribus, scilicet Praedicatorum, Minorum et Cister-
ciensium, et multis ecclesiis saecularibus nihil relinquitur in fine missae.
Ergo videtur, quod nulla pars in sacramento illorum significet iacentes in
sepulcris. Et sic non est generale, quod dicitur hic. — In der Antwort auf
diesen Einwand bekundet er, daB nach seiner Meinung in der Papst- oder
der Bischofsmesse der alte Ritus des Aufbewahrens verpflichtend sei, damit
die Symbolik gewahrt werde, wonach in den drei Teilen der Hostie die
ganze Kirche, also die triumphierende, streitende und leidende, dargestellt
wird (Super IV Sent. d.13 a.14 q.5 [B. 29, 358 ff.]).

Sehr bezeichnend ist ferner die verschiedene Stellungnahme zu der
von der Friihscholastik mit allgemeinem Interesse erdrterten Frage: Quid
sumit mus ? CD d. 3 tr. 3 c. 1 n. 5 (309b) : De secundo autem signo dici-

1 In der Rechtfertigung erblickt Albert entgegen der gewthnlichen Meinung
ein Wunder. Super IV Sent. d. 17 a. 12 (B. 29, 680a) : Dicendum, quod ut dicunt
magistri, mirabilis est iustificatio impii ... Melius autem videtur dicendum, quod
miraculosa est iustificatio impii.

2 Richard von Middleton O. F. M. (In IV Sent. d. 10 a. 4 q. 2 ad 3 (Ed. 1512,
f. 52vb]) und Thomas, In IV Sent. d. 11 q. 3 a. 4, bringen den Vers in folgender
Fassung : Pyxide servato poteris copulare dolorem ..., wihrend Thomas in der
Summa (III q. 81 a.4) «sociare» fiir « copulare » setzt. Vgl. J. LECHNER, Die
Sakramentenlehre des Richard von Mediavilla, Miinchen 1925, 148. — Der Aus-
druck «sufferre», der im Traktat steht, ist also irgendwie ungewd6hnlich.



52 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

mus, quod mus non accipit corpus Christi, sicut nec aliud animal, sed
potius statim dissolutis formis accidentalibus sensibilibus sacramenti non est
ibi amplius Christus. Dissolutio autem formarum fit vel in ore muris vel
collo vel stomacho vel in aliis visceribus muris. Et tunc nullo modo est
ibi Christus. — Das ist in etwa die Behauptung !, die Albert hiretisch und
licherlich findet. Super IV Sent. d, 13 a. 38 (B. 29, 397a): Solutio. De
primo ? habita est supra longa quaestio. Dicendum tamen est hic, quod
sumere dicit unionem vel potentiam ad illam, quae non est in bruto, sed
in peccatore ®, in quo sensus ad rationem est ordinatus, secundum quam
ipse capax est spiritualis manducationis, quod non est mus. Bene tamen
concedo, quod quamdiu sunt ibi species discernibiles, tamdiu est ibi corpus
domini. Hoc enim, quod dicitur in apparatu Decretorum De consecratione
dist. IT : « Qui bene non custodierit » etc., scilicet quod statim desinit sacva-
mentum, postquam a bruto tangitur, haereticum est et videndum. Sed dicen-
dum modo praedicto. — Diese niichterne, folgerichtige Auffassung, die auch
die Summa Alexanders * richtiger findet und die auch Thomas ° hilt, legt
Albert schon im Scriptum super Sent. vor. Die Echtheit des nach dem
Lukaskommentar verfaBten Kommuniontraktates unterstellt, wire eine
regelrechte Verschlimmbesserung zu verzeichnen.

Verwandt sind die Fragen nach dem « Caelestis missus » (Augustinus,
Petrus Lombardus) und dem im Kanon genannten Engel des Opfers (sancti
angeli tui), Albert mochte den « Caelestis missus» als « Multitudo ange-
lorum » verstanden wissen. Auch deutet er die Meinung an, Christus selber
sei jener Engel (Super IV Sent. d.13 a. 34 [B. 29, 894a]) ®. Die MeBer-
klarung jedoch versteht unter dem Opferengel die Gesamtheit der Engel.
Christus - angelus wird nicht in Erwigung gezogen. MM tr.3 c¢.15 n.1
(129b) : « Per manus», hoc est per operationes, « sancti angeli tui». Non
dicit hic « angeli » pro uno angelo vel uno choro angelorum, sed pro omnibus.

Im gleichen Zusammenhang ist ein verschiedenes Verstindnis des
« erhabenen Altares » zu beobachten. Nach Albert (B. 29, 394b) besteht er
in der « Eminentia trinitatis », nach dem Traktat in der « Beatitudo filii
hominis » (129b) oder in der « Humanitas Christi in gloria » (370).

1 Auch Bonaventura findet diese idealistische Meinung von der urplétzlichen
Beendigung der realen Gegenwart Christi « honestior et rationabilior ». In IV Sent.
d. 13 a. 2 q. 1 (308b). Vgl. F. X. KarruMm, Eucharistielehre, 98 f.

2 Quod corpus Christi tamdiu est ibi, quamdiu ibi illae species incorruptae
apparent.

3 Gegen den Einwand : Magis repugnat peccatum perceptioni Christi quam
natura muris.

1 KattuM, Eucharistielehre, 99.

5 In IV Sent. d. 9 q.1 a.2 quaestiunc. 3. — Summa theol. III q. 80 a. 3
ad 3. — Vgl. A. M. LANDGRAF, Die in der Friihscholastik klassische Frage « Quid
sumit mus», in: Divus Thomas (Freib.) 30 (1952) 48 ff.

¢ Diese Deutung tritt auf bei Ivo von Chartres, Thomas, Bonaventura, Petrus
von Tarentaise, Richard von Middleton. — B. Borte O. S. B., L’Ange du Sacrifice
et I'Epiclése de la messe romaine au moyen-age, in : Rech. de théol. anc. et méd.
1 (1929) 305. — Vgl. J. BARBEL C.Ss. R., Christos Angelos (Theophaneia 3),
Bonn 1941, 279-84.



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 53

Verschieden ist ebenfalls die Erklarung des Symbolwertes der Doppel-
gestalt der Eucharistie. CD d. 3 tr. 2 c. 5 n. 3 (298 {.) : Adhuc autem divisam
habet operationem sanguis a corpore. Corpus enim dedit Christus in com-
munionem sui et membrorum ; sanguinem autem dedit in redemptionem . ..
Non sufficit in sacramento habere elementum significans communionem, nisi
etiam haberetur elementum significans redemptionem. Et sic Christus hac
ratione instituit utrumque. — Bei Albert erscheint diese Deutung als letzte
von fiinf Meinungen, iiber die er berichtet. Sein Urteil und Vorschlag
lautet : Probabiles autem sunt omnes illae causae. Sed una omnibus aliis
melior, ut videtur, haec scilicet, quia inter unita sibi oportet coniunctionem
et virtutem unientem esse ... Unde ut significaretur unio Christi per natu-
ram, assumitur species vini ... Ut autem significetur virtus uniens, assu-
mitur species panis, qui cor hominis confirmat, et per consequens ligat
membra cum capite. Tamen quando omnes illae rationes adunantur, effi-
citur ex omnibus una habens vigorem (Super IV Sent. d. 12 a.2 [B. 29,
294 £.]) L

Eine weitere Frage Alberts, die im Kommuniontraktat ein Gegenstiick
hat, lautet: Quare non fuerunt sacramenta instituta mox post hominis
lapsum ? Albert sucht den Aufschub zu begriinden mit dem Begriff der
geistlichen Krankheit, deren Behandlung die Erkenntnis des Krankseins, der
eigenen Hilflosigkeit, der Macht des Arztes und der Art des Heilmittels
voraussetze, da sie von der Zustimmung des Menschen und seiner ganzen
innern Haltung abhinge. Zwischen Befall und Therapie miisse daher eine
lange Zeit liegen. Erat enim aliter de morbo mentis et de morbo corporis
(Super IV Sent. d. 2 a.2 (B. 29, 46]). — Der Verfasser des Kommunion-
traktates dagegen verwertet einfach eine dreifache Analogie aus dem Bereich
der Nahrungsaufnahme. Gegen die Behauptung, als Heilmittel miisse die
Eucharistie sofort nach dem Auftreten der Krankheit gegeben worden sein,
fuhrt er aus : Hi autem illusores sunt et non advertunt, quod etiam in cibo
corporali non semper est hora comedendi. Oportet enim in hora comedendi
tria attendere. Unum quidem ex abstinentia praecedenti desiderium famis.
Secundum autem, quod in corpore consumptus sit malus chymus, si ille
in corpore est per cibum male ante comestum. Tertium autem est hora
illa, qua etiam virtute caelesti iuvantur vires corporis ad cibi sumptionem
et profectum (CD d. 6 tr.1 c.8 [359 ff.]). — Wobei der dritte Punkt in
den Rat ausklingt: Et ideo mane comedentes reprehenduntur, quia rem
committunt innaturalem et stultam, quae est contra rationem ... Et ideo
sapientes comedunt post meridiem parum ante vesperam (360Db).

Hielt es der Verfasser eben mehr als Albert mit den Naturwissen-
schaftlern, so kehrt er in der Frage, warum Brot und nicht Fleisch die eine
Materie der Eucharistie bilde, wieder stirker den Theologen heraus. Albert
schreibt : Sed intelligendum, quod una sola (causa) est cogens, scilicet quia
dominus in tali materia (panis) illud dedit et frequentandum instituit ...
Ad aliud dicendum, quod licet non omnes gentes utantur pane, tamen

1 Super Ioh. 6, 64 (B. 24, 285) wird der im Kommuniontraktat angefiihrte
Grund nicht erwihnt, j



54 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

generalior cibus est bene dispositis hominibus, guia caro inflammat, ut
dicunt medici, sed non panis cum moderamine sumptus (Super IV Sent.
d.12 a. 6 sol. et ad 5 [B. 29, 300 £.]). — So auch im Matthiuskommentar :
Tertia causa est, quod panis nutrimentum est temperatius, quia caro magis
inflammat et excitat libidinem (Super Matth. 6, 11 [B. 20, 284/85]). — Im
Kommuniontraktat wird dieser Angemessenheitsgrund als nicht zur Sache
gehorend abgetan. CD d. 6 tr.2 c.1 n. 4 (367b): Sed quoad exigentiam
omnium eorum quae conveniens faciunt nutrimentum, caro non est pro-
pinquius et convenientius nutrimentum, quia sicut dicunt physici, omnis
caro inflammat, quod non facit triticum. Sed famen hoc non attenditur, sed
quia congregata in pane et vino inveniuntur, quae faciunt naturalia cibum
et potum, et quia Christus grano frumenti et viti se comparavit, et prae-
cipue quia Christus primitus hoc sacramentum in pane de frumento et
vino instituit.

Ob jemand, der nicht die Priesterweihe empfangen hat, konsekrieren
konne, verneint Albert bestimmter als der Verfasser des Traktates. Super
IV Sent. d. 13 a. 37 ad 1 (B. 29, 396b) : Dicendum ergo ad primum, quod
sine ordine non potest quis conficere. Omnis enim actus quaerit proprium
efficiens. Unde non proprium efficiens in ministerio est ipse sacerdos, nisi
habeat ordinem. — CD d. 6 tr. & c. 2 n. 7 (425b) : Ad primum autem dicen-
dum, quod ut mihi videtur, non sacerdos non potest conficere sacramentum,
sicut probant satis primae inductae rationes.

Gegeniiber der Laienbeichte ist die Haltung des Verfassers noch weniger
klar. CD d. 6 tr. 4 c. 2 n. 7 (425b) : Secus autem est in sacramento baptismi
et poenitentiae, quia illa sunt sacramenta necessitatis. Et ideo tempore
necessitatis quicumque etiam laicus vel laica supplet vicem ministri. —
Ist das so gemeint, daB die Taufe durch einen Laien und die Laienbeichte
auf einer Stufe stehen, dann ist wohl die Sakramentalitit der Laienbeichte
mitausgesprochen. Nun gibt es zwar einen vielberufenen Text unter Alberts
Namen, wo genau dasselbe vertreten wird. Aber dieser Text wird dem
Albertus Magnus filschlich zugeschrieben !. Es ist wahr, Albert schitzt
die Laienbeichte bedeutend hoher ein, als Thomas sie wertet 2. Doch im
Scriptum super Sent., auf das man sich vor allem berief, spricht er sie nie
als eigentlich sakramental an ®

Zu erwdhnen ist noch das hinweisende Fiirwort « hoc» in den Wand-
lungsworten, bei dessen Erklirung der Traktat hinter dem Sentenzen-

1 A. TeetaErt O.F.M. Cap., La confession aux Laiques chez Albert le
Grand, in : Ephem. Theol. Lovanienses 2 (1925) 537. — Die Stelle lautet : Abso-
lutio illa (a laico in necessitate facta) est sacramentalis, ut est baptismus a laico
datus, et laicus eo casu est veri ministri, idest sacerdotis, vicarius. — Das ist jedoch,
wie TEETAERT nachgewiesen hat, nichts anderes als eine (vermeintliche) Zu-
sammenfassung der Ansicht Alberts, vorgenommen von J. Morinus (Commen-
tarius historicus de disciplina in administratione sacramenti poenitentiae [Ant-
werpen 1682] 594D). :

? H. LAUER, Moraltheologie, 324.

3 A, TeeTaErT, La confession, Ephem. Theol. Lov. 1925, 541. — Nach
TEETAERT ist einiges bei LAUER, Moraltheologie (s. vorige Anm.), zu verbessern.



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroB8en ? 5b

kommentar zuriickbleibt. CD d. 6 tr.2 c.2 n.11 (389): Et quod quae-
ritur de pronomine demonstrativo, quid demonstret, dicendum, quod
demonstrat corpus Christi sub forma sacramentalis panis. Ad id autem,
quod obicitur, quod statim pronuntiato signo demonstrationis secundum hoc
est ibi corpus Christi, antequam residuum orationis pronuntietur, dicendum,
quod hoc non sequitur ; pronomen enim ... Folgt eine grammatikalische
Darlegung, in der auch Priscian angerufen wird. Das Fiirwort erlange nur
im Rahmen des ganzen Satzes seine Bedeutung *. — Albert bezieht « hoc »
ebenfalls auf den Leib Christi. Gegeniiber der erwidhnten Schwierigkeit
bedient er sich aber nicht nur der Sprachlogik, sondern eines theologischen
Grundes. Auch er betont zunidchst, das hinweisende Fiirwort bekomme
seine Geltung vom Ganzen des Satzes. Dann hebt er auBlerdem eigens
hervor, daBB « hoc » nicht nur ein hinweisendes, sondern auch ein verwand-
lungsmichtiges Fiirwort ist, kraft der Einsetzung und kraft der Verbindung
mit dem ungeschaffenen Wort. Um diesen Kern dreht sich die ganze Aus-
fuhrung sowie die Entgegnung auf die elf Einwinde. Et ideo videtur mihi
tertia via esse probabilior, quod dicatur, quod ly hoc est demonstrativum
simul et operativum sive conversivum. Et hoc habet, inquantum est pars
formae sacramentalis, ab institutione et cum Verbo increato ... Nos autem
dicimus, quod ab institutione et coniunctione ad Verbum increatum est
conversivum sicut tota oratio (Super IV Sent. d. 8 a. 6 [B. 29, 189a]).

SchlieBlich weichen die Ansichten tiber die Niedern Weihen stark
voneinander ab. MM tr. 3 c. 9 (115a) : Et haec servitus (Dei in templo)
est ianitorum, ceroferariorum, exorcistarum, acolythorum sive lectorum,
subdiaconorum, diaconorum, presbyterorum, episcoporum. — Der erste
Teil ist wohl als Aufzihlung der Niedern Weihen zu nehmen. Hingegen
sagt Albert nicht «ianitores » — das zwar ebenfalls in den Sentenzen des
Petrus Lombardus steht —, sondern « ostiarii ». Fiir das Tragen der Kerzen
— die Aufgabe der Ceroferarii der MeBerklirung — setzt Albert keine
eigene Weihe an. Das besorgen bei ihm die Akolythen, obgleich es nicht
ihr eigentlicher Auftrag ist. Dieser besteht vielmehr in dem, das durch die
brennenden Kerzen symbolisiert wird. Die Akolythen sollen durch beispiel-
haftes Leben hervorleuchten, wihrend die Lektoren mehr durch Wort und
Wissen titig sein sollen. Der Lektor wendet sich vornehmlich an den
Verstand, wogegen der Akolyth in erster Linie das Gemiit anzusprechen
hat. Ipse enim quasi argumentum est probationis eius quod dicit ad elo-
quium divinum (Super IV Sent. d. 24 aa. 16-25 [B. 30, 50-63]). Jedenfalls
ist der Akolythat als die htéchste Niedere Weihe und letzte Stufe zu den
Ordines sacri verschieden vom Lektorat, wahrend diese beiden in der MeB-
erklirung in eins gesetzt werden.

e) Zwei nicht zu verachtende Kleinigkeiten ergeben sich aus dem
Vergleich des Doppeltraktates mit der Isaiaspostille. Diese (Ed. Colon.
Indices, S. 649c z. Stelle) bringt viermal die Stelle Ps. 129, 8 und zwar
jedesmal in folgender, von der Vulgata abweichender Fassung : « Ipse red-

1 So auch Hugo von Saint-Cher, Speculum ecclesiae, Ed. S6rcH, 33 f., wo
ebenfalls Priscian genannt wird. '



56 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

imet Israel ex omnibus angustizs suis. » Auch im Kommuniontraktat findet
sich an einer Stelle (CD d.1 c. 5 n. 3 [210b]) dieser Text, was ja bei der
— auch literarischen — Abhingigkeit von Albert nicht zu verwundern ist.
Doch einmal — und das wiegt bei den téglich gebeteten Psalmen schwer —
tritt die Stelle in dem Wortlaut der Vulgata auf: « Et ipse redimet Israel
ex omnibus iniquitatibus etus (CD d.3 tr.2 c.5 n. 6 [302a)).

Ferner wird einmal die Krippe von Bethlehem als Sinnbild der eucha-
ristischen Gestalten vorgestellt. CD d.3 tr. 3 ¢. 2 n. 2 (318a) : Quamvis
etiam istae formae sacramentales, in quibus Christus ut cibus continetur,
significari possint per praesepe, in quod reclinatus est dominus ut cibus
inmentorum, Is. 1, 3 : « Cognovit bos possessorem suum et asinus praesepe
domini sui» ... Et uterque cognovit dominum suum ut cibum in hoc
praesepe sibi esse propositum. — Super Is. 1, 3 (Ed. Colon. S. 14) wird die
Krippe, in die Jesus gelegt wurde, nicht erwihnt, Erwidhnt, aber zugleich
als nicht-kanonisch bezeichnet wird diese Uberlieferung Super Luc. 2, 7
(in praesepio) : Huius signum est, quod in picturis bos et asinus pinguntur
super praesepium. Hoc tamen non habet auctoritatem nisi antiquitatem
picturae, quae vocatur Scriptura laicorum dicentium, beatam virginem
vectam in asino, bovem autem adductum ad vendendum pro censu et
expensis (B. 22, 200a).

/) Im Verhdltnis zum Matthdiuskommentar Alberts weist die MeB-
erklirung eine Abweichung und einen Widerspruch auf, beide in der Er-
klirung des « Vater unser ». MM tr. 3 c. 20 n. 8 (154a) : Si autem nihil horum
facit, et reservat rancorem ad malefactorem, non ob hoc consulendum est
ei, ut « Pater noster » non dicat, sed potius ut in persona ecclesiae saepe
dicat, quae omnibus dimittit debita. — Super Matth. 6, 9 (B. 20, 253b) :
Sed secundum hoc peccator non potest dicere hanc orationem. Et dicen-
dum, quod potest, quia natura est filius, et spe filius gratiae, et sic dicit
« Pater noster ». Vel dicit in persona ecclesiae, ut quidam dicunt, sed primum
melius est. — Ebenso Super Matth. 6, 12 (B. 20, 293/94). _

MM tr. 3 c. 20 n. 9 (155a) : Et est sensus: « Et ne nos inducas », hoc
est, induci permittas per gradus pessimos et ostia in fentationem. — Super
Matth. 6, 13 : Ne nos permittas in tentationem induci ... Et ad hoc dicendum,
quod hoc non est verum (B. 20, 295/96 ; 297a).

g) Gegeniiber Alberts Lukaskommentar, den der Verfasser des Doppel-
traktates mitunter benutzt hat, stellen sich zundchst zwei drastische Wider-
spriiche heraus. Einmal wird eine liturgische Deutung Alberts vom Ver-
fasser als licherlich bezeichnet. Super Luc. 23, 48 (percutientes pectora sua) :
In huius signum percussionis sacerdos elevata aliqguantulum voce in signum
clamoris domini tundit pectus in Canone dicens : « Nobis quoque peccatori-
bus » (B. 23, 738a). — MM tr. 3 c. 17 n. 1 (137b) : Quod autem quidam dicunt,
quod haec elevatio vocis significat Chyisit cum clamove in cruce mortem, veputo
derisionem, quia submissa voce clamat sacerdos, et Christus clamavit alte,
et propterea nulla fit mentio de Christi clamore. — Mit seiner Treue zum
Text hat der Verfasser natiirlich recht. Aber unter den Allegoristen, deren
Deutung er ablehnt, ist hier Albertus Magnus.

Das andere Mal handelt es sich um den Ursprung des « Gloria ». Super



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 57

Luc. 2, 14 (B. 22, 212a) : Attende autem, quod residuum eius quod additur
ad « Gloria in excelsis », dicitur a beato Hilario compositum *. Et quia angeli
Primo hymnum istum in terra decantaverunt, ideo Telesphorus papa insti-
tuit, quod non nisi ab episcopo inchoaretur. Postea vero Symmachus papa
attendens, quod sacerdos quilibet angelus domini dicitur, instituit, quod
etiam ab aliis sacerdotibus inciperetur 2, — MM tr.1 ¢.3 n.1 (22a): Et
secundum primam institutionem usque ad eundem locum (« bonae volun-
tatis ») erat ab episcopo vel sacerdote incipiendum. Et statim in memoria
illius quod dicitur Luc. II, 13 ... incipit chorus : « Laudamus te », et cantat
ea quae sequuntur, alta voce et solemni cantu, quae secundum vei veritatem
composuit et addidit beatus papa Telesphorus, qui a beato Petro fuit nonus,
et instituit, quod in nocte nativitatis domini in prima missa decantaretur ...
Quidam autem dicunt, quod hoc quod dicitur « Laudamus te » et ceteva, quae
sequuntur, a beato Hilario est compositum et additum. Sed * hoc non est verum.
Postmodum autem Symmachus papa instituit, quod « Gloria in excelsis »
in festis apostolorum, martyrum et virginum ... decantaretur ad aug-
mentum divinae laudis, quae attenditur in gloriosis festis sanctorum. —
Ebd. n. 7 (25b) : Haec sunt, quae a sancto papa Telesphoro sunt adiecta in
commemorationem concinentium cum angelo caelestium exercituum. — Der
Verfasser hilt es also hier mit Innozenz III. und daher auch mit den Pseudo-
Isidorianischen Dekretalen und vertritt zweimal mit Nachdruck die Autor-
schaft des Papstes Telesphorus. AuBerdem verwirft er eigens die von Albert
vorgetragene, auf Alkuin zuriickgehende Ansicht, das Gloria sei von Hilarius
von Poitiers verfaBt. Anderseits hat Telesphorus nach Alberts Bericht nur
bestimmt, dafB allein der Bischof das Gloria intonieren diirfe, wihrend
diesem Papst von der MeBerkldrung tber die Urheberschaft hinaus die
Anordnung beigelegt wird, daB das « Gloria» in der ersten Weihnachts-
messe gesungen werde. Symmachus hat nach Albert das Anstimmen des
« Gloria » auf den einfachen Priester ausgedehnt, wogegen er nach der Mef3-
erklirung die Tage festgesetzt hat, an denen das « Gloria » zu singen ist *.

1 Vgl. C. BLuME S. 1., Der Engelhymnus Gloria in excelsis Deo, in : Stimmen
aus Maria-Laach 73 (1907) 43-62. — J. BRINKTRINE, Zur Entstehung und Erkli-
rung des Gloria in excelsis Deo, in : Rom. Quartalschr. 35 (1927) 303-315. — J. A.
JuneMANN S. I., Missarum Sollemnia (Wien 1948) I, 440 f.

2 Albert hat diese Angaben iibernommen von Hugo von Saint-Cher. Super
Luc. 2, 14 (Ed. Venedig 1754, f. 142ra). — Im Speculum ecclesiae spricht Hugo
nicht iiber den Ursprung des « Gloria». G. G. S6rcH, Hugo von Saint-Cher, 60
und A. 38.

8 Der Druck hat hier: Quod (non est verum).

4 Dieser Gegensatz zwischen Lukaskommentar und MeBerklirung ist bereits
festgehalten von Dionysius Carth., Expositio missae, a. 10 (Opera minora III
[Tournai 1908) 341a). — Dionysius war sich iiberhaupt der lehrinhaltlichen Gegen-
siatze in den Schriften unter Alberts Namen bewuBt. Gelegentlich weist er darauf
hin, so De cael. hierarchia, a. 91 : In pluribus autem locis (Albertus) sibi ipsi in
scriptis suis contrarius invenitur (Opera, 15. Bd. [Tournai 1902] 283a). Selbstver-
stindlich hat Albert in seinem Denken eine Entwicklung durchgemacht, z. B. in
der Meinung iiber die Form der Konsekration des Weines. Er hat auch schnell
gearbeitet, wobei es geschehen konnte, daf eine Darstellung nicht immer mit den



58 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

Neben diesen krassen Widerspriichen lassen sich noch einige Unter-
schiede zwischen dem Lukaskommentar und dem Traktat beobachten. Nach
Inhalt und Ausdruck ist folgende Bemerkung etwas verschieden, und auch
die Symbolik der brennenden Kerzen wird verschieden gefaBt?!, Super
Luc. 1, 76 (B. 22, 176b) : Hinc consuetudinem accepit ecclesia in profestis
diebus ante evangelium utendi uno cereo. In festis autem ante evangelium
utitur duobus cereis ; quia dies profesti pertinent ad laborem eorum, qui.
in sexta aetate ab adventu primo Christi sunt usque ad finem mundi, in
quo adventu solus Ioannes ut lucerna Verbum Patris praecessit ... Dies
autem festi referuntur ad quietem quiescentium in septima et ad beati-
tudinem resurgentium in octava, et hoc post secundum adventum Christi,
quem praecedent Elias et Henoch tamquam duo luminaria ... — MM tr. 2
c.7 n.3 (53): His factis, processionaliter diaconus vadit ad legendum
cum duabis flammis candelarum ..., quae faces signant faces verbi in luce
scientiae et faces virtutis in operatione, quae illuminant ad videndum ea
quae in evangelio dicuntur.

Die Deutung des Alleluja und des Traktus stimmt in beiden Werken
ziemlich tiberein, nur da8 die MeBerklirung fiir das Alleluja genau die
augustinische Formulierung beibehilt und sogar eine eingehende Anweisung
fiir den Gesang des Traktus gibt. Super Luc. 5, 35 (B. 22, 391a) : Et ideo
ecclesia Christi in memoriam illius facti in ieiunio Pentecostes cantat
« Alleluia », quod est laus Dei invisibilis. In aliis autem ieiuniis cantat

Parallelen iibereinkommt. Zu beriicksichtigen ist auch, was er Super Luc. 12, 59
bemerkt : De hac autem materia multa notata sunt a nobis super Matthaeum,
V, 21 et sequentes, secundum ea quae exigit illa materia. Et haec istis coniuncta
meliora erunt ... Sed hic exposita sunt ista secundum materiam, quam modo
habemus prae manibus (B. 23, 283b). Durch all das sind Unterschiede bedingt.
Der Eindruck der Gegensitzlichkeit jedoch muBte bei Dionysius — und muf}
bis heute — entstehen, solange die dem Albertus Magnus filschlich zugeteilten
Schriften, wie z. B. das Mariale super « Missus est» unter seinem Namen liefen
und laufen. Insbesondere ist es mindestens unwahrscheinlich, daB ein und der-
selbe Verfasser in zwei zeitlich nur wenig getrennten Werken — Lukaskommentar
und Doppeltraktat — zu sich selber in einen solchen Gegensatz tritt, wie er hier
jetzt zweimal aufgedeckt wurde. Wenn aber jemand die Losung darin sehen sollte
— im Ernst wird niemand daran denken —, daB Albert damals ein alter Mann
war, so zeigen ihm die vielgerithmten Schriften iiber die Eucharistie, daB sie die
Leistung eines aufgeschlossenen, unternehmenden, fortschrittlichen Geistes sind.
Auf diesem Weg geht es also nicht. Auch nicht mit der — in Bezug auf die Summa
de mirabili scientia Dei versuchten — Annahme einer Tendenz der Riickkehr
zu den « Alten ». Zwar werden « Antiqui» — Prépositin, Petrus Cantor, Stephan
Langton, Wilhelm von Auxerre — mehrfach genannt, und noch ofter tibernimmt
der Verfasser stillschweigend etwas aus ihren Werken. Aber in der Hauptsache,
in der Erklirung der Messe, stellt das Werk gerade keine Riickkehr zur tradi-
tionellen Auffassung dar. Es bleibt wohl nichts anderes iibrig, als fiir die beiden
Werke zwei Verfasser anzunehmen. ‘

1 Auch Hugo von Saint-Cher erwihnt, daB zuweilen nur eine brennende
Kerze vorangetragen wird, die, wie auch Albert sagt, den Vorliufer Johannes
sinnbildet. Speculum ecclesiae, EDp. SéLcH, 19.



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroSen ? 59

« Tractus », qui significant longos tractus laboris. — MM tr. 2 c. 6 (51a) : ...
« Alleluia », quod interpretatur « Laudate dominum » vel laudatio domini. —
Ebd. c. 5 (49a) : Huic difficultati in laboribus poenitentiae temporibus luctui
deputatis adiungitur Tractus, qui competit ex hoc, quod tantum est pondus
iniquitatis circumstantis nos peccati, quod vix etiam cum violentia tracti
protrahimur ad bonum ... Et quia hoc fit laboribus poenitentiae, ideo
Tractus tractas in longum notas habens cantatur, quae notae debent luc-
tuose et aspere et longe et super verba luctuosa cantari...

Auch die Erklirung dafiir, warum der Apostel Simon auch «der
Eiferer » heiBt, ist hitben und driiben verschieden. Fiir Albert ist es ein
Beiname, fiir den Verfasser der MeBerklarung eine « Interpretation ». Super
Luc. 6, 15 (B. 22, 409b) : « Et Simonem » Cananaeum, fratrem Iacobi mino-
ris, « qui vocatur », cognomine, « zelotes », propter zelum boni, quem habuit
in Christum. — MM tr. 3 c. 8 n. 3 (113 £.) : « Simonis », qui fuit frater Iacobi
minoris, qui « Cananaeus » dicitur a zelo, quem habuit christianae religionis.
— Ebd. tr.2 c. 9 (65b): Simon autem Cananaeus, qui « zelotes» inter-
pretatur eo quod de Cana Galilaeae fuisse dicitur, quae « zelus » interpretatur,

k) Bleibt noch das Verhiltnis des Doppeltraktates zu Alberts Johannes-
kommentar, der ihm zeitlich am nichsten steht!, zu untersuchen. Fiir
« Agnus » gehen beide Werke auf das Griechische zuriick. Doch Albert
iibersetzt das griechische Wort mit « pius » (Super Ioh. 1, 29 [B. 24, 65b]),
der Verfasser des Traktates — falls die Lesart hier zuverldssig ist — mit
« purus » (MM tr. 3 c. 21 n. 3 [158b]).

Der Begriff « Adoratio» dreht sich im Johanneskommentar (4, 24
[B. 24, 172 1.]) um « Appropinquatio », in der MeBerklirung um « Prostratio »
(tr.3 c. & n, 16 [90 £.]).

Vergleichbar sind auch die Wirkungen der Kommunion in beiden
Werken. Albert nennt sechs, der Traktat sieben. Super Ioh. 6, 64 (et vita
sunt) : Per effectum autem vitae est istud sacramentum 1) ad fontem
vitae habens unionem, 2) ad omnes rivos vitae communionem, 3) ad ipsam
vitam amoris colligationem, 4) ad auctorem vitae veritatis compaginem,
5) ad finem omnium vivorum acceptabilitatem, 6) et in ipsa vita mirabilem
delectationem. Et hi sunt sex effectus huius sacramenti (B. 24, 286-290).
— CD d. & div. (330) : In hoc igitur genere (communionis) ponitur propter
septem, quas in nobis facit communiones. 1) Facit enim communicare
fonti omnis gratiae, 2) facit communicare angelorum gloriae, 3) facit com-
municare sanctis, 4) facit communicare passionibus mystici corporis, 5) facit
subventionem facultatum in eleemosynis, 6) facit omnia nostra communia,
7) facit divinorum et humanorum verissimam communionem. Et ideo
« communio » vocatur,

Weiterhin unterscheidet Albert drei Arten von Durst. Im Traktat
wird noch eine vierte hinzugefiigt. Super Ioh. 6, 35 (non sitiet) : Sed est
intelligendum, quod triplex est sitis. Una quidem, quando cibus indigestus
ex stomacho fumat ad viam aesophagi et pectoris et exsiccat illas vias ...

1 Der Johanneskommentar ist nach den drei andern Kommentaren zum
Evangelium entstanden. J. M. VosTE, Sacrae paginae magister I, 9 f.



60 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

Alia causa sitis est cibi siccitas et soliditas, qui per membra non decurrit,
nisi humore fluere incipiat ... Tertia causa sitis est membrorum a proprio
nutrimento destitutio, quae non sedatur nisi bono cibo membris exhibito ...
Tamen in destitutis et arefactis citius subvenitur membris per liquidum
quam per siccum. Ideo natura in illis sitit citius, quam esuriat (B. 24, 260 £.).
— CD d. 8 tr. 2 c. 1 n. 6 (284) : Tradunt enim naturales, qui naturalia sub-
tiliter sunt indagati (!), quod sitis est ex tribus causis, et quidam satis con-
venientey adiungunt quariam. Una quidem causa est membrorum exinanitio,
sicut videmus multam sitim patientes eos, qui calidam et consumptivam
passi sunt infirmitatem, quibus sitis non sedatur per potum, sed potius
per cibum bene membra reficientem. Alia causa est indigestio cibi vel potus
multum accepti, qui grosso fumo exhalante a se percutit partes pectoris
et gutturis, et incendit et exsiccat ... Tertia sitis est naturalis appetitus
eius, quod vehere et fluere facit cibum per membra, ut nutriantur ...
Quartam causam, quam non inconvenienter addunt quidam, sicut Avicenna
et Serapion et Almansor, quae est, quod sitis aliquando provenit ex incon-
venienti et modo excedenti complexionis vel cibi excessu ad siccitatem,
cuius contrarium petit natura ad refrigerium, et in hoc casu aliquando
magis petit aquam quam vinum ..,

Beruft sich der Verfasser fiir die Ursachen des Durstes auf die Natur-
forscher, so will er es doch an einer andern Stelle in naturwissenschaft-
lichen Dingen selber besser wissen. Zwei Veranschaulichungen der « Antiqui »
fir die Brechung der Hostie beurteilt Albert ndmlich weniger kritisch als
der Verfasser des Kommuniontraktates. Super Ioh. 6, 64 (B. 24, 283a): In
his fractionibus specierum sacramentalium antiqui dixerunt exemplum de
speculo . .. Dederunt etiam quidam exemplum de anguilla vel serpente ...
Et quamvuis ista exempla deficientia sint ad tantam excellentiam, quae est in
sacramento, tamen aliquo modo imperfecte declavant Christi sub sacramento
indivisibilitatem. — CD d.3 tr.1 ¢.7 n, 2 (265f): Et huius quidem
exemplum antiqui posuerunt duplex. Sed unum illorum exemplorum non
est usquequaque verum. Et unum illorum est de forma, quae apparet ad
speculi reflexionem ... Alia similitudo ab antiquis posita est de anguilla
vel serpente vel alio animali, quod habet corpus aequalis compositionis et
annulosum ... Sed hoc exemplum pro secunda parte non est verum ...
Non autem possunt in natura vel arte exempla sufficientia invenivi, quae
tantae per omnia respondeant excellentiae, Is. XL, 18 ..,

Endlich ist bei der Judaskommunion ein Auseinandergehen der An-
sichten festzustellen. Die Tatsache selber wird in beiden Schriften fest-
gehalten, Doch was den Zeitpunkt betrifft, ist der Verfasser des Traktates
entschiedener. Albert 148t es bei Joh.13, 27 (cui ego intinctum panem
porrexero) offen — weil « Augustinus in originali » und « Glossa, quae Augu-
stino imponitur » gegeneinanderstehen —, ob das eingetunkte Brot der Leib
Christi war oder nicht, wogegen der Traktat, sich auf eben jene « Glossa
Augustini » beziehend, dafiir eintritt, dal es nicht der Leib Christi war.
Super Ioh. 13, 27 (B. 24, 514b) : Sunt autem hic duae opiniones. Una dicit,
quod intinctus panis fuit corpus Christi intinctum in sanguine. Unde Augu-
stinus in originali super locum istum ... In Glossa tamen, quae Augustino



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 61

imponitur, dicitur, quod panis intinctus non fuit corpus Christi, sed ante
tamen cum aliis sumpserat corpus Christi, et post etiam sumpsit buccellam,
qua designatus est Iohanni. Et ideo non dicunt verum, qui dicunt ITudam
corpus domini non sumpsisse, quia secundum ambas istas opiniones sumpsit
corpus domini. — CD d. 3 tr.2 c. 4 n.2 (279a) : Tamen sciendum, quod
sicut dicit Glossa, Ioan. XIII, 26, quando dominus Tudae panem intinctum
porrexerit, non tunc corpus suum Iudae dedit, sed ante Iudae cum aliis
distribuerat.

Das Ergebnis dieses ausfiihrlichen, aber noch weiter ausfiihrbaren
Vergleichs liegt darin, daB zwischen dem Doppeltraktat und den Werken
Alberts — vom Traktat De natura boni bis zum Johanneskommentar ! —
zahlreiche Unterschiede und Gegensitze bestehen, und zwar auf den
verschiedensten Gebieten der Theologie, obschon an den verglichenen
Punkten die Fragestellung auf beiden Seiten nicht immer gleich ist.
Mehrmals ist es so, daB hier verneint, was dort bejaht wird, und daB
hier mit einem Verdikt belegt wird, was dort feste Uberzeugung ist.
In dieselbe Richtung weist auch die Tatsache, daB die Bibelstellen viel-
fach nicht die dem Albertus Magnus geldufigen sind, daB der Traktat
nicht im Stil Alberts gehalten * und dafB die literarische Art des Trak-

1 Die Summa de mirabili scientia Dei ist hier nicht einbezogen, da gegen
sie dasselbe Verfahren wie gegen die eucharistischen Schriften schwebt. Bedenken
gegen ihre Echtheit werden demnichst unterbreitet. — Gegeniiber dem Scriptum
super I Sent. und andern Werken Alberts wire noch die etymologische Ableitung
und Auslegung des Wortes « Theos» anzumerken. In der MeBerklirung (tr. 1
c. 3 n.12 [29a]) wird eine dreifache Bedeutung von « Theos» ausgewertet, wie
auch in der Summa de mirabili scientia Dei (I tr. 8 q. 36 m. 2 [B. 31, 379a]; II
tr. 10 g. 39 m. 2 a. 2 ad 2 [B. 32, 468b]). Zwar begegnet man ihr auch Super I Sent.
d. 2 a. 11 obi. 1 (B. 25, 64b), wo sie in einem Einwand steht, auf dessen Etymologie
Albert in der Erwiderung nicht weiter eingeht. Ubrigens gibt Albert an dieser
Stelle die Bedeutung von « Theaste » wieder mit « considerando omnia », wogegen
in der MeBerklirung die Umschreibung lautet: Quod sonat circuitum ; iterum
signat Deum, qui omnia circuit cura suae providentiae. Sonst aber verwendet
Albert (Super Dionysium De divinis nominibus, Super Dionysium De caelesti
hierarchia, Super prophetas minores) héchstens zwei Bedeutungen — die Ab-
leitungen im Sinn von videre und currere. Vgl. J. GoERGEN, Des hl. Albertus
Magnus Lehre von der gottlichen Vorsehung und dem Fatum. Vechta 1932, 64 f.
— Dort auch der Text aus dem ungedruckten Werk De divinis nominibus.

2 Der Unterschied 1a8t sich schon an den hier gebotenen Texten feststellen.
Auffallend ist das Achten auf Gleichklang in den Gliedern der Einteilung. Einige
Ausdriicke, die fiir Albert den GroBen fremd klingen, sind : Sacerdos perfector
sanctitatis ; ad aram devotando sacramentum ; qui naturalia subtiliter indagati (!)
sunt ; mutatio supernaturalis fiir die Wandlung (S. 373 fiinfmal), wo Albert fast
immer « transmutatio » und « mirabilis » setzt ; « sacramentum» im alten Sinn (DE
GHELLINCK, En marge de ’explication du Credo, Stud. Alb. 153). — Ferner der



62 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

tates, wie die des Mariale, in das Schrifttum Alberts nicht einzuordnen
ist . Es gilt also nur sehr beschridnkt, daB der Doppeltraktat das Ge-
prige Alberts an sich trigt, soweit eben die sogar literarische Abhéngig-
keit reicht. Anderseits steht fest, daB ein anderer dem Werk seinen
Stempel aufgedriickt hat, wie die Unterschiede und Gegensitze zur
Geniige dartun. Jedenfalls diirften die hier zusammengestellten Griinde
hinreichen, daB die MeBerklirung und der Kommuniontraktat so lange
nicht mehr Albert dem GroBlen zugesprochen werden, wie diese Unter-
schiede und Widerspriiche nicht erklidrt sind. Es wire natiirlich méglich,
wenngleich wenig wahrscheinlich, daB Albert bei der Abfassung des
Doppeltraktates — auch gegeniiber seinen, dem Traktat zeitlich nahe-
stehenden Schriften (Super Matth., Super Luc., Super Ioh.) — seine
Ansicht in den hier verglichenen Punkten gedndert, andere Vorlagen
benutzt oder die Akzente anders gesetzt hitte, wobei sich dann aber
zugleich sein Stil, seine Bibelbenutzung und seine Einstellung zur
Methode der MeBerklirung und zur Naturwissenschaft betrichtlich
gewandelt haben miilte. ‘
Nach diesem von innen her gefiihrten Nachweis, daB Albert wohl
nicht als Verfasser in Frage kommen kann, ist noch kurz zu der guten
Bezeugung der Echtheit Stellung zu nehmen. Zunichst zu den Hand-
schriften, von denen eine auf 1281 datiert ist und wahrscheinlich noch
Vorgingerinnen hat, sodaB die hs Uberlieferung des Werkes ein gut
Stiick ins 13. Jahrhundert hinaufgeht. Vielleicht darf hier auf die
« Sermones de ss. eucharistiae sacramento» hingewiesen werden. Sie
stammen ebenfalls sicher aus dem 13. Jahrhundert 2, und sind doch
nicht echt. DaB auBerdem das Werk einen festen Platz in den alten
Katalogen innehat, ist wahrscheinlich daher zu erkldren, daB der Ver-
fasser des mit der alten Legenda verbundenen Katalogs der Werke
Alberts die Tendenz hatte, eine vollstindige Liste herzustellen, und des-
wegen alle Schriften aufnahm, die unter Alberts Namen umliefen 3. Wir
hitten es hier dann mit einer jener falschen Zuteilungen zu tun, die

folgende Satz: Hoc salutari ad orandum praecepto moniti et praemoniti a Deo
benignissimo, qui semper monet nos de salutaribus, — Et quia iam dignificati
sumus praecedente huius officii sanctificatione et sacrificii, in quo Deo oblati sumus,
oblatione, non dicetur nobis illud libri IT Machabaeorum IX, 13, quod dictum est
Antiocho impiissimo... (MM tr. 3 c. 19 [142 {]).

1 Albert wiirde sie etwa so kennzeichnen : potius praedicatio quam dispu-
tatio (Super IV Sent. d. 24 a. 35 ad 2 [B. 30, 75b)).

2 J. Kramp, Albert d. Gr. und die « Sermones ...», Gregorianum 1922, 239.

3 B. GEYER, Der alte Katalog, Misc. Giov. Mercati, 13.



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 63

sich von den in jiingern Katalogen vorgenommenen dadurch unter-
scheiden !, daB die Schriften «zu dem literarischen Werk Alberts in
engerer Beziehung stehen und schon zu seinen Lebzeiten oder wenig-
stens kurz nach seinem Tode unter seinem Namen in Umlauf waren ».

Offen ist nun noch die Frage, wieso das Werk mit Albertus Magnus
in Verbindung gebracht wurde. Es besteht freilich wenig Aussicht, das
heute noch herauszufinden. Da aber noch die « Selbstzitationen » des
Verfassers zur Erklirung anstehen, muB doch auch eine Antwort auf
jene Frage versucht werden. Mag sein, daB die Zuteilung des anonym
ver6ffentlichten Werkes an Albert ohne Wissen und Willen des Ver-
fassers — auf Grund des bis heute behaupteten albertinischen Gepriges
— vorgenommen wurde. Dann miiBte der Verfasser selber Kommentare
zu Matthidus und Lukas und vielleicht auch zur Aristotelesschrift De
sensu et sensato geschrieben haben, auf die sich die Hinweise im Doppel-
traktat bezégen. Moglich wire es aber auch, daB der Traktat mit Wissen
und Willen des Verfassers unter die Schriften Alberts geraten ist. Nach
dieser Hypothese hitte der Autor, der ja sein Werk mit Hilfe von Alberts
Schriften verfaBte und ihm so weithin die Art Alberts verlieh, durch den
in der Wir-Form gehaltenen Bezug auf Werke Alberts noch eigens den
Eindruck erwecken wollen — und bis heute hat sich dieser Eindruck
gehalten —, der Doppeltraktat sei Eigentum des Albertus Magnus. Wir
hitten es dann mit einem dhnlichen Vorgang zu tun, wie ihn Albert
einmal in der Schrift De caus. et proc. univ. (I. 1 tr. 3 c. 4 [B. 10, 407a})
festgehalten hat: Nec puto, quod Avicebron hunc librum fecit, sed
quod quidam sophistarum confinxerunt eum sub nomine suo. — Aller-
dings wire eine solche Unterschiebung fiir die Zeit der Hochscholastik,
soweit die Kenntnis reicht, so ziemlich ein Novum. Immerhin ist bereits
der eine Fall bekannt, daB sich eine Schrift als von Thomas verfaft
ausgibt, obwohl sie nicht von ihm geschrieben ist 2. Fiir diesen Sonder-
fall, daB der Verfasser des Doppeltraktates sich hinter Albert dem
GroBen versteckt hat, 1aBt sich nun auch ein guter Grund aufzeigen.
Er ist aus dem Vorgehen des Verfassers gegen die rememorativ-alle-
gorische MeBerklarung zu gewinnen. Auf das Unerwartete und Gewagte
dieser Frontstellung hat schon A. Franz hingewiesen . Seit Florus, dem
Diakon von Lyon, hatte kaum jemand Einspruch gegen die Methode

1 GEYER, ebd. 13/14.

2 De concordantia in seipsum. — GRABMANN, Die Werke des hl. Thomas, 411 {.

3 Messe im Mittelalter, 470 ff. — Der Name « Albertus » ist natiirlich wenig-
stens ins Unbestimmte zu wenden.



64 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ?

Amalars zu erheben gewagt. « Um so iiberraschender ist es, daB ...
Albertus in seinem, hauptsichlich aszetische Zwecke verfolgenden Buche
dieser allgemein herrschenden Methode den Krieg erklirt — und das
nicht zaghaft und schiichtern, sondern in heftigen Angriffen und Aus-
driicken, welche seine tiefe innere Abneigung gegen die Spielereien der-
selben verraten ... Albertus verwirft demnach jene Methode der alle-
gorischen Auslegung, welche seit sechs Jahrhunderten als gut, niitzlich
und erbaulich anerkannt war und der noch kurz vorher kein Geringerer
als der Papst Innozenz III. gleichsam das Siegel der Kirchlichkeit auf-
gedriickt hatte. » ! Vielleicht wollte der Verfasser bei diesem nicht unge-
fahrlichen Unternehmen ? sich keine Schwierigkeiten machen und iiber-
dies seiner Methode eine Autoritit sichern, mit deren Hilfe sie Aussicht
hatte, sich durchzusetzen. Deshalb also hdtte er Albertus Magnus als
Verfasser des Werkes insinuiert, was ja iibrigens bei der mittelalterlichen
Auffassung von Pietit und Urheberrecht nicht als unzuldssig galt.

IV. Weitere Indizien des Verfassers

Ungelost ist vorerst auch die Frage, wer nun eigentlich der Ver-
fasser ist. Wohl lassen sich — iiber das Gesagte hinaus — noch einige
Spuren aufzeigen, die vielleicht zu seiner Identifizierung fithren. Die
erste besteht darin, daf er im Unterschied von vielen andern Theologen
apokryphe Ignatiusbriefe fiir echt hélt ®, was sich aus folgender Bemer-
kung entnehmen 1aB8t. MM tr. 3 c. 17 n. 2 (139a) : Quz (Ignatius martyr)
multas laudes in diversis epistulis de matre Dei, cuius capellanus fuit,
scripsit. Cuius ignitum cor, cum partibus multis divisum esset, nomen
Christi in singulis partibus, aureis litteris scriptum, inventum est, ut
habetur in Chronica Martiniana sub Traiano imperatore, anno domini 96.

Sodann gibt der Verfasser dem HostienkuB bei der « Pax» den
Vorzug vor andern Briuchen, die er erwdhnt (MM tr.3 c.21 n.5
(159 £.]). Auch Hugo von Saint-Cher nennt diesen nur in der Mehrzahl
der gallischen Kirchen iiblichen Ritus . Aber schon im 13. Jahrhundert

1 A. Franz, ebd. 470. 472. — Der EinfluB Amalars ist dargestellt von J. M.
HanssENs, Amalarii ep. opera liturg. omnia I, 84-89.

2 Der Franziskaner Gilbert von Tournai, der um die Mitte des 13. Jhdts.
einen « Tractus de officio episcopi et ecclesiae ceremoniis » schrieb, duBert sich sehr
pessimistisch iiber die Kritiker seiner Zeit. A. FrANz, ebd. 465.

3 Zwei apokryphe Ignatiusbriefe erscheinen auch in einigen Mariologica, die
Albert dem GroBen zu Unrecht zugesprochen wurden. A. Fries, Mariol. Schriften.

96 f., 106.
% SoLcH, Hugo von Saint-Cher, 130 A. 199.



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 65

waren nicht alle damit einverstanden, und auch Humbert von Romans
folgte in seinem spiteren Dominikanerritus nicht dem Brauch der
franzosischen Kirchen, sondern schrieb statt des Hostienkusses den
KelchkuB3 vor 1. Der Friedenswunsch selber wird in der MeBerkldrung
in zwei Fassungen gegeben und erliutert : « Habete vinculum pacis et
caritatis, ut apti sitis sacrosanctis mysteriis. » — « Pax Christi et eccle-
siae abundet in cordibus vestris per Spiritum sanctum, qui datus est
nobis. » (160).

Weiter hat die MeBerklarung statt der Bitte « Haec commixtio et
consecratio ... » eine lingere Form ?, die im siidlichen Frankreich und
in England gebrduchlich war und heute noch im Dominikanerritus ver-
wendet wird®: «Haec sacrosancta commixtio corporis et sanguinis
domini nostri Iesu Christi fiat mihi et omnibus sumentibus salus mentis
et corporis et ad vitam aeternam promerendem et capescendam prae-
paratio salutaris, per eundem Christum dominum nostrum» (MM tr. 3
c. 21 n. 4 [159)). ,

Ferner erscheint nach der Sumptio das Gebet « Quod ore sumpsi-
mus ...» (MM tr. 3 c. 22 n. 2 [162b]) 4, das von Hugo und Humbert
nicht erwihnt wird %, Schon wor diesem Gebet spricht der Priester
— secundum consuetudinem quarundam ecclesiarum — (MM tr. 3
c.22 n.2 [161£]): «Corpus tuum, domine, quod sumpsi, et calix,
quem potavi, adhaereat visceribus meis, et praesta, ut in me non re-
maneat scelerum macula, quem pura et sancta receperunt sacramenta. »

Fester Brauch ist gemdB der MeBerklirung (tr.2 ¢.7 nn. 3-6
[563 ff.]) auch das Vorantragen des Kreuzes bei der Prozession zum
Evangelium. Es war nicht so allgemein iiblich wie das Tragen brennender
Kerzen und des Weihrauchs, wurde jedoch in Humberts Ordinarium
Ordinis Praedicatorum aufgenommen ¢ und ist heute noch in manchen
Kirchen Frankreichs festzustellen . Die Berducherung des Evangelien-
buches, von der die Erklirung ebenfalls spricht (55a), kommt bei Hugo
und Humbert nicht vor, wohl aber bei Sikard von Cremona, im Ordi-
narium primitivum der Primonstratenser und bei Wilhelm Durand 8.

1 SércH, ebd. 131. — Vgl. JuNGMANN, Missarum Sollemnia II, 395/96.

? Die still zu sprechen ist, wihrenddessen das « Agnus Dei» gesungen wird
(159a).

3 JungMANN, Missarum Sollemnia II, 384.

4 Deinde fere secundum omnes ordmes ecclesiarum dicit hanc orationem :
« Quod ore sumpsimus .

5 SérLcH, Hugo von Samt Cher, 145. ¢ SoLcH, ebd. 69 f.

7 L. E1sENHOFER, Handbuch der kath. L1turg1k Freiburg i. Br. 1933, II 117.

8 SércH, Hugo von Saint-Cher, 73.

5



66 MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBSen ?

Im Kanon folgt auf das Gebet fiir den Papst und den Bischof
wie bei Innozenz III., Hugo von Saint-Cher und Humbert ! die Bitte
fiir den Konig (et rege nostro N.), obwohl sich bereits im 13. Jahrhundert
stellenweise ein Wegfall des Gebetes fiir den Konig in den MeBbiichern
beobachten ldBt 2. '

Das Fehlen des « Amen» im Kanon wird in der MeBerklirung
(tr. 3 c. 9 n. 2 [116b] ; c. 15 n. 3 [131a]) eigens betont wie von Thomas
(Summa theol. III q. 83 a. 4 ad 6). Humbert jedoch erwihnt in seinem
Missale das « Amen » im Kanon. Es fehlt aber wiederum im Missale der
Kartduser, Zisterzienser und Primonstratenser 3.

Weiterhin sieht der Verfasser in Philo den Autor des Buches Sapien-
tia *. Er beruft sich auch auf den Exodus, quem fecit (Philo) texendo
Pentateuchi historiam (CD d.3 tr.1 c.1 n. 4 [233a]; n. 9 [235Db]).

Eigenartig ist endlich, daB eine eigentliche Konzelebration fiir uner-
laubt und unméglich gehalten wird. Der Verfasser kennt zwar die ent-
gegengesetzte Lehre des Papstes Innozenz III., die auch Thomas hilt °.
Aber er weist unter Berufung auf Augustinus die Konsekration einer
einzigen Hostie durch mehrere Priester zuriick (CD d. 6 tr. 4 c. 2 n. 16
[429a]) : Ad haec et similia sine praeiudicio sententiae melioris dicen-
dum, quod plures sacerdotes nec debent nec possunt simul unam conse-
crare hostiam, quia pro certo secundum Augustinum iniuria fit sacra-
mento. — Zur Priesterweihe sagt er von den Neupriestern : Dicendum,
quod illa verba non pronuntiant, sed assistunt propter reverentiam
sacramenti et propter doctrinam. Et ideo signa, quae faciunt, sunt ad
imitationem signorum, quae facit episcopus, ut illi sacerdotes addiscant
signare et sint docibiles in exercitio, quod susceperunt (429b).

Von der gewéhnlichen Auffassung, jedenfalls von der Lehre Alberts ¢,

1 Soércn, ebd. 89.

? S6LcH, ebd. 90.

3 SéLcH, ebd. 92 f.

i Albert verkniipft das Buch mit Salomo. A. Fries, Der Schriftkanon bei
Albert dem GroBen, in: Divus Thomas (Freib.) 29 (1951) 403 f. — De homine
q. 5 a. 3 ad 15 (B. 35, 81a) erscheint Sap. unter dem Namen Salomos.

5 Summa theol. IIT q. 82 a. 2.

¢ Albert dem GroBen lag viel an der Lehre : Quod cibus transit in substantiam
corporis et quodammodo in veritatem humanae naturae (De hom. q.11 a.2
[B. 35, 121]). Vorher schon De resurrectione tr. 1 q. 1 a. 6 partic. 9 (Florenz, Naz.
Conv. soppr., Cod. G. 5. 347, f. 53vb). AuBerdem Super III Sent. d. 3 a. 26 (B. 28,
64-67) ; Super IV Sent. d. 44 a.7 (B. 30, 553-56) ; Super Matth. 15, 17 (B. 20,
615b). — Zwar unterscheidet er nicht eigens einen Zustand vor der Siinde und
nachher, aber gemiB seiner Lehre von der Erbsiinde nimmt er im Biologischen
keine Anderung durch die Siinde an.



MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des GroBen ? 67

trennt sich der Verfasser auch mit der Aufstellung: Si enim natura
In primo statu ante peccatum consideretur in primis parentibus, .
cibus ille in veritalem corporum ipsorum secundum veritatem substantiae
cibi non transivisset ... Et quia hoc omni homini constat, dicendum
videtur ... Tunc enim nulla deperditio facta fuisset in corpore, et ideo
nullam restaurationem accepisset corpus ex cibo, sed ex qualitatibus
sensibilibus ciborum fuisset tenta substantia, ne posset dlSSOIVI (CD
d. 3 tr. 3 c. 1 n. 5 [309b]).

Der Beachtung wert ist noch, daB der Verfasser fiir die Gottes-
schau kein Erkenntnismittel zuliBt (CD d.6 tr.1 c.1 [354b]): Et
maximum, quod est in caelo, est perceptio dulcedinis divinae sine
medio !. — Fiir die hypostatische Vereinigung verwendet er wie Albert
den von Bernhard kommenden Ausdruck « Assumptio dignativa » (CD
d. 6 tr. 2 c.1 n. 9 [372b]) 2 : Et ideo assumptio non est naturalis, sed
gratiae, quae vocatur assumptlo dignativa, qua filius Dei dignatus est
assumere humanam naturam, ut secum esset cum divina in una persona ..

Endlich kénnte — wie schon aus den liturgischen Angaben — fur
die Heimat des Verfassers aus der folgenden Bemerkung, daB man nur
aus Trauben Wein machen kann, etwas zu entnehmen sein (CD d. 3
tr. 2 ¢. 3 n. 1 [290b]) : Unde de vappa non potest fieri sacramenti con-
fectio. Vappa enim est aqua fusa super acinos uvarum, postquam
expressum est vinum. Quae aqua aliquantulum habet de vini acumine,
et a pauperibus bibitur, et tamen non est vinum 2.

Das sind — neben den mit Alberts Lehre verglichenen Punkten —
einige Eigentiimlichkeiten, die den Standort des Verfassers im Dogma-
tischen und Liturgischen in Umrissen erkennen lassen, Die Art, wie er
von den « Doctores » spricht — immer irgendwie auf Distanz, zweimal
mit heftigem Ressentiment (s. S. 30, A. 4; S. 31, A. 3) —, 148t es fraglich
erscheinen, ob er selber zu ihnen gehort. Jedenfalls bleibt der Name
des Mannes, der mit seinem Werk Albert dem GroBen durch die Jahr-
hunderte so groBes Lob eintrug, vorerst noch unbekannt.

1 So auch Albert, Super I Sent. d. 1 a. 15 (B. 25, 34-37) ; Quaest. de visione
Dei in patria (Cod. Vat. lat. 781, f. 16rb). — Vgl. H.-F. DonpAINE O. P., L’objet
et le « medium » de la vision béatifique chez les théologiens du XIIIe siecle, in :
Rech. de théol. anc. et méd. 19 (1952) 60-99, ;

2 Vgl. Super III Sent. d. 7 a. 4 (B. 28, 152). — F. HaBERL, Die Inkarnations-
lehre des hl. Albertus Magnus, Freiburg i. Br. 1939, 71 ff.

3 Sache und Ausdruck lieB sich bei Albert nicht auffinden. — Auch im
Glossarium von Du CANGE ist « vappa » nicht anzutreffen, selbst nicht im Supple-

mentum von CARPENTIER. ForCELLINI (Totius Latinitatis Lexicon?* [Leipzig-London
1839] 4. Bd. 397) weist das Wort bei Plinius, Horaz und Catull nach.



	Messerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Grossen?

