
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 1

Artikel: Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung für das Tugendleben nach
Thomas von Aquin

Autor: Pfürtner, Stephanus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung
für das Tugendleben nach Thomas von Aquin 1

Von Stephanus Pförtner 0. P.

Von jeher hat die Frage um die gegenseitigen Einflüsse von
somatisch gebundenem und rational freiem Seelenleben den menschlichen

Geist beschäftigt. Denn mit ihrer Beantwortung steht und fällt
die Anerkennung eines der fundamentalen Prinzipien für das gesamte
menschliche Verhalten, sei es im individuellen oder sozialen Raum,
nämlich das der ethischen Freiheit. Die modernen Forschungen um
den psycho-somatischen Anteil im Menschen haben mit ihrer bis dahin
unbekannten quantitativen Ausdehnung und der außerordentlichen
Intensität ihrer Untersuchungen dies Problem in ein neues Stadium der

Dringlichkeit gestellt. Es geht dabei zugleich um die Existenz eines sittlich

freien seelischen Bereiches, wie weiterhin um die Art seines
Einflusses auf die anderen psychischen Sphären. Die psychologische
Fragestellung geht damit in eine philosophische Problematik ethischer oder

anthropologischer Natur über2.

1 Hier und im Folgenden nehmen wir den Begriff « Triebkraft » im
vorwissenschaftlichen Sinne und daher unabhängig von jeder Diskussion, wie sie diesbezüglich

in der modernen Literatur stattgefunden hat. Wir verstehen darunter also
jene Emotionskräfte des menschlichen Innern, die, somatisch bedingt, von Natur
aus eine Zielgerichtetheit in sich tragen, ohne ihrer selbst reflexiv bewußt und
freiheitlich mächtig zu sein.

3 Daß dieser Übergang von der Sache her und nicht etwa von einer
weltanschaulich oder religiös bedingten Mentalität diktiert wird, zeigen die zahlreichen
Veröffentlichungen, die von naturwissenschaftlicher, also nicht in erster Linie aus
weltanschaulicher Perspektive in diesem Zusammenhang erfolgt sind. Zur Illustration

seien einige genannt : Bleuler E., Psychische Kausalität und Willensakt,
Ztschr. f. Psychol. 69 (1913) ; ders., Die naturwissenschaftlichen Grundlagen der
Ethik, Schweiz. Arch. f. Neurologie 38 (1936). Bovet Th., Die Ganzheit der Person
in der ärztlichen Praxis, Zürich 1939 ; ders., Philosophische Grundprobleme der
Medizin, Zürich 1934 ; Klages L., Die Triebe und der Wille. Bericht über den
3. allgem. ärztl. Kongreß für Psychotherapie. Baden-Baden 1928. Häberlin P.,
Der Geist und die Triebe. Eine Elementarpsychologie. Basel 1924. Ders., Zur
Fragwürdigkeit der Moral. Schweizer Spiegel 2 (1926/27).



4 Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung

Aus dem weitverzweigten Bereich dieses Gegenstandes soll hier
nicht die Existenz des freien Willens behandelt werden. Eine solche

wird aus der Lehre des Aquinaten vorausgesetzt1. Dasselbe mag von
dem Vorhandensein sogenannter geistiger Gehaben (Habitus) gelten2.
Was hier beschäftigt, ist die Bedeutung, die der sinnliche Triebbereich

für die freiheitliche Lebenshaltung in der Lehre des hl. Thomas einnimmt.
Unnötig zu sagen, daß es sich um ein wichtiges Anliegen der
Triebpädagogik und somit der praktischen Lebensführung handelt. Die
Ansichten des Aquinaten dürften auch im Hinblick auf die moderne Problematik

von einigem Interesse sein.

Im Näheren findet das erwähnte Objekt bei Thomas unter der

Fragestellung eine Behandlung, ob die sinnlichen Strebekräfte als reale

Träger des Tugendlebens angesprochen werden können oder nicht. —
Die Wichtigkeit dieses Themas wird an der Behandlung sichtbar, die

es bei ihm erfährt. Sie tritt einmal dadurch hervor, daß er gegenüber
allen seinen Vorgängern, sei es der Antike, der christlichen Väterzeit
oder Scholastik 3 unsere Fragestellung in überragender Weise behandelt4,
sie bis in feingliedrige Einzelheiten untersucht, ihren doktrinalen
Zusammenhang aufweist und somit ins Gesamtbild seiner Lehre einfügt. —
Sie wird zum zweiten in einer Gegenüberstellung zu anderen Autoren
sichtbar, die eine von seiner Lehre abweichende Doktrin entfaltet und
in ihren Konsequenzen aufgezeigt haben. Thomas bereits weiß sich in
Opposition zu einigen Zeitgenossen5. Eine solche hat sich später fort-

1 Vgl. S. Th. I q. 83. De verit. q. 24.
2 Vgl. S. Th. X-II 49, 4. De verit. 20, 2.
3 Zur geschichtlichen Übersicht vergleiche man Graf T., De subiecto psy-

chico gtatiae et virtutum. 2 Bde. Studia Anselmiana III-IV. Roma 1935, Bd. II,
p. 114.

4 Das geschieht bereits in den Sentenzen (III 33, 2, 4, 1-4), ist dann aber
nach einer Erwähnung in anderem Zusammenhang innerhalb der Quaestiones disp.
De verit. (25, 4-5) ausdrücklich in den Quaestiones disp. de virt. in communi
(qu. unica art. 4) und vor allem in der S. Th. (I-II 50, 3 u. 56, 4) erfolgt (vgl. auch
dazu ib., I 81, 3 u. I-II 17, 7).

6 Vergleiche De virt. in com.4, co., in initio. Dabei nennt der Aquinate wie
so oft Zeitgenossen gegenüber, die er nicht verletzen will, keinen Namen. Die
Anspielungen scheinen sich dort aber auf Bonaventura zu beziehen, der in
III Sent. 33, 3 ausdrücklich die sinnlichen Kräfte als Träger der Tugenden
ablehnt, und der andererseits einen Concupiscibilis und Irascibilis im Willen annimmt,
zwei Dinge, auf die der hl. Thomas im erwähnten Artikel eingeht. Da der
Kommentar zu den Sentenzen von Bonaventura gegen 1250 verfaßt ist (cf. Lottin O.,
Psychologie et Morale aux XIIe et XIIIe siècles, 4 vol., Louvain-Gembloux 1942-
1954, torn. III, p. 717), die Quaestiones disputatae «De virtutibus in communi»
des hl. Thomas aber zu den Spätwerken des letzteren gehören (cf. Graf T., 1. c.,



für das Tugendleben nach Thoraas von Aquin 5

gesetzt und die Praktizierung ihrer Lehre einen weitreichenden Einfluß
ausgeübt, deren Folgen durchaus fraglich stimmen.

Daher legen besonders auch praktische Gesichtspunkte es nahe,
dieses Detail der thomasischen Tugendlehre näher zu untersuchen und
dadurch hervorzuheben.

1. Die sinnlichen Triebkräfte als echt humane Anlagen
innerhalb der menschlichen Ganzheit

Die erste bedeutsame Feststellung, die der Aquinate über die Struktur

der sinnlichen Strebekräfte erhebt, liegt darin, daß er sie im Gegensatz

zu den vegetativen1 und unterschiedlich von den inneren Sinnen 2

als wahrhaft humane Kräfte anspricht. Diese Aussage klingt durchaus
nicht mehr selbstverständlich, wenn man die gegensätzlichen Ansichten
und die Konsequenzen derselben näher betrachtet.

Thomas hat mit seiner Ansicht den Weg der « goldenen Mitte »

zwischen zwei Extremen gewählt. Die sinnlichen Kräfte innerhalb des

Menschen als rein animalische aufzufassen und damit den Menschen

II 98 ; die « tabula chronologica » gibt das Jahr 1269 an ; cf. Com. in Eth. Nik.
Ed. Marietti 1949, p. xii), dürfte Thomas die Ansicht Bonaventuras gekannt und
möglicherweise im Auge gehabt haben.

1 « Vires nutritivae partis non sunt natae obedire imperio rationis, et ideo
non sunt in eis aliqui habitus » (I-II 50, 3 ; vgl. III Sent. 27, 1, 2). Es ist möglich,
daß sich diese Aussage gegen die Lehrmeinung von Johannes von Rupella (f 1245)
richtet, der, wohl um für jede Kardinaltugend eine eigene psychische Potenz zu
haben, behauptet : « temperantia (est) in uegetabili nutritiua et generatiua » (Text
veröffentlicht bei Lottin O., 1. c., III 182).

2 In den « inneren Sinnen », d. h. besonders im sinnlichen Gedächtnis, in der
Phantasie und der « Schätzungskraft », kann nach der Meinung des Aquinaten
eine gewisse Gewandheit nach der Art eines « habitus » herangebildet werden, die
der Erkenntnis bedeutsame Dienste zu leisten im Stande ist (« Etiam in ipsis
interioribus viribus sensitivis apprehensivis possunt poni aliqui habitus secundum
quos homo sit bene memorativus, vel cogitativus, vel imaginativus » (I-II 50, 3 ad 3).
Dennoch ist das gegenüber den emotionalen sinnlichen Kräften kein « habitus
per se », sondern ein Annex für die Gehaben des intellektiven Teiles (cf. 1. c. 56, 5).
Während nämlich der sensitive Appetitus vom rationalen her bewegt wird (a ra-
tione) und daher durch diese Bewegung eine echte Teilnahme an seinen
Lebensäußerungen möglich wird (cf. I-II 56, 5 ad 1), geht die Bewegungsrichtung der
inneren Sinne entgegengesetzt (ad rationem), sie sind « quasi praeparatoriae vires
ad cognitionem intellectivam » (1. c.), empfangen daher selbst weniger den rationalen

Einfluß. Ebenso wird der eigentliche Erkenntnisakt nicht von ihnen, sondern
im Intellekt vollendet (cf. 1. c.). — Jedenfalls aber können sie nicht Träger von
Tugenden im eigentlichen Sinne sein, da sie sich nicht auf das « bonum humanum »,

sondern auf das «verum» richten (cf. I.e. co.).



6 Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung

als höher entwickeltes Tier anzusehen, ist heute genau so aktuell1, wie
die entgegengesetzte Meinung, wonach im Sinne stoisch-neuplatonischer
Auffassung, die somatisch bedingten Triebe vom Menschen möglichst
ignoriert werden müßten, um ein eigentlich menschliches Dasein führen

zu können2.
Der Aquinate legt dagegen für seine späteren Ausführungen innerhalb

der Tugendlehre hier bereits den seinsmäßig-psychologischen Grund,
indem er feststellt, die sinnlichen Triebkräfte können einmal in sich,

gleichsam isoliert aus dem Gesamtverband des menschlichen Individuums

betrachtet werden. Und dann sind sie als animalische

anzusprechen 3.

Die daraus folgenden Merkmale bewahren sie, und zwar auch innerhalb

des menschlichen Daseins, weitgehend. Sie sind somit aus ihrer
Instinktgebundenheit tätig4, sind naturhaft determiniert5 und werden

instinktiv getrieben, statt selbsttätig zu handeln6. Diese

Instinktgebundenheit, die gegenüber der Vernunft eine Emanzipation7, gegen-

1 Man braucht diesbezüglich nicht auf die krasse Form des dialektischen
Materialismus und seine Psychologie hinzuweisen, wie sie gegenwärtig als
Parteiideologie des Bolschewismus ausgegeben wird. Eine gewisse Gruppe Freud'scher
Schüler steht nach wie vor in gewissen Grundfragen auf dem Boden ihres Lehrers,
wonach die gesamte Emotionalität rein somatisch, näherhin rein sexuell bedingt
ist. Um nur einen bedeutenderen Autor der Gegenwart zu nennen, sei Kinsey
erwähnt (vgl. Kinsey A. C., unter Mitarbeit von Pomeroy W. und Martin C. E.,
Sexual behaviour in the human male. Philadelphia and London 1948, p. 211 ff.),
dessen Auffassung wohl modifiziert, prinzipiell aber mit der Freud'schen identisch
ist. (Für die Lehre Freuds vgl. Freud S., Das Ich und das Es, Gesam. Werke,
London 1939 ff., Bd. 13, S. 262 ff. — Von kath. Seite findet sich eine Darstellung
derselben bei Nuttin J., Psychanalyse et conception spiritualiste de l'homme,
Louvain-Paris 1950, p. 60-83).

2 Oraison kennzeichnet u. E. nach eine weitverbreitete Auffassung, mag sie
bewußt vertreten oder unbewußt wirksam sein, wenn er bzgl. eines der Haupttriebe,

der Sexualkraft, sagt : « In der Mentalität von zahlreichen Gläubigen,
Denkern und Geistlichen hat sich das instinktive Vorurteil eingegraben, wonach
der sexuelle Bereich eine Art erratischen Block darstellt. Dieser, entsetzlich hinderlich

und im allgemeinen verdächtig, bedeutet in seiner vollen Frische eine
Verwirrung von schier unauflöslicher Form für das menschliche Seelenleben » (Oraison

M., Vie chrétienne et problème de la sexualité. Paris 1952, p. 43).
3 «... secundum se consideratae communes sunt nobis et brutis »,

I-II 56, 4 ad 1 ; vgl. ib., co. ; 50, 3 co.
4 « operantur ex instinctu naturae », I-II 50, 3.
5

« ordinantur ad unum, sicut natura », ib.
6

« Dicendum quod irascibilis et concupiscibilis secundum se consideratae
agantur et non agant», de virt. in com. 4 ad 11.

7 Thomas sagt in Anlehnung an Aristoteles, die sinnlichen Strebekräfte
unterständen der Vernunft nurmehr « politico principatu » (cf. I-II 56, 4 ad 3), d. h. sie



für das Tugendleben nach Thomas von Aquin 7

über dem Eigenobjekt aber eine unmittelbare Reizabhängigkeit besagt,
ist unter Beachtung der natürlichen Struktur des Menschen so
tiefgehend, daß sie, ausgenommen durch einen besonderen Gnadenerweis,
nie vollständig in eine störungslose Harmonie der Einordnung überführt

werden kann 1. Wohlgemerkt in eine beidseitig orientierte
Harmonie, in der weder die instinktgebundene Empfänglichkeit erkältet
oder erstorben2, noch die vollkommene Einordnung unter die Vernunft
und den Willen fehlt

Diesen Feststellungen über die naturhafte Determiniertheit der
sinnlichen Triebkräfte steht in beinahe dialektisch zu nennender
Kontrapunktik die andere Aussage entgegen, die die Teilnahme derselben am
echt menschlichen, d. h. rationalen und selbstmächtigen Verhalten
kennzeichnen.

Danach sind diese Kräfte, nunmehr wiederum auf Grund ihrer
Natur, aber eben ihrer menschlichen, nicht ausschließlich an das sinnenhaft

erkannte Objekt gebunden und folgen nicht unmittelbar instinktgekettet

ihren Reizen. Vielmehr ist innerhalb des menschlichen Individuums

« der sinnliche Appetitus von Natur aus angelegt, vom rationalen
bewegt zu werden »3.

Als Möglichkeiten eines solchen Bewegungseinflusses nennt Thomas

in den Quaestiones disputatae drei verschiedene Wege. Einmal kann
die Vernunft auf die Phantasie eine Direktive ausüben, und diese dann
dem sinnlichen Appetit von der Vernunft gewünschte Vorstellungen
vorhalten, denen er sich zuneigt4. Zum anderen besteht dadurch eine

Einflußmöglichkeit, daß der Wille intensiv einem anderen Gegenstand zu-

können ihrem Befehl widerstehen (possunt « reniti imperio praecipientis », I 81,
3 ad 2) und sich verselbständigen. Er weiß, daß diese Verselbständigung in ein
Stadium gelangen kann, in dem der Wille keinen Einfluß mehr hat, sondern der
psychische « Mechanismus » an physiologische Vorgänge mehr oder weniger
reflektorischer Art gebunden ist, in dessen Gefolge auch die willensmäßig nicht
beeinflußbare Bewegung äußerer Organe stattfindet (cf. I-II 17, 7 u. 17, 9 ad 3).

1 Cf. de virt. in com. 4 ad 8 ; de verit. 25, 7.
2 Denn die vollendete Tugend hebt keineswegs die naturhafte Tendenz der

sinnlichen Kräfte zu ihren Objekten auf (cf. de verit. 25, 7 ad 2), sondern nur das
Übermaß derselben (cf. ib., ad 3).

3 I-II 50, 3 ad 3.
1

« Subduntur appetitivae (vires) inferiores, scilicet irascibilis et con-
cupiscibilis, rationi tripliciter. Primo quidem ex parte ipsius rationis ; (inquan-
tum) ratio opponit sensualitati mediante imaginatione rem aliquam sub ratione
delectabilis vel tristabilis, secundum quod ei videtur ; et sie sensualitas movetur
ad gaudium vel tristitiam », de verit. 25, 4,



8 Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung

strebt als die sinnlichen Triebkräfte. Da « innerhalb von Kräften, die
aufeinander zugeordnet und miteinander verbunden sind, es sich so

verhält, daß eine intensive Bewegung in einer von ihnen, — und vor
allem in der höheren —, in die andere übergreift »1, kann auf Grund
der Einwurzelung des Willens im selben Subjekt ein Einfluß auf die
sinnlichen Triebe ausgeübt werden. — Ein dritter Weg der
Beeinflussung besteht darin, daß der Wille als übergeordnete Kraft den
sinnlichen Trieben verbietet, zur äußeren Entfaltung ihrer innerlich
angefachten Dynamik zu schreiten 2.

In der Summa Theologiae reduziert er die Möglichkeiten auf zwei

Hauptwege, wobei je einer über die Vernunft und über den Willen geht.
Derjenige über die Vernunft hat eine bedeutende Klärung und
Vertiefung erfahren, indem er nun erstmals deutlich das Schätzungsvermögen

mit einbezieht3.
Dabei faßt er auch denjenigen über den Willen zusammen und stellt

fest, bezüglich der äußeren Ausführung (executio) unterliege der sinnliche

Appetitus dem Willen. Denn während im Tier sofort auf eine sinnliche

Emotion die äußere Bewegung auf den Reizgegenstand hin erfolge,
wird im Menschen « der Befehl des Willens erwartet, der die übergeordnete

Triebkraft ist »4. Bei zugeordneten emotionalen Kräften ist die

untere nämlich nicht tätig, ohne von der oberen bewegt zu werden oder

wenigstens deren Zustimmung zur Eigenbewegung zu haben 5.

Er reduziert hier den Einfluß vonseiten des Willens also auf die
äußere Ausführung, die vom Concupiscibilis oder Irascibilis ausgelöst
wird ; er spricht aber nicht von einer direkten Lenkung der genannten

1 L. c., ib.
3 Vis motiva rationalis « irascibilem et concupiscibilem reprimit, ne in actum

exteriorem procédant», I.e., ib.
3 Cf. I 81, 3. In « De veritate » 25, 4 spricht er ausdrücklich nur von der

Phantasie, die von der Vernunft dazu bestimmt werden könne, den sinnlichen
Triebkräften ein vernunftgemäßes Objekt vor Augen zu halten (vgl. den zitierten
Text S. 1, Anm. 4). Dort aber kann die Phantasie gleichzeitig « sub ratione delecta-
bilis vel tristabilis » etwas vorstellen. In der Summa hat er die letztere Funktion
klarer getrennt und der « ratio particularis » zugesprochen. Es kann hier nur
angedeutet werden, daß der Aquinate bezüglich der letzteren und ihrer Funktion
für die sinnlichen und geistigen Emotionskräfte eine gewisse Lehrentwicklung
innerhalb seiner Schriften durchgemacht hat, sodaß ihre Bedeutung in der Summa
klarer erfaßt und deutlicher herausgestellt ist ; eine Tatsache, die sich für die
Triebpädagogik im Tugendleben nicht als nebensächlich erweist.

4 I 81, 3.
5 « In omnibus enim potentiis motivis ordinatis, secundum movens non

movet nisi virtute primi moventis », 1. c. ib.



für das Tugendleben nach Thomas von Aquin 9

sinnlichen Kräfte durch den Willen. Der Befehl des letzteren hebt somit
nicht die innere Eigentendenz der sinnlichen Kräfte auf, wenn sie
« bereits etwas Lustvolles empfinden oder sich vorstellen, was die
Vernunft verbietet »l. Er hindert nurmehr deren volle Entfaltung, indem
er ihrer äußeren Auswirkung verbietend gegenübertritt und sie zu
verhindern trachtet.

Gekennzeichnet ist diese Einflußnahme vonseiten des Willens auf
die sinnlichen Triebkräfte durch einen gewissen inneren Zwiespalt
zwischen beiden emotionalen Bereichen. « Innerhalb des niederen Appetitus
ergibt sich eine gewisse Traurigkeit durch die Art der Gewalt vonseiten
der höheren Bewegung »2.

Dieser Zwiespalt läßt sich in seiner tiefen Verwurzelung allein auf
dem anderen Hauptweg beseitigen, nämlich über die Einsicht und die
ihr verbundene « Schätzungskraft ». Denn die « vis aestimativa » oder

im Menschen die « ratio particularis » liegt mit ihrer Funktion innerhalb
des sinnlichen Bereiches selbst, indem sie das von den äußeren Sinnen

oder der Phantasie vorgelegte Objekt « einschätzt » und dem sinnlichen

Strebevermögen seinen « Reiz- oder Wertcharakter » aufzeigt 3. Nun kann
nach Thomas die « ratio particularis » durch die « ratio universalis »

direkt bewegt werden4, so daß die erstere die « Wertsicht » der letzteren

gleichsam übernimmt und somit den sinnlichen Trieb in die universalere
Ebene der höheren Wertordnung überführt. Dieser lenkt seine Dynamik
dann nicht mehr ausschließlich isoliert auf das Eigenobjekt, sondern

auf dasselbe, insofern es intentional einem höheren zugeordnet ist, an
dessen Wertcharakter es gleichsam teilnimmt.

Für den Aquinaten stellt der letztere Weg den wichtigsten und
erstrangigen Zugang zu den sinnlichen Triebbereichen dar. Auf ihm
läßt sich eine Beeinflussung derselben gewissermaßen von innen her
erreichen und so eine harmonische Einordnung unter das Vernunftleben
herbeiführen. Derjenige über den Willen mit seiner einschränkenden,
gebietenden und zurückdrängenden Funktion bildet nur einen
Notbehelf für den Fall einer allzu starken Triebübermacht, falls diese nicht

1 L. c., ad 2.
2 De virt. in com. art. 4.
3 Thomas spricht von einer « aestimatio convenientis vel nocivi » (cf. I-II

9. 1 ad 2) oder von einer « perceptio intentionum » circa utilitates vel nocumenta
(cf. I 78, 4).

4
« Ratio particularis nata est moveri et dirigi in homine secundum rationem

universalem », I 81, 3.



10 Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung

mehr für die bedeutend feinfühligere Beeinflussung vonseiten der « ratio
particularis » zugänglich ist1.

Durch die Teilnahme am eigentlichen Vernunftleben aber erhalten
die sinnlichen Triebkräfte selbst ihre eigene Vollendung. Thomas ist
nämlich bzgl. aller geordneter Kräfte der Meinung, — es handelt sich

hier um eines seiner Hauptaxiome für die gesamten psychischen
Funktionen —, daß eine niedere Kraft nicht aus sich allein zur Vollendung
gelangen kann 2, sondern aus doppelter Quelle ihre eigene Reife erhält. —
Das geschieht einmal, indem sie ihrem eigenen konnaturalert Objekt
zustrebt. Das geschieht zum anderen, indem sie den schlechthin
möglichen Grad ihrer Fassungskraft durch die Einordnung zum höheren
Bereich und den Empfang seines Einflusses erlangt3. Wie der Körper
aber dadurch seine Vollendung erhält, daß er von der geistigen Seele

informiert wird4, so verwirklichen die sinnlichen Kräfte die vollendetste

Möglichkeit ihrer Potenzialität, indem sie sich als materiale Elemente
in die geistigen Emotionen aufnehmen lassen und gehorsam denselben

einfügen.
Verlangt daher die sinnliche Natur der Triebkräfte nach Sättigung

vonseiten der Sinnenobjekte, so fordert ihre menschliche Natur die

Zuordnung dieses Verlangens zur höheren Lebensdynamik. Sie selbst
geraten in Unordnung, d. h. sie « erkranken », wenn eine der beiden

Richtungen in ungerechter Weise vernachlässigt oder unterdrückt wird. Es

kann kein Zweifel sein, daß diese Auffassung von der modernen
Neurosenlehre nach beiden Seiten bestätigt wird5.

1 Ein solcher « Notbehelf » etwa ist die eine Form der « Continentia » (bzgl.
der zwei verschiedenen Formen der «Continentia» vgl. II-II 155, 1). «Durch sie
geschieht es, daß der Wille nicht besiegt wird, obwohl der Mensch ungeordnete
Begierde empfindet» (II-II 153, 1). In ihr wird somit die Eigentendenz der
sinnlichen Triebe nicht harmonisch in die freudige Unterordnung gegenüber der
Vernunft und dem Willen überführt, sondern es bleibt beim schmerzlichen Zwiespalt
zwischen den beiden Emotionssphären.

a Cf. II-II 2, 3 ; III 2, 2 ad 2.,
ä Cf. I-II 3, 7.
4 Cf. II-II 81, 7.
5 Für die unrechte oder unmotivierte Unterdrückung des sinnlichen

Triebverlangens und die daraus erwachsende Störung der menschlichen Vollendung
erbringt die heutige Forschung mit der Lehre über die « Verdrängung » einen
Erweis. Für die Rückwirkung unrechtmäßig « verdrängter » Ansprüche des rationalen

Bereiches, der sich etwa über die Instanz des Gewissens geltend macht,
treten die nachteiligen Ergebnisse für eben die sensitiv-somatischen Bereiche immer
deutlicher zutage (vgl. dazu die Studie von Caruso I., Zum Problem des Gewissens.
Jahrb. f. Psychol, u. Psychotherapie 1 [1953], p. 163-180. Ebenso Daim W„
Tiefenpsychologie und Gnade, ebd., p. 226-232).



für das Tugendleben nach Thomas von Aquin 11

Auf diese genannte Weise also nehmen die sinnlichen Triebkräfte
am echt menschlichen Leben teil. Ja, eben unsere menschliche Natur
fordert ihre Teilnahme, um zur vollen Integrität zu gelangen1, Ohne

sie ist sittliches Handeln zur Verkümmerung verurteilt. Wie die menschliche

Natur des Leiblichen wesensnotwendig bedarf und zwischen ihm
und der geistigen Seele eine substanziale Einheit in dynamischer
Zuordnung der real verschiedenen Wesenskomponenten besteht, so

bedürfen jene sittlichen Handlungen, die als Objekt die Gestaltung der
menschlichen Persönlichkeit im Hinblick auf ihre eigenen sinnlichen
Kräfte haben 2, notwendig eben dieser Triebkräfte als materialer
Elemente3, mit denen die ordnunggebenden Vernunftkräfte als formale

Prinzipien einen einzigen ethischen Akt bilden4. Nur so kann der
Mensch zur echten moralischen Reife gelangen 5.

Freilich, die « Forma » vonseiten des rationalen Anteiles ist das

primäre, ist dasjenige Element, wodurch die sinnlichen Emotionen
eigentlich erst menschlich werden6. Vernunft und Willen bieten den

« Anfang und Ursprung » für den echt menschlichen Akt7, wobei die

Vernunft das Erstprinzip desselben darstellt 8. Damit ist jede materialistische

Ausdeutung der thomasischen Lehre ausgeschaltet. Dennoch

bildet der Beitrag der sinnlichen Triebkräfte das notwendig
vervollständigende Element, ohne das eine Vollendung des Menschen nicht
möglich ist9.

1 «... dicendum quod licet quandoque in homine principium sit quod est
rationis, tarnen ad integritatem humanae naturae requiritur non solum ratio, sed

inferiores animae vires, et ipsum corpus », de virt. in com. 4, ad 8.
2 Während die Gerechtigkeit die Beziehung zur mitmenschlichen Außenwelt

regelt, obliegt der Maßhaltung und der Tapferkeit die Aufgabe, den « ordo rationis »

den Triebkräften der eigenen Innenwelt aufzuerlegen (cf. I-II 66, 4).
3

« Cum ratio inferioribus potentiis imperet, utpote concupiscibili et irasci-
bili, hoc quod est ex parte concupiscibilis, utpote pronitas quaedam ad utendum
aliqualiter concupiscibilibus, est quasi materiale in temperantia ; ordo vero, qui
est rectitudo, est quasi forma ejus ; et sie est in aliis virtutibus moralibus », de
verit. 14, 5.

4 « Imperium (potentiae superioris) et actus imperatus (potentiae inférions)
sunt unus actus humanus, sicut quoddam totum est unum, sed est secundum
partes multa», I-II 17, 4.

6 Um die Notwendigkeit des materialen Elementes vonseiten der sinnlichen
Kräfte für die Ganzheit des sittlichen Aktes entsprechend zu beweisen, beruft
sich Thomas immer wieder auf dieselbe Notwendigkeit des Leibes für die Vollendung
der ganzen menschlichen Person (vgl. z. B. I-II 17, 4 ; de virt. in com. 4, co. et ad 8).

6 Cf. de virt. in com. 4 ad 2.

' Cf. de virt. card. 4 ad 13.
8

« Omnium humanorum operum principium primum est ratio », I-II 58, 2.
3 Thomas spricht davon, daß das « ultimum complementum bonitatis actui



12 Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung

Durch diese Einheit wird in etwa die naturhafte Determination
der sinnlichen Kräfte aufgehoben und sie nehmen teil an echter menschlicher

Freiheit, freilich damit auch an der menschlichen Verantwortung h
Sie werden « Handelnde und nicht nurmehr Getriebene »2, eine
Erkenntnis, zu der die dem Aquinaten entgegengesetzte voluntaristische
Auffassung nicht durchzudringen vermag3.

jjs Î>C

Wir sind damit zu einem Ergebnis gekommen, das sich einem
Geheimnisbereich nähert, den wir wohl noch in manchen Einzelzusammenhängen

werden klären können, der uns aber stets in seiner letzten
Gegebenheit verhüllt bleiben dürfte. Mit Recht wird von anders gerichteten

Auffassungen nämlich auf die Gegensätzlichkeit aufmerksam
gemacht, die diese Lehre in sich vereinigt. Freiheit aus dem Geistigen
und Determiniertheit aus der sinnlich-körperlichen Sphäre sind für sie

unvereinbare Gegensätze. Entweder ist etwas determiniert oder nicht
determiniert, andere Möglichkeiten scheinen ausgeschlossen. Freiheitlich

wählen kann nurmehr der Wille4, er allein kann daher auch an
der übernatürlichen Freiheit der Kinder Gottes teilnehmen und zum

virtutis confertur in hoc, quod irascibilis et concupiscibilis absque difficultate
sequantur ordinem rationis », de virt. in com. 4 ad 2.

1 Wie weit diese Verantwortlichkeit in die sinnlichen Emotionen herabreicht,

hat die Scholastiker vor und zu Zeiten des hl. Thomas eingehend unter
dem Thema des « peccatum sensualitatis » beschäftigt (cf. Lottin O., 1. c., II
493-589). Thomas selbst hat die Frage an zahlreichen Stellen berührt (vgl. dazu
Lumbreras P., De sensualitatis peccato. Divus Thomas (Piac.) 32 (1929) N. 3 ;

Deman T., Le péché de sensualité. Mélanges Mandonnet, Paris 1930, I 265 ff.).
3 «... quodammodo agunt, non tarnen totaliter aguntur », de virt. in corn. 4

ad 11.
3 Man vergleiche zu der Frage, wie weit die sinnlichen Strebekräfte als « freie »

angesehen werden können, die Diskussion zwischen Suarez und Cajetan. Letzterer
gesteht ihnen eine gewisse positive Teilnahme an der Freiheit zu (cf. Com. in
I-II 74, 4), Suarez dagegen, für den die Funktion des sinnlichen Appetitus im
Verhältnis zum Tugendleben im Grunde genommen einen negativen Charakter
nicht überschreitet, lehnt eine solche ab. Daß derselbe dem Willen « widerstehen
kann », ist seine einzige Indeterminiertheit. Diese Tatsache « bedeutet aber nicht,
daß er frei gehorcht» (Suarez F., De anima, lib. V, cap. 6, n. 5).

4 Auch der Aquinate ist der Meinung, daß die « electio » sich im Willen
vollzieht (cf. I 83, 3-4). Aber für ihn besitzt der sinnliche Appetitus eine bedeutende

Möglichkeit positiven, wie freilich auch negativen Einflusses. Diese positive
Kommunikation ist Suarez unbekannt, daher die strikte Ablehnung einer
Teilnahme an der Freiheit. Zu den Vorläufern Suarez' gehört in dieser Frage
Bonaventura (vgl. seinen Kommentar zu den Sentenzen III 33, 3).



für das Tugendleben nach Thomas von Aquin 13

Prinzip des « Verdienstes » werden1. Vonseiten der sinnlichen Kräfte aber

gibt es keine echte Teilnahme daran, es sei denn als ausführende Organe2.
Thomas dagegen sieht darin keine sich ausschließenden Gegensätze,

sondern sich gegenseitig ergänzende und schließlich vollendende
Spannungspole. Es ist die klare und harmonische Konsequenz seiner
Grundauffassung über den Menschen als einer aus Körper und Geist gebildeten,
polar strukturierten, dynamischen Einheit. Für ihn gibt es eine

Gradabstufung des personalen Lebens mit seiner höchsten Aktuierung innerhalb

der Vernunft und des Willens selber3, wobei die sinnliche
Triebsphäre jedoch zur realen Teilnahme am menschlichen und weiterhin am
göttlichen Leben berufen ist. Das Geheimnis ist hier nicht größer als

dasjenige der menschlichen Wesensstruktur überhaupt. Denn es resultiert

daraus.

2. Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Teilnahme am Wert
und an der Würde der sittlichen Tugenden

Die psychologischen Ergebnisse über die Hinordnung der
sinnlichen Triebkräfte auf das höhere Leben der Vernunft und über deren

Vollendung durch diese Hinordnung, sowie die Tatsache einer gewissen
Indeterminiertheit und damit einer Teilnahme am rationalen Leben
führen den hl. Thomas zu der Feststellung : « Mit Notwendigkeit sind
in diese (sinnlichen) Kräfte Tugenden zu legen »l. Dabei zeigt dieses

« mit Notwendigkeit » an, daß es sich für ihn um eine gesicherte
Lehrmeinung handelt.

Wie erwähnt, wendet sich eine solche Auffassung gegen einige
Zeitgenossen und Vorgänger5, hat aber auch später zahlreiche und nam-

1 So Bonaventura, 1. c.
2 Ebenfalls Bonaventura, ibid.
3 « In formis invenitur quidam gradus. Sunt enim quaedam formae et vir-

tutes totaliter ad materiam depressae, quarum omnis actio materialis est
Intellectus vero est totaliter a materia liber Irascibilis autem et concupiscibilis
medio modo se habent Et sie est in eis virtus, id est inquantum elevatae sunt
a materia, et rationi obediunt », de virt. in com. 4 ad 4. Vgl. dazu I-II 17, 8 ad 1.

4 « In his potentiis necesse est ponere virtutes », I-II 56, 4. « In irascibili
et concupiscibili, quae sunt in inferiori appetitu, oportet ponere esse aliquas
virtutes », de virt. in com. 4, co.

6 Nach Bonaventura als Zeitgenossen muß zu den Vorgängern in etwa
Augustinus mit einer seiner verschiedenen Ansichten gezählt werden, wonach die
einzelnen Tugenden nichts anderes als ein « ordo amoris » oder « ex ipsius amoris



14 Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung

hafte Gegner gefunden1. Ihre Ablehnung oder Annahme entscheidet

u. E. mit weitverzweigten Konsequenzen, vor allem ins aszetische Leben

hinein, über die Wertung der psychosomatischen Emotionskräfte.

vario quodam affectu » zu erklären sind (cf. De mor. Eccl. cath. X 15 PL 32/1322 ;

de civ. Dei, XV 22 PL 41/467). Danach könnten alle Tugenden als im Willen
liegend gedeutet werden.

Als namhafter Vertreter dieser andersgearteten Auffassung muß weiterhin
Petrus Lombardus angesehen werden, der zwar die Frage nicht ausdrücklich
berührt. Da er aber lehrt : « Ipsa gratia est virtus » (IV. Sent. lib. 2, dist. 27, c. 10 ;

vgl. auch ib., c. 5 u. 11 ; cf. Lottin O., 1. c. III 100) und daher die Tugend nicht
ein Werk des Menschen, sondern ein Werk Gottes ist (cf. Lottin O., 1. c. ib.),
fällt a fortiori ein körperlich bedingter Träger derselben fort. Wohl schreibt er
an anderer Stelle die Tugend auch dem « liberum arbitrium » zu (II. Sent. d. 27,
c. 6). Aber dieses ist eine ausschließliche Sache der Vernunft und des Willens
(cf. ib. ; vgl. Graf T., 1. c. I 105-107). — Daß der Einfluß der beiden bedeutenden
Theologen bis zu Thomas auch für unser hiesiges Problem nicht gering war,
braucht nicht erwähnt zu werden. — Zu weiteren Zeitgenossen, die diese Auffassung
teilen, vergleiche man Graf T., 1. c. II 16.

Natürlich finden sich auch Autoren, die die gleiche Lehrmeinung mit dem
Aquinaten vertreten. So legen die « Lehrmeister der Fakultät der Künste von Paris »

die moralischen Tugenden in die sensitiven Strebekräfte, « weil ihre Akte und ihre
eigentümliche Entfaltung sich nicht im Intellekt vollziehen, sondern in den sensitiven

Kräften» (Lottin O., 1. c. I 524). Dabei haben ihre Darlegungen mit
denjenigen des Aquinaten eine besondere Ähnlichkeit. Es heißt über die « virtus
consuetudinalis » (spätere « virtus acquisita ») : « Consuetudinalis est a parte intel-
lectiua sicut ab origine et radice, et non sicut a complemente et perficiente ; immo
uirtus irascibilis et concupiscibilis et earum operationes sunt causa proxima effi-
ciens uel materialis virtutis consuetudinalis et sie complent et perficiunt uir-
tutem consuetudinalem » (Text zitiert bei Lottin O., 1. c. ib., Anm. 2). — Auch
Thomas spricht davon, daß die Tapferkeit und Maßhaltung in den sinnlichen
Potenzen ihr « complementum » fänden (cf. de virt. in com. 4 ad 2) und auch davon,
daß « origo et inchoatio » der moralischen Tugenden in der Vernunft lägen (cf. de
virt. card. 4 ad 13). Es legt sich somit die Frage nahe, ob er die Texte der «

Lehrmeister» gekannt hat, die Lottin in die erste Hälfte des 13. Jahrhunderts datiert
(cf. Lottin O., 1. c. I 506).

Die Autoren dieser Gruppe sind übrigens recht zahlreich. Um nur einige
zu nennen : Gottfried von Poitiers (f nach 1213) gehört hierher, der erstmals einige
Teile der nikomachischen Ethik in unserer Frage zu Rate zieht (cf. Graf T.,
I.e. I 125) und in Anlehnung an Aristoteles daher die moralischen Tugenden in
den Concupiscibilis und Irascibilis legt. — Ebenso ist Wilhelm von Auxerre hier
zu nennen (cf. Graf T., I.e. I 128 ff.).

Philipp der Kanzler, der freilich auch die augustinische Ansicht danebenstellt
(cf. Lottin O., I.e. III 168-1717 Graf T., I.e. I 152, 174-175), sowie Johannes
von Rupella( cf. Lottin O., 1. c. III 182 ; Graf T., 1. c. I 212 ff.), Odo Rigaldus
(cf. Lottin O., 1. c. III 160, v. 23-26), Albert der Große (III Sent. 23, 2. Cf. Lottin O.,
1. c. III 173 ; Graf T., 1. c. I 187) u. a. m. müssen ebenfalls an dieser Stelle erwähnt
werden.

Somit steht Thomas durchaus nicht mit seiner Ansicht isoliert da, sondern
schließt eine lang vorbereitete Lehrmeinung ab.

1 Zu ihnen zählt nach Duns Scotus (cf. III. Sent. 34, qu. un., ed. Parisiis,



für das Tugendleben nach Thomas von Aquin 15

Die thomasische Ansicht sagt über sie zuerst eine psychologische
Mitbeteiligung am Tugendleben und folgerichtig daraus « per se » eine

moralische Güte aus. Daß sie moralisch negativ wirksam werden, auch

wenn das bei einer großen Anzahl « der Masse » geschieht1, spricht nicht
gegen ihre grundsätzlich gute Bestimmung. — Die entgegengesetzte
Auffassung muß mit innerer Folgerichtigkeit für die Praxis, — theoretisch

kann die moralische Indifferenz der « Passionen » dabei ruhig
vertreten werden —, zu einer negativen Einschätzung der sinnlichen
Emotionskräfte für das sittliche Leben kommen. Da für sie das Erziehungsziel

nicht darin bestehen kann, die genannten Kräfte zur wirklichen
Teilnahme am Tugendleben heranzubilden, muß sie danach streben, das

Tugendleben möglichst wenig von ihnen stören zu lassen, sie also mit
ihren Einflüssen auszuschalten.

Da wir in Suarez den bedeutendsten und wohl auch
einflußreichsten Theologen der letzteren Richtung vor uns haben, wollen wir
in der Konfrontierung mit ihm die Lehre des hl. Thomas darlegen 2.

Wie begründet der Aquinate seine Ansicht näher und welche

Konsequenzen erwachsen aus ihr
Für ihn ist es ein Kennzeichen der Tugend, daß die aus ihr

hervorgehende Handlung in einer inneren Geschlossenheit3, mit Leichtigkeit
und Freude sich vollzieht4. Diese Merkmale gehören wesentlich zu ihr,
denn Tugend besagt den Zustand einer gewissen Vollendung für die
betreffende Potenz 5. Setzt man nun voraus, daß es überhaupt für das

Vernunftleben möglich ist, die sinnlichen Emotionen zu beeinflussen,

— und ohne diese Voraussetzung ist jede menschliche Ethik in ihren

tom. 15, p. 516, nr. 15 ; vgl. dazu die Kommentatoren ib., p. 518 ff.) vor allem
Suarez, Fr. (cf. De actibus hum. in genere tract. IV, disp. 3, sect. 7 ff., Ed. Parisiis,
torn. IV, p. 492 ff.), der neben Bonaventura und Duns Scotus Ockham, Henricus,
Buridanus u. a. als seine Vorläufer nennt (cf. I.e., p. 492).

1 Auch der hl. Thomas weiß um die praktische Situation in der Pastoration,
denn er hebt öfter hervor, quod « plures hominum passiones corporales sequuntur...,
pauci autem sunt, id est sapientes, qui ratione hujusmodi inclinationes moderentur »,

II-II 95, 5 ad 2 (cf. item I-II 31, 5 ad 1). Dennoch läßt er sich durch dieses
Mißtrauen erregende Faktum der Erfahrung nicht verleiten, die grundsätzliche Bewertung

der sinnlichen Emotionskräfte vornehmlich negativ zu bestimmen.
2 Diese Gegenüberstellung will nicht im geringsten in die Polemik von

Schulstreitfeindlichkeiten geraten, sondern den Versuch machen, rein um der Sache
willen die gegensätzlichen Auffassungen zu benennen und abzuwägen.

8 Thomas spricht von einer « uniformitas », cf. de virt. in com. art. 1.
4

« in promptu » und « delectabiliter » cf. 1. c., ib.
8

« Virtus enim secundum suum nomen, potestatis (i. e. potentiae) perfec-
tionem demonstrat », 1. c.



16 Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung

Wurzeln gefährdet —, d. h. daß die Triebe mit zu Handlungsprinzipien
des sittlichen Aktes werden können, so ist, um die genannten
Bedingungen des Tugendaktes zu erfüllen, unumgänglich eine Formation auch
dieser Kräfte nötig. « Denn ein Akt, der aus einer Potenz hervorgeht,
sofern diese von einer anderen bewegt wird, kann nicht vollendet sein,

wenn nicht beide Potenzen sich in einer guten Disposition zum betreffenden

Akt befinden ; wie auch die Herstellung eines Kunstwerkes nicht
zuträglich geschehen kann, wenn nicht sowohl der Künstler wie auch
das Instrument selbst zum Schaffen disponiert sind. »1

Diese « Disposition » stellt eine neue Realität innerhalb der
sinnlichen Triebkraft dar, die sie von Natur aus nur der Anlage nach mehr
oder weniger mitbringt2, die aber durch den Einfluß des Vernunftlebens
in ihr eine habituelle Formation erlangt und eine reale « perfectio »3

bedeutet. Sie ist somit etwas positiv Neues, ein echt humaner « Wert »,

der in den sinnlichen Triebkräften « erzeugt » wird4.
Um das Wesen dieser habituellen Vollkommenheit innerhalb der

sinnlichen Triebkräfte näher zu bezeichnen, spricht der Aquinate von
einer « habituellen Konformität dieser Kräfte zur Vernunft »5. Oder

er sagt, es « sei eine gewisse Vollendung, durch die die sinnlichen Kräfte
auf leichte Weise der Vernunft gehorchen »6. Oder für ihn sind diese

Tugenden nichts anderes als «eine Form, gesiegelt und eingeprägt in
die (sinnliche) Strebekraft vonseiten der Vernunft »7. Sie ist eine positive

« Geneigtheit »8 zu dem, was der Vernunft als gut erscheint.
Das Wesen der Tugend also als «Vollendung» jener Potenz, aus

der eine menschliche Handlung hervorgeht, sowie die Tatsache der

Mitbeteiligung der sinnlichen Strebekräfte beim menschlichen Tugendakt
sind es, die den Aquinaten dazu zwingend bestimmen, die sinnlichen
Triebkräfte als Träger des « bonum virtutis » anzusehen. « Denn wenn
der untergeordnete Appetitus nicht in einer vollendeten Disposition

1 I-II 56, 4.
2 « Ex parte corporis secundum naturam individui sunt aliqui habitus appeti-

tivi secundum inchoationes naturales ; sunt enim quidam dispositi ex propria
corporis complexione ad castitatem vel mansuetudinem, vel aliquid hujusmodi »,

I-II 51, 1.
3 Cf. II-II 117, 4.
4 Der Aquinate spricht davon, daß in ihnen das « bonum virtutis moralis

aggeneratur », cf. I-II 56, 4 ad 2.
6 Cf. 1. c., corp. art.
6 De virt. in com. art. 4.
7 L. c., art. 9.
8 Cf. de verit. 14, 5.



für das Tugendleben nach Thomas von Aquin 17

wäre, um den Befehl der Vernunft zu befolgen, dann besäße die Handlung,

die dem niederen Appetitus als nächstem Handlungsprinzip
zukommt, keine vollkommene Güte »1. Harmonische Einheit zwischen

rationalem Wollen und sinnlicher Emotion, Freude am Tugendstreben
und behendes Mitgehen mit den höheren Vernunfttendenzen sind das

Merkmal einer solchen Auffassung oder einer Persönlichkeit, die in dieser

Weise ihr Tugendleben erstrebt bzw. vollendet hat.
Aus dem Gesagten ist ersichtlich, daß die « Erzeugung » und

Ausübung dieser moralischen Tugenden innerhalb der sinnlichen Triebkräfte

nie ohne die Vernunft und den Willen möglich ist2. Bilden die

rationalen Kräfte aber die Ursache oder Wurzel, so stellen die
sinnlichen das « unmittelbare Prinzip » dar3. Sie sind die psychologischen

Träger, die « elicitive » die Tugend hervorrufen 4, wie sie auch die
Abschluß empfangende Instanz sind, in der sich das Tugendstreben « in
der letzten Abrundung seiner Güte vollendet »5. Ihre Emotionen bilden

zusammen mit denjenigen des rationalen Strebens einen einzigen Tugendakt

6, und gehen zutiefst damit in das Tugendleben ein.

Diese hohe Bedeutung, die der hl. Thomas den sinnlichen
Emotionskräften für das Tugendleben zuspricht, schließt einmal die
Teilnahme an der sittlichen Verantwortlichkeit ein, die nicht ausschließlich

nur eine Sache der Vernunft und des Willens ist. Zum anderen wird
aber auch die Würde derselben ersichtlich, die Anerkennung und Beachtung

für diese Bereiche fordert. « Das Lob der Tugend gebührt nicht

1 De virt. in com. art. 4.
2

« Virtutes istae (sc. temperantia et fortitudo) sunt quidem in irascibili (et
concupiscibili) quantum ad earum derivationem, sed secundum originem et inchoa-
tionem sunt in ratione et voluntate », de virt. card. art. 4 ad 13. — Diese Bezogen-
heit bringt einen Zusammenhang der einzelnen Kardinaltugenden mit sich, der
nach der Auflassung des Aquinaten durch die Tugend der Klugheit vornehmlich
geleistet wird, da keine echte Tugend ohne rationale Einsicht mit nachfolgender
freiheitlicher Entscheidung geschehen kann. Dies aber steht der Tugend der Klugheit

zu (cf. I-II 65, 1). -— Zur geschichtlichen Entwicklung dieses Problems vgl.
für die Scholastik Lottin O., Psychologie et Morale aux XIIe et XIIIe siècles

(Louvain-Gembloux 1942-1954) III, p. 197-252. Eine eingehende Darlegung der
Doktrin des Aquinaten findet sich bei Utz F., De connexione virtutum moralium
inter se secundum doctrinam St. Thomae Aquinatis. Vechta i. Old. 1937.

3 « Principium proximum », de virt. in com. 4, co. ; vgl. de virt. card. 4 ad 13.
4 Cf. Graf T., 1. c. II 114 u. I 249 ff.
5 «... pro tanto dicitur esse virtus in irascibili vel concupiscibili inquan-

tum per virtutis habitum ultimum complementum bonitatis actui virtutis con-
fertur, in hoc scilicet quod irascibilis et concupiscibilis absque difficultate sequantur
ordinem rationis », de virt. in com. 4 ad 2.

6 Cf. I-II 17, 4.

2



18 Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung

nur der Seele » \ d. h. den höheren Bewußtseinskräften, sondern ist auch
den wohlgeführten Äußerungen der niederen Emotionen zu zollen 2.

Die Tatsache, daß ohne ihre gehorsame Einbeziehung kein vollendetes

Tugendleben nach der Ansicht des Aquinaten möglich ist, muß unser
volles Augenmerk in der praktischen Menschenführung auch auf sie und
ihre harmonische Entfaltung richten. Nicht als ob sie in dem Sinne
« gepflegt » werden sollten, daß sie schnell und häufig genug ihre
Eigenbefriedigung erhielten. Darauf richten sie sich von Natur aus. Vielmehr
besteht die Aufgabe der Erziehung darin, sie zu einer solchen Formung
zu bringen, daß ein Übermaß ihrer Triebmacht gemäßigt, ihre vernunftgelenkte

Eigentendenz aber sich harmonisch entfalte3.

# # #

Die ganze Reichweite einer solchen Konzeption wird erst dann

ersichtlich, wenn man sie mit der entgegengesetzten Auffassung
konfrontiert, wie sie am weitesten von Suarez entfaltet wurde.

Nach der Ansicht des spanischen Theologen « liegen alle moralischen

Tugenden 'per se primo' im Willen, denn die Akte dieser Tugenden
werden vom Willen hervorgerufen »4. Kann man nach ihm innerhalb
der sinnlichen Strebekräfte wohl « Gehaben » annehmen, « so sind sie

doch nicht im eigentlichen Sinne Tugenden, wie diejenigen im Willen »,

sondern werden nurmehr « per denominationem extrinsecam » so

benannt 5. Die innerhalb der sinnlichen Strebekräfte herangebildeten
Gehaben sind von denen im Willen physisch verschieden («physice
distincte »). Allein die letzteren sind als Tugenden im eigentlichen Sinne

zu bezeichnen 6. Da die ersteren keinerlei ethische Qualifikation besitzen

1 Cf. I-II 56, 4, objectio 3, wo Thomas den Einwand macht, daß « totum
(meritum) rationali parti debetur, quodirascibilis et concupiscibilis recte regantur ».

Er lehnt in der Antwort diese Auffassung ab (cf. ib. ad 3).
2 Daß auch dem sensitiven Teil Verantwortung wie Lob für das sittliche

Verhalten in gewisser Weise zukommt, ist der voluntaristischen Auffassung
unverständlich. Die Neuroseforschung stellt diesen Tatbestand jedoch immer deutlicher
heraus (vgl. Caruso I., Psychoanalyse und Synthese der Existenz, Freiburg i. Br.
1952, p. 38 ff.).

3 « Virtus in irascibili et concupiscibili existens contrariatur superexcel-
lentiae inclinationis praedictarum virium in sua objecta », « non tarnen ita, quod
totaliter inclinatio earum tollatur », de verit. 25, 7 ad 3 et ad 2.

4 Suarez F., de act. hum. in genere tract. IV, disp. 3, sect. 7, nr. 5 (Ed. Vivès,
Parisiis 1856, torn. IV, p. 493).

6 Cf. 1. c., n. 10.
0 Cf. 1. c„ ib.



für das Tugendleben nach Thomas von Aquin 19

und somit jeder freiheitlichen Note entbehren, sind solcher Art «

Gehaben » als einfache Gewohnheitschemen anzusprechen, nicht aber als

Tugenden. —
Man könnte nun zunächst versucht sein zu sagen, es handele sich

hier nurmehr um eine terminologische Verschiedenheit, die sachlich
keine Bedeutung habe, wenn sie nicht in einem doktrinären Zusammenhang

stände, der zu einer grundsätzlich anderen Einstellung gegenüber
den sinnlichen Emotionskräften und ihrer Aufgabe innerhalb des Tugendlebens

führen muß. Diese wiederum muß sich weitgehend auf konkrete
Erziehungstendenzen auswirken. Gehen wir diesen Zusammenhängen
etwas nach

Bedeutete nach Thomas das « Gehaben » im sinnlichen Strebevermögen

eine seinsmäßige und moralische Vervollkommnung (« perfectio »),

und somit wirklich eine Tugend, die durchaus einen positiven Akt zu
leisten hatte, nämlich die gefügige Einordnung der Sinnesemotionen in
Form einer innerlich mitgehenden Geneigtheit gegenüber den rationalen
Interessen, so liegt die Aufgabe des « Habitus » innerhalb der sinnlichen
Strebekräfte für Suarez genau in entgegengesetzter Richtung. Die
Hilfeleistung des sinnlichen « Habitus » für das Tugendleben besteht nach
seiner Auffassung wesentlich darin, daß er die sinnlichen Emotionskräfte
« dazu geneigt macht, nicht zu hegehren ». Das versteht er unter « sie

zügeln und zurückhalten »1. Dem selbst gestellten Einwand, der Formaleffekt

eines « Gehabens » müsse ein positiver und kein negativer sein,

antwortet Suarez ausdrücklich, das Positive dieses Gehabens bestehe

eben darin, daß der sinnliche Appetitus « nicht nur von seinem Akt
abläßt, sondern auch positiv auf seine Weise nicht will, oder den sinnlichen

Objekten widerspricht »2.

Es ist geradezu frappant, Suarez hier mit den fast gleichen Worten
in diametralem Gegensatz zur Ansicht des hl. Thomas zu hören. Denn
dieser sagt zu derselben Frage : « Es ist offenkundig, daß die moralischen

Tugenden, die sich um die sinnlichen Emotionen als um die ihnen

eigentümliche Materie bemühen, ohne diese Emotionen nicht sein
können. Der Grund hierfür liegt darin, daß im anderen Falle folgen
würde, die moralische Tugend bewirke, daß die sinnliche Emotions-

1
« Per hos ergo actus {sc. voluntatis) generatur habitus (in appetitu sensi-

tivo) inclinans ad non appetendum, et hoc est appetitum frenari et deteneri »,

Suarez F., 1. c., sect. 7, nr. 9, p. 495.
2 « Appetitus sensitivus sibi negat, quod esset sibi delectabile et jucundum,

quod facit non solum cessando ab actu, sed etiam positive suo modo nolendo,
vel respuendo talia objecta », 1. c., ib.



20 Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung

anlage überhaupt überflüssig werde. Es kommt der Tugend aber nicht

zu, daß jene Bereiche, die der Vernunft untergeordnet sind, von eigenen

Akten ablassen, sondern daß sie, die eigenen Akte vollziehend, den Befehl
der Vernunft ausführen. »1

Hiermit dürften die entgegengesetzten Positionen in ihrem enG
scheidenden Punkt klar hervortreten. Nach Ansicht des « Doctor ange-
licus » werden die sinnlichen Emotionen vom Tugendleben aufgefangen
und gelenkt, nicht aber zum Ersterben genötigt. Demgegenüber liegt
für Suarez die Leistung des « Habitus » in ihnen wesentlich in der

Zurückdrängung oder Aufhebung der sinnlichen Emotionen. Das ist die
Funktion dieser « Gewohnheitsschemen ». « Frenari et deteneri » sind die

Termini, mit denen Suarez ihre Aufgabe bezeichnet, wodurch sie den

Tugenden der « Temperantia » und « Fortitudo » die Vorbereitungsdienste

innerhalb der sinnlichen Triebkräfte zu leiten haben.

* * *

Es könnte nun trotz obiger Darlegungen eingewandt werden, auch
der Aquinate sehe die Aufgabe der « Temperantia » darin, die sinnlichen
Triebemotionen zurückzudrängen oder dieselben zu zügeln.

Darauf ist zu erwidern : Wohl kennt der hl. Thomas diese Funktion
der genannten Tugend und benutzt die Termini « refrenare » bzw.
« reprimere »2. Aber diese Auswirkung ist für ihn « per accidens » und

zwar nur gegenüber denjenigen « Leidenschaften », die einen Überschuß

an Triebstärke aufweisen ; « per se » liegt die Funktion der Tugend
durchaus in einer positiven Tat, nämlich in der « moderatio ». Ausdrücklich

stellt er fest : « Es kommt der Maßhaltung3 und der Tapferkeit
nur beiläufig zu, den Überfluß an Leidenschaften zurückzudrängen,

1 « Planum est quod virtutes morales, quae sunt circa passiones sicut circa
propriam materiam, sine passionibus esse non possunt. Cujus ratio est, quia secundum

hoc sequeretur, quod virtus moralis faceret appetitum sensitivum omnino
otiosum. Non autem ad virtutem pertinet, quod ea quae sunt subjecta ration!,
a propriis actibus vacent, sed quod exequantur imperium rationis, proprios actus
agendo », I-II 59, 5.

2 « Temperantia reprimit concupiscentias delectationum tactus » (I-II
61, 3. Cf. ib., art. 2). « Ad temperantiam pertinet refrenare delectationes sensibiles »

(II-II 114, 2 ad ; cf. I-II 61, 3).
3 Übrigens sei hier erwähnt, daß der deutsche Terminus « Maßhaltung » nur

sehr einseitig den lateinischen Begriff der « temperantia » widergibt ; eine
Tatsache, die J. Pieper erwähnt und deren nachteilige Folgen er mit Recht hervorhebt
(vgl. Pieper J., Zucht und Maß, München 1947, S. 8 ff.).



für das Tugendleben nach Thomas von Aquin 21

insofern sie solch übermächtige Leidenschaften im Subjekt vorfinden.
Ihrem eigentümlichen Wesen nach aber kommt es diesen Tugenden zu,
jene Leidenschaften auszugleichen. »1

Zudem benutzt der Aquinate diese Termini meist nur dort, wo er
den Unterschied zwischen der Tapferkeit und der Maßhaltung aufzeigen
will. Da die letztere nämlich jene Triebkräfte zu ordnen hat, die einen

Impuls besonderer Heftigkeit gegen die Vernunft oft aufweisen, wie der

Nahrungs- und Sexualtrieb, wird ihre Funktionsweise unterschiedlich
zur Tapferkeit treffend durch ein « Eindämmen der Leidenschaften »

gekennzeichnet2. Wo er jedoch über die Maßhaltung in sich ohne die

Gegenüberstellung zur Tapferkeit handelt, benutzt er fast ausschließlich

den Terminus « moderatio » oder « modificare »3.

Daß für ihn die Hauptaufgabe der Tugend nicht in einer
Unterdrückung, sondern in einer positiven Mitbeteiligung der sinnlichen Triebkräfte

besteht, wird am deutlichsten in der Tugend der Tapferkeit. Hier
ist es geradezu die Aufgabe der Tugend, die Triebemotionen zu stärken,
die durch die Erbsünde geschwächt sind4, so daß sie vom « arduum »

nicht ablassen, das ihnen von der Vernunft als notwendig zu erstrebendes
Ziel vor Augen gestellt wird. Der Tapfere benutzt den Zorn 5 und die

gemäßigte Kühnheit6, wozu uns Christus selbst ein unleugbares Beispiel
gibt '. Die höchste Möglichkeit ihrer Teilnahme am Tugendleben aber
erfahren die dem Irascibilis zugehörigen Emotionskräfte im Einsatz für
die Sache Gottes, im Martyrium. Denn « der vollendetste Akt des

Irascibilis besteht darin, selbst den Tod um Christi willen zu überwinden »,

was im Martyrium geschieht8.
Für den hl. Thomas handelt es sich also, wo er die Ausdrücke

« Zurückdrängen », « Zurücktreiben », « Zügeln » (reprimere, repellere,
refraenare) benutzt, stets um die Einschränkung der Triebw&mnacht,
nie aber um eine Ertötung der Triebemotion als solcher. Für ihn würde

1 « Accidit temperantiae et fortitudini quod superabundantiam passionum
repellat inquantum invenit passiones superabundantes in subjecto. Sed per se
convenit hujusmodi virtutibus passiones moderari », I 95, 3 ad 1.

2 Cf. I-II 61, lu. 3; II-II 141, 2.
3

« Temperantia importât moderantiam quandam », II-II 141, 3.

« Temperantia directe modificat passiones concupiscibilis », ib., ad 1. Cf. I 95, 3

ad 1 ; II-II 117, 6 etc.
4 Cf. I-II 85, 3. 6 Cf. II-II 123, 10.
6 Cf. II-II 127, 1 ad 1.
7 Cf. Mc. 3, 5 ; in Gleichnissen dargelegt : Mt. 18, 34; 22, 7. Vergleiche dazu

Jo. 2, 14-17.
8 IV Sent. d. 49, 1. 5, sol. 1.



22 Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung

eine solche der menschlichen Natur widersprechen und somit ein «vitium»
und zwar im moralischen Sinne des Wortes darstellen 1.

Ein solches « vitium », das freilich nur dort vorliegt, wo nicht aus
höheren Motiven auf die Erfüllung eines Naturtriebes verzichtet wird2,
lehnt er sowohl für den Nahrungs- und Sexualtrieb als unsittlich ab 3,

dessen Ursache er in einer unnatürlichen Abneigung gegenüber
vernunftgeordnetem körperhaft-sinnlichem Genuß sieht4, wie er auch das Fehlen
der « Todesfurcht », die aus dem Selbsterhaltungstrieb hervorgeht, als

unmoralischen Defekt verurteilt 5. Auch bei Verzicht auf einen gewissen
Bereich sinnenhafter Freude aus höheren Motiven, beispielsweise durch
das Gelübde der Jungfräulichkeit, ist es für den Menschen unmöglich,
völlig jegliche körperlich bedingte Lust auszumerzen. Denn die

Selbsterhaltung fordert wenigstens Nahrungsaufnahme. « Die Erhaltung des

Körpers aber geschieht durch genußbereitende Tätigkeit. Deshalb kann
es kein geistig werthaftes Dasein für den Menschen geben, wenn er von
allen sinnenhaften Freuden absteht. »6

Für diejenigen aber, « denen es aus ihrer Standespflicht heraus

zukommt, körperlichen Tätigkeiten und der fleischlichen Zeugung zu
obliegen, ist es lobenswert, sich nicht (dieser Freuden) zu enthalten » 7. —

1 « Omne illud, quod contrariatur ordini naturali est vitiosum. Natura autem
delectationem apposuit operationibus necessariis ad vitam hominis. Et ideo naturalis

ordo requirit, ut homo infantum hujusmodi delectationibus utatur, quantum
necessarium est saluti humanae, vel quantum ad conservationem individui, vel
quantum ad conservationem speciei. Si quis ergo infantum delectationem refugeret,
quod praetermitteret ea quae sunt necessaria ad conservationem naturae, peccaret,
quasi ordini naturali repugnans ». II-II 142, 1. Vgl. I-II 72, 8.

a Cf. II-II 142, 1. 8 Cf. 1. c., ebenso II-II 152, 2 ad 2.
4 « Motivum in peccato insensibilitatis est odium delectatiorium cor-

poralium », I-II 72, 8.
5 Cf. II-II 126, 1.
6 II-II 142, 1 ad 2. —• Vgl. ib., 114, 2 ad 1 ; I-II 34, 1. —- Der « Doctor ange-

licus » kennt freilich auch einen Stand, in dem der Mensch zum Besitz solcher
Tugenden gelangt ist, die eine « göttliche Ähnlichkeit » besagen, und « die man
die Tugenden der schon geläuterten Seele nennt» (I-II 61, 5). In diesem Zustand,
« kennt die Maßhaltung keine erdhaften Begierden und die Tapferkeit kennt keine
'Leiden' mehr » (ib.). — Es ist bekannt, daß diese Doktrin unter dem Einfluß
plotinischer Tugendlehre entstanden ist (cf. van Lieshout H., La théorie ploti-
nienne de la vertu. Essai sur la génèse d'un article de la somme théologique de
S.Thomas. Fribourg-Paderborn 1926, p. 66 ff., 164 fi.), die der Aquinate durch
Macrobius kannte (cf. Lieshout, 1. c., p. 170). Man darf diese plotinischen
Elemente aber nicht überwerten und muß die anderen Texte (cf. z. B. S. 21, Anm. 1)

vergleichend gegenüberstellen, um die Gesamtsicht des hl. Thomas zu erhalten
(vgl. dazu Lieshout, I.e., p. 178 ff.).

' « Uli, quibus ex officio competit operibus corporalibus et generationi carnali
vacare, laudabiliter (a delectationibus corporalibus) non abstinent », II-II 142, lad 2.



für das Tugendleben nach Thomas von Aquin 23

Daher teilt der Aquinate auch durchaus nicht die Ansicht vieler Kirchenväter

vor ihm1, der vollkommene Mensch im Paradieseszustande würde
keinerlei sinnliche Lust im Zeugungsakt empfunden haben ; im Gegenteil,

nach ihm hätte er sie in vollkommener Weise empfunden, « sie wäre
nämlich um soviel größer gewesen, wie die Natur unverdorbener und
der Körper empfindsamer war ; wie auch ein maßvoller Mensch bei
der Nahrungsaufnahme nicht geringeren Genuß empfindet als ein
Schlemmer, sondern seine Begierde nur weniger über diesem Genuß

verweilt »2. Somit hängt nach der Ansicht des hl. Thomas alles davon
ab, ob sich die sinnliche Emotion und ihre Befriedigung «gemäß der
Vernunft verhält »3. Dann nimmt sie am « bonum humanum » teil.

Das schließt nicht aus, daß der Aquinate, der wohl von der griechischen

Antike her in seiner Bewertung des Psychosomatischen für die
menschliche Persönlichkeit geleitet wird 4, als Heiliger mit jenem « Sinn
Christi », von dem der hl. Paulus spricht5, sein letztes Urteil über diesen

Bereich und seine Gefährdung zum Bösen fällt. Danach ist es menschlichen

Kräften schlechthin nicht möglich, die sinnlichen Triebe bis in
eine letzte Wurzel zur vollkommenen « moderatio secundum rationem »

zu führen, eine Ansicht, die von der modernen Forschung verblüffend
bestätigt wird6. Dadurch wird unser Blick auf die Notwendigkeit der

1 Es gibt eine Reihe bedeutender kirchlicher Autoren, die in der geschlechtlichen

Lust als solcher eine Sünde sahen, auch, wenn der geschlechtliche Akt
innerhalb der Ehe und naturgemäß ausgeübt wird. So etwa am deutlichsten Leo
der Große, der hervorhebt : « Voluptas ipsa esse sine culpa nullatenus potest »

(Monumenta Germaniae Ep. II 340, 19. Cf. dazu Sermo 22, c. 3 PL 54/196. Vgl.
Lindner D., De usu matrimonii. Seine sittliche Bewertung in der kath.
Moraltheologie alter und neuer Zeit. Freising-München 1929, p. 68 ff.). Aus diesem Grunde
wurden einige dazu bewegt, für das Elternpaar im paradiesischen Zustand
entweder die Zeugung durch den Coitus sexualis abzulehnen (so Johannes Damascenus,
den Thomas als Autorität für diese Auflassung in seiner Objektion zitiert ; cf. I 98, 2

obj. 1) oder die sinnlich-lustvolle Befriedigung dabei auszuschließen (so z. B.
Anselm von Laon (vgl. Lindner, I.e., p. 89). Thomas lehnt beides ab. Für ihn
fordert die Naturordnung, « ut ad generandum conveniant per coitum mas et
femina» (I 98, 2), und diese ist als Schöpfung Gottes gut. Über die dabei
entstehende « delectatio » urteilt er im Anschluß an den Stagiriten : « Idem est
judicium de delectatione et Operationen (cf. IV. Sent. 31, 2, 2 u. 3).

2 I 98, 2 ad 3. 3 Cf. II-II 141, 1 ; II-II 23, 3 ; ib. 58, 8.
4 So folgt Thomas in unserer Frage seinem Lehrer Aristoteles, der ebenfalls

die Maßhaltung und Tapferkeit in den sinnlichen Strebekräften gelegen sein läßt :

« Soxoüotv yàp töv àXôywv psocôv aörai elvat ai àpsrai. Eth. Nik. III 13,1117 b 23.

Vgl. dazu ib., III 11, 1116 b 31 u. 1117 a 4 ; II 7, 1107 b 5 ; III 13, 1117 b 25 fi.
u. 1118 a 23 ff.

5 Cf. 1. Kor. 2, 12-16.
8 Oraison faßt die Erfahrung der tiefenpsychologischen Forschung bzgl.



24 Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung

Gnade besonders auch für die endgültige Wiederherstellung dieses

Bereiches gelenkt.
Im ganzen ist aber an der grundsätzlich positiven Bewertung der

sinnlichen Emotionskräfte vonseiten des Aquinaten nicht zu zweifeln,
wie umgekehrt die suarezianische Auffassung mit Notwendigkeit zur
interdiktiven Haltung ihnen gegenüber führen muß. Denn für den

letzteren können sie nicht zu echten Trägern der Tugend werden, d. h.
sie können nicht in die eigentlich humane Dynamik eingehen. Darum
muß ihre günstigste Funktion darin bestehen, die geistigen Interessen

nicht zu stören. Das vermögen sie aber nur, wenn sie sich ihrer eigenen
Triebtendenz enthalten. Auf Grund der Einwurzelung im selben Subjekt
gibt es nämlich dann keine andere Möglichkeit mehr, wenn Trieb- und
Willenstendenz nicht auseinandertreiben wollen. So muß der Wille, der
bei ihm wesentliche Präponderanz gegenüber den sinnlichen
Triebkräften besitzt1, denselben gegenüber eine ausschließlich interdiktive
Funktion2 ausüben, wogegen Thomas dem rationalen Leben « per se »

eine « moderative »3, oder darüber hinaus eine « assumptive » 4, jedenfalls

also eine durchaus konstruktive Aufgabe im Gesamtorganismus des

Tugendlebens zuspricht. Für ihn gehört es notwendig « zur Vollendung
der moralischen Güte, daß der Mensch nicht nur dem Willen nach,
sondern auch dem sinnlichen Streben nach zum Guten bewegt werde,

gemäß jenem Psalmwort5 : 'Mein Herz und mein Fleisch jubelten dem

lebendigen Gott entgegen', wobei wir 'Herz' für das geistige, 'Fleisch'
für das sinnliche Strebevermögen setzen wollen »6.

der Sexualkraft mit der Feststellung zusammen : « Le parfait et idéal épanouissement

sexuel ne se produit jamais complètement» (Oraison M., I.e., p. 16 ;

vgl. auch ebd. S. 44).
1 Vgl. oben, S. 18, Anm. 4.
2 Diese Tatsache wird dadurch nicht geändert, daß Suarez die Möglichkeit

eines positiven Einflusses vonseiten der recht geleiteten Passionen für das Tugendstreben

zugesteht (vgl. Suarez F., De passionibus, disp, I, sect. 2, Ed. Parisiis,
torn. IV, p. 547 fl.), also die « Leidenschaften » nicht etwa in sich als unmoralisch
ansieht. Diese Frage war seit Augustinus (cf. de civit. Dei 14, 9 fl.) und Thomas
(cf. I-II 24) nicht mehr diskutabel. Aber diese « Passionen » nehmen nicht direkt
am « bonum morale » teil, sondern sind nur positiv, insofern sie als « actus imperati
voluntatis » angesprochen werden können (cf. Suarez F., 1. c., n. 3, p. 458).

3 Cf. I 95, 3 ad 1.
4

« Quia appetitus sensitivus movetur per imperium rationis ad hoc, quod
cooperetur ad promptius agendum, idcirco ponebant (peripathetici) et iram et alias
passiones animae assumendas esse a virtuosis, moderatas secundum imperium
rationis», II-II 123, 10. — Es ist bekannt, daß Thomas dieser peripatetischen
Tradition folgt und die stoische zurückweist (cf. I-II 24, 2-3).

6 Ps. 83, 3. 6 I-II 24, 3.



für das Tugendleben nach Thomas von Aquin 25

Thomas steht jedoch nicht nur in Übereinstimmung mit dem Geist
der Antike, der in Aristoteles diesbezüglich seinen Ausdruck gefunden1 ;

er weiß sich nicht nur als Interpret der Offenbarung, sondern er steht
darüber hinaus in völligem Einklang mit wichtigen Erkenntnissen und
Forderungen der modernen psychologischen und pädagogischen
Forschung.

Es ist nämlich schwer einzusehen, wie es zu der nötigen Harmonie
psychischen Lebens kommen soll, wenn auf der einen Seite, was heute
kaum mehr in Frage gestellt werden kann2, die psychosomatisch
bedingten Emotionen sich bis in die höchsten Bereiche der Persönlichkeit
erstrecken, so daß sie sie qualitativ mitbedingen und innerhalb dieses

Lebens auch die reinste Willenstat nicht ohne deren Begleitung möglich

ist ; wenn auf der anderen Seite dagegen jene psychischen Energien
am besten ausgeschaltet werden müssen, damit es zum ungestörten
Tugendakt des Willens kommen kann. Dabei läßt sich nicht verkennen,
daß die psychosomatischen Emotionskräfte zunächst von bedeutend

größerer energetischer Macht sind als die eigentliche Willenssphäre, eine

Tatsache, die nicht erst durch Freud 3 entdeckt, sondern dem Inhalte
nach dem Aquinaten längst bekannt ist *.

1 Der obige Hinweis auf Aristoteles kann natürlich nur von fern andeuten,
daß sich im Stagiriten philosophisch die Einstellung der griechischen Antike gegenüber

dem Leib und den leiblichen Kräften kundtut, wie wir sie im künstlerischen
Raum durch die Plastiken der großen Meister, etwa eines Phidias, Praxiteles,
Myron u. a. ausgedrückt finden. Es ist die Anerkennung des Leiblichen, aber in
seiner geistbestimmten und -gerichteten Ordnung.

2 Um nur ein Urteil von kath. Seite in diesem Zusammenhang zu nennen,
sei J. Nuttin erwähnt. Er stellt abschließend zu einer Untersuchung fest :

« Notre action n'émane jamais que partiellement d'une élaboration spirituelle des
'mobiles' Dans notre conduite l'élément spirituel n'est jamais qu'une composante,

parce qu'il ne constitue dans notre être même qu'une composante parmi
d'autres » ; Nuttin J., Psychanalyse et conception spiritualiste de l'homme.
Louvain-Paris 1950, p. 197.

3 Freud sagt diesbezüglich, daß das « Ich in dynamischer Hinsicht
schwach ist, seine Energien hat es dem Es entlehnt » (Neue Folge der Vorlesungen
zur Einführung in die Psychoanalyse, Ges. Werke, London 1939 ff., Bd. 15, p. 82-83),
wobei das « Ich » jene Bewußtseinssphäre darstellt, die inhaltlich sich etwa mit
dem decken würde, was Thomas « Vernunft » und « Wille » nennt ; das « Es » aber
die unbewußten Bereiche ausmacht, die unmittelbar dem Somatischen verbunden
sind. Wie weit die einseitige Ableitung des « Ich » vom « Es » in der Freud'schen
Interpretation gültig ist, soll hier unberührt bleiben (vgl. dazu Nuttin J., 1. c.,
p. 61 ff.).

1 Der hl. Thomas spricht davon, daß die sinnlichen Freuden für den
Menschen intensiverer Art sind als die geistigen (« quoad nos delectationes corpo-
rales sunt magis vehementes» quam intellectuales I-II 31, 5), was entsprechend



26 Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung

Wie soll sich ein emotional reiches Tugendleben entfalten, wenn
diese enorme energetische Quelle ungenutzt oder gar unterdrückt
bleibt Ein solches muß nicht nur notwendig zu einem kalten Derivat
einer dünnen voluntaristischen Oberschicht des psychischen Organismus

abgleiten und, falls es konsequent durchgeführt wird, reichen

Impulsen spontaner seelischer Bewegungen entsagen, die Ursprung und
Initiative aus dem sinnlichen Bereich des menschlichen Gefühllebens

hernehmen a. Es muß auch fortlaufend bei willensschwachen Naturen

gefährdet sein, zu Verdrängungskomplexen zu führen. Die interdiktive
Haltung des Willens gibt dafür die besten Ansätze. — In der Tat läßt
sich ernsthaft die Frage stellen, wie weit eine solche theoretische

Konzeption über die Entfaltung des Tugendlebens jene praktischen Folgen
oft so beklagenswerter Natur gezeitigt hat, die man bei zahlreichen
Persönlichkeiten intensiverer aszetischer Absichten bemerken kann. Sie

sind oft durch eine geradezu erstaunliche Kälte für die menschlichen

Belange der notleidenden Umwelt oder andererseits durch eine
bemitleidenswerte Unsicherheit gewissen Triebbereichen gegenüber
gekennzeichnet, die als Zeichen unverarbeiteter oder « verdrängter »

Triebenergien anzusprechen sein dürften.

Jedenfalls aber steht außer Frage, daß die thomasische Konzeption
über die Bedeutung des sinnlichen Triebbereiches für das Tugendleben

jenen wichtigen Erkenntnissen moderner Forschung Rechnung zu tragen

vermag, ja mit ihnen konform geht, wonach die sinnlichen Emotions¬

auf die ihnen zugeordneten Triebkräfte auszudehnen ist. Dabei sind sie um so
intensiver, je mehr es um die Belange der vitalen Lebensbedürfnisse geht (cf. II-
II 155, 2). Ihre aktuelle Macht kann so groß werden, daß sie vollkommen das
höhere Bewußtseinsleben zur Seite drängt (cf. I-II 6, 7 ad 3. II-II 150, 4 ad 3).

2 So fraglich die These Ludw. Klages' vom « Geist als Widersacher der Seele »

ist, so sehr erhebt sich hier doch das Problem, ob die Verrationalisierung einer
voluntaristisch geprägten Ethik nicht ein Menschenbild heraufbeschworen hat,
das an Tiefendimension, Plastik und Vielfalt verkümmert ist zugunsten eines
scheinbar glatt funktionierenden aber nivellierten Willensgefüges, m. a. W., ob wir
nicht einem Rationalismus oder rationalistisch geprägten Voluntarismus der Ethik
auch von kath. Seite in der Praxis zum Opfer gefallen sind, deren Kennzeichen
eine gewisse Unmenschlichkeit ist. Das aber wäre das Ergebnis einer Tugendlehre,
die sich von derjenigen des Aquinaten in einem fundamentalen Punkt entfernt
hat. —Jedenfalls betrachtet Kretschmer den erwähnten Verdacht als Tatsache
und sieht darin den Grund, warum die Seelsorge vonseiten der Kirche heute für
so weite Kreise ihren Einfluß zugunsten der Psychotherapie verloren hat, wobei
die letztere sich besonders zum Anwalt der « mißachteten Seelenkräfte » gemacht
habe (cf. Kretschmer W., Psychotherapie und Seelsorge. Jahrbuch f. Psych, u.
Psychotherapie 2 [1954] 176 II.).



für das Tugendleben nach Thomas von Aquin 27

kräfte ihrer Natur nach zunächst konstruktiven Charakter für die
Gesamtpersönlichkeit haben. Sie fordert dementsprechend, daß eine
Morallehre der Triebwelt gegenüber zu allererst aufbauend und nicht
interdiktiv sein müsse, um ein Menschenbild zu entfalten, das den vom
Schöpfer als kostbare Gabe mitgegebenen somatischen Lebensbereich

auswertet, um den ganzen Menschen zur ausgewogenen Reife zu führen
und damit die Voraussetzung für seine höchste Vollendung in der
Gottesliebe zu schaffen.


	Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung für das Tugendleben nach Thomas von Aquin

