Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 2 (1955)

Heft: 1

Artikel: Die sinnlichen Triebkréfte in ihrer Bedeutung fir das Tugendleben nach
Thomas von Aquin

Autor: Pflrtner, Stephanus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760490

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

' Dic sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung
fir das Tugendleben nach Thomas von Aquin'’

VoN STEPHANUS PFOGRTNER O. P.

Von jeher hat die Frage um die gegenseitigen Einfliisse von
somatisch gebundenem und rational freiem Seelenleben den mensch-
lichen Geist beschiftigt. Denn mit ihrer Beantwortung steht und fillt
die Anerkennung eines der fundamentalen Prinzipien fiir das gesamte
menschliche Verhalten, sei es im individuellen oder sozialen Raum,
nimlich das der ethischen Freiheit. Die modernen Forschungen um
den psycho-somatischen Anteil im Menschen haben mit ihrer bis dahin
unbekannten quantitativen Ausdehnung und der auBerordentlichen
Intensitit ihrer Untersuchungen dies Problem in ein neues Stadium der
Dringlichkeit gestellt. Es geht dabei zugleich um die Existenz eines sitt-
lich freien seelischen Bereiches, wie weiterhin um die A7¢ seines Ein-
flusses auf die anderen psychischen Sphiren. Die psychologische Frage-
stellung geht damit in eine philosophische Problematik ethischer oder
anthropologischer Natur iiber 2.

! Hier und im Folgenden nehmen wir den Begriff « Triebkraft » im vorwissen-
schaftlichen Sinne und daher unabhangig von jeder Diskussion, wie sie diesbeziig-
lich in der modernen Literatur stattgefunden hat. Wir verstehen darunter also
jene Emotionskrifte des menschlichen Innern, die, somatisch bedingt, von Natur
aus eine Zielgerichtetheit in sich tragen, ohne ihrer selbst reflexiv bewufBit und
freiheitlich méchtig zu sein.

? DaB dieser Ubergang von der Sache her und nicht etwa von einer welt-
anschaulich oder religios bedingten Mentalitit diktiert wird, zeigen die zahlreichen
Veroffentlichungen, die von naturwissenschaftlicher, also nicht in erster Linie aus
weltanschaulicher Perspektive in diesem Zusammenhang erfolgt sind. Zur Illustra-
tion seien einige genannt: BLEULER E., Psychische Kausalitit und Willensakt,
Ztschr. f. Psychol. 69 (1913) ; ders., Die naturwissenschaftlichen Grundlagen der
Ethik, Schweiz. Arch. f. Neurologie 38 (1936). BoveT TH., Die Ganzheit der Person
in der drztlichen Praxis, Ziirich 1939 ; ders., Philosophische Grundprobleme der
Medizin, Ziirich 1934 ; KLAGES L., Die Triebe und der Wille. Bericht iiber den
3. allgem. drztl. Kongrefl {fiir Psychotherapie. Baden-Baden 1928. HABERLIN P.,
Der Geist und die Triebe. Eine Elementarpsychologie. Basel 1924, Ders., Zur Frag-
wiirdigkeit der Moral. Schweizer Spiegel 2 (1926/27).



4 Die sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung

Aus dem weitverzweigten Bereich dieses Gegenstandes soll hier
nicht die Existenz des freien Willens behandelt werden. Eine solche
wird aus der Lehre des Aquinaten vorausgesetzt!. Dasselbe mag von
dem Vorhandensein sogenannter geistiger Gehaben (Habitus) gelten 2,
Was hier beschiftigt, ist die Bedeutung, die der sinnliche Triebbereich
fiir die freiheitliche Lebenshaltung in der Lehre des hl. Thomas einnimmt.
Unnoétig zu sagen, daB es sich um ein wichtiges Anliegen der Trieb-
padagogik und somit der praktischen Lebensfiihrung handelt. Die An-
sichten des Aquinaten diirften auch im Hinblick auf die moderne Proble-
matik von einigem Interesse sein.

Im Niaheren findet das erwidhnte Objekt bei Thomas unter der
Fragestellung eine Behandlung, ob die sinnlichen Strebekrifte als reale
Triger des Tugendlebens angesprochen werden kénnen oder nicht. —
Die Wichtigkeit dieses Themas wird an der Behandlung sichtbar, die
es bei ihm erfihrt. Sie tritt einmal dadurch hervor, daB er gegeniiber
allen seinen Vorgingern, sei es der Antike, der christlichen Viterzeit
oder Scholastik ? unsere Fragestellung in {iberragender Weise behandelt 4,
sie bis in feingliedrige Einzelheiten untersucht, ihren doktrinalen Zu-
sammenhang aufweist und somit ins Gesamtbild seiner Lehre einfiigt. —
Sie wird zum zweiten in einer Gegeniiberstellung zu anderen Autoren
sichtbar, die eine von seiner Lehre abweichende Doktrin entfaltet und
in ihren Konsequenzen aufgezeigt haben. Thomas bereits weil sich in
Opposition zu einigen Zeitgenossen °. Eine solche hat sich spiter fort-

! Vgl. S. Th. I q. 83. De verit. q. 24.

2 Vgl. S. Th. I-IT 49, 4. De verit. 20, 2.

3 Zur geschichtlichen Ubersicht vergleiche man Grar T., De subiecto psy-
chico gratiae et virtutum. 2 Bde. Studia- Anselmiana III-IV. Roma 1935, Bd. II,

. 114.
? 4 Das geschieht bereits in den Sentenzen (III 33, 2, 4, 1-4), ist dann aber
nach einer Erwihnung in anderem Zusammenhang innerhalb der Quaestiones disp.
De verit. (25, 4-5) ausdriicklich in den Quaestiones disp. de virt. in communi
(qu. unica art. 4) und vor allem in der S. Th. (I-II 50, 3 u. 56, 4) erfolgt (vgl. auch
dazu ib., I 81, 3 u. I-II 17, 7).

8 Vergleiche De virt. in com.4, co., in initio. Dabei nennt der Aquinate wie
so oft Zeitgenossen gegeniiber, die er nicht verletzen will, keinen Namen. Die
Anspielungen scheinen sich dort aber auf Bonaventura zu beziehen, der in
III Sent. 33, 3 ausdriicklich die sinnlichen Krifte als Triger der Tugenden ab-
lehnt, und der andererseits einen Concupiscibilis und Irascibilis im Willen annimmt,
zwei Dinge, auf die der hl. Thomas im erwihnten Artikel eingeht. Da der Kom-
mentar zu den Sentenzen von Bonaventura gegen 1250 verfaBt ist (cf. LorTIiN O.,
Psychologie et Morale aux XII¢ et XIIIe siécles, 4 vol., Louvain-Gembloux 1942-
1954, tom. III, p. 717), die Quaestiones disputatae « De virtutibus in communi »
des hl. Thomas aber zu den Spitwerken des letzteren gehoren (cf. Grar T., L. c.,



fiir das Tugendleben nach Thomas von Aquin D

gesetzt und die Praktizierung ihrer Lehre einen weitreichenden EinfluB
ausgeiibt, deren Folgen durchaus fraglich stimmen.

Daher legen besonders auch praktische Gesichtspunkte es nahe,
dieses Detail der thomasischen Tugendlehre niher zu untersuchen und
dadurch hervorzuheben.

1. Die sinnlichen Triebkrifte als echt humane Anlagen
innerhalb der menschlichen Ganzheit

Die erste bedeutsame Feststellung, die der Aquinate iiber die Struk-
tur der sinnlichen Strebekrifte erhebt, liegt darin, daB er sie im Gegen-
satz zu den vegetativen * und unterschiedlich von den inneren Sinnen 2
als wahrhaft humane Krifte anspricht. Diese Aussage klingt durchaus
nicht mehr selbstverstindlich, wenn man die gegensitzlichen Ansichten
und die Konsequenzen derselben nidher betrachtet.

Thomas hat mit seiner Ansicht den Weg der « goldenen Mitte » -
zwischen zwei Extremen gewihlt. Die sinnlichen Krifte innerhalb des
Menschen als rein animalische aufzufassen und damit den Menschen

IT 98 ; die « tabula chronologica » gibt das Jahr 1269 an; cf. Com. in Eth. Nik.
Ed. Marietti 1949, p. xn), diirfte Thomas die Ansicht Bonaventuras gekannt und
moglicherweise im Auge gehabt haben.

1 « Vires nutritivae partis non sunt natae obedire imperio rationis, et ideo
non sunt in eis aliqui habitus » (I-II 50, 8 ; vgl. III Sent. 27, 1, 2). Es ist mdglich,
daB sich diese Aussage gegen die Lehrmeinung von Johannes von Rupella (t 1245)
richtet, der, wohl um fiir jede Kardinaltugend eine eigene psychische Potenz zu
haben, behauptet : « temperantia (est) in uegetabili nutritiua et generatiua » (Text
veroffentlicht bei Lorrin O., 1. c., III 182).

2 In den «inneren Sinnen », d. h. besonders im sinnlichen Gedichtnis, in der
Phantasie und der « Schatzungskraft», kann nach der Meinung des Aquinaten
eine gewisse Gewandheit nach der Art eines « habitus » herangebildet werden, die
der Erkenntnis bedeutsame Dienste zu leisten im Stande ist (« Etiam in ipsis
interioribus viribus sensitivis apprehensivis possunt poni aliqui habitus secundum
quos homo sit bene memorativus, vel cogitativus, vel imaginativus » (I-II 50, 3 ad 3).
Dennoch ist das gegeniiber den emotionalen sinnlichen Kriften kein «habitus
per se », sondern ein Annex fiir die Gehaben des intellektiven Teiles (cf. 1. c. 56, 5).
Wihrend nimlich der sensitive Appetitus vom rationalen her bewegt wird (a ra-
tione) und daher durch diese Bewegung eine echte Teilnahme an seinen Lebens-
duBerungen moglich wird (cf. I-II 56, 5 ad 1), geht die Bewegungsrichtung der
inneren Sinne entgegengesetzt. (ad rationem), sie sind « quasi praeparatoriae vires
ad cognitionem intellectivam » (1. c.), empfangen daher selbst weniger den ratio-
nalen EinfluB. Ebenso wird der eigentliche Erkenntnisakt nicht von ihnen, sondern
im Intellekt vollendet (cf. 1. c.). — Jedenfalls aber kénnen sie nicht Triger von
Tugenden im eigentlichen Sinne sein, da sie sich nicht auf das « bonum humanum »,
sondern auf das « verum » richten (cf. 1. c. co.).



6 Die sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung

als hoher entwickeltes Tier anzusehen, ist heute genau so aktuell !, wie
die entgegengesetzte Meinung, wonach im Sinne stoisch-neuplatonischer
Auffassung, die somatisch bedingten Triebe vom Menschen mdoglichst
ignoriert werden miiBten, um ein eigentlich menschliches Dasein fithren
zu koénnen 2.

Der Aquinate legt dagegen fiir seine spiteren Ausfithrungen inner-
halb der Tugendlehre hier bereits den seinsméBig-psychologischen Grund,
.indem er feststellt, die sinnlichen Triebkrifte konnen einmal in sich,
gleichsam isoliert aus dem Gesamtverband des menschlichen Indivi-
duums betrachtet werden. Und dann sind sie als animalische anzu-
sprechen 3,

Die daraus folgenden Merkmale bewahren sie, und zwar auch inner-
halb des menschlichen Daseins, weitgehend. Sie sind somit aus ihrer
Instinktgebundenheit tétig ¢, sind naturhaft determiniert ® und werden
instinktiv getrieben, statt selbsttitig zu handeln ®. Diese Instinkt-
gebundenheit, die gegeniiber der Vernunft eine Emanzipation 7, gegen-

1 Man braucht diesbeziiglich nicht auf die krasse Form des dialektischen
Materialismus und seine Psychologie hinzuweisen, wie sie gegenwirtig als Partei-
ideologie des Bolschewismus ausgegeben wird. Eine gewisse Gruppe Freud’scher
Schiiler steht nach wie vor in gewissen Grundfragen auf dem Boden ihres Lehrers,
wonach die gesamte Emotionalitit rein somatisch, niherhin rein sexuell bedingt
ist. Um nur einen bedeutenderen Autor der Gegenwart zu nennen, sei Kinsey
erwihnt (vgl. KinsEy A. C., unter Mitarbeit von PomEroy W. und MArTIN C. E.,

" Sexual behaviour in the human male. Philadelphia and London 1948, p. 211 f.),
dessen Auffassung wohl modifiziert, prinzipiell aber mit der Freud’schen identisch
ist. (Fiir die Lehre Freuds vgl. FReuD S., Das Ich und das Es, Gesam. Werke,
London 1939 ff., Bd. 13, S. 262 ff. — Von kath. Seite findet sich eine Darstellung
derselben bei NurTIiN J., Psychanalyse et conception spiritualiste de 1’homme,
Louvain-Paris 1950, p. 60-83).

? QOraison kennzeichnet u. E. nach eine weitverbreitete Auffassung, mag sie
bewuBt vertreten oder unbewulBt wirksam sein, wenn er bzgl. eines der Haupt-
triebe, der Sexualkraft, sagt: « In der Mentalitit von zahlreichen Glaubigen,
Denkern und Geistlichen hat sich das instinktive Vorurteil eingegraben, wonach
der sexuelle Bereich eine Art erratischen Block darstellt. Dieser, entsetzlich hinder-
lich und im allgemeinen verdichtig, bedeutet in seiner vollen Frische eine Ver-
wirrung von schier unaufléslicher Form fiir das menschliche Seelenleben » (ORAI-
soN M., Vie chrétienne et probléme de la sexualité. Paris 1952, p. 43).

8 «...secundum se consideratae ... communes sunt nobis et brutis»,
I-II 56, 4 ad 1; vgl. ib., co.; 50, 3 co.

* « ... operantur ex instinctu naturae», I-II 50, 3.

8 «...ordinantur ad unum, sicut natura », ib.

¢ « Dicendum quod ... irascibilis et concupiscibilis secundum se consideratae
agantur et non agant», de virt. in com. 4 ad 11.

? Thomas sagt in Anlehnung an Aristoteles, die sinnlichen Strebekrifte unter-
stinden der Vernunft nurmehr « politico principatu » (cf. I-II 56, 4 ad 3), d. h. sie



fiir das Tugendleben nach Thomas von Aquin 7

tiber dem Eigenobjekt aber eine unmittelbare Reizabhingigkeit besagt,
ist unter Beachtung der natiirlichen Struktur des Menschen so tief-
gehend, daB sie, ausgenommen durch einen besonderen Gnadenerweis,
nie vollstindig in eine stérungslose Harmonie der Einordnung iiber-
filhrt werden kann !. Wohlgemerkt in eine beidseitig orientierte Har-
monie, in der weder die instinktgebundene Empfinglichkeit erkiltet
oder erstorben 2, noch die vollkommene Einordnung unter die Vernunft
und den Willen fehlt !

Diesen Feststellungen iiber die naturhafte Determiniertheit der
sinnlichen Triebkrifte steht in beinahe dialektisch zu nennender Kontra-
punktik die andere Aussage entgegen, die die Teilnahme derselben am
echt menschlichen, d. h. rationalen und selbstméchtigen Verhalten kenn-
zeichnen. |

Danach sind diese Krifte, nunmehr wiederum auf Grund ihrer
Natur, aber eben ihrer menschlichen, nicht ausschlieBlich an das sinnen-
haft erkannte Objekt gebunden und folgen nicht unmittelbar instinkt-
gekettet ihren Reizen. Vielmehr ist innerhalb des menschlichen Indivi-
duums « der sinnliche Appetitus von Natur aus angelegt, vom rationalen
bewegt zu werden » 3. :

Als Moglichkeiten eines solchen Bewegungseinflusses nennt Thomas
in den Quaestiones disputatae drei verschiedene Wege. Einmal kann
die Vernunft auf die Phantasie eine Direktive ausiiben, und diese dann
dem sinnlichen Appetit von der Vernunft gewiinschte Vorstellungen vor-
halten, denen er sich zuneigt 4. Zum anderen besteht dadurch eine Ein-
fluBmoglichkeit, daB der Wille intensiv einem anderen Gegenstand zu-

konnen ihrem Befehl widerstehen (possunt « reniti imperio praecipientis», I 81,
3 ad 2) und sich verselbstindigen. Er weiB, dal diese Verselbstindigung in ein
Stadium gelangen kann, in dem der Wille keinen Einflu mehr hat, sondern der
psychische « Mechanismus » an physiologische Vorginge mehr oder weniger reflek-
torischer Art gebunden ist, in dessen Gefolge auch die willensmaBig nicht beein-
fluBbare Bewegung duflerer Organe stattfindet (cf. I-II 17, 7 u. 17, 9 ad 3).

1 Cf. de virt. in com. & ad 8; de verit. 25, 7.

? Denn die vollendete Tugend hebt keineswegs die naturhafte Tendenz der
sinnlichen Krifte zu ihren Objekten auf (cf. de verit. 25, 7 ad 2), sondern nur das
UbermaB derselben (cf. ib., ad 3).

3 I-II 50,3 ad 3.

% «Subduntur ... appetitivae (vires) inferiores, scilicet irascibilis et con-
Cupiscibilis, rationi tripliciter. Primo quidem ex parte ipsius rationis ; ... (inquan-
tum) ratio opponit sensualitati mediante imaginatione rem aliquam sub ratione
delectabilis vel tristabilis, secundum quod ei videtur ; et sic sensualitas movetur
ad gaudium vel tristitiam », de verit. 25, 4.



8 Die sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung

strebt als die sinnlichen Triebkrifte. Da «innerhalb von Kriften, die
aufeinander zugeordnet und miteinander verbunden sind, es sich so
verhilt, daB eine intensive Bewegung in einer von ihnen, — und vor
allem in der hoheren —, in die andere iibergreift » 1, kann auf Grund
der Einwurzelung des Willens im selben Subjekt ein EinfluB auf die
sinnlichen Triebe ausgeiibt werden. — Ein dritter Weg der Beein-
flussung besteht darin, daB der Wille als iibergeordnete Kraft den sinn-
lichen Trieben verbietet, zur duBeren Entfaltung ihrer innerlich ange-
fachten Dynamik zu schreiten 2,

In der Summa Theologiae reduziert er die Méglichkeiten auf zwei
Hauptwege, wobei je einer iiber die Vernunft und iiber den Willen geht.
Derjenige iiber die Vernunft hat eine bedeutende Klirung und Ver-
tiefung erfahren, indem er nun erstmals deutlich das Schitzungsver-
mogen mit einbezieht 2.

Dabei faBt er auch denjenigen iiber den Willen zusammen und stellt
fest, beziiglich der duBeren Ausfiihrung (executio) unterliege der sinn-
liche Appetitus dem Willen. Denn wihrend im Tier sofort auf eine sinn-
liche Emotion die duBere Bewegung auf den Reizgegenstand hin erfolge,
wird im Menschen « der Befehl des Willens erwartet, der die iibergeord-
nete Triebkraft ist » 4. Bei zugeordneten emotionalen Kriften ist die
untere nimlich nicht titig, ohne von der oberen bewegt zu werden oder
wenigstens deren Zustimmung zur Eigenbewegung zu haben 5.

Er reduziert hier den EinfluB vonseiten des Willens also auf die
duBere Ausfithrung, die vom Concupiscibilis oder Irascibilis ausgelést
wird ; er spricht aber nicht von einer direkten Lenkung der genannten

1 L.c, ib.

? Vis motiva rationalis « irascibilem et concupiscibilem reprimit, ne in actum
exteriorem procedant», 1 c., ib.

3 Cf. I 81, 3. In « De veritate» 25, &4 spricht er ausdriicklich nur von der
Phantasie, die von der Vernunft dazu bestimmt werden kénne, den sinnlichen
Triebkriften ein vernunftgeméBes Objekt vor Augen zu halten (vgl. den zitierten
Text S. 7, Anm. 4). Dort aber kann die Phantasie gleichzeitig « sub ratione delecta-
bilis vel tristabilis » etwas vorstellen. In der Summa hat er die letztere Funktion
klarer getrennt und der « ratio particularis» zugesprochen. Es kann hier nur an-
gedeutet werden, daB der Aquinate bezliglich der letzteren und ihrer Funktion
fiir die sinnlichen und geistigen Emotionskrifte eine gewisse Lehrentwicklung
innerhalb seiner Schriften durchgemacht hat, sodaB ihre Bedeutung in der Summa
klarer erfaBt und deutlicher herausgestellt ist; eine Tatsache, die sich fiir die
Triebpidagogik im Tugendleben nicht als nebensichlich erweist.

+T 84, 8.

8 « In omnibus enim potentiis motivis ordinatis, secundum movens non
movet nisi virtute primi moventis», 1 c. ib.



fiir das Tugendleben nach Thomas von Aquin 9

sinnlichen Krifte durch den Willen. Der Befehl des letzteren hebt somit
nicht die innere Eigentendenz der sinnlichen Krifte auf, wenn sie
« bereits etwas Lustvolles empfinden oder sich vorstellen, was die Ver-
nunft verbietet » 1. Er hindert nurmehr deren volle Entfaltung, indem
er ihrer duBeren Auswirkung verbietend gegeniibertritt und sie zu ver-
hindern trachtet.

Gekennzeichnet ist diese EinfluBnahme vonseiten des Willens auf
die sinnlichen Triebkrifte durch einen gewissen inneren Zwiespalt zwi-
schen beiden emotionalen Bereichen. « Innerhalb des niederen Appetitus
ergibt sich eine gewisse Traurigkeit durch die Art der Gewalt vonseiten
der hoheren Bewegung » %

Dieser Zwiespalt 1Bt sich in seiner tiefen Verwurzelung allein auf
dem anderen Hauptweg beseitigen, ndamlich iiber die Einsicht und die
ihr verbundene « Schitzungskraft ». Denn die « vis aestimativa » oder
im Menschen die « ratio particularis » liegt mit ihrer Funktion innerhalb
des sinnlichen Bereiches selbst, indem sie das von den duBeren Sinnen
oder der Phantasie vorgelegte Objekt « einschétzt » und dem sinnlichen
Strebevermogen seinen « Reiz- oder Wertcharakter » aufzeigt 3. Nun kann
nach Thomas die «ratio particularis » durch die «ratio universalis »
direkt bewegt werden %, so daB die erstere die « Wertsicht » der letzteren
gleichsam iibernimmt und somit den sinnlichen Trieb in die universalere
Ebene der héheren Wertordnung iiberfiihrt. Dieser lenkt seine Dynamik
dann nicht mehr ausschlieBlich isoliert auf das Eigenobjekt, sondern
auf dasselbe, insofern es intentional einem hoéheren zugeordnet ist, an
dessen Wertcharakter es gleichsam teilnimmt.

Fiir den Aquinaten stellt der letztere Weg den wichtigsten und
erstrangigen Zugang zu den sinnlichen Triebbereichen dar. Auf ihm
1dBt sich eine Beeinflussung derselben gewissermaBen von innen her
erreichen und so eine harmonische Einordnung unter das Vernunftleben
herbeifithren. Derjenige iiber den Willen mit seiner einschrinkenden,
gebietenden und zuriickdringenden Funktion bildet nur einen Not-
behelf fiir den Fall einer allzu starken Triebiibermacht, falls diese nicht

t L. e ad 2,

? De virt. in com. art. &.

3 Thomas spricht von einer « aestimatio convenientis vel nocivi» (cf. I-II
?.fﬁ ad 2) oder von einer « perceptio intentionum » circa utilitates vel nocumenta
cf. T 78, 4).

* « Ratio particularis nata est moveri et dirigi in homine secundum rationem
universalem », I 81, 8.



10 Die sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung

mehr fiir die bedeutend feinfiihligere Beeinflussung vonseiten der « ratio
particularis » zugénglich ist %

Durch die Teilnahme am eigentlichen Vernunftleben aber erhalten
die sinnlichen Triebkrifte selbst ihre eigene Vollendung. Thomas ist
niamlich bzgl. aller geordneter Krifte der Meinung, — es handelt sich
hier um eines seiner Hauptaxiome fiir die gesamten psychischen Funk-
tionen —, daB eine niedere Kraft nicht aus sich allein zur Vollendung
gelangen kann 2%, sondern aus doppelter Quelle ihre eigene Reife erhélt. —
Das geschieht einmal, indem sie ihrem eigenen konnaturalen Objekt
zustrebt. Das geschieht zum anderen, indem sie den schlechthin még-
lichen Grad ihrer Fassungskraft durch die Einordnung zum hoheren
Bereich und den Empfang seines Einflusses erlangt 3. Wie der Korper
aber dadurch seine Vollendung erhiilt, daB er von der geistigen Seele
informiert wird ¢, so verwirklichen die sinnlichen Krifte die vollendetste
Moglichkeit ihrer Potenzialitdt, indem sie sich als materiale Elemente
in die geistigen Emotionen aufnehmen lassen und gehorsam denselben
einfiigen.

Verlangt daher die sinnliche Natur der Triebkrifte nach Sittigung
vonseiten der Sinnenobjekte, so fordert ihre menschliche Natur die Zu-
ordnung dieses Verlangens zur hoheren Lebensdynamik. Sie selbst ge-
raten in Unordnung, d. h. sie « erkranken », wenn eine der beiden Rich-
tungen in ungerechter Weise vernachlissigt oder unterdriickt wird. Es
kann kein Zweifel sein, daB diese Auffassung von der modernen Neu-
rosenlehre nach beiden Seiten bestitigt wird 5.

! Ein solcher « Notbehelf » etwa ist die eine Form der « Continentia » (bzgl.
der zwei verschiedenen Formen der « Continentia» vgl, II-II 155, 1). « Durch sie
geschieht es, daB der Wille nicht besiegt wird, obwohl der Mensch ungeordnete
Begierde empfindet » (II-II 153, 1). In ihr wird somit die Eigentendenz der sinn-
lichen Triebe nicht harmonisch in die freudige Unterordnung gegeniiber der Ver-
nunft und dem Willen iiberfiihrt, sondern es bleibt beim schmerzlichen Zwiespalt
zwischen den beiden Emotionssphéiren.

PCf. II-II 2,3; III 2,2 ad 2.

3 Cf. I-II 3, 7.

4 Cf. II-11 81, 7.

® Fiir die unrechte oder unmotivierte Unterdriickung des sinnlichen Trieb-
verlangens und die daraus erwachsende Stérung der menschlichen Vollendung
erbringt die heutige Forschung mit der Lehre iiber die « Verdringung » einen Er-
weis. Fiir die Riickwirkung unrechtmaBig « verdringter » Anspriiche des ratio-
nalen Bereiches, der sich etwa iiber die Instanz des Gewissens geltend macht,
treten die nachteiligen Ergebnisse fiir eben die sensitiv-somatischen Bereiche immer
deutlicher zutage (vgl. dazu die Studie von CArRuso I., Zum Problem des Gewissens.
Jahrb. f. Psychol. u. Psychotherapie 1 [1953], p.163-180. Ebenso Damm W,,
Tiefenpsychologie und Gnade, ebd., p. 226-232).



fir das Tugendleben nach Thomas von Aquin 11

Auf diese genannte Weise also nehmen die sinnlichen Triebkrifte
am echt menschlichen Leben teil. Ja, eben unsere menschliche Natur
fordert ihre Teilnahme, um zur vollen Integritit zu gelangen!. Ohne
sie ist sittliches Handeln zur Verkiimmerung verurteilt. Wie die mensch-
liche Natur des Leiblichen wesensnotwendig bedarf und zwischen ihm
und der geistigen Seele eine substanziale Einheit in dynamischer Zu-
ordnung der real verschiedenen Wesenskomponenten besteht, so be-
diirfen jene sittlichen Handlungen, die als Objekt die Gestaltung der
menschlichen Personlichkeit im Hinblick auf ihre eigenen sinnlichen
Krifte haben 2, notwendig eben dieser Triebkrifte als materialer Ele-
mente 3, mit denen die ordnunggebenden Vernunftkrifte als formale
Prinzipien einen einzigen ethischen Akt bilden® Nur so kann der
Mensch zur echten moralischen Reife gelangen ®.

Freilich, die « Forma » vonseiten des rationalen Anteiles ist das
primdre, ist dasjenige Element, wodurch die sinnlichen Emotionen
eigentlich erst menschlich werden ®. Vernunft und Willen bieten den
« Anfang und Ursprung » fiir den echt menschlichen Akt?, wobei die
Vernunft das Erstprinzip desselben darstellt 8. Damit ist jede materiali-
stische Ausdeutung der thomasischen Lehre ausgeschaltet. Dennoch
bildet der Beitrag der sinnlichen Triebkrifte das notwendig vervoll-
stindigende Element, ohne das eine Vollendung des Menschen nicht
moglich ist °.

1 «...dicendum quod licet quandoque in homine principium sit quod est
rationis, tamen ad integritatem humanae naturae requiritur non solum ratio, sed
inferiores animae vires, et ipsum corpus», de virt. in com. 4, ad 8.

? Wihrend die Gerechtigkeit die Beziehung zur mitmenschlichen AufSenwelt
regelt, obliegt der MaBhaltung und der Tapferkeit die Aufgabe, den « ordo rationis »
den Triebkriften der eigenen Innenwelt aufzuerlegen (cf. I-II 66, 4).

3 « Cum ratio inferioribus potentiis imperet, utpote concupiscibili et irasci-
bili, hoc quod est ex parte concupiscibilis, utpote pronitas quaedam ad utendum
aliqualiter concupiscibilibus, est quasi materiale in temperantia ; ordo vero, qui
est rectitudo, est quasi forma ejus; et sic est in aliis virtutibus moralibus », de
verit. 14, 5.

! « Imperium (potentiae superioris) et actus imperatus (potentiae inferioris)
sunt unus actus humanus, sicut quoddam totum est unum, sed est secundum
partes multa», I-II 17, 4.

8 Um die Notwendigkeit des materialen Elementes vonseiten der sinnlichen
Krifte fiir die Ganzheit des sittlichen Aktes entsprechend zu beweisen, beruft
sich Thomas immer wieder auf dieselbe Notwendigkeit des Leibes fiir die Vollendung
der ganzen menschlichen Person (vgl. z. B. I-I1 17, 4 ; de virt. in com. 4, co. et ad 8).

8 Cf. de virt. in com. 4 ad 2.

Cf. de virt. card. 4 ad 13.

7
% « Omnium humanorum operum principium primum est ratio», I-II 58, 2.
% Thomas spricht davon, da8 das « ultimum complementum bonitatis actui



12 Die sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung

Durch diese Einheit wird in etwa die naturhafte Determination
der sinnlichen Krifte aufgehoben und sie nehmen teil an echter mensch-
licher Freiheit, freilich damit auch an der menschlichen Verantwortung .
Sie werden « Handelnde und nicht nurmehr Getriebene » 2, eine Er-
kenntnis, zu der die dem Aquinaten entgegengesetzte voluntaristische
Auffassung nicht durchzudringen vermag 3.

Wir sind damit zu einem Ergebnis gekommen, das sich einem
Geheimnisbereich nidhert, den wir wohl noch in manchen Einzelzusam-
menhingen werden kldren konnen, der uns aber stets in seiner letzten
Gegebenheit verhiillt bleiben diirfte. Mit Recht wird von anders gerich-
teten Auffassungen ndmlich auf die Gegensitzlichkeit aufmerksam ge-
macht, die diese Lehre in sich vereinigt. Freiheit aus dem Geistigen
und Determiniertheit aus der sinnlich-korperlichen Sphire sind fiir sie
unvereinbare Gegensitze. Entweder ist etwas determiniert oder nicht
determiniert, andere Moglichkeiten scheinen ausgeschlossen. Freiheit-
lich wihlen kann nurmehr der Wille 4, er allein kann daher auch an
der tiibernatiirlichen Freiheit der Kinder Gottes teilnehmen und zum

virtutis confertur in hoc, ... quod irascibilis et concupiscibilis absque difficultate
sequantur ordinem rationis», de virt. in com. 4 ad 2.

1 Wie weit diese Verantwortlichkeit in die sinnlichen Emotionen herab-
reicht, hat die Scholastiker vor und zu Zeiten des hl. Thomas eingehend unter
dem Thema des « peccatum sensualitatis» beschiftigt (cf. LorTin O., l.c., II
493-589). Thomas selbst hat die Frage an zahlreichen Stellen beriihrt (vgl. dazu
Lumereras P., De sensualitatis peccato. Divus Thomas (Piac.) 32 (1929) N, 3;
DeMaN T., Le péché de sensualité, Mélanges Mandonnet, Paris 1930, I 265 ff.).

? « ... quodammodo agunt, non tamen totaliter aguntur », de virt. in com. 4
ad 11.

3 Man vergleiche zu der Frage, wie weit die sinnlichen Strebekrifte als « freie »
angesehen werden kdnnen, die Diskussion zwischen Suarez und Cajetan. Letzterer
gesteht ihnen eine gewisse positive Teilnahme an der Freiheit zu (cf. Com. in
I-II 74, 4), Suarez dagegen, fiir den die Funktion des sinnlichen Appetitus im
Verhiltnis zum Tugendleben im Grunde genommen einen negativen Charakter
nicht iiberschreitet, lehnt eine solche ab. DaB derselbe dem Willen « widerstehen
kann », ist seine einzige Indeterminiertheit. Diese Tatsache « bedeutet aber nicht,
daB er frei gehorcht» (Suarez F., De anima, lib. V, cap. 6, n. 5).

% Auch der Aquinate ist der Meinung, daB die «electio» sich im Willen
vollzieht (cf. I 88, 3-4). Aber fiir ihn besitzt der sinnliche Appetitus eine bedeu-
tende Moglichkeit positiven, wie freilich auch negativen Einflusses. Diese positive
Kommunikation ist Suarez unbekannt, daher die strikte Ablehnung einer Teil-
nahme an der Freiheit. Zu den Vorldufern Suarez’ gehért in dieser Frage Bona-
ventura (vgl. seinen Kommentar zu den Sentenzen III 33, 3).



fiir das Tugendleben nach Thomas von Aquin 13

Prinzip des « Verdienstes » werden !. Vonseiten der sinnlichen Krifte aber
gibt es keine echte Teilnahme daran, es sei denn als ausfithrende Organe?.

Thomas dagegen sieht darin keine sich ausschlieBenden Gegensitze,
sondern sich gegenseitig ergdnzende und schlieBlich vollendende Span-
nungspole. Es ist die klare und harmonische -Konsequenz seiner Grund-
auffassung iber den Menschen als einer aus Kérper und Geist gebildeten,
polar strukturierten, dynamischen Einheit. Fiir ihn gibt es eine Grad-
abstufung des personalen Lebens mit seiner hochsten Aktuierung inner-
halb der Vernunft und des Willens selber 3, wobei die sinnliche Trieb-
sphire jedoch zur realen Teilnahme am menschlichen und weiterhin am
gottlichen Leben berufen ist. Das Geheimnis ist hier nicht gréBer als
dasjenige der menschlichen Wesensstruktur iiberhaupt. Denn es resul-
tiert daraus.

2. Die sinnlichen Triebkréfte in ihrer Teilnahme am Wert
und an der Wiirde der sittlichen Tugenden

Die psychologischen Ergebnisse iiber die Hinordnung der sinn-
lichen Triebkrifte auf das héhere Leben der Vernunft und iiber deren
Vollendung durch diese Hinordnung, sowie die Tatsache einer gewissen
Indeterminiertheit und damit einer Teilnahme am rationalen Leben
fithren den hl. Thomas zu der Feststellung : « Mit Notwendigkeit sind
in diese (sinnlichen) Krifte Tugenden zu legen » 4. Dabei zeigt dieses
«mit Notwendigkeit » an, daB es sich fiir ihn um eine gesicherte Lehr-
meinung handelt.

Wie erwdhnt, wendet sich eine solche Auffassung gegen einige Zeit-
genossen und Vorgéinger 5, hat aber auch spiter zahlreiche und nam-

1 So Bonaventura, 1. c.

? Ebenfalls Bonaventura, ibid.

? « In formis invenitur quidam gradus. Sunt enim quaedam formae et vir-
tutes totaliter ad materiam depressae, quarum omnis actio materialis est ...
Intellectus vero est totaliter a materia liber ... Irascibilis autem et concupiscibilis
medio modo se habent ... Et sic est in eis virtus, id est inquantum elevatae sunt
a materia, et rationi obediunt », de virt. in com. 4 ad 4. Vgl. dazu I-II 17, 8 ad 1.

* « In his potentiis necesse est ponere virtutes», I-II 56, 4. «In irascibili
et concupiscibili, quae sunt in inferiori appetitu, ... oportet ponere esse aliquas
virtutes », de virt. in com. 4, co.

8 Nach Bonaventura als Zeitgenossen muB zu den Vorgingern in etwa
Augustinus mit einer seiner verschiedenen Ansichten gezihlt werden, wonach die
einzelnen Tugenden nichts anderes als ein « ordo amoris » oder « ex ipsius amoris



14 Die sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung

hafte Gegner gefunden!. Thre Ablehnung oder Annahme entscheidet
u. E. mit weitverzweigten Konsequenzen, vor allem ins aszetische Leben
hinein, {iber die Wertung der psychosomatischen Emotionskrifte.

vario quodam affectu » zu erkliren sind (cf. De mor. Eccl. cath. I 15 PL 32/1322;
de civ. Dei, XV 22 PL 41/467). Danach konnten alle Tugenden als im Willen lie-
gend gedeutet werden.

Als namhafter Vertreter dieser andersgearteten Auffassung muB weiterhin
Petrus Lombardus angesehen werden, der zwar die Frage nicht ausdriicklich
beriihrt. Da er aber lehrt : « Ipsa gratia est virtus » (IV. Sent. lib. 2, dist. 27, ¢. 10 ;
vgl. auch ib., c. 5 u. 11 ; cf. LorTin O., 1. ¢. IIT 100) und daher die Tugend nicht
ein Werk des Menschen, sondern ein Werk Gottes ist (cf. LorTiNn O,, 1. c. ib.),
fallt a fortiori ein korperlich bedingter Triager derselben fort. Wohl schreibt er
an anderer Stelle die Tugend auch dem «liberum arbitrium » zu (II. Sent. d. 27,
c. 6). Aber dieses ist eine ausschliefliche Sache der Vernunft und des Willens
(cf. ib. ; vgl. GRaF T., 1. ¢. I 105-107). — DaB der EinfluB der beiden bedeutenden
Theologen bis zu Thomas auch fiir unser hiesiges Problem nicht gering war,
braucht nicht erwihnt zu werden. — Zu weiteren Zeitgenossen, die diese Auffassung
teilen, vergleiche man Grar T., l.c. II 16.

Natiirlich finden sich auch Autoren, die die gleiche Lehrmeinung mit dem
Aquinaten vertreten. So legen die « Lehrmeister dey Fakultat der Kiinste von Paris »
die moralischen Tugenden in die sensitiven Strebekrifte, « weil ihre Akte und ihre
eigentiimliche Entfaltung sich nicht im Intellekt vollziehen, sondern in den sensi-
tiven Kriften» (LorTiN O., 1. c. I 524). Dabei haben ihre Darlegungen mit den-
jenigen des Aquinaten eine besondere Ahnlichkeit. Es heiBt iiber die « virtus
consuetudinalis » (spatere « virtus acquisita ») : « Consuetudinalis est a parte intel-
lectiua sicut ab origine et radice, et non sicut a complemente et perficiente ; immo
nirtus irascibilis et concupiscibilis et earum operationes sunt causa proxima effi-
ciens uel materialis virtutis consuetudinalis ... et sic complent et perficiunt uir-
tutem consuetudinalem » (Text zitiert bei LorTin O, 1. ¢. ib,, Anm. 2). — Auch
Thomas spricht davon, daB die Tapferkeit und MaBhaltung in den sinnlichen
Potenzen ihr « complementum » finden (cf. de virt. in com. 4 ad 2) und auch davon,
daB « origo et inchoatio » der moralischen Tugenden in der Vernunft ligen (cf. de
virt. card. 4 ad 18). Es legt sich somit die Frage nahe, ob er die Texte der « Lehr-
meister » gekannt hat, die Lottin in die erste Hilfte des 13. Jahrhunderts datiert
{cf. LorTin O,, lL.c. I 506).

Die Autoren dieser Gruppe sind iibrigens recht zahlreich. Um nur einige
zu nennen : Gotifried von Poitiers (1 nach 1213) gehdrt hierher, der erstmals einige
Teile der nikomachischen Ethik in unserer Frage zu Rate zieht (cf. Grar T.,
1. c. I 125) und in Anlehnung an Aristoteles daher die moralischen Tugenden in
den Concupiscibilis und Irascibilis legt. — Ebenso ist Wilkelm von Auxerre hier
zu nennen (cf. GrRar T., L. c. T 128 ff.).

Philipp der Kanzler, der freilich auch die augustinische Ansicht danebenstellt
(cf. Lortin O, 1. c. IIT 168-171; GRAF T,, L c. I 152, 174-175), sowie Johannes
von Rupella( cf. LorTin O., 1.c. IIT 182 ; Grar T, L c. I 212 ff), Odo Rigaldus
(cf. LorTiN O., 1. c. II1 160, v. 23-26), Albert der Grofe (111 Sent. 23, 2. Cf. LorTIN O.,
l.c. IIT 173 ; GrRaF T., 1. ¢. I 187) u. a. m. miissen ebenfalls an dieser Stelle erwiahnt
werden., ‘

Somit steht Thomas durchaus nicht mit seiner Ansicht isoliert da, sondern
schlieBt eine lang vorbereitete Lehrmeinung ab.

! Zu ihnen zdhlt nach Duns Scortus (cf. III. Sent. 34, qu. un., ed. Parisiis,



fiir das Tugendleben nach Thomas von Aquin 15

Die thomasische Ansicht sagt iiber sie zuerst eine psychologische
Mitbeteiligung am Tugendleben und folgerichtig daraus « per se» eine
moralische Giite aus. DaB sie moralisch negativ wirksam werden, auch
wenn das bei einer groBen Anzahl « der Masse » geschieht !, spricht nicht
gegen ihre grundsitzlich gute Bestimmung. — Die entgegengesetzte
Auffassung muB mit innerer Folgerichtigkeit fiir die Praxis, — theore-
tisch kann die moralische Indifferenz der « Passionen » dabei ruhig ver-
treten werden —, zu einer negativen Einschitzung der sinnlichen Emo-
tionskrifte fiir das sittliche Leben kommen. Da fiir sie das Erziehungs-
ziel nicht darin bestehen kann, die genannten Krifte zur wirklichen
Teilnahme am Tugendleben heranzubilden, muB sie danach streben, das
Tugendleben méglichst wenig von ihnen stéren zu lassen, sie also mit
thren Einfliissen auszuschalten.

Da wir in SUAREz den bedeutendsten und wohl auch einfluB-
reichsten Theologen der letzteren Richtung vor uns haben, wollen wir
in der Konfrontierung mit ihm die Lehre des hl. Thomas darlegen 2.

Wie begriindet der Aquinate seine Ansicht ndher und welche Kon-
sequenzen erwachsen aus ihr ?

Fiir ihn ist es ein Kennzeichen der Tugend, daB die aus ihr hervor-
gehende Handlung in einer inneren Geschlossenheit 3, mit Leichtigkeit
und Freude sich vollzieht 4. Diese Merkmale gehoren wesentlich zu ihr,
denn Tugend besagt den Zustand einer gewissen Vollendung fiir die
betreffende Potenz 3. Setzt man nun voraus, daB es iiberhaupt fiir das
Vernunftleben moglich ist, die sinnlichen Emotionen zu beeinflussen,
— und ohne diese Voraussetzung ist jede menschliche Ethik in ihren

tom. 15, p. 516, nr. 15; vgl. dazu die Kommentatoren ib., p. 518 ff.) vor allem
Suarez, Fr. (cf. De actibus hum. in genere tract. IV, disp. 8, sect. 7 fi., Ed. Parisiis,
tom. IV, p. 492 ff.), der neben Bonaventura und Duns Scotus Ockham, Henricus,
Buridanus u. a. als seine Vorliufer nennt (cf. I. c., p. 492).

1 Auch der hl. Thomas weiB um die praktische Situation in der Pastoration,
denn er hebt 6fter hervor, quod « plures hominum passiones corporales sequuntur...,
pauci autem sunt, id est sapientes, qui ratione hujusmodi inclinationes moderentur »,
II-IT 95, 5 ad 2 (cf. item I-II 34, 5 ad 1). Dennoch 1iBt er sich durch dieses MiB-
trauen erregende Faktum der Erfahrung nicht verleiten, die grundsitzliche Bewer-
tung der sinnlichen Emotionskrifte vornehmlich negativ zu bestimmen.

? Diese Gegeniiberstellung will nicht im geringsten in die Polemik von Schul-
streitfeindlichkeiten geraten, sondern den Versuch machen, rein um der Sache
willen die gegensitzlichen Auffassungen zu benennen und abzuwigen.

8 Thomas spricht von einer « uniformitas», cf. de virt. in com. art. 1.

* «in promptu» und «delectabiliter » cf. L c., ib.

b « Virtus enim secundum suum nomen, potestatis (i. e. potentiae) perfec-
tionem demonstrat», 1. c.



16 Die sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung

Wurzeln gefihrdet —, d. h. daB die Triebe mit zu Handlungsprinzipien
des sittlichen Aktes werden kénnen, so ist, um die genannten Bedin-
gungen des Tugendaktes zu erfiillen, unumgénglich eine Formation auch
dieser Krifte notig. « Denn ein Akt, der aus einer Potenz hervorgeht,
sofern diese von einer anderen bewegt wird, kann nicht vollendet sein,
wenn nicht beide Potenzen sich in einer guten Disposition zum betref-
fenden Akt befinden ; wie auch die Herstellung eines Kunstwerkes nicht
zutriglich geschehen kann, wenn nicht sowohl der Kiinstler wie auch
das Instrument selbst zum Schaffen disponiert sind. »?!

Diese « Disposition » stellt eine neue Realitdt innerhalb der sinn-
lichen Triebkraft dar, die sie von Natur aus nur der Anlage nach mehr
oder weniger mitbringt , die aber durch den EinfluB des Vernunftlebens
in ihr eine habituelle Formation erlangt und eine reale « perfectio »
bedeutet. Sie ist somit etwas positiv Neues, ein echt humaner « Wert »,
der in den sinnlichen Triebkriften « erzeugt » wird 4.

Um das Wesen dieser habituellen Vollkommenheit innerhalb der
sinnlichen Triebkrifte ndher zu bezeichnen, spricht der Aquinate von
einer « habituellen Konformitdt dieser Krifte zur Vernunft»® Oder
er sagt, es « sei eine gewisse Vollendung, durch die die sinnlichen Krafte
auf leichte Weise der Vernunft gehorchen » 8. Oder fiir ihn sind diese
Tugenden nichts anderes als «eine Form, gesiegelt und eingeprigt in
die (sinnliche) Strebekraft vonseiten der Vernunft » 7. Sie ist eine posi-
tive « Geneigtheit »® zu dem, was der Vernunft als gut erscheint.

Das Wesen der Tugend also als « Vollendung » jener Potenz, aus
der eine menschliche Handlung hervorgeht, sowie die Tatsache der Mit-
beteiligung der sinnlichen Strebekréfte beim menschlichen Tugendakt
sind es, die den Aquinaten dazu zwingend bestimmen, die sinnlichen
Triebkrifte als Triger des « bonum virtutis » anzusehen. « Denn wenn
der untergeordnete Appetitus nicht in einer vollendeten Disposition

1 I-II 56, 4. .

? « Ex parte corporis secundum naturam individui sunt aliqui habitus appeti-
tivi secundum inchoationes naturales; sunt enim quidam dispositi ex propria
corporis complexione ad castitatem vel mansuetudinem, vel aliquid hujusmodi »,
I-IT 51, 1.

8 Cf. II-IT 117, 4.

4 Der Aquinate spricht davon, daf in ihnen das « bonum virtutis moralis
aggeneratur », cf. I-II 56, 4 ad 2.

5 Cf. L c., corp. art.

6 De virt. in com. art. 4.

7 L.c., art. 9.

8 Cf. de verit. 14, 5.



fiir das Tugendleben nach Thomas von Aquin 17

wire, um den Befehl der Vernunft zu befolgen, dann besilBe die Hand-
lung, die dem niederen Appetitus als nichstem Handlungsprinzip zu-
kommt, keine vollkommene Giite »!. Harmonische Einheit zwischen
rationalem Wollen und sinnlicher Emotion, Freude am Tugendstreben
und behendes Mitgehen mit den hoheren Vernunfttendenzen sind das
Merkmal einer solchen Auffassung oder einer Personlichkeit, die in dieser
Weise ihr Tugendleben erstrebt bzw. vollendet hat.

Aus dem Gesagten ist ersichtlich, daB die « Erzeugung » und Aus-
iibung dieser moralischen Tugenden innerhalb der sinnlichen Trieb-
krifte nie ohne die Vernunft und den Willen moglich ist 2. Bilden die
rationalen Krifte aber die Ursache oder Wurzel, so stellen die sinn-
lichen das « unmittelbare Prinzip» dar 3. Sie sind die psychologischen
Triger, die «elicitive » die Tugend hervorrufen 4, wie sie auch die Ab-
schluB empfangende Instanz sind, in der sich das Tugendstreben «in
der letzten Abrundung seiner Giite vollendet » 5. Thre Emotionen bilden
zusammen mit denjenigen des rationalen Strebens einen einzigen Tugend-
akt ®, und gehen zutiefst damit in das Tugendleben ein.

Diese hohe Bedeutung, die der hl. Thomas den sinnlichen Emo-
tionskriften fiir das Tugendleben zuspricht, schlieBt einmal die Teil-
nahme an der sittlichen Verantwortlichkeit ein, die nicht ausschlieBlich
nur eine Sache der Vernunft und des Willens ist. Zum anderen wird
aber auch die Wiirde derselben ersichtlich, die Anerkennung und Beach-
tung fiir diese Bereiche fordert. « Das Lob der Tugend gebiihrt nicht

! De virt. in com. art. 4.

? « Virtutes istae (sc. temperantia et fortitudo) sunt quidem in irascibili (et
concupiscibili) quantum ad earum derivationem, sed secundum originem et inchoa-
tionem sunt in ratione et voluntate », de virt. card. art. 4 ad 13. — Diese Bezogen-
heit bringt einen Zusammenhang der einzelnen Kardinaltugenden mit sich, der
nach der Auffassung des Aquinaten durch die Tugend der Klugheit vornehmlich
geleistet wird, da keine echte Tugend ohne rationale Einsicht mit nachfolgender
freiheitlicher Entscheidung geschehen kann. Dies aber steht der Tugend der Klug-
heit zu (cf. I-II 65, 1). — Zur geschichtlichen Entwicklung dieses Problems vgl.
fiir die Scholastik LorTiN O., Psychologie et Morale aux XIIe et XIIIe siécles
(Louvain-Gembloux 1942-1954) III, p.197-252. Eine eingehende Darlegung der
Doktrin des Aquinaten findet sich bei Utz F., De connexione virtutum moralium
inter se secundum doctrinam St. Thomae Aquinatis. Vechta i. Old. 1937.

8 « Principium proximum », de virt. in com. 4, co. ; vgl. de virt. card. 4 ad 13.

4 Cf. GrRar T, Lc. IT 114 u. I 249 ff.

5 « ... pro tanto dicitur esse virtus in irascibili vel concupiscibili ... inquan-
tum per virtutis habitum ultimum complementum bonitatis actui virtutis con-
fertur, in hoc scilicet quod irascibilis et concupiscibilis absque difficultate sequantur
ordinem rationis», de virt. in com. 4 ad 2.

& Cf. I-II 17, 4.

2



18 Die sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung

nur der Seele » 1, d. h. den héheren BewuBtseinskriften, sondern ist auch
den wohlgefiihrten AuBerungen der niederen Emotionen zu zollen 2.
Die Tatsache, daB ohne ihre gehorsame Einbeziehung kein vollendetes
Tugendleben nach der Ansicht des Aquinaten méglich ist, muB unser
volles Augenmerk in der praktischen Menschenfithrung auch auf sie und
ihre harmonische Entfaltung richten. Nicht als ob sie in dem Sinne
« gepflegt » werden sollten, daB sie schnell und hiufig genug ihre Eigen-
befriedigung erhielten. Darauf richten sie sich von Natur aus. Vielmehr
besteht die Aufgabe der Erziehung darin, sie zu einer solchen Formung
zu bringen, daB ein UbermaB ihrer Triebmacht gemaBigt, ihre vernunft-
gelenkte Eigentendenz aber sich harmonisch entfalte 3.

& sk ok

Die ganze Reichweite einer solchen Konzeption wird erst dann
ersichtlich, wenn man sie mit der entgegengesetzten Auffassung kon-
frontiert, wie sie am weitesten von SUAREZ entfaltet wurde.

Nach der Ansicht des spanischen Theologen « liegen alle moralischen
Tugenden ‘per se primo’ im Willen, denn die Akte dieser Tugenden
werden vom Willen hervorgerufen » . Kann man nach ihm innerhalb
der sinnlichen Strebekrifte wohl « Gehaben » annehmen, «so sind sie
doch nicht im eigentlichen Sinne Tugenden, wie diejenigen im Willen »,
sondern werden nurmehr « per denominationem extrinsecam» so be-
nannt ®, Die innerhalb der sinnlichen Strebekrifte herangebildeten Ge-
haben sind von denen im Willen physisch verschieden (« physice dis-
tincte »). Allein die letzteren sind als Tugenden im eigentlichen Sinne
zu bezeichnen 8. Da die ersteren keinerlei ethische Qualifikation besitzen

1 Cf. I-II 56, 4, objectio 3, wo Thomas den Einwand macht, daf « totum
(meritum) rationali parti debetur, quod irascibilis et concupiscibilis recte regantur ».
Er lehnt in der Antwort diese Auffassung ab (cf. ib. ad 3).

? DaB auch dem sensitiven Teil Verantwortung wie Lob fiir das sittliche
Verhalten in gewisser Weise zukommt, ist der voluntaristischen Auffassung unver-
stindlich. Die Neuroseforschung stellt diesen Tatbestand jedoch immer deutlicher
heraus (vgl. CAruso I., Psychoanalyse und Synthese der Existenz, Freiburg i. Br.
1952, p. 38 ff.).

3 « Virtus in irascibili et concupiscibili existens ... contrariatur superexcel-
lentiae inclinationis praedictarum virium in sua objecta », « non tamen ita, quod
totaliter inclinatio earum tollatur », de verit. 25, 7 ad 3 et ad 2.

4 Suarez F,, de act. hum, in genere tract. IV, disp. 3, sect. 7, nr. 5 (Ed. Vives,
Parisiis 1856, tom. IV, p. 493).

8 Cf. 1. c., n. 10.

¢ CL Le., ib,



fiir das Tugendleben nach Thomas von Aquin 19

und somit jeder freiheitlichen Note entbehren, sind solcher Art « Ge-
haben » als einfache Gewohnheitschemen anzusprechen, nicht aber als
Tugenden. —

Man koénnte nun zundchst versucht sein zu sagen, es handele sich
hier nurmehr um eine terminologische Verschiedenheit, die sachlich
keine Bedeutung habe, wenn sie nicht in einem doktriniren Zusammen-
hang stinde, der zu einer grundsitzlich anderen Einstellung gegeniiber
den sinnlichen Emotionskriaften und ihrer Aufgabe innerhalb des Tugend-
lebens fithren muB. Diese wiederum muB sich weitgehend auf konkrete
Erziehungstendenzen auswirken. Gehen wir diesen Zusammenhingen
etwas nach !

Bedeutete nach Thomas das « Gehaben » im sinnlichen Strebever-
mogen eine seinsmafige und moralische Vervollkommnung (« perfectio »),
und somit wirklich eine Tugend, die durchaus einen positiven Akt zu
leisten hatte, nimlich die gefiigige Einordnung der Sinnesemotionen in
Form einer innerlich mitgehenden Geneigtheit gegeniiber den rationalen
Interessen, so liegt die Aufgabe des « Habitus » innerhalb der sinnlichen
Strebekrifte fiir Suarez genau in entgegengesetzter Richtung. Die Hilfe-
leistung des sinnlichen « Habitus » fiir das Tugendleben besteht nach
seiner Auffassung wesentlich darin, daB er die sinnlichen Emotionskrifte
«dazu gemeigt macht, nicht zu begehren ». Das versteht er unter «sie
ziigeln und zuriickhalten » 1. Dem selbst gestellten Einwand, der Formal-
effekt eines « Gehabens » miisse ein positiver und kein negativer sein,
antwortet Suarez ausdriicklich, das Positive dieses Gehabens bestehe
eben darin, daB der sinnliche Appetitus « nicht nur von seinem Akt ab-
laft, sondern auch positiv auf seine Weise nicht will, oder den sinnlichen
Objekten widerspricht » 2.

Es ist geradezu frappant, Suarez hier mit den fast gleichen Worten
in diametralem Gegensatz zur Ansicht des hl. Thomas zu héren. Denn
dieser sagt zu derselben Frage : « Es ist offenkundig, daB die moralischen
Tugenden, die sich um die sinnlichen Emotionen als um die ihnen
eigentiimliche Materie bemiihen, ohne diese Emotionen nicht sein
konnen. Der Grund hierfiir liegt darin, daB im anderen Falle folgen
wiirde, die moralische Tugend bewirke, da8 die sinnliche Emotions-

1 « Per hos ergo actus (sc. voluntatis) generatur habitus (in appetitu sensi-
tivo) tuclinans ad non appetendum, et hoc est appetitum frenari et deteneriy,
Suarez F., 1. c., sect. 7, nr. 9, p. 495.

? « Appetitus sensitivus sibi negat, quod esset sibi delectabile et jucundum,
quod facit non solum cessando ab actu, sed etiam positive suo modo nolendo,
vel respuendo talia objecta», L. c., ib.



20 Die sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung

anlage tiberhaupt iiberflissig werde. Es kommt der Tugend aber nicht
zu, daf jene Bereiche, die der Vernunft untergeordnet sind, von eigenen
Akten ablassen, sondern daf sie, die eigenen Akte vollziehend, den Befehl
der Vernunft ausfiihren. »*

Hiermit diirften die entgegengesetzten Positionen in ihrem ent-
scheidenden Punkt klar hervortreten. Nach Ansicht des « Doctor ange-
licus » werden die sinnlichen Emotionen vom Tugendleben aufgefangen
und gelenkt, nicht aber zum Ersterben genotigt. Demgegeniiber liegt
fiir Suarez die Leistung des « Habitus » in ihnen wesentlich in der Zu-
riickdringung oder Aufhebung der sinnlichen Emotionen. Das ist die
Funktion dieser « Gewohnheitsschemen ». « Frenari et deteneri » sind die
Termini, mit denen Suarez ihre Aufgabe bezeichnet, wodurch sie den
Tugenden der « Temperantia» und «Fortitudo» die Vorbereitungs-
dienste innerhalb der sinnlichen Triebkrifte zu leiten haben.

Es konnte nun trotz obiger Darlegungen eingewandt werden, auch
der Aquinate sehe die Aufgabe der « Temperantia » darin, die sinnlichen
Triebemotionen zuriickzudringen oder dieselben zu ziigeln.

Darauf ist zu erwidern : Wohl kennt der hl. Thomas diese Funktion
der genannten Tugend und benutzt die Termini «refrenare» bzw.
« reprimere » 2, Aber diese Auswirkung ist fiir ihn « per accidens» und
zwar nur gegeniiber denjenigen « Leidenschaften », die einen Uberschu8
an Triebstdrke aufweisen; « per se» liegt die Funktion der Tugend
durchaus in einer positiven Tat, ndmlich in der « moderatio ». Ausdriick-
lich stellt er fest: « Es kommt der MaBhaltung ® und der Tapferkeit
nur beiliufig zu, den UberfluB an Leidenschaften zuriickzudringen,

1 « Planum est quod virtutes morales, quae sunt circa passiones sicut circa
propriam materiam, sine passionibus esse non possunt. Cujus ratio est, quia secun-
dum hoc sequeretur, quod virtus moralis faceret appetitum sensitivum omnino
otiosum. Non autem ad virtutem pertinet, quod ea quae sunt subjecta rationi,
a propriis actibus vacent, sed quod exequantur imperium rationis, proprios actus
agendo», I-IT 59, 5. :

? « Temperantia ... reprimit concupiscentias delectationum tactus» (I-II
61, 3. Cf. ib., art. 2). « Ad temperantiam pertinet refrenare delectationes sensibiles »
(II-II 114, 2 ad; cf. I-IT 61, 3).

3 Ubrigens sei hier erwihnt, daB der deutsche Terminus « MaBhaltung » nur
sehr einseitig den lateinischen Begriff der « temperantia» widergibt; eine Tat-
sache, die J. Pieper erwihnt und deren nachteilige Folgen er mit Recht hervorhebt
(vgl. PiEPER J., Zucht und MaB, Miinchen 1947, S. 8 f.).



fir das Tugendleben nach Thomas von Aquin 21

insofern sie solch iibermichtige Leidenschaften im Subjekt vorfinden.
Threm eigentiimlichen Wesen nach aber kommt es diesen Tugenden zu,
jene Leidenschaften auszugleichen. »1

Zudem benutzt der Aquinate diese Termini meist nur dort, wo er
den Unterschied zwischen der Tapferkeit und der MaBhaltung aufzeigen
will. Da die letztere ndmlich jene Triebkrifte zu ordnen hat, die einen
Impuls besonderer Heftigkeit gegen die Vernunft oft aufweisen, wie der
Nahrungs- und Sexualtrieb, wird ihre Funktionsweise unterschiedlich
zur Tapferkeit treffend durch ein « Eindimmen der Leidenschaften »
gekennzeichnet 2. Wo er jedoch iiber die MaBhaltung in sich ohne die
Gegeniiberstellung zur Tapferkeit handelt, benutzt er fast ausschlieB-
lich den Terminus « moderatio » oder « modificare » 3.

DaB fiir ihn die Hauptaufgabe der Tugend nicht in einer Unter-
driickung, sondern in einer positiven Mitbeteiligung der sinnlichen Trieb-
krifte besteht, wird am deutlichsten in der Tugend der Tapferkeit. Hier
ist es geradezu die Aufgabe der Tugend, die Triebemotionen zu stirken,
die durch die Erbsiinde geschwicht sind 4, so daB sie vom «arduum »
nicht ablassen, das ihnen von der Vernunit als notwendig zu erstrebendes
Ziel vor Augen gestellt wird. Der Tapfere benutzt den Zorn 5 und die
gemiBigte Kithnheit é, wozu uns Christus selbst ein unleugbares Beispiel
gibt 7. Die hochste Moglichkeit ihrer Teilnahme am Tugendleben aber
erfahren die dem Irascibilis zugehorigen Emotionskriafte im Einsatz fiir
die Sache Gottes, im Martyrium. Denn «der vollendetste Akt des Iras-
cibilis besteht darin, selbst den Tod um Christi willen zu iiberwinden »,
was im Martyrium geschieht 8.

Fiir den hl. Thomas handelt es sich also, wo er die Ausdriicke
« Zuriickdringen », « Zuriicktreiben », « Ziigeln» (reprimere, repellere,
refraenare) benutzt, stets um die Einschrinkung der Triebs#bermacht,
nie aber um eine Ert6tung der Triebemotion als solcher. Fiir ihn wiirde

1 « Accidit temperantiae et fortitudini quod superabundantiam passionum
repellat inquantum invenit passiones superabundantes in subjecto. Sed per se
convenit hujusmodi virtutibus passiones moderari», I 95, 3 ad 1.

? Cf. I-II 61,1 u. 3; II-IT 141, 2.

3 « Temperantia ... importat moderantiam quandam ...», II-II 141, 3.
« Temperantia directe modificat passiones concupiscibilis . .. », ib., ad 1. Cf. I 95, 3
ad 1; II-IT 117, 6 etc.

* Cf. I-IT 85, 3. 8 Cf. II-II 123, 10.

& Cf. II-II 127,1 ad 1.

7 Cf. Mc. 3, 5; in Gleichnissen dargelegt : Mt. 18, 34; 22, 7. Vergleiche dazu
Jo. 2, 14-17.

8 IV Sent. d. 49, 1. 5, sol. 1.



22 Die sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung

eine solche der menschlichen Natur widersprechen und somit ein «vitium»
und zwar im moralischen Sinne des Wortes darstellen 1.

Ein solches « vitium », das freilich nur dort vorliegt, wo nicht aus
hoheren Motiven auf die Erfiillung eines Naturtriebes verzichtet wird 2,
lehnt er sowohl fiir den Nahrungs- und Sexualtrieb als unsittlich ab 3,
dessen Ursache er in einer unnatiirlichen Abneigung gegeniiber vernunft-
geordnetem korperhaft-sinnlichem GenuB sieht 4, wie er auch das Fehlen
der « Todesfurcht », die aus dem Selbsterhaltungstrieb hervorgeht, als
unmoralischen Defekt verurteilt 5. Auch bei Verzicht auf einen gewissen
Bereich sinnenhafter Freude aus hoheren Motiven, beispielsweise durch
das Geliibde der Jungfriulichkeit, ist es fiir den Menschen unméglich,
vollig jegliche korperlich bedingte Lust auszumerzen, Denn die Selbst-
erhaltung fordert wenigstens Nahrungsaufnahme. « Die Erhaltung des
Korpers aber geschieht durch genuBbereitende Titigkeit. Deshalb kann
es kein geistig werthaftes Dasein fiir den Menschen geben, wenn er von
allen sinnenhaften Freuden absteht. » 8

Fiir diejenigen aber, « denen es aus ihrer Standespflicht heraus zu-
kommt, kérperlichen Titigkeiten und der fleischlichen Zeugung zu ob-
liegen, ist es lobenswert, sich nicht (dieser Freuden) zu enthalten » 7. —

! « Omne illud, quod contrariatur ordini naturali est vitiosum, Natura autem
delectationem apposuit operationibus necessariis ad vitam hominis. Et ideo natu-
ralis ordo requirit, ut homo intantum hujusmodi delectationibus utatur, quantum
necessarium est saluti humanae, vel quantum ad conservationem individui, vel
quantum ad conservationem speciei. Si quis ergo intantum delectationem refugeret,
quod praetermitteret ea quae sunt necessaria ad conservationem naturae, peccaret,
quasi ordini naturali repugnans». II-IT 142, 1. Vgl. I-II 72, 8.

2 Cf. II-IT 142, 1. 3 Cf. 1. c., ebenso II-II 152, 2 ad 2.

% « Motivum ... in peccato insensibilitatis est odium ... delectationum cor-
poralium », I-II 72, 8. :

5 Cf. II-II 126, 1.

¢ TI-IT 142, 1 ad 2. — Vgl ib., 114, 2 ad 1 ; I-IT 34, 1. — Der « Doctor ange-
licus » kennt freilich auch einen Stand, in dem der Mensch zum Besitz solcher
Tugenden gelangt ist, die eine « gottliche Ahnlichkeit» besagen, und « die man
die Tugenden der schon geliduterten Seele nennt» (I-II 61, 5). In diesem Zustand,
« kennt die MaBhaltung keine erdhaften Begierden und die Tapferkeit kennt keine
‘Leiden’ mehr» (ib.). — Es ist bekannt, daB diese Doktrin unter dem EinfluB3
plotinischer Tugendlehre entstanden ist (cf. van Liesmour H., La théorie ploti-
nienne de la vertu. Essai sur la génése d'un article de la somme théologique de
S. Thomas. Fribourg-Paderborn 1926, p. 66 ff., 164 ff.), die der Aquinate durch
Macrobius kannte (cf. LiesHour, l.c., p. 170). Man darf diese plotinischen Ele-
mente aber nicht iiberwerten und mufl die anderen Texte (cf. z. B. S. 21, Anm. 1)
vergleichend gegeniiberstellen, um die Gesamtsicht des hl. Thomas zu erhalten
(vgl. dazu Liesuovur, l. c., p. 178 ff.).

" «Illi, quibus ex officio competit operibus corporalibus et generationi carnali
vacare, laudabiliter (a delectationibus corporalibus) non abstinent », II-II 142, 1ad 2.



fiir das Tugendleben nach Thomas von Aquin 23

Dabher teilt der Aquinate auch durchaus nicht die Ansicht vieler Kirchen-
viter vor ihm !, der vollkommene Mensch im Paradieseszustande wiirde
keinerlei sinnliche Lust im Zeugungsakt empfunden haben ; im Gegen-
teil, nach ihm hitte er sie in vollkommener Weise empfunden, « sie wire
namlich um soviel gréBer gewesen, wie die Natur unverdorbener und
der Korper empfindsamer war . .. ; wie auch ein maBvoller Mensch bei
der Nahrungsaufnahme nicht geringeren GenuBl empfindet als ein
Schlemmer, sondern seine Begierde nur weniger iiber diesem GenuB
verweilt » 2. Somit hdngt nach der Ansicht des hl. Thomas alles davon
ab, ob sich die sinnliche Emotion und ihre Befriedigung « gemaB der
Vernunft verhilt » . Dann nimmt sie am « bonum humanum » teil.

Das schlieBt nicht aus, daB der Aquinate, der wohl von der griechi-
schen Antike her in seiner Bewertung des Psychosomatischen fiir die
menschliche Personlichkeit geleitet wird ¢, als Heiliger mit jenem « Sinn
Christi », von dem der hl. Paulus spricht ®, sein letztes Urteil iiber diesen
Bereich und seine Gefahrdung zum Bosen fillt. Danach ist es mensch-
lichen Kriften schlechthin nicht méglich, die sinnlichen Triebe bis in
eine letzte Wurzel zur vollkommenen « moderatio secundum rationem »
zu fithren, eine Ansicht, die von der modernen Forschung verbliiffend
bestitigt wird . Dadurch wird unser Blick auf die Notwendigkeit der

1 Es gibt eine Reihe bedeutender kirchlicher Autoren, die in der geschlecht-
lichen Lust als solcher eine Siinde sahen, auch, wenn der geschlechtliche Akt
innerhalb der Ehe und naturgemiB ausgeiibt wird. So etwa am deutlichsten Leo
der GroBe, der hervorhebt: « Voluptas ipsa esse sine culpa nullatenus potest»
(Monumenta Germaniae Ep. IT 340, 19. Cf. dazu Sermo 22, c. 3 PL 54/196. Vgl
LinDNER D., De usu matrimonii. Seine sittliche Bewertung in der kath. Moral-
theologie alter und neuer Zeit. Freising-Miinchen 1929, p. 68 ff.). Aus diesem Grunde
wurden einige dazu bewegt, fiir das Elternpaar im paradiesischen Zustand ent-
weder die Zeugung durch den Coitus sexualis abzulehnen (so Johannes Damascenus,
den Thomas als Autoritit fiir diese Auffassung in seiner Objektion zitiert ; cf. I 98, 2
obj. 1) oder die sinnlich-lustvolle Befriedigung dabei auszuschlieBen (so z.B.
Anselm von Laon (vgl. LINDNER, l. c., p. 89). Thomas lehnt beides ab. Fiir ihn
fordert die Naturordnung, «ut ad generandum conveniant per coitum mas et
femina » (I 98, 2), und diese ist als Schopfung Gottes gut. Uber die dabei ent-
stehende « delectatio » urteilt er im AnschluB an den Stagiriten : « Idem est judi-
cium de delectatione et operatione» (cf. IV. Sent. 31, 2, 2 u. 3).

*198 2ad 3. 3 Cf. II-II 141, 1; II-IT 23, 3; ib. 58, 8.

* So folgt Thomas in unserer Frage seinem Lehrer Aristoteles, der ebenfalls
die MaBhaltung und Tapferkeit in den sinnlichen Strebekriften gelegen sein 1iBt :
« Soxoboty yap TaY aAbYOV pepddv abrour elvat af dpetal. Eth. Nik. III 13,1117 b 23.
Vgl. dazu ib,, ITI 11, 1116 b 31 u. 1117a 4; 1I 7, 1107 b 5; IIT 13, 1117 b 25 ff.
u. 1118 a 23 ff.

8 Cf. 1. Kor. 2, 12-16.

¢ Oraison faBt die Erfahrung der tiefenpsychologischen Forschung bzgl.



24 Die sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung

Gnade besonders auch fiir die endgiiltige Wiederherstellung dieses
Bereiches gelenkt.

Im ganzen ist aber an der grundsdtzlich positiven Bewertung der
sinnlichen Emotionskréfte vonseiten des Aquinaten nicht zu zweifeln,
wie umgekehrt die suarezianische Auffassung mit Notwendigkeit zur
interdiktiven Haltung ihnen gegeniiber fithren muB. Denn fiir den
letzteren kénnen sie nicht zu echten Trigern der Tugend werden, d. h.
sie k6nnen nicht in die eigentlich humane Dynamik eingehen. Darum
muB ihre giinstigste Funktion darin bestehen, die geistigen Interessen
nicht zu storen. Das vermdgen sie aber nur, wenn sie sich ihrer eigenen
Triebtendenz enthalten. Auf Grund der Einwurzelung im selben Subjekt
gibt es ndmlich dann keine andere Moglichkeit mehr, wenn Trieb- und
Willenstendenz nicht auseinandertreiben wollen, So muBB der Wille, der
bei ihm wesentliche Priponderanz gegeniiber den sinnlichen Trieb-
kriften besitzt !, denselben gegeniiber eine ausschlieBlich interdiktive
Funktion ? ausiiben, wogegen Thomas dem rationalen Leben « per se »
eine « moderative » 3, oder dariiber hinaus eine « assumptive » %, jeden-
falls also eine durchaus konstruktive Aufgabe im Gesamtorganismus des
Tugendlebens zuspricht. Fiir ihn gehort es notwendig « zur Vollendung
der moralischen Giite, daB der Mensch nicht nur dem Willen nach,
sondern auch dem sinnlichen Streben nach zum Guten bewegt werde,
gemiB jenem Psalmwort ® : ‘Mein Herz und mein Fleisch jubelten dem
lebendigen Gott entgegen’, wobei wir ‘Herz’ fiir das geistige, ‘Fleisch’
fiir das sinnliche Strebevermdgen setzen wollen » S,

der Sexualkraft mit der Feststellung zusammen : « Le parfait et idéal épanouis-
sement sexuel ne se produit jamais complétement» (Oraison M., lc., p.16;
vgl. auch ebd. S. 44).

1 Vgl. oben, S. 18, Anm. 4,

2 Diese Tatsache wird dadurch nicht gedndert, da Suarez die Moglichkeit
eines positiven Einflusses vonseiten der recht geleiteten Passionen fiir das Tugend-
streben zugesteht (vgl. Suarez F., De passionibus, disp. I, sect. 2, Ed. Parisiis,
tom. IV, p. 547 ff.), also die « Leidenschaften » nicht etwa in sich als unmoralisch
ansieht. Diese Frage war seit Augustinus (cf. de civit. Dei 14, 9 ff.) und Thomas
(cf. I-II 24) nicht mehr diskutabel. Aber diese « Passionen » nehmen nicht direkt
am « bonum morale » teil, sondern sind nur positiv, insofern sie als « actus imperati
voluntatis » angesprochen werden konnen (cf. Suarez F., 1. c., n. 3, p. 458).

#Cf. I 95 3 ad 1.

* « Quia appetitus sensitivus movetur per imperium rationis ad hoc, quod
cooperetur ad promptius agendwm, idcirco ponebant (peripathetici) et iram et alias
passiones animae assumendas esse a virtuosis, moderatas secundum imperium
rationis », II-IT 123, 10. — Es ist bekannt, daB Thomas dieser peripatetischen
Tradition folgt und die stoische zuriickweist (cf. I-II 24, 2-3).

b Ps. 83, 3. ¢ I-IT 24, 3.



fir das Tugendleben nach Thomas von Aquin 25

Thomas steht jedoch nicht nur in Ubereinstimmung mit dem Geist
der Antike, der in Aristoteles diesbeziiglich seinen Ausdruck gefunden? ;
er weill sich nicht nur als Interpret der Offenbarung, sondern er steht
dariiber hinaus in vélligem Einklang mit wichtigen Erkenntnissen und
Forderungen der modernen psychologischen und pidagogischen For-
schung. :

Es ist ndmlich schwer einzusehen, wie es zu der notigen Harmonie
psychischen Lebens kommen soll, wenn auf der einen Seite, was heute
kaum mehr in Frage gestellt werden kann 2, die psychosomatisch be-
dingten Emotionen sich bis in die héchsten Bereiche der Personlichkeit
erstrecken, so dal} sie sie qualitativ mitbedingen und innerhalb dieses
Lebens auch die reinste Willenstat nicht ohne deren Begleitung mog-
lich ist ; wenn auf der anderen Seite dagegen jene psychischen Energien
am besten ausgeschaltet werden miissen, damit es zum ungestérten
Tugendakt des Willens kommen kann. Dabei 148t sich nicht verkennen,
daB die psychosomatischen Emotionskrifte zunichst von bedeutend
groBerer energetischer Macht sind als die eigentliche Willenssphire, eine
Tatsache, die nicht erst durch Freud ?® entdeckt, sondern dem Inhalte
nach dem Aquinaten ldngst bekannt ist 4.

1 Der obige Hinweis auf Aristoteles kann natiirlich nur von fern andeuten,
daB sich im Stagiriten philosophisch die Einstellung der griechischen Antike gegen-
iiber dem Leib und den leiblichen Kriften kundtut, wie wir sie im kiinstlerischen
Raum durch die Plastiken der grofen Meister, etwa eines Phidias, Praxiteles,
Myron u. a. ausgedriickt finden. Es ist die Anerkennung des Leiblichen, aber in
seiner geistbestimmten und -gerichteten Ordnung.

2 Um nur ein Urteil von kath. Seite in diesem Zusammenhang zu nennen,
sei J. Nuttin erwihnt. Er stellt abschlieBend zu einer Untersuchung fest:
« Notre action n’émane jamais que partiellement d’une élaboration spirituelle des
‘mobiles’ ... Dans notre conduite 1'élément spirituel n’est jamais qu'une compo-
sante, parce qu'il ne constitue dans notve élve méme qu'une composante parmi
d’autres » ; NurTiN J., Psychanalyse et conception spiritualiste de 1’homme.
Louvain-Paris 1950, p. 197.

¥ FrReuD sagt diesbeziiglich, daB das «Ich ... in dynamischer Hinsicht
schwach ist, seine Energien hat es dem Es entlehnt » (Neue Folge der Vorlesungen
zur Einfithrung in die Psychoanalyse, Ges. Werke, London 1939 ff., Bd. 15, p. 82-83),"
wobei das « Ich» jene BewuBtseinssphire darstellt, die inhaltlich sich etwa mit
dem decken wiirde, was Thomas « Vernunft » und « Wille » nennt ; das « Es» aber
die unbewuBten Bereiche ausmacht, die unmittelbar dem Somatischen verbunden
sind. Wie weit die einseitige Ableitung des « Ich» vom « Es» in der Freud’'schen
Interpretation giiltig ist, soll hier unberiihrt bleiben (vgl. dazu NurTiN J., L c.,
p. 61 ff.).

i Der hl. Thomas spricht davon, daB die sinnlichen Freuden f{fiir den
Menschen intensiverer Art sind als die geistigen (« quoad nos delectationes corpo-
rales sunt magis vehementes» quam intellectuales I-II 31, 5), was entsprechend



26 Die sinnlichen Triebkrifte in ihrer Bedeutung

Wie soll sich ein emotional reiches Tugendleben entfalten, wenn
diese enorme energetische Quelle ungenutzt oder gar unterdriickt
bleibt ? | Ein solches muB nicht nur notwendig zu einem kalten Derivat
einer diinnen voluntaristischen Oberschicht des psychischen Organis-
mus abgleiten und, falls es konsequent durchgefithrt wird, reichen
Impulsen spontaner seelischer Bewegungen entsagen, die Ursprung und
Initiative aus dem sinnlichen Bereich des menschlichen Gefiihllebens
hernehmen 2. Es muB auch fortlaufend bei willensschwachen Naturen
gefihrdet sein, zu Verdringungskomplexen zu fithren. Die interdiktive
Haltung des Willens gibt dafiir die besten Ansdtze. — In der Tat liBt
sich ernsthaft die Frage stellen, wie weit eine solche theoretische Kon-
zeption iiber die Entfaltung des Tugendlebens jene praktischen Folgen
oft so beklagenswerter Natur gezeitigt hat, die man bei zahlreichen
Personlichkeiten intensiverer aszetischer Absichten bemerken kann. Sie
sind oft durch eine geradezu erstaunliche Kilte fiir die menschlichen
Belange der notleidenden Umwelt oder andererseits durch eine bemit-
leidenswerte Unsicherheit gewissen Triebbereichen gegeniiber gekenn-
zeichnet, die als Zeichen unverarbeiteter oder « verdringter» Trieb-
energien anzusprechen sein diirften,

Jedenfalls aber steht auBer Frage, daB die thoma51sche Konzeption
iiber die Bedeutung des sinnlichen Triebbereiches fiir das Tugendleben
jenen wichtigen Erkenntnissen moderner Forschung Rechnung zu tragen
vermag, ja mit ihnen konform geht, wonach die sinnlichen Emotions-

auf die ihnen zugeordneten Triebkrifte auszudehnen ist. Dabei sind sie um so
intensiver, je mehr es um die Belange der vitalen Lebensbediirfnisse geht (cf. II-
IT 155, 2). Ihre aktuelle Macht kann so gro werden, daB sie vollkommen das
hohere BewuBtseinsleben zur Seite drangt (cf. I-1I 6, 7 ad 3. II-II 150, & ad 3).

? So fraglich die These Ludw. Klages’ vom « Geist als Widersacher der Seele »
ist, so sehr erhebt sich hier doch das Problem, ob die Verrationalisierung einer
voluntaristisch geprigten Ethik nicht ein Menschenbild heraufbeschworen hat,
das an Tiefendimension, Plastik und Vielfalt verkiimmert ist zugunsten eines
scheinbar glatt funktionierenden aber nivellierten Willensgefiiges, m. a. W., ob wir
nicht einem Rationalismus oder rationalistisch gepriagten Voluntarismus der Ethik
auch von kath. Seite in der Praxis zum Opfer gefallen sind, deren Kennzeichen
eine gewisse Unmenschlichkeit ist. Das aber wire das Ergebnis einer Tugendlehre,
die sich von derjenigen des Aquinaten in einem fundamentalen Punkt entfernt
hat. — -Jedenfalls betrachtet Kretschmer den erwahnten Verdacht als Tatsache
und sieht darin den Grund, warum die Seelsorge vonseiten der Kirche heute fiir
so weite Kreise ihren EinfluB zugunsten der Psychotherapie verloren hat, wobei
die letztere sich besonders zum Anwalt der « miBachteten Seelenkrifte» gemacht
habe (cf. KrReTscHMER W., Psychotherapie und Seelsorge. Jahrbuch f. Psych. u.
Psychotherapie 2 [1954] 176 ff.).



fir das Tugendleben nach Thomas von Aquin 27

krifte ihrer Natur nach zunichst konstruktiven Charakter fiir die
Gesamtpersonlichkeit haben. Sie fordert dementsprechend, daB eine
Morallehre der Triebwelt gegeniiber zu allererst aufbauend und nicht
interdiktiv sein miisse, um ein Menschenbild zu entfalten, das den vom
Schopfer als kostbare Gabe mitgegebenen somatischen Lebensbereich
auswertet, um den ganzen Menschen zur ausgewogenen Reife zu fiihren
und damit die Voraussetzung fiir seine héchste Vollendung in der
Gottesliebe zu schaffen.



	Die sinnlichen Triebkräfte in ihrer Bedeutung für das Tugendleben nach Thomas von Aquin

