
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 4

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Theologische Dokumente und Sammelwerke

Denzinger Henricus : Enchiridion Symbolorum, Definitionum et Decla-
rationum de rebus fidei et morum, quod post dementem Bannwart et
Joannem B. Umberg S. J. denuo edidit Carolus Rahner S. J. Editio 28

augmentata. — Herder, Friburgi Brisg.-Barcinone 1952. xxxn-796 p.

Das bekannte und so vielen unentbehrlich gewordene Enchiridion liegt
hier in einer erweiterten, auf photomechanischem Weg erstellten Neuauflage
vor. Vergleichen wir diese 28. Auflage mit der bisher am meisten verbreiteten
24.-25. (Freiburg i. Br. 1942), so können folgende Ergänzungen verzeichnet
werden : Der Haupttext hat sich um 37 Seiten (von 679 auf 716) vermehrt,
die Nummern sind von 2285 auf 3033 gestiegen. Doch ist hier ein Lapsus
unterlaufen, von 2299 springt man auf 3000. Die Zunahme beträgt also
nicht 748, sondern 48 Nummern — War der Pontifikat Pius' XII. bisher
mit 5 Nummern (bis zu 1941), so ist er nun mit 54 (bis 1950), aus insgesamt
14 verschiedenen Dokumenten, vertreten. — Die Constitutio « Sacramentum
ordinis » wird ganz, die Enzyklika « Humani generis » fast vollständig
wiedergegeben. — Zum ersten Mal finden sich auch italienische und französische
Texte im Hauptteil. — Anhang und alphabetisches Register blieben sich
gleich. Der systematische Index wurde lediglich mit den neu hinzugekommenen

Nummern ergänzt.
Für alles, was schon in der 24.-25. Auflage enthalten war, wurde

dieselbe Nummerierung, ja selbst Paginierung, beibehalten. Der Text hat hier
nur ganz geringe Änderungen erfahren. Somit kann man sich ohne weiteres
nach Zitaten von älteren Ausgaben zurechtfinden. Ein etwas unausgeglichener

Druck (wechselnde Größe und Stärke der Lettern) war beim
angewandten Verfahren unvermeidlich.

Nach dem Vorwort des Herausgebers soll eine völlig umgearbeitete
Ausgabe (accuratior totius libri retractatio) in Aussicht genommen werden.
Da man um Anregungen und Vorschläge bittet, gestatten wir uns einige
Bemerkungen und Wünsche vorzulegen.

Was zunächst die angeführten Quellen betrifft, so wäre es sicher
angezeigt, für das Vatikanum nicht nur auf die Collectio Lacensis, sondern
auch auf die Ausgabe von Mansi, beziehungsweise Mgr. Petit und Martin,
zu verweisen. — Weiter fragen wir uns, wieso man die Konziliengeschichte



Besprechungen 435

von Hefele nur nach der ersten deutschen Ausgabe anführt. Hefele-Leclercq
ist doch nicht nur eine Ubersetzung, sondern eine kritisch erweiterte und
ergänzte Neuausgabe. -— Die Collectio Iudiciorum von Du Plessis d'Argentré
wird nach der Seitenzahl einer nur schwer (auf jeden Fall weder im British
Museum noch in der Nationale) zu findenden Ausgabe von 1755 zitiert.
Die am leichtesten zu findende, und auch weitaus am meisten zitierte, ist
diejenige von Paris 1724-1736 (in der übrigens die Dokumente bis 1735

berücksichtigt werden, ganz im Unterschied zu derjenigen von 1755, die
merkwürdigerweise nach Denzinger nur bis 1713 reicht!). — Für Viva's
Damnatarum Thesium theologica Trutina wird auf Ausgaben (Tom. I.
Patavii 1756; Tom. II. Beneventi 1753) verwiesen, die nicht einmal bei

Sommervogel erwähnt werden. — Wir gingen auf diese Einzelheiten ein,
weil man uns im Vorwort verspricht, nur die am leichtesten zugänglichen
Editionen zu verwenden.

Um nun auf die Auswahl der Texte überzugehen, so wird wohl niemand
bestreiten, daß verschiedene, besonders aus neuerer Zeit, in einer etwas
gekürzteren Form wiedergegeben werden könnten. So nimmt z. B. die

Enzyklika «Divini illius magistri », über christliche Erziehung, 12 volle
Seiten in Anspruch. Das scheint nun doch etwas viel zu sein im Hinblick
auf ein « Handbüchlein für Glaubensregeln » Zeitbedingt sind ferner die
28 Seiten, die der Enzyklika « Pascendi » gewidmet sind, und zwar umso
mehr, als die meisten Stellen Um- und Beschreibungen enthalten. Noch
weiter geht man in dieser Richtung mit den allerneuesten Texten. Ein
solches Übergewicht muß doch für die Zukunft störend wirken. Entweder
wird das Enchiridion kein « Handbüchlein » mit zeitlich universaler Bedeutung

bleiben, oder man wird sich gezwungen sehen, die gegenwärtige Num-
merierung zu ändern und mehrere, längere Texte auszuschalten. Beides
aber wird für den eifrigen Benützer nicht angenehm sein. Denzinger ist
sicher ein wertvolles Hilfsmittel. Seine Bedeutung liegt in der Knappheit
und in der theologischen Sichtung des « Allernotwendigsten ». Was wir
wünschen, ist nur dies, daß ihm trotz den sich aufdrängenden Erneuerungen
diese Bedeutung bleibe

Gibt es etwas, das vielleicht noch neu zu berücksichtigen wäre Wir
denken da z. B. an einige Abschwörungsformeln aus dem Mittelalter. Diese
lägen doch ganz in der Linie der alten Symbola (— und wir glauben, daß
es deren etwas mehr gibt, als man aus der gegenwärtigen Auswahl schließen
möchte Da solche Formulare meistens auf frühere Vorlagen zurückgehen,
würde es genügen, die betreffenden neuen Varianten anzugeben. So wäre
es z. B. nützlich, diese Varianten für Waldes selber, und nicht nur, wie
bisher, für Durandus de Osca und die Waldenser, zu besitzen. Aus der
Gegenwart wäre es interessant, einige Stellen aus dem Brief des Hl. Offiziums
an den Bischof von Boston vom 8. August 1949 zu lesen. Wir wissen zwar,
daß dieser Brief in den AAS nicht veröffentlicht wurde, doch enthält er
einige wertvolle Präzisionen zum traditionellen Grundsatz « Extra Ecclesiam
nulla salus ».

In technischer Hinsicht wirkt es etwas störend, daß bei den neuen
Dokumenten die einheitlichen Überschriften fehlen, und daß ferner Titel



436 Besprecht!ngen

und Untertitel graphisch unterschiedslos auf einander folgen. — Wünschenswert

wäre schließlich ein alphabetisches Register der « Incipit » oder Arenghen
der betreffenden Dokumente.

Freiburg. H. Stirnimann O. P.

Heilslehre der Kirche. Dokumente von Pius IX. bis Pius XII. Deutsche
Ausgabe des französischen Originals von P. Cattin O. P. und H. Th. Conus
O. P., besorgt von Anton Rohrbasser. — Paulusyerlag, Freiburg (Schw.)
1953. xxiv-1344 S.

Wenngleich es da und dort Übersetzungen von päpstlichen
Verlautbarungen gibt, so ist man doch jedem dankbar, der sich der Mühe unterzieht,

dieselben systematisch zu ordnen und ihren reichen Inhalt in einem
umfangreichen Sachregister zugänglich zu machen. Der vorliegende Band
bietet 87 päpstliche Dokumente zum Glaubens- und Gnadenleben. Gegenüber

der französischen Ausgabe wurde die deutsche durch sieben Texte aus
jüngster Zeit auf den neuesten Stand gebracht.

Das erste Buch mit der Überschrift « Der Heilige Geist » bringt das
Rundschreiben Divinum illud vom 9. 5. 1897. Das zweite Buch « Jesus
Christus » spricht in seinen verschiedenen Dokumenten vom Gottmenschen,
dem Erlöser, dem Königtum Christi, dem heiligsten Herzen Jesu, von den
Sakramenten, der Liturgie, der Heiligen Schrift. Das dritte Buch enthält
Dokumente über « Maria, Mutter Christi und der Kirche », das vierte über
«Die Kirche Jesu Christi». Das fünfte Buch handelt vom «übernatürlichen
Leben » : Gnade, göttliche und sittliche Tugenden. Das sechste Buch bringt
unter dem Titel « Die christlichen Lebensstände » : Dokumente über das
Priestertum, das Ordensleben, die Weltlichen Institute, die Katholische
Aktion und die Ehe. Das sechste Buch zeigt die Vorbilder : die Heilige
Familie, den hl. Joseph, Benedikt, Franz v. Assisi, Dominikus, Thomas
v. Aquin, Ignatius von Loyola, Franz Xaver usw.

In der deutschen Ausgabe steckt ein ungleichlich höheres Maß von
Arbeit als in der französischen. Dies liegt zunächst in der Natur der Sache.
Einmal besitzen wir im Deutschen nicht die vielen vollständigen, z. T.
sogar schon in umfangreicheren Werken gesammelten Übersetzungen wie im
Französischen. Die Sammelbände der Bonne Presse, vor allem auch die
Documentation Catholique arbeiten einem französischen Übersetzer tüchtig
vor. Wer dagegen ins Deutsche übersetzt, muß die bestehenden Übersetzungen

mühsam zusammensuchen, wenn er einen bedeutenden Teil der päpstlichen

Dokumente in Übersetzung überhaupt zu Gesicht bekommen will.
Dann aber sind die vorhandenen Übersetzungen, vor allem die sogen. «

offiziellen » sehr oft schlimmer als erbärmlich. Damit soll nicht gesagt werden,
daß es darunter nicht auch gute gäbe. Aber man kann sich bei dieser
unsicheren Sachlage vorstellen, daß ein Übersetzer nur mit größter Vorsicht
die Vorlagen benützt und jedesmal das Original befragt. Dies hat nun
Anton Rohrbasser getan. Seine Übersetzungen sind wirklich zuverlässig
und textgetreu, dabei in einem ausgezeichneten deutschen Stil. Nur der



Besprechungen 437

vermag zu ahnen, welcher Mühe sich Rohrbasser unterzogen hat, der selbst
sich mal ans Übersetzen von päpstlichen Dokumenten herangemacht hat.
Wer von den jungen und auch alten Theologen würde mühelos imstande
sein, die lateinischen Dokumente von Pius XII. stilgerecht auf deutsch
wiederzugeben

Zu dieser Überwindung übersetzungstechnischer Schwierigkeiten kommt
dann noch die besondere Arbeit, die Rohrbasser im Quellennachweis und
vor allem in dem ausgezeichneten Index geleistet hat. Über die Einteilung
des Werkes könnte man vielleicht disputieren. Rohrbasser mußte sich da
an seine französische Vorlage halten.

Das vortreffliche Werk dürfte auf keinem Arbeitstisch eines Theologen,
Seelsorgers und Wissenschaftlers fehlen. Besonders der Prediger wird hierin
eine unerschöpfliche Quelle von gediegenem Material finden. Nicht zuletzt
kommen ihm die klaren und auf das feinste durchgefeilten Dispositionen
zu Hilfe. Dem wertvollen dokumentarischen Werk kann man daher um
der ewigen Wahrheit willen nur den größten Erfolg wünschen.

Fribourg. A. F. Utz O. P.

Theologische Fragen der Gegenwart. Festgabe herausgegeben und
dargeboten aus Anlaß des goldenen Priesterjubiläums und 20jährigen
Bischofjubiläums Sr. Eminenz des hochwürdigsten Herrn Kardinals Dr. Theodor
Innitzer, Erzbischofs von Wien, von der Katholischen Theologischen
Fakultät der Universität Wien. — Domverlag, Wien 1952. xv-224 S.

Die Festschrift wurde Kardinal Dr. Theodor Innitzer vom Lehrkörper
der Universität Wien zu seinem goldenen Priester- und zwanzigjährigen
Bischofsjubiläum dargeboten. Der Oberhirte der Wiener Erzdiözese gehörte
der Theologischen Fakultät in den Jahren 1908 bis 1932 als Inhaber des

Lehrstuhles für neutestamentliche Bibelwissenschaft an, bekleidete dreimal
das Amt eines Dekans, und war im akademischen Jahr 1928/29 Rector
Magnificus der Universität. Als Bundesminister für soziale Verwaltung, wie
auch als Kirchenfürst blieb er immer mit der Alma Mater Vindobonensis
verbunden, und bemühte sich, die theologische Fakultät durch Errichtung
neuer Dozenturen zu bereichern und weiter auszubauen. Deshalb förderte
er vor allem die Heranbildung des wissenschaftlichen Nachwuchses. Prof.
Johannes Kosnetter, der Nachfolger Kardinal Innitzers auf dem Lehrstuhl
für neutestamentliche Bibelwissenschaft, zeichnet einleitend den Jubilaren
als Exegeten des Neuen Testamentes und würdigt sein diesbezügliches
literarisches Schaffen.

In ihren Beiträgen behandeln die verschiedenen Professoren und
Dozenten der Fakultät aktuelle Fragen und Probleme ihres Fachgebietes.
Einzelne Abhandlungen werden auch außerhalb Österreichs auf Interesse
stoßen.

Prof. Carl Johann Jellouschek ediert unter dem Titel : « Eine Wiener
Mariä-Himmelfahrts-Predigt aus dem Jahre 1401 » (S. 1-24) ein Kanzelwort
des Augustiner-Eremiten Johann von Retz, damals Dekan der Theologischen



438 Besprechungen

Fakultät, das heute nach mehr als einem halben Jahrtausend ein interessantes

Zeugnis des inzwischen dogmatisch definierten Glaubensgeheimnisser
ist. Prof. Friedrich Wessely schreibt über « Moderne Probleme des

mystischen Vereinigung mit Gott» (S. 25-35), Prof. Johannes Thauren
über « Missionsbegriff und Missionsbegründung in der Sicht der Theologie
der jüngsten Epoche » (S. 37-47), während Prof. Albert Mitterer in
seinem Aufsatz « Der Gottesbeweis aus der Bewegung nach Thomas von Aquin
und nach Papst Pius XII. » (S. 48-59) die beiden Beweisführungen miteinander

vergleicht. Der Autor dürfte sich wohl kaum der Illusion hingeben,
daß seine Ausführungen die ungeteilte Zustimmung der Philosophen und
Theologen finden werden Dozent Karl Hörmann sichtet « Zeitschwierigkeiten

um die Tugend der Gottesverehrung » (S. 61-67) ; die Untersuchung
von Prof. Johannes Gabriel : « Die Todesstrafe im Lichte des Alten
Testamentes » (S. 69-79) ist ein Beitrag zur neuerwachten Diskussion über die
Todesstrafe, und zeigt wie das Alte Testament ihre Zulässigkeit lehrt, ja
für manche Verbrechen fordert, « um die Heiligkeit des menschlichen Lebens
zu betonen, die Freiheit und die sittliche Würde des Menschen zu schützen,
die Reinheit des höchsten Gutes, welches das Volk besaß, die Reinheit seiner
monotheistischen Religion, zu bewahren ». Spezifisch biblischen Themata
sind auch folgende Abhandlungen gewidmet : Dozent Claus Sciiedl,
« Höhlenforschung in Palästina und biblische Zahlenmystik » (S. 81-92), und
Prof. Johann Kosnetter, « Die Sonnenfrau (Apok. 12, 1-17) in der neueren
Exegese » (S. 93-108). Prof. Johannes Messner verbreitet sich dann in
seiner Studie : « Das Gesetz der Natur, des Fluches, der Freiheit und die
Verantwortung des Christen in der gegenwärtigen geschichtlichen Stunde »

(S. 109-119) über das mysterium iniquitatis, und hebt hervor, daß die christliche

Existenzdeutung nicht eine Philosophie der Angst sein kann, sondern
einzig und allein eine Philosophie der Hoffnung. Der Artikel von Prof.
Michael Pfliegler : « Die Nichthörer des Wortes » (S. 121-127) rührt an
ein akutes pastorales Problem ; er sucht Antwort zu geben auf die Frage,
warum so viele den Nichthörern des Wortes zuzuzählen sind, trotzdem vom
Hören der Verkündigung der Glaube des Menschen abhängt. Prof. Franz
Loidl, der Kirchenhistoriker, spürt in seiner Abhandlung : « Der junge
Rauscher» (S. 129-136) der Jugendzeit des späteren Kirchenpolitikers und
Kardinals nach. Die einschlägigen historischen Untersuchungen befaßten
sich bisher zur Hauptsache mit den reifen Jahren Rauschers, die sich im
Blickpunkt der Öffentlichkeit abspielten, während gerade die Jugendperiode
wertvolle Hinweise zum Verständnis und zur gerechten Beurteilung des

öfters umstrittenen, trotz alledem unbestreitbar markanten Kirchenfürsten
bietet. Einem Thema partikulärer österreichischer Kirchengeschichte ist
ferner der Aufsatz von Dozent Josef Wodka gewidmet: «Moderne Diö-
zesangeschichtsforschung in Österreich» (S. 137-147). Aus der richtigen
Überlegung heraus, daß die Gegenwart nicht verstanden werden kann ohne
die Kenntnis der Vergangenheit, von deren Kräften sie geformt und geprägt
ist, bestimmt er den theologischen und historischen Standort der diözesanen
Kirchengeschichte, und stellt die Forderung nach einer allen wissenschaftlichen

Ansprüchen genügenden Erforschung und Bearbeitung von Pfarr-



Besprechungen 439

und Diözesangeschichte auf, wobei die bereits auf diesem Gebiet geleisteten
Arbeiten kritisch gesichtet, und auch die Leistungen und Anstrengungen
der Gegenwart gewürdigt werden. Prof. Anselm Weissenhofer gibt in
seinem Beitrag, betitelt : « Die gegenwärtige Lage der kirchlichen Kunst »

(S. 149-155) einen Uberblick über das Ringen um die Gestaltung einer
zeitgemäßen Kunst in kirchlichen Belangen, und zeichnet mit kurzen Strichen
ihren Entwicklungsgang während der letzten dreißig Jahre, insbesondere
auf dem Gebiet des Kirchenbaues. Es war gerade Kardinal Innitzer, der
den gesunden Bestrebungen auf dem Gebiet der religiösen Kunst
Verständnis entgegenbrachte und eine gesunde Weiterentwicklung förderte.
Dozent Reinhold Messner zeigt in der Abhandlung : « Das Ethos des

Theologen im Lichte der Gegenwartsphilosophie» (S. 157-164), was aus den
Erkenntnissen von Existenzphilosophie und Tiefenpsychologie zur Klärung
und Reinigung des Berufsethos des Theologen geschöpft werden kann.
Dozent Friedrich Mittelstedx leistet mit seinem Aufsatz « Katechetik
und Pädagogik» (S. 165-176) einen Beitrag zur Frage der theologischen
Bildung und der Vorbereitung der künftigen Seelsorger auf die Praxis der
kirchlichen Jugendarbeit. Die Dringlichkeit der Gegenwartsaufgaben legt
die Untersuchung der Beziehung beider Disziplinen zueinander nahe. Prof.
Albert Niedermeyer versucht in : « Die Stellung der Pastoral-Medizin im
Rahmen der theologischen Disziplinen» (S. 177-185) die Pastoral-Medizin
in die Ordnung der theologischen Fächer einzubauen. Er sieht in ihr nicht
nur ein Teilgebiet der Pastoral-Theologie, sondern das Grenzgebiet der
Gesamtmedizin mit der Gesamtheit aller theologischen Disziplinen. Die
Pastoral-Medizin hat somit als Bindeglied zweier Fakultäten einen analogen
Charakter, wie die gerichtliche Medizin als Grenzgebiet der gesamten Medizin
mit der gesamten Jurisprudenz gewonnen hat. Darum stellt er auch die

Forderung nach einer wesentlichen wissenschaftlichen Vertiefung seiner

Disziplin. Kardinal Innitzer ermöglichte im Jahre 1945 die Schaffung dieser
Dozentur an der Theologischen Fakultät. Der Beitrag von Prof. Franz
Arnold : « Die Rechtslage der katholischen Kirche im heutigen Österreich »

(S. 187-222) beschließt die Festgabe. Wie der Verfasser einleitend hervorhebt,

hat seit Gründung der Diözese im 15. Jahrhundert kaum ein Wiener
Bischof einen derartigen Wechsel der politischen und kirchenpolitischen
Verhältnisse erlebt, wie der gegenwärtige Oberhirte. Die rechtliche Stellung der
Kirche in Österreich war seit den bekannten Ereignissen des Jahres 1938
unklar geworden. Vor allem stellte sich die Frage, ob das am 1. Mai 1934
in Kraft getretene Konkordat, das die bisherigen kirchlichen Verhältnisse
teilweise neu regelte, überhaupt noch Geltung habe. Gegenüber den von
sozialistischer Seite erhobenen Einwänden hält Prof. Arnold an dieser seiner

Geltung nachdrücklich fest. Das Konkordat ist ein gültig zustande gekommener

völkerrechtlicher Vertrag, der beide Partner bindet, wenn er auch
in der Folgezeit de facto aus innerstaatlichen Gründen bedauerlicherweise
durch verschiedene neuere Gesetze einseitig durchbrochen wurde. Eingehend
legt dann Prof. Arnold die rechtliche Lage der Kirche in den verschiedensten
Lebensbezirken dar, sodaß alle interessierten Kreise ausführlich informiert
werden.



440 Besprechungen

Die Festschrift ist ein Zeichen der Verbundenheit des Lehrkörpers der
Katholisch-Theologischen Fakultät mit ihrem Oberhirten, und der
Ausdruck des Dankes für dessen sorgendes Wirken um ihren wissenschaftlichen
Ausbau.

Fribourg. H. O. Lüthi O. P.

Heilige Schrift

Bibellexikon, herausgegeben von Herbert Haag. Fünfte Lieferung. —
Benziger, Einsiedeln 1954.

Diese fünfte Lieferung (Sp. 869-1092) erstreckt sich von « Jude » auf
« Matthäusevangelium ». An neu bearbeiteten Artikeln verzeichneten wir :

Kanon (Th. Schwegler), Kindheitsgeschichte Jesu (J. Michl), Korinth (F. J. de

Waele), Leben-Jesu-Forschung (P. Künzle) und Leidensgeschichte Jesu
(K. H. Schelkle). Auch sonst bringt diese fünfte Lieferung noch einzelne

wichtige Stichwörter, wie z. B. Kirche und Liebe.
Unter « Kittäer » hätte man vielleicht einen Hinweis auf den Habakuk-

kommentar und die sich daran knüpfenden Interpretationen erwartet und
beim Stichwort « Konkordanz » hätten Sven Herners Verbesserungen zum
großen Mandelkern (Lund 1909) wohl eine Erwähnung verdient. Der Artikel
« König » (Sp. 942-4) war vielleicht bereits gesetzt oder gar abgedruckt, als
die beachtenswerte Bemerkung L. Koehlers zu Ps. 93, 1 erschien im Aprilheft

der Zeitschrift Vetus Testamentum (VT 3, 1953, S. 188) l. Noch eine
kleine Bemerkung zu Sp. 939 « Kodex ». Man hat schon öfters gesagt, es
lasse sich aus den ägyptischen Funden nachweisen, daß die Christen als
erste die Kodexform des Buches sich zunutze gemacht, wenn nicht gar
erfunden haben. Einzelne christliche Kodizes, deren Bruchstücke jetzt
vorliegen, gehen tatsächlich auf die erste Hälfte des zweiten Jahrhunderts
zurück. Daß ein Kodex beträchtlich mehr fassen konnte als eine Buchrolle,
ist einleuchtend. Aber war das dem römischen Dichter Martialis nicht schon
bekannt, als er im Jahre 84 oder 85 das vierzehnte Buch seiner Epigramme
herausgab Daß er die Kodexform auch für größere Werke, wie z. B. Ilias
und Odyssee zusammen, die Aeneis, die 15 Bücher der ovidischen
Metamorphosen, ja sogar die 142 Bücher des T. Livius, bereits gekannt hat,
scheint doch wohl hervorzugehen aus 14, 184 ; 14, 186 ; 14, 190 und 14, 192.

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

1 Zur Ausführung Koehlers vgl. jetzt eine ergänzende Notiz von J. Ridder-
bos, VT 4, 1954, S, 87-9.



Besprechungen 441

Bückers, Hermann, C. Ss. R. : Die Bücher der Chronik oder Parali-
pomenon. (Die Heilige Schrift für das Leben erklärt, Bd. IV/1.) — Herder,
Freiburg i. Br. 1952. xil-380 S.

Die Bücher der Chronik gehören gewiß nicht zu den Heiligen Schriften,
aus denen bei der Predigt am meisten geschöpft wird. Persönlich kann ich
mich nur an einen einzigen Fall erinnern, wobei ich eine Predigt über einen
Text aus der Chronik mitangehört habe. Es handelte sich um die feierliche
Profeß einer stattlichen Anzahl von Klosternovizen, wobei der Festredner sehr
sinnvoll predigte über 1 Chron. 29,17-8 : In simplicitate cordis mei laetus obtuli
universa Domine Dens, custodi in aeternum hanc voluntatem cordis eorum.

Das vorliegende Buch des P. B. dürfte wohl geeignet sein, auch anderen
Texten aus der Chronik, über die man sonst leicht hinwegliest, eine direkt
praktische Bedeutung abzugewinnen, sei es für die persönliche Betrachtung,
sei es für die erbauliche Predigt. Vor allem ist der Verfasser bestrebt, seine
Leser in die Ideenwelt des Chronikschreibers einzuführen und sie mit dessen

Grundgedanken einigermaßen vertraut zu machen. Wohl erst auf diesem
Wege wird es gelingen können, das Buch auch für unsere Lebensverhältnisse
auszuwerten.

Die Einführung (S. 1-18) gibt zunächst eine knappe Darstellung der
nachexilischen Zeit und orientiert den Leser über die Arbeit des Chronisten
und die Eigenart seiner Geschichtsschreibung. Als Abfassungszeit wird die
erste Hälfte des dritten Jahrhunderts v. Chr. angenommen. Ursprünglich
dürfte die Chronik mit den Büchern Esdras und Nehemias ein einziges Werk
ausgemacht haben, das sich von der Schöpfung der Welt bis nahezu auf
die Zeit des Verfassers erstreckte. Zum Teil hat der Verfasser noch die
gleichen Quellen benutzen können, die früher schon bei der Abfassung des

kanonischen Buches der Könige zur Verwendung gekommen waren. Die
Auffassung, nach welcher der Chronist die kanonischen Bücher Samuel und
Könige selbst als Quellen verwendet hätte, wird, wohl zu recht, aufgegeben,
bietet doch der Chronist namentlich gegenüber dem Buche der Könige
öfters eine ursprünglichere Darstellung. Natürlich bleiben hier gewisse
Rätsel ungelöst : restlose Beseitigung aller Schwierigkeiten auf diesem
Gebiete wird wohl nie erreicht werden. Das ist aber auch nicht unbedingt
nötig für die Rehabilitation des Chronisten als eines ernst zu nehmenden
Schriftstellers. Der in der Chronik so oft wiederholte Verweis auf allerlei
Quellenwerke, die uns freilich jetzt nicht mehr zugänglich sind, wird mit
Recht hervorgehoben.

Was diese Quellenwerke angeht, möge uns noch eine kleine Bemerkung
gestattet sein. Es ist wohl kaum wahrscheinlich, daß wir in der « Geschichte
des Sehers Samuel », der « Geschichte des Propheten Nathan » und der
« Geschichte des Sehers Gad », die 1 Chron. 29, 29 aufgeführt werden, Bücher
zu sehen haben, welche von Samuel, Nathan oder Gad verfaßt worden sind.
Es dürfte sich hier — und das Gleiche gilt auch z. B. für die 2 Chron. 12, 15

genannten Schriften — wohl eher um anonyme Prophetenbiographien
handeln, die bei den Hebräern unsere erbaulichen Heiligenleben ersetzten.

Fribourg. M. A. VAN DEN OUDENRIJN O. P.



442 Besprechungen

Haas, Jakob : Die Stellung Jesu zu Sünde und Sünder nach den vier
Evangelien. (Studia Friburgensia, N. F. Heft 7.) — Universitätsverlag,
Freiburg (Schweiz) 1953. xxv-254 S.

Anhand der vier Evangelien bietet uns der Verfasser eine umfassende
und klare Systematik der theologischen Lehre über die Sünde. Alles was
irgendwie über dieses Thema aus den Evangelien gewonnen werden kann,
trägt er zusammen und fügt es in eine übersichtliche Ordnung. Der erste
Abschnitt handelt von der Sünde als solcher, Wesen, Arten und Ursachen
der Sünde. Jesus vertieft die alttestamentlich-jüdische Auffassung der Sünde :

sie ist in seinen Augen nicht nur eine Übertretung des Gesetzes, sondern
eine Verletzung der Liebe. In einer allerdings nicht immer überzeugenden
Beweisführung sucht dann der Verfasser aufzuzeigen, daß bereits in den
Lehren Jesu die Unterscheidungen der Moraltheologie über die verschiedenen
Arten der Sünden keimhaft enthalten sind. Eine Vertiefung der alttesta-
mentlichen Anschauungen läßt sich auch in den impliciten Lehren Jesu
über die Ursachen der Sünde feststellen.

Im zweiten Abschnitt sammelt er alles, was aus den Ew. über die
Folgen der Sünde geschlossen werden kann, über den Makel der Schuld,
Verlust der Gnade, zeitliche und ewige Strafen.

Der dritte Abschnitt behandelt die Vergebung und Überwindung der
Sünde. Die Vergebung ist ein wirkliches Nachlassen und nicht bloß ein
Zudecken der Sünden. Mit besonderer Wärme ist das Kapitel über die
Sünderliebe Jesu geschrieben. Die Übertragung der Vergebungsvollmacht an
die Apostel ist Gegenstand eines eigenen Kapitels.

Schon aus dieser knappen Übersicht dürfte sichtbar sein, wie
ausführlich das Thema behandelt ist. Es gibt kaum eine einschlägige
theologische Frage, die nicht, sei es im Text, sei es in den zahlreichen größeren
Anmerkungen, berührt wird. Dazu ist das Buch in einer anschaulichen,
klaren Sprache geschrieben, die auch dem Nichtfachmann die Lektüre
angenehm und anregend macht.

Der angewandten Methode wird man allerdings nicht ohne weiteres
zustimmen können. Der Verfasser legt seiner Arbeit die vier Evangelien
als Einheit genommen zugrunde, da sie die gemeinsame historische Quelle
für die Persönlichkeit Jesu sind. Nur an einzelnen Stellen trägt er der
Eigenart des Johannesevangeliums Rechnung. Sicher sind alle vier Evangelien

als historische Quelle gleichwertig und gleicherweise glaubwürdig. Es
fragt sich aber, ob durch zu geringe Beachtung der literarischen Eigenart
der einzelnen Evangelien, der Besonderheiten in Bezug auf Sprachgebrauch
und Theologie nicht die Beweiskraft seiner Arbeit herabgesetzt werde. Ist
nicht überhaupt die Themastellung zu sehr von der spekulativen Theologie
bestimmt, so daß man zuweilen, besonders im zweiten Abschnitt, trotz der
Verwahrung der Einleitung den Eindruck bekommt, es handle sich eher
um « eine Zusammenstellung von biblischen Beweisstellen für ein geschlossenes

dogmatisches System » als um eine « Theologie der Evangelien » (S. 2).
Mit diesen Bedenken grundsätzlicher Art sollen aber die großen Vorzüge



Besprechungen 443

dieses Buches nicht eingeschränkt sein : die theologische Gründlichkeit,
anschauliche Klarheit und seelsorgliches Interesse.

Einsiedeln. Johannes Haymoz O. S. B.

Dogmatik

1. Brinktrine, Johannes : Die Lehre von Gott, 2. Bd. : Von der
göttlichen Trinität. — Schöningh, Paderborn 1954. 237 S.

2. Scheeben, Matthias Joseph : Handbuch der katholischen Dogmatik,
5. Buch : Erlösungslehre, 1. Halbband. 2. A. hrsg. von Carl Feckes.
(Gesammelte Schriften, VI/1.) — Herder, Freiburg i. Br. 1954. xxvni-426 S.

3. Diekamp, Franz : Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen des

heiligen Thomas, 3. Bd. 11.-12. neubearb. A. hrsg. von Klaudius Jüssen. —
Aschendorff, Münster i. W. 1954. ix-512 S.

4. Schmaus, Michael : Katholische Dogmatik, Bd. IV, 2 : Von den
letzten Dingen. 3.-4. umgearb. A. — Hueber, München 1953. 280 S.

5. Dander, Franciscus, S. J. : Summarium tractatus dogmatici de Matre-
Socia Salvatoris. -— Summarium tractatus dogmatici de gratia Salvatoris. —
Summarium theologiae dogmaticae : De sacramentis Christi, II [Paenitentia
et Unctio, Ordo, Matrimonium, Sacramentalia], — Rauch, Oeniponte 1952,
1953, 1954. 32, 74, 87 p.

1. Der Paderborner Dogmatiker legt hier den zweiten Band seiner
Gotteslehre vor, die Lehre von der göttlichen Trinität. Methode und Anlage
sind die gleichen, wie wir sie in den bewährten Handbüchern der dogmatischen

Theologie vorfinden. Als Eigentümlichkeit aber der vorliegenden
Trinitätslehre darf man verzeichnen : eine sehr reiche Verwendung des

Bibelwortes ; es wird nicht nur auf die einschlägigen Stellen hingewiesen,
sondern die Texte werden in ihrem Wortlaute aufgenommen, und so ist
der Leser der eigenen Nachschlagearbeit enthoben. Wo immer es angängig
ist, wird auf die Liturgie verwiesen, wodurch der Studierende angeregt
werden soll, das theologische Denken durch das Gebet der Kirche befruchten
zu lassen. Doch kommt auch die theologische Spekulation in weitem Maße

zu ihrem Rechte, z. B. in der Lehre von den göttlichen Relationen. In fünf
Exkursen wird Stellung genommen : zum Comma Johanneum, zum Ursprung
der Trinitätslehre, zur Lehre von der Trinität im Kirchenjahr, in der
Liturgie und der Frömmigkeit, über den Ausgang des Wortes aus der auf
die Schöpfung bezüglichen Erkenntnis Gottes, zum Personbegriffe K. Barths.
Ein längerer Anhang berücksichtigt gesondert die neueren religionsgeschichtlichen

Forschungen und behandelt die Trinitätslehre unter Berücksichtigung
der Dreiheiten in nichtchristlichen Religionen. Der Lernende wird auch
dankbar sein für das Verzeichnis der Sätze mit Angabe der theologischen
Qualifikationen, die Figuren und Schemata, die klare Übersichten und Zu-



444 Besprechungen

sammenfassungen bieten. Die Literatur ist reichhaltig und bis auf die
neuesten Erscheinungen ergänzt. Ein solides Hilfsmittel für den dogmatischen

Unterricht.
2. Eine den Dogmatiker besonders erfreuende Neuerscheinung ist die

Erlösungslehre Scheebens, die wie kein anderes seiner Werke die Eigenart
des theologischen Denkens des großen Kölner Theologen ins Licht treten
läßt. Da wir kein von Scheeben selbst durchgesehenes Handexemplar des
5. Buches besitzen, gibt die Neuausgabe den Text der 1. Auflage unverändert

wieder. Doch hat der hochverdiente Nachfolger Scheebens auf dem
Lehrstuhl im Kölner Priesterseminar Vieles beigesteuert, was dem
fruchtbringenden Studium dieses Meisterwerkes dienlich sein wird. Es wird da
gezeigt, wie durch die Enzyklika « Mystici Corporis » und durch die
Vertiefung der Mariologie und die Verkündigung der Assumptio als Glaubenssatz

Scheebens Theologie lehramtlich bestätigt wurde. Wertvolle Literaturangaben

sind jedem Paragraphen beigefügt und auch gelegentlich unter dem
Texte ergänzt. Bei den Vätertexten wird auf das Enchiridion von Rouët de

Journel, bei lehramtlichen Entscheidungen auf Denzinger verwiesen,
zuweilen außerdem noch der griechische Urtext eingefügt. Besonderheiten der
Exegesen Scheebens werden vermerkt und durch neuere Forschungen
ergänzt. Die Ergebnisse der Scotusforschung zwang zu manchen Korrekturen
in der Darstellung Scheebens. Wertvoll ist die Hervorhebung der
theologischen Eigenart Scheebens, wertvoll der Hinweis auf die Stellungnahme
heutiger Theologie zu Problemen, die Scheeben schon kannte und behandelte.

Gelegentlich werden neuere Erkenntnisse naturwissenschaftlicher Art
angemerkt, z. B. über die Entstehung des Menschen. Mögen recht viele
Theologen die Muße finden, sich in dieses « Meisterwerk dogmatischer
Konzentration » und « dogmatischer Beziehungsfülle » zu vertiefen, das, wie der
Herausgeber bemerkt, die ganze Glaubenswirklichkeit in einer Theologie
des Gottmenschen gestaltet. Der Ausgabe ist eine Wiedergabe einer bisher
unveröffentlichten Photographie « Scheeben auf dem Totenbette » beigefügt.

3. Das besteingeführte Lehrbuch von F. Diekamp, neubearbeitet von
K. Jüssen, steht nun wieder in allen Bänden den Studierenden zur
Verfügung. Diese Neuausgabe hat alle Vorzüge, welche man an Diekamps Werk
so sehr schätzte, beibehalten : Reichhaltigkeit, Klarheit, Gleichgewicht
zwischen positiver Theologie und spekulativer Durchdringung des Glaubensgehaltes,

engen Anschluß an den hl. Thomas. Doch hat der Herausgeber,
abgesehen von der Weiterführung der Literaturangaben und stilistischen
Verbesserungen, auch bemerkenswerte Erweiterungen und einige Abänderungen

vorgenommen. Die kirchlichen Verlautbarungen der letzten Jahre
haben ja gerade für die Sakramentenlehre einige bedeutsame Klärungen
gebracht, vor allem die Konstitution « Sacramentum Ordinis » vom 30. XI.
1947 für die Lehre von der Materie und Form der Priesterweihe und das
Dekret der Sakramentenkongregation « Spiritus Sancti munera » vom
14. 9. 1946 für die Lehre vom Empfänger und Spender der Firmung. Plier
war eine Ergänzung notwendig. Zu begrüßen ist die kritischere Stellungnahme

zur Mysterientheorie (212-214). Dabei wird aber das anzuerkennende
Wahrheitsmoment dieser Mysterienlehre nicht übersehen. « Wenn auch



Besprechungen 445

nicht das ganze Opfergeschehen von Golgotha, wie Casel behauptete, im
Meßopfer real gegenwärtig wird, so doch in und mit dem Christus passus
der entscheidende Kern des blutigen Kreuzesopfers oder dessen belebende
Seele, nämlich jene vollkommenste Opfergesinnung, in welcher sich der
Gottmensch am Kreuze für unser aller Heil in den Sühnetod dahingab und
die in ihm ewig aktuell verbleibt. Kreuzesopfer und Meßopfer sind somit
durchaus identisch, was den Opferpriester, die Opfergabe und den innern
Opferakt des Golgothaopfers anlangt. Zudem weist jedes Opfer seinen
eigenen sakramental-rituellen Immolationsakt auf, den der kirchliche
Amtspriester in Christi Auftrag durch die Vornahme der Doppelkonsekration
vollzieht » (213). Richtunggebend für diese glückliche Abänderung war wohl
abgesehen von theologischen Überlegungen die Meßopferlehre der Enzyklika

Pius' XII. «Mediator Dei » vom 20. 11. 1947, die nun ihre Früchte
zu tragen beginnt. In der Bußlehre werden die letzten Forschungen Poschmanns

besonders bezüglich der Privatbuße ausgewertet, in Paragraphen
über den Attritionismus Klarstellungen vorgenommen, im Kapitel über die
Ereignisse am Lebensende des einzelnen spürt man in den ersten vier
Paragraphen überall die ergänzende Hand. Einer besondern Empfehlung bedarf
dieses ausgezeichnete Handbuch für die 11.-12. Auflage nicht mehr.

4. Die Lehre von den Letzten Dingen erscheint hier umgearbeitet in
einem eigenen Teilbande. Die Umarbeitung betrifft vor allem eine
Umstellung der behandelten Probleme. Die allgemeine Eschatologie wird zuerst
dargeboten und im Anschlüsse daran die individuelle Eschatologie. Sch. leitet
das Buch ein mit einem geschichtstheologischen Durchblick (1-18), in dem
alle sich anschließenden Fragen schon anklingen. Zusammenfassend sagt
er : « Der Fluß der Geschichte bewegt sich einem Ziele entgegen. Dieses

liegt jenseits der Geschichte. Wenn es erreicht ist, stehen Zeit und Geschichte
still. Die menschliche Geschichte erhält dadurch ihren letzten Sinn. Hierin
zeigt sich ihre eigentümliche Dialektik. Die menschliche Geschichte erhält
ihren Sinn und ihr Gewicht erst durch ein Ereignis, durch das sie selbst
aufgehoben wird » (12). « Jedes innergeschichtliche Bemühen und jede
innergeschichtliche Gestalt haben vorläufige Bedeutung. Sie sind Vorentwurf der
letzten von Gott selbst zu leistenden Verwandlung und der durch diese

göttliche Tätigkeit hervorgerufenen letzten Weltgestalt » (a.a.O.). In der
allgemeinen Eschatologie werden folgende Themen behandelt : Die Wiederkunft

Christi, deren Zeit und Vorzeichen, d. h. Verkündigung der
Heilsbotschaft, Bekehrung des auserwählten Volkes, der große Abfall und die
chaotischen Zustände der Welt. Gegenüber einer Auffassung, welche mit
einem sehr nahe bevorstehenden Weltende rechnet, schreibt Sch. : « auch
wenn wir vermuten dürfen, daß die Zeit der erlösten Menschheit nicht nur
Jahrtausende umfaßt, während die Zeit der unerlösten Menschheit
Jahrzehntausende gedauert hat, daß die Kirche vielleicht erst ihr Kindesalter
verläßt, wird doch Bereitschaft gefordert » (70). Es folgt die Lehre von der
Auferstehung von den Toten : Tatsache und Heilsbedeutung, vom
Weltgericht, dem neuen Himmel und der neuen Erde. In der individuellen Eschatologie

werden erörtert : Tod und Gericht als endgültiger Abschluß der
irdischen Pilgerschaft, das Fegfeuer als Zustand der Strafe und Läuterung



446 Besprechungen

für die mit läßlichen Sünden oder zeitlichen Sündenstraien behafteten
Seelen, die ewige Nichtvollendung der Gottesherrschaft im Zustande der
Hölle, die Vollendung der Gottesherrschaft im Zustande des Himmels,
welche für den Einzelnen die Vollendung in der Gemeinschaft mit Christus,
mit Gott, mit den Sehgen und allen echten Werten mit sich bringt.

5. Diese Summaria fassen die eingehenden Institutiones Dogmaticae
von L. Lercher S. J. kurz zusammen, setzen gründliches Studium größerer
Handbücher oder ordentliche Vorlesungen voraus und sind dann wohl
geeignet, den umfassenden Stoff leichter einzuprägen und können auch dem
Seelsorger zur Wiederholung dienlich sein.

Fribourg. A. Hoffmann O. P.

Brinktrine, Johannes : Einleitung in die Dogmatik. Vorlesungen, gehalten
an der Erzbischöfl. Philosophisch-theologischen Akademie zu Paderborn. Als
Manuskript gedruckt. — Schöningh, Paderborn 1951. 80 S.

Der Verfasser bietet Vorlesungen über dogmatische Einleitungsfragen
einem weitern Leserkreis dar. Die Wichtigkeit solcher Veröffentlichungen
wurde anläßlich der Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Marias erneut
klar, insofern die damals auftauchenden Schwierigkeiten ihren Grund nicht
zuletzt in einem Mangel an Kenntnis dieser dogmatischen Einleitungsfragen

hatten. Die vorliegende Arbeit beschränkt sich auf folgende Themen :

Gegenstand der Dogmatik, ihre Einteilung, Aufgabe und Geschichte. Für
andere Fragen, die von vielen Autoren in diesem Zusammenhange erörtert
werden, kann man auf Bd. II seines Werkes « Offenbarung und Kirche »

verweisen, wo er die kirchliche Lehrverkündigung als nächste Glaubensregel
und die übrigen Glaubensregeln behandelt, sodann deren Quellen Schrift
und Tradition, sowie die Autorität der Väter und Theologen. Diese
Einleitung zeichnet sich aus durch eine klare Darbietung der überlieferten
Lehre, von deren Grundsätzen aus B. aber gelegentlich Stellung nimmt
zu allerneuesten Fragestellungen, so z. B. zur Auffassung von der
Dogmenentwicklung in der sogenannten « Neuen Theologie », auf deren anti-
intellektualistische Tendenzen er warnend hinweist (S. 42 Anm. 2). Auch
an andern Stellen betont der Verfasser im Sinne der thomistischen
Tradition das intellektualistische Moment in der Dogmenentwicklung in
gebührender Weise, wobei er aber auch alle andern Faktoren sachgemäß
berücksichtigt. Besonders glücklich scheint mir das ausgewogene Urteil über
den neuerdings so oft angerufenen Sensus fidelium zu sein (S. 50), sowie
die anregenden Ausführungen über die Kriterien, die erkennen lassen, ob
es sich bei einer bestimmten Lehre um echte Fortbildung des Offenbarungsgutes

handelt oder nicht (S. 51 ff.). Eine gute Bibliographie erhöht den
Wert dieser soliden Einleitung in die Dogmatik.

Fribourg. A. Hoffmann O. P.



Besprechungen 447

Saint Thomas d'Aquin : Somme théologique, Les Anges (Ia, qq. 50-64).
Traduction française par Ch. V. Héris O. P. — Desclée, Paris-Tournai 1953.
490 p.

Die französische Thomasausgabe bringt als neues Bändchen den ersten
Teil der Lehre von den Engeln (I 50-64), bearbeitet von Ch. V. Héris O. P.
Der erste Appendix (Notes explicatives) bietet die Erklärung aller schwierigen

Stellen, der zweite (renseignements techniques) gibt nicht wie die
deutsche Thomasausgabe einen fortlaufenden Kommentar des ganzen
Lehrgehaltes, sondern widmet nur einigen Problemen eine eingehendere
Darstellung. So werden hier behandelt : Die Beziehung des Engels zum Ort
(Fr. 52, 1), die Gotteserkenntnis des Engels (Fr. 56, 3) Irrtumsfähigkeit des

Engels (Fr. 58, 5), seine natürliche Gottesliebe (Fr. 60, 5) und besonders

gründlich die Sünde der Engel (Fr. 63, 1), wohl mit Rücksicht auf neuere
Problemstellungen, auf die Héris kurz verweist (Das Problem von Natur
und Übernatur). Sehr zu begrüßen ist der Verweis auf alle Parallelstellen
in ihrer chronologischen Ordnung (474).

Fribourg. A. Hoffmann O. P.

Gallus, Tiburtius, S. J. : Interpretatio mariologica Protoevangelii post-
tridentina usque ad definitionem dogmaticam Immaculatae Conceptionis.
Pars prior : Aetas aurea exegesis catholicae a Concilio Tridentino 1545

usque ad annum 1660 ; Pars posterior : Ab anno 1661 usque ad definitionem

dogmaticam Immaculatae Conceptionis 1854 — Edizioni di Storia
e letteratura, Roma 1953-54. xvi-286 ; xli-383 p.

A la suite de Fr. Drewniak (Die mariologische Deutung von Gen. III, 15
in der Väterzeit, Breslau 1934) inventoriant les commentaires patristiques
sur le Protévangile, T. Gallus avait discerné la lente évolution de
l'interprétation mariologique jusqu'au Concile de Trente (Interpretatio mariologica
Protoevangelii tempore postpatristico usque ad Concilium Tridentinum,
Rome 1949). Il publie aujourd'hui les résultats d'une nouvelle étape de

son enquête, portant sur plus de cinq cents auteurs, jusqu'à l'édition de la
Biblia Maxima Versionum de J. de la Haye, en 1660. Effectivement, les
exégètes sont plus ou moins dépendants, avant ou après l'édition clémentine
de la Vulgate (1592), du libellé du texte reçu : « Ipsa conteret », encore que
les gloses marginales rectifient « ipse » ou « ipsum ». Aussi bien, les catholiques

ne fondent leur interprétation mariologique sur ce verset que d'une
manière indirecte : C'est le Christ, principalement, semen mulieris, qui
triomphera du serpent infernal ; et sa Mère lui sera associée dans cette
victoire. Mulier est entendu de l'Eglise ou d'Eve, mais surtout de la
Bienheureuse Vierge. Etait-il possible dans cet inventaire, dont le caractère
quasi-exhaustif suscite l'admiration, d'établir une hiérarchie de valeur ou
d'influence entre les auctoritates P. Canisius — qui voit insinuée la virginité
de Marie —, et Fr. Suârez, affirmant l'immunisation du péché originel,
semblent être les mariologues les plus avancés. Mais comment de telles
opinions sont-elles correctement déduites du texte inspiré Nous cherche-



448 Besprechungen

rions volontiers chicane à l'auteur pour sa qualification de « siècle d'or de

l'exégèse catholique » qui ne contient pas un nom auquel les critiques
modernes puissent se référer valablement. Mais T. G. rend un service
inestimable en présentant le texte de tant d'auteurs inaccessibles, et sous une
excellente présentation typographique, trop rare en Italie.

Il faut féliciter T. G. de la rapidité de sa volumineuse publication. Le
second et dernier volume distribue les exégètes et théologiens en trois
périodes: 1661-1752; 1570-1809; 1820-1854; mais on assiste, en réalité,
à une très homogène décadence de la pensée théologique et scripturaire,
du moins au jugement de notre auteur ; car dans la dernière phase, il ne
nous semble pas faire justice de noms tels que Tholuck, Klee et Perrone.
Toujours est-il que jusqu'à la fin du XVIIIe siècle, les Luthériens défendent
le sens christologique individuel de Gen. III, 15 contre les Calvinistes ;

mais à partir de cette date ils adoptent peu à peu le sens collectivo-moral ;

et au XIXe siècle, ils en arrivent à nier le sens messianique lui-même. Les
interprètes catholiques, au contraire, affirment de plus en plus nettement,
mais parfois avec de faibles arguments nous semble-t-il, l'acception mario-
logique, quoiqu'il en soit de la leçon ipsa [ipse] conteret ; insistant davantage
sur « inimicitias ponam inter te et mulierem ».

Fribourg. C. Spicq O. P.

Die leibliche Himmelfahrt Mariens. Theologische Beiträge zum neuen
Dogma im Dienste der Seelsorge, herausgegeben von Professoren der philos.-
theolog. Hochschule St. Georgen, Frankfurt a. M. — Josef Knecht, Frankfurt

a. M. 1950. 139 S.

Unter der Vielzahl von Veröffentlichungen, die anläßlich des neuen
marianischen Dogmas wie Pilze aus dem Boden schössen, nimmt dieses
Büchlein einen besonderen Platz ein. Es will bewußt nicht zu den
wissenschaftlichen Untersuchungen über dieses Mariengeheimnis zählen, es will aber
auch ebenso bewußt eine rein volkstümliche Darstellung dieser Glaubenswahrheit

vermeiden. Vielmehr wird ein Mittelweg eingeschlagen, wie im
Vorwort selbst angedeutet ist, wo diese Aufsätze als theologische Beiträge
im Dienste der Seelsorge bezeichnet werden. Sowohl in der Führung der
Gedankengänge als auch im sprachlichen Ausdruck wird Einfachheit und
Klarheit erstrebt. Damit soll dieses Büchlein vor allem den Seelsorgern
selbst zugute kommen. Es will ihnen die mühevolle Arbeit ersparen, sich
aus der Menge kritischer Abhandlungen ein genaues Gesamtbild von der
Bedeutung und Tragweite dieses Dogmas verschaffen zu müssen. Indem es
diese Arbeit selbst leistet, überläßt es ihnen als Aufgabe nur noch eine letzte
Angleichung der hier gebrachten Tatsachen, Zusammenhänge und
Folgerungen an das Vorstellungs- und Denkvermögen des Volkes. Zugleich soll
es durch diese Darstellungsmethode den gebildeten Laien möglich gemacht
werden, auch ohne Mithilfe des Seelsorgers die Aufsätze mit Gewinn zu
studieren. Ein Durchlesen dieser Seiten überzeugt davon, daß das gesteckte
Ziel erreicht wurde. Wenn auch nicht alle Mitarbeiter an diesem Büchlein
die vorgezeichnete Linie gleich treffsicher einhalten, — sicherlich sind



Besprechungen 449

diese Abweichungen vor allem auf die seelsorgerliche « Unhandlichkeit »

gewisser Themen zurückzuführen — so dürfen doch einige Beiträge gerade
unter diesem Gesichtspunkt als vorbildlich gelten.

Zuerst wird die grundsätzliche Stellung Marias in Leben und Lehre
der Kirche deutlich umrissen. Als nächstes folgt das Wichtigste aus der
theologischen Erkenntnis- und Methodenlehre, um den erkenntnismäßigen
Zugang zum neuen Dogma klarzustellen. Zwei anschließende Aufsätze
bringen die Andeutungen der leiblichen Himmelfahrt Marias, wie sie in
Schrift und Tradition enthalten sind. Weitere Beiträge versuchen den
Zusammenhang dieses Dogmas mit den übrigen Mariengeheimnissen und
mit dem gesamten Erlösungsplan aufzuzeigen. Auch die Auswirkungen des
neuen Dogmas auf die christliche Frömmigkeitshaltung und Sittenlehre,
sowie seine Beziehungen zur Eschatologie finden die gebührende Würdigung.
Ein kurzer Einblick in das anläßlich dieser Dogmenverkündigung entbrannte
Für und Wider in katholischen wie nichtkatholischen Kreisen rundet die
Einführung in die durch das neue Mariendogma entstandene Situation nach
einer letzten Seite hin ab.

Der Aufgabe des Büchleins entspricht es, daß nirgends persönliche
Ansichten verfochten werden, und daß solche, die bereits zum Gemeingut
der Theologen geworden sind, ohne kritische Stellungnahme gebracht werden.
So eignet dieser Schrift Ausgeglichenheit in der Themenbehandlung und
Abgewogenheit im Urteil, beides Eigenschaften, die sie für die Bibliothek
des Seelsorgers bestens empfehlen.

Wien. J. M. Czerny O. P

Moraltheologie

Stelzenberger, Johannes : Lehrbuch der Moraltheologie. Die
Sittlichkeitslehre der Königsherrschaft Gottes. — Schöningh, Paderborn 1953. 371 S.

Die gesamte Moraltheologie in einer Darstellung von 333 Seiten
zusammenzufassen, ist natürlich in sich ein fragwürdiges Unternehmen. Besteht
dabei doch die Gefahr, daß die Aussagen zu sehr auf das Allgemeine und
« Wesentliche » beschränkt werden müssen, womit jedoch einer Orientierung
für das sittliche Handeln in der Mannigfaltigkeit des konkreten Lebens
nicht viel gedient ist. Stelzenbergers « Moraltheologie » entgeht nun weithin

dem Vorwurf eines zu geringen Angebotes an Materie, und zwar aus
zwei Gründen. Einmal durch seine Zielsetzung. Denn er will nur « für die
Hand des Studenten ein knappes Lernbuch » bieten, das der « erläuternden
Vorlesung» bedarf (Einleitung). Zweitens durch die «skizzenhafte», ja fast
stenographische Darstellungsweise, mit der es gelingt, doch eine gute Menge
detaillierten Stoffes vorzulegen. Bei einem Buch wie dem vorliegenden ist
es selbstverständlich leicht, dies und jenes auszusetzen. Man würde dabei
sicherlich nicht selten das bemängeln, was der Verfasser eben in der
Vorlesung dazugesagt wissen wollte. Immerhin könnte man sich fragen, ob
— um nur ein Beispiel zu nennen — der Paragraph über die « Gatten-

29



450 Besprechungen

pflichten» (S. 318), die als «menschliche Liebe, Treue und Agape »

angegeben werden, einen einigermaßen richtigen Begriff von der katholischen
Lehre in diesem Punkt zu vermitteln vermag. Es wäre u. a. doch sicher
angebracht gewesen, die gerade in letzter Zeit vom kirchlichen Lehramt
immer und immer wieder unterstrichene Finis-Lehre herauszustellen. Statt
dessen muß sich der Leser mit einem Zitat aus « Casti connubii » über
den « weiteren » Sinn der Ehe und einem Hinweis aus Doms begnügen
Was soll man im gleichen Paragraphen mit dem Satz anfangen : «

Geschlechtsverkehr während der Schwangerschaft ist nicht sündhaft, aber aus
Gesundheitsrücksichten ist Schonung der Frau unbedingt anzuraten »

Dabei wird an dieser Stelle auf Niedermeyer verwiesen. Aus den
medizinischen Daten von Niedermeyer müßten aber wohl andere sittliche
Konsequenzen gezogen werden. — Alles in allem kann man sagen, daß
ein « Versuch » wie die « Moraltheologie » von St. wohl möglich ist, daß
aber zahlreiche Einzelheiten doch bedeutend genauer präzisiert, daß einige
wichtige Stücke ergänzt (z. B. Klugheit) und auch im Gesamtaufbau einige
Abschnitte umgestellt werden müßten. — Die typographische Gestaltung
des Buches ist hervorragend.

Fribourg. J. F. Groner O. P.

Morale chrétienne et Requêtes contemporaines (Cahiers de l'actualité
religieuse.) — Casterman, Tournai 1954. 291 p.

Le titre de ce recueil de conférences suggère exactement l'objet de
celles-ci. Au cours de Rencontres doctrinales en 1953, au couvent de la
Sarthe (Huy), douze Auteurs ont étudié la possibilité et le principe d'un
renouvellement de la morale chrétienne par un ressourcement dans la
Révélation et une connaissance plus étendue de l'homme. En conséquence,
trois exégètes ont élaboré la théologie morale des synoptiques, de saint
Paul et de saint Jean. Sur ce, philosophes et théologiens ont scruté les
bases psychologiques et le conditionnement sociologique de la morale,
tenant compte des données de la phénoménologie et de l'existentialisme.
Finalement, B. Olivier, rejetant à bon droit la dénomination équivoque
— ajoutons : barbare — de théologie kérygmatique, mais adoptant
fâcheusement les vues de Urs von Balthasar, propose une structure d'une
éthique chrétienne centrée sur le fait du Christ et la révélation du salut ;

tout en étant imprégnée de pensée biblique, elle demeurerait toute proche
de l'action ; elle accorderait notamment une place plus grande à la charité
(mais peut-on faire mieux qui de la considérer comme forme des vertus
Plus justement A. Léonard montre que l'adaptation de l'immuable morale
chrétienne aux contingences contemporaines relève de la vertu de
prudence ; et ceci met au point les réflexions discutables de Pr. Diessen
(pp. 155-158). Si « la morale » doit être repensée et présentée sous des

aspects nouveaux à chaque génération, ce n'est pas « la règle de vie » qui
doit être modifiée, mais aux humains de s'y ajuster ; qu'ils y répugnent
ou même s'y refusent en masse ne doit pas laisser penser que la morale



Besprechungen 451

chrétienne est trop sévère, inapplicable ou démodée. Elle est ce qu'elle
est, et seuls les fils de lumière lui seront fidèles. Une bavure dans cet

ouvrage : j. Leclerc calomnie le catholicisme canadien et restreint au
seul sacrement de pénitence l'activité du ministère sacerdotal orienté vers
la morale, du XVIe siècle à nos jours. Mais comment oublier la prédication
de Bossuet à Monsabré, les catéchismes de Canisius et de ses émules

Quoiqu'il en soit, ces études traduisent un des efforts les plus intelligents
de la pensée théologique actuelle. S'il est poursuivi avec persévérance,
il sera fécond.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Hörmann, Karl : Leben in Christus. Zusammenhänge zwischen Dogma
und Sitte bei den Apostolischen Vätern. — Verlag Herold, Wien 1952. 348 S.

Das Anliegen Hörmanns ist dieses : er will, wie es im christlichen
Altertum geschah und auch im Mittelalter selbstverständlich war, die
christliche Lehre als Ganzes betrachten, etwa in der Art des hl. Thomas
von Aquin, der in der Summa theologiae die Sittenlehre mitten in die
Glaubenslehre hineinstellt und so an der Einheit der systematischen Theologie

festhält (14), ihren positiven Charakter hervorhebt, auf den drei
göttlichen Tugenden und den vier Kardinaltugenden aufbaut und in erster Linie
eine Vollkommenheitslehre und nicht eine Sündenlehre bietet. Um der
Moraltheologie einen Ansporn zu bieten, wieder zu dieser Ganzheitsbetrachtung

zurückzukehren, legt H. nun die Lehre der apostolischen Väter dar,
der Männer, die Christus der Zeit nach so nahestanden. Von ihnen erwartet
er Auskunft über das Soll des christlichen Lebens und seiner Orientierung.
Was betrachten sie als Richtschnur des christlichen Sittenlebens Welches
ist die Zentralidee der christlichen Sittenlehre Untersucht werden Ignatius

von Antiochien, Polykarp von Smyrna, der 1. Clemensbrief, der
Barnabasbrief, die Didache, der 2. Clemensbrief und der Pastor Hermae. Nach
sorgfältigen Einzeluntersuchungen und gewissenhafter Analyse der
zahlreichen Texte kommt H. zu folgendem Ergebnis : Die christliche Sittenlehre

ist übernatürlich orientiert, sie vernachlässigt dabei die natürliche
Sittenerkenntnis nicht, verabsolutiert sie aber auch nicht, sie schließt sich
innig an die Dogmatik an, sie lehrt positiv das christliche Tugendleben und
stellt die Schattenseiten soweit dar, als es zur klaren Erkenntnis des Tugend-
weges und zum Meiden von Irrwegen nötig ist. Sie eifert wie Aszetik und
Mystik zur Vollkommenheit an, sie schärft die Grundsätze ein, geht freilich
auch auf Einzelfälle ein, sie zeigt das ganze sittliche Tun des Christen als
Betätigung des einen Lebens in Christus. Der Verfasser stellt sich damit
in die Reihe der Theologen, die in begrüßenswerter Weise darum bemüht
sind, im Gegensatz zur Aufklärung den übernatürlichen Charakter der christlichen

Sittenlehre zu betonen, ihre biblische Begründung hervorzuheben,
ohne dabei die natürlichen sittlichen Erkenntnisse zu vernachlässigen. « Von
diesen Vätern her wird man der vollständigen Trennung der Moraltheologie
von der Moralphilosophie, wie sie Tillmann durchgeführt hat, nicht das



452 Besprechungen

Wort reden können, sondern eher nach einer Synthese zwischen beiden im
Sinn der Scholastik und ihrer Erneuerer im 19. Jahrhundert streben » (267).
Mögen diese Anregungen bald in den Darstellungen der katholischen
Moraltheologie wirksam werden und bei allen notwendigen Einzelheiten
aufleuchten lassen, daß christliches Sittenleben, Leben in Christus ist.

Fribourg. A. Hoffmann O. P.

Balducelli, Ruggero, O. S. F. S. : II concetto teologico di carità attra-
verso le maggiori interpretazioni patristiche e medievali di I ad Cor. XIII.
(The catholic University of America, Studies in Sacred Theology, second
series, n. 48.) — The Catholic University of America Press, Washington,
D. C., 1951. xxxi-244 p.

Le titre de cette dissertation annonce une mise en rapport de l'exégèse
avec la théologie, qui soulève aussitôt l'intérêt. D'une part, l'auteur nous
fait assister à la formation de la théologie de la charité à partir de
l'interprétation que reçoit au cours de l'histoire le célèbre chapitre paulinien.
Il nous montre d'autre part l'application sur ce texte de la théologie pleinement

constituée, aux concepts et conclusions de laquelle est soumis le
document scripturaire. Double processus, dont le second consacre le premier.
Saint Thomas apparaît comme le représentant excellent de cette exégèse
théologique, qu'ont préparée les Gloses médiévales et, avant elles, les anciens
interprètes dont elles ont compilé les conclusions. Nous ne pourrions qu'admirer

cette pénétration réciproque des deux disciplines destination théologique
de l'exégèse, valeur interprétative de la théologie à l'égard du donné révélé),
si le cas cette fois examiné n'offrait quelque complication. En fait, l'histoire
au terme de laquelle se situe saint Thomas se confond avec la tradition
latine. Et il se trouve que l'exégèse grecque n'a pas compris semblablement
le texte dont il s'agit. Ces deux moitiés de l'Eglise, si l'on ose dire, divergent
sur la notion fondamentale autour de laquelle s'ordonne le chapitre tout
entier. Selon saint Jean Chrysostome et l'unanimité des écrivains de sa

langue, l'aydcTCT] dont traite saint Paul signifie l'amour fraternel du prochain.
Elle est une valeur principalement morale. Sous le mot de Caritas, les auteurs
latins ont compris l'amour dont Dieu est le centre et l'objet. Elle est une
valeur essentiellement religieuse. A partir de cette dernière notion, la lettre
de saint Paul a été rejointe par le moyen de deux déterminations. L'une
est due à 1'Ambrosiaster et elle fait de la charité comme amour de Dieu
le principe du mérite. L'autre provient de saint Augustin et elle fait de
la même charité le principe universel de la moralité, toute oeuvre bonne
étant tenue pour une expression de cet amour souverain de Dieu. L'exégèse
médiévale cessa d'être créatrice. Son développement laisse voir les phases
selon lesquels s'unifient les deux « schèmes interprétatifs » séparément
posés dans l'antiquité chrétienne. Pour achever l'évolution, il suffit à saint
Thomas d'introduire la nette distinction de l'ordre naturel et de l'ordre
surnaturel. On constatera dans le chap. 8 de ce livre avec quelle rigueur
une théologie accomplie de la charité permet à saint Thomas de rendre



Besprechungen 453

raison du texte de l'Apôtre, scruté jusque dans ses détails. On ne peut que
se rendre à la démonstration de l'auteur et il n'y aurait là, encore une fois,
rien que d'heureux (la théologie rendant à l'exégsèe ce qu'elle a commencé

par en recevoir), si l'interprétation originelle de l'ayaire) comme amour de

Dieu était incontestable. Mais nous avons entendu que les Pères et
écrivains les mieux qualifiés pour percevoir la valeur du mot ne l'entendirent
pas ainsi. L'exégèse moderne protestante est partagée. La catholique est
unanime, dans le sillage de Cornély : c'est à savoir dépendante de la
systématisation fixée par saint Thomas. Elle est au fond moins une exégèse,
estime l'auteur, que « le point d'arrivée d'une évolution tourmentée de

concepts interprétatifs, telle qu'elle eut lieu au sein de la tradition exégétique
des latins » (p. 193). La conclusion s'impose : nécessité de soumettre
l'interprétation reçue à une totale révision, compte tenu des Grecs. Et c'est afin
de préparer ce labeur que l'auteur a écrit sa dissertation.

Le travail est conduit avec sûreté. Le résultat précis auquel il aboutit
sera probablement agréé. On n'est pas sans éprouver quelque émotion
à en prendre connaissance. Telle remarque sur la dépendance de saint
Augustin à l'égard du néo-platonisme (où les conclusions radicales de

Nygren sont toutefois rectifiées) inspireraient la crainte que cette philosophie
païenne est responsable de la substitution de l'amour de Dieu à l'amour
du prochain comme valeur toute première dans le christianisme. Mais que
l'on se rassure. La théologie de la charité ne s'est pas constituée sur le seul
texte scriptuaire ici étudié. Elle procède de la révélation en sa totalité.
Il n'est pas douteux que Jésus n'ait érigé l'amour de Dieu en commandement
absolument initial, auquel est rattaché comme second le commandement
de l'amour du prochain. Il n'est pas douteux que Jésus n'ait avant tout
aimé son Père et qu'il n'ait ordonné aux disciples de l'imiter. La dérivation
de l'amour du prochain à partir de l'amour de Dieu est une donnée de la
révélation avant d'apparaître comme une déduction théologique (dont
la première origine remonterait à Pélage : sur ce point du moins saint Augustin

n'eut pas à le désavouer). Un traité comme celui que nous offre saint
Thomas se rattache à la révélation considérée dans toute sa richesse et
son étendue, et la présence d'Aristote dans ses raisonnements n'est pas
encore ce qui nous inquiéterait sur sa fidélité chrétienne. Mais que des

rectifications puissent s'introduire dans le rattachement de cette théologie
aux divers documents dont elle se réclame, le travail que nous recensons
conduit à le penser.

On discerne mieux aussi à la lumière d'une enquête comme celle-ci
la part de pure donnée positive et la part d'élaboration intellectuelle dont
se compose une théologie. En ce sens, l'attribution à l'Ambrosiaster de

la connexion désormais classique entre mérite et charité est l'une des
informations heureuses que nous livre l'auteur. On suit fort bien à travers ses

analyses les voies selon lesquelles le mérite, conçu en rapport avec l'œuvre
meilleure inspirée d'un meilleur motif, fut rattaché au texte de saint Paul.
Mais il ne s'ensuit nullement, encore que nous ne soyons pas mis en garde
contre cette conséquence, que l'idée même de mérite n'appartienne pas
à la révélation et que nous en devions la présence en théologie à la simple



454 Besprechungen

« projection », sur le chapitre considéré, d'une mentalité juridique dont
Tertullien, avant l'Ambrosiaster, avait été le représentant. Moyennant
le genre de corrections que nous indiquons, on tirera profit de cette étude.
Tant par le sujet traité que par la manière dont l'exécution répond au
dessein, elle retiendra l'attention. On souhaite qu'elle n'aille pas sans entraîner

le renouvellement heureux que l'auteur eut en vue.

Fribourg. Th. Deman O. P.

Geiger, Louis-B., 0. P. : Le Problème de l'Amour chez saint Thomas
d'Aquin. (Conférence Albert-le-Grand 1952.) — Inst. d'Etudes Médiévales,
Montréal 1952. 134 p.

Ausgangspunkt dieser Abhandlung über das Verhältnis von Gottes- und
Eigenliebe bei Thomas bietet die weitverbreitete Meinung des P. Rousselot,
daß der thomistischen Lehre von der Liebe ein innerer Widerspruch
zugrunde liegt. Thomas, so heißt es, entwickle den Begriff der Liebe aus der
Begierde jedes Wesens nach seiner Vervollkommnung und Erfüllung, aus
dem natürlichen Strebevermögen also, so daß unsere Eigenliebe unsere erste
Liebe schlechthin und das Maß jeder anderen Liebe ist. Verfehlt wäre nun
der Versuch des hl. Thomas auf dieser Grundlage einen Begriff der reinen
und selbstlosen Gottesliebe, die das eigne Ich vergißt und sich ganz dem
Anderen zuwendet, aufzubauen.

Dem Verfasser der Abhandlung liegt es daran, diese Auffassung als
unrichtig und unhaltbar nachzuweisen. An Hand der einschlägigen Texte
des hl. Thomas entwickelt er den Begriff der Liebe und zeigt auf, daß die
irrtümliche Meinung des P. Rousselot auf der unzureichenden Auslegung
einiger Stellen beruht und auf der stillschweigend hingenommenen Annahme,
Thomas habe die aristotelischen Begriffe unverändert übernommen.

Der Kernpunkt des Büchleins ist der Analyse des geistigen
Strebevermögens gewidmet. Gewiß ist es ein appetitus naturalis, « natürlich » im
Sinne von nicht erworben, aber es ist nicht « natürlich », wenn man darunter
eine unfreie, von der Natur völlig bestimmte Anlage zur Bewegung versteht,
so wie es bei den niederen Strebevermögen der Fall ist. Das geistige
Strebevermögen, von Natur aus auf das Gute ausgerichtet, wird im einzelnen
von den Urteilen der geistigen Erkenntnis bestimmt. Es richtet sich also

gar nicht auf ein gutes Ding, das man um jeden Preis besitzen will, sondern
auf das Gute in den Dingen, der ratio boni, die von der Vernunft begriffen
wird. Die geistige Liebe entspricht also nicht einem psychologischen Bewußtsein

des Dranges nach Glück oder Befriedigung, sondern sie wird verursacht
von dem Gut, das aus dem Objekt hervorleuchtet und anzieht, und dem
Strebevermögen durch die Vernunft vorgelegt wird. Gewiß wird das sinnliche

Strebevermögen auch durch das Objekt, von außen her, ausgelöst,
doch kommt die Lockung nur zustande, wenn das Objekt den Sinnen etwas
für ihre Befriedigung anbieten kann. Dagegen liegt der geistigen Liebe ein

vernünftiges Urteil zugrunde, über den Wert des Objektes und seine
Stellung im Reich der Werte.



Besprechungen 455

Dies ist der Ansatzpunkt zum Verständnis der selbstlosen Gottesliebe.
Wenn man den tiefgreifenden Unterschied zwischen der sinnlichen und der
geistigen Liebe bei Thomas nicht beachtet, muß seine Lehre über den
Vorrang der Gottesliebe wirklich als innere Inkonsequenz erscheinen. Thomas
lehrt aber ganz eindeutig, daß der Wille teil hat am Lichte der Vernunft.
Der Geist kann also Gott als der höchsten Liebe würdig erkennen, und dem
Zuge Gottes nachgehend, trägt die Liebe den Menschen von sich fort zum
grenzenlosen Gut. Zugleich erkennt der Geist auch sich selber und seine

eigne Liebenswürdigkeit, nicht aber getrennt von der übrigen Wirklichkeit,
sondern eingeordnet auf die ihm zukommende Stufe, in totaler Abhängigkeit

von dem absoluten Gut. Die Geistigkeit des Menschen ermöglicht also
eine Gottesliebe, die nicht aus der Eigenliebe herauswächst, sondern zu
dieser in einem Verhältnis steht, das der wirklichen Ordnung entspricht :

Gott — absolutes Gut, das Ich — relatives, abhängiges Gut.
Das geistige Strebevermögen ist aber, wie gesagt, natürlich. Es zeigt

also ganz zielsicher den Weg zur Vervollkommnung des Menschen. Wenn
wir daher sagen, der Geist werde durch diese natürliche Liebe von sich fort
zum höchsten Gut getragen, so heißt das gleichzeitig, er werde dort seine
letzte Vollkommenheit finden. Es wäre verfehlt hier einen Widerspruch
sehen zu wollen, als ob die Liebe zu Gott einerseits selbstlos sein könne,
anderseits zugleich auch selbstsuchend. Für Thomas ist dieses letzte Ziel
des Menschen ja kein Ding, was angestrebt wird, das also Gott Konkurrenz
bieten könnte ; es ist auch kein psychologischer Zustand des Behagens, der
in die Gottesliebe notwendig den amor concupiscentiae hineintragen würde ;

das letzte Ziel des Menschen ist ein Akt, ein Akt, in dem der Geist sich ganz
Gott zuwendet, nur noch ihn kennt, nur noch für ihn da ist. Es ist dem
Menschen also natürlich, Gott selbstlos zu lieben und in dieser selbstlosen
Liebe seine Glückseligkeit zu finden. Anders ausgedrückt, auf Grund seiner
Geistigkeit bewirkt das natürliche Glückseligkeitsstreben des Menschen
nicht zuerst eine Rückbewegung auf das Ich, sondern ein Vorwärts zum
höchsten Gut.

Die Frage, ob ein Mensch aus Liebe zu Gott auf seine Seligkeit
verzichten könne, hat nach der thomistischen Auffassung der Seligkeit gar
keinen Sinn. Die Frage setzt voraus, daß Seligkeit gleich sei mit dem
Erlebnis des Glücks und des Friedens, eine persönliche Befriedigung, die
man möglicherweise für Gott aufgeben könne. Wenn aber die Seligkeit des
Menschen darin besteht, sich in Gott zu vertiefen und ihn zu lieben, so
heißt die gestellte Frage, ob man, um Gott selbstlos zu lieben, aufgeben
dürfe Gott selbstlos zu lieben. In umgekehrter scharfer Formulierung, wenn
der Mensch einen überaus beglückenden Zustand aus Liebe zu Gott
aufgäbe, so würde er sich dabei keineswegs seiner Seligkeit entäußern, sondern
sie im Gegenteil noch vergrößern.

Das Buch ist interessant und klar geschrieben, und überzeugt. Die
dargebotene Thomasdeutung trägt den Stempel der Echtheit. Man könnte
vielleicht einwenden, der Verfasser sehe den menschlichen Willen als zu
rein geistig, zu lichtvoll. Der Wille ist aber nicht nur das Strebevermögen
der Vernunft, sondern des ganzen Menschen. Es wird zwar durch die Ver-



456 Besprechungen

nunft bestimmt, aber durch das praktische Urteil : dies ist ein Gut für mich.
Der Verfasser würde darauf sagen, daß der Mensch, dessen Geist sich dem
absoluten Gut geöffnet hat, die radikale Abhängigkeit aller relativen Güter
erkennen kann und imstande ist, das praktische Urteil zu fällen : es ist gut
für mich, dieses Gut für sich und um seiner selbst willen zu lieben. Wie
man sich dies psychologisch vorstellen soll, fällt nicht in den Rahmen des

Buches.

Freiburg. G. Baum O. S.A.

Thomas von Aquin : Recht und Gerechtigkeit, kommentiert v. A. F. Utz
O. P. (II-II 57-79). (Die deutsche Thomasausgabe, hrsg. von der Albertus-
Magnus-Akademie Walberberg b. Köln, 18. Bd.) — Kerle, Heidelberg;
Pustet, Graz 1953. (15)-640 S.

Utz, der für die Secunda Pars der Deutschen Thomasausgabe bereits
zwei gute Kommentare geschrieben hat (zu Bd. 11 : Grundlagen der menschlichen

Handlung; zu Bd. 15 : Glaube als Tugend), beschert den deutsch
lesenden Thomasliebhabern hiermit einen neuen, nicht weniger ausgezeichneten

und dazu noch einen ziemlich schweren Band. Es bedurfte schon
eines gründlichen Wissens auf dem Gebiet der Ethik, der Sozialphilosophie
und speziell der Wirtschaftswissenschaft, um die für einen Theologen an
sich nicht so sympathische Materie der II-II 57-79 zu bewältigen. Überdies
konnten gewisse Partien, vor allem zu den Fragen der Gerechtigkeit und
Ungerechtigkeit in der Praxis des gerichtlichen Rechtsverfahrens und der
wirtschaftlichen Rechtsgeschäfte (qq. 67-78), nur aus der mittelalterlichen
historischen Situation heraus verstanden, erklärt und in entsprechender
Weise mit den heutigen Verhältnissen richtig konfrontiert werden. U. steht
bei seiner Thomasexegese zwar grundsätzlich auf dem Boden der geschichtlichen

Betrachtungs- und Bewertungsweise, konnte sich aber bezüglich
kulturhistorischer Einzelheiten doch weitgehend mit Verweis auf die Arbeiten
von C. Spicq O. P. (s. « Literaturverzeichnis ») und besonders auf dessen

beide Justitia-Bände in der französischen Thomasausgabe (Ed. de la Revue
des Jeunes, Paris, 1934 und 1935) begnügen, um sich dafür umso mehr auf
die ausführliche Behandlung der fundamentalen Probleme dieses Bandes zu
konzentrieren : Naturrechtslehre (vor allem im Vergleich zur modernen
Rechtsphilosophie), Privateigentum, Wirtschaftsethik und — vielleicht
etwas vom Interessantesten des ganzen Kommentars — die Entwicklung des

sozialen Denkens von Thomas bis heute, bzw. die Wende im sozialen
Denken, die durch Leo XIII. mit « Rerum novarum » im katholischen
Sozialdenken vollzogen wurde (vgl. dazu besonders auch den 2. Exkurs).
U. bleibt dem Fragenden von heute keine Antwort schuldig. Seine Kommen-
tierungsmethode besteht durchgehend gerade in der Diskussion mit den
modernen bzw. andersdenkenden Autoren. Diesem Anliegen dient nicht
wenig auch das löseitige « Literaturverzeichnis » am Schluß des Kommentars
(ein Novum in der Deutschen Thomasausgabe Man wundert sich denn
auch nicht, daß aus dem Hintergrund der allgemeinen Doktrin immer



Besprechungen 457

wieder Schlaglichter auf aktuelle Probleme geworfen werden, wie z. B. auf
die Frage des Erziehungsrechtes, auf das Schulproblem, auf die Frauenfrage,

oder etwa auf die Frage der Bestrafungsmöglichkeit von Verbrechen
aufgrund der Verletzung des reinen Naturrechts. — Diese wenigen Hinweise
mögen genügen, um einen Begriff über die Art dieses Kommentars zu geben,
der ohne Zweifel einer der besten unter den bisher erschienenen ist. Ein
paar Schönheitsfehler, wie etwa der Ausdruck, das Privateigentum sei ein
« Nachfahre » des Gemeinwohls (S. 523), der Druckfehler auf S. 452 (die
« unwandelbar gewordene Stellung » der Frau), die etwas eintönige
Väterparade von S. 503-515, sowie die überlange Diskussion mit A. Orel über
den Zins (Orel fehlt übrigens im « Literaturverzeichnis ») beeinträchtigen nur
akzidentell die Qualität dieses Werkes.

Freiburg. J. F. Groner O. P.

Steven, Paul : Eléments de Morale Sociale. — Desclée, Paris-Tournai-
Rome 1954. vni-612 p.

Die vorliegende Sozialethik will ein Handbuch für Theologen sein. Dies
zu beachten ist von vornherein wichtig. Als solches sucht es auch klare
Teilung und Unterteilung, Heraushebung der Definitionen und
Schlußfolgerungen, und vor allem, weil theologisch orientiert, die Fundierung der
Doktrin in den päpstlichen Verlautbarungen. Der erste Teil behandelt «

Vorfragen », wobei allerdings bereits einschneidende Probleme wie die
wirtschaftssozialen Doktrinen des Kommunismus, Sozialismus und Liberalismus

verhältnismäßig eingehend besprochen werden. Der zweite Teil hat
« die Kirche und das Leben in der Familie » zum Objekt, der dritte « die
Kirche und das Berufsleben », der vierte « die Kirche und das bürgerliche
Leben », der fünfte « die Kirche und das internationale Leben ». Man findet
kaum ein Problem der Sozialethik, das hier nicht besprochen würde. Sogar
die Frage der Kriegsdienstverweigerung wird nicht übergangen. Man liest
das interessante Buch wie eine kleine Summe, die in jedes soziale Gebiet
einführt. Der Verf. zeigt eine tüchtige Belesenheit. Auf jeden Fall weiß

er, was heute einem Theologen nottut, um in den sozialen Fragen gerüstet
zu sein. Leider wird die Herkunft der einzelnen Gedanken nicht notiert.
Der Verf. hat sicherlich mehr Literatur benützt, als er in der verhältnismäßig

dürftigen Übersicht eines jeden Abschnittes angibt. Er bedauert
im Vorwort selbst, daß er dort, wo er vielleicht hätte in Anführungszeichen
schreiben sollen, es nicht getan hat. Der mißliche Umstand erklärt sich
aber dadurch, daß der Schreiber ein Manuskript von Vorlesungen in Druck
gab, das er ursprünglich nicht für eine Veröffentlichung bestimmt hatte.
Unglücklich ist die Einteilung des Werkes. Es wäre besser gewesen, sich

an die nun einmal durchweg geltende Einteilung in die drei Ordnungen :

wirtschaftliche, soziale und politische, zu halten. Dieser Mangel zeigt sich
besonders im dritten Teil, wo vom Berufsleben, das in die soziale Ordnung
gehört, die Rede ist. Hier kommen fast durchweg wirtschaftliche Dinge
wie Produktion, Verteilung, Umlauf, Verbrauch zur Sprache. Auch hat der



458 Besprechungen

Traktat über das Privateigentum hier nichts zu suchen. Doch nimmt man
dies dem Verf. nicht so übel, wenn man an die Fülle des Stoffes denkt,
die er bewältigt hat. Wir möchten das gediegene Buch jedem Theologen
wärmstens empfehlen. Er wolle es mindestens einmal durchlesen und
durchstudieren, um dann befähigt zu sein, zu umfassenderen Werken greifen
zu können.

Fribourg. A. F. Uxz 0. P.

Kirchengeschichte

Fischer E. : Gregor der Große und Byzanz. Ein Beitrag zur Geschichte
der päpstlichen Politik. (Sonderdruck aus : « Zeitschrift der Savigny-Stiftung
für Rechtsgeschichte», Bd. 67, Kanonistische Abt. B. 36.) — Böhlaus Nachf.
Weimar, 1950. 129 S.

Das Hauptthema, das Verf. behandelt, betrifft die Frage : welche
geschichtliche Rolle spielt Gregor in der Entwicklung der Zweigewaltenlehre
(Sacerdotium und Kaisertum) Hundert Jahre vor ihm hatten Felix III.
(« atavus meus », sagt Gregor) und sein Nachfolger und ehemaliger Berater
Gelasius I. die Selbständigkeit der Kirche scharf betont. Von Gelasius
stammt das berühmte Wort an den Kaiser Anastasius : « Zwei sind es,
durch die zu oberst die Welt regiert wird : die geheiligte Autorität der
Bischöfe und die königliche Gewalt. Von diesen beiden ist das Gewicht
(pondus) der Priester um so schwerer usw. ». Hat Gregor d. Gr. diese
Theorie weiter entwickelt Fischer antwortet auf Grund der Untersuchung
aller in Frage kommenden Fälle mit einem entschiedenen Nein. « Gregor
ist auf diesem Gebiete nicht Theoretiker, sondern Realpolitiker. » « Für
einen Realpolitiker wie Gregor gaben nicht zuletzt diplomatische Rücksicht

und pastorale Klugheit bei seinen Entscheidungen mit den Ausschlag »

(S. 130). Freilich kommt der Papst dem Kaiser hier sehr entgegen, zeigt
aber in einem einzelnen Fall den « entschiedenen Willen zur Emanzipation
des Papsttums von der Bevormundung durch das byzantinische
Reichskirchenregime ». Auch Erich Caspar, der verstorbene Berliner Historiker,
findet die Haltung Gregors gegenüber Kaiser und Staat « ethisch und
theoretisch begründet ».

Damit hängt die andere Frage zusammen, die Fischer eingehend
beantwortet : Wie ist das unterwürfige Verhalten Gregors gegenüber dem Kaiser
zu beurteilen Der Papst wird durch Kaiser Mauritius fast wie ein
Hofbischof und noch schlimmer behandelt und Gregor nimmt das hin, der
Kaiser fühlt sich auch als Herr in der Kirche. Es macht auf uns einen
peinlichen Eindruck. Fischer sucht das Verhalten Gregors begreiflich zu
machen, er weist vor allem auf den byzantinischen Hofstil hin. Er gibt
auch zu, daß Gregors Brief an den Kaisermörder Phokas « für unsere Ohren
gewisser Geschmacklosigkeiten » nicht entbehrt, aber « wer wollte es ihm
zum Vorwurf machen, daß er von den Schwächen seiner Zeit nicht unberührt

blieb »



Besprechungen 459

Fischer schließt sich in der Beurteilung Gregors im allgemeinen an
Erich Caspar in dessen Papstgeschichte an. In den zahlreichen Anmerkungen

bringt er die Belege für seine Ansichten und setzt sich mit den
Ansichten anderer Autoren auseinander. Die staatsrechtliche Stellung der
Bischöfe und des Papstes nach der kaiserlichen Gesetzgebung will Verf. in
einem späteren Aufsatz behandeln.

Freiburg. G. M. Lohr O. P.

Nigg, Walter : Vom Geheimnis der Mönche. — Artemis-Verlag, Zürich-
Stuttgart 1953. 421 S.

Dieser « Versuch, das Mönchtum neu zu umschreiten » (14), verdient
gewiß auch hier besprochen zu werden. Es geht uns zwar weniger um die
einzelnen Schilderungen, als um die Methode, um den Ausgangspunkt, um
die Beurteilungen, die gegeben werden, und um die Absicht, die hinter dem
Ganzen steht. Darüber unterrichtet uns gleich das erste Kapitel : « Mönchlein,

Mönchlein, du gehst jetzt einen Gang ...»
Zunächst wird auf die neue Begegnung mit dem Mönchtum hingewiesen :

« Doch nicht für alle Zeiten vergruben sich die Mönche in der Erde » (12)
Auch hat sich die Abneigung und der Sturm gegen sie gelegt. N. will mit
seinem Buch «allen Konfessionen dienen» (12). Er unterscheidet zwischen
« Konfessionalismus », dem « gerne zur Gehässigkeit verführenden Gesichtspunkt

» und der « Zugehörigkeit zu einer bestimmten Konfession » (12), und
versucht « dem Mönchtum mit ganz neuer Aufgeschlossenheit gegenüberzutreten

und dieser mächtigen Gestaltung christlicher Geistigkeit mit einer
liebenden Verehrung zu begegnen, die keineswegs mit Kritiklosigkeit identisch

ist» (12/13). In dieser Beziehung können wir von einem Gelingen
reden, das ganze Buch legt von dieser Haltung Zeugnis ab, und wir hoffen

nur, daß diese Bedeutung und dieses Verdienst auch in der Tat Anerkennung
finde.

Das « Geheimnis der Mönche » wird anhand von 11 Gestalten illustriert,
die alle, mit Ausnahme der ersten, entweder Ordensstifter oder -Erneuerer
waren. Die Reihe führt vom 3. Jahrhundert (Antonius dem Eremiten) zum
16. Jahrhundert (Ignatius von Loyola). Damit kam N. nicht um geschichtliche

Fragen und Forschung herum, und er betont auch, « daß die religiöse
Ehrfurcht sich selbstverständlich der Mittel, die ihr die Wissenschaft zur
Erfassung des Mönchtums zur Verfügung stelle, bediene» (13). Er dankt
auch höflich der « historisch-kritischen Methode », doch wird auf der Stelle
beigefügt, daß es sich « um mehr als um eine wissenschaftliche Darstellung

» (13) handle. Diese reicht nicht aus zur «Begegnung ». Das soll nicht
bezweifelt werden, doch geht es um den soliden Unterbau Das « mehr »

will doch sagen, daß es diesen braucht Durchgehen wir aber den
Quellennachweis, so wäre da Verschiedenes zu sagen, auch stößt man sich hie
und da an eiligen Schlüssen und Urteilen im Text. Das Buch gehört eben
unter diesem Gesichtspunkt zum Gebiet der Erbauungsliteratur, doch möchten

wir beifügen, daß (besonders anbetracht der Weite des Stoffes) viel



460 Besprechungen

Material « verwertet » wird, und daß die großen Linien, ja sogar heikle
Probleme (wie z. B. die Inquisition) in korrekter Weise dargelegt werden.
(Zu dem soeben erwähnten Punkt möchten wir noch folgende scharfe,
treffende Bemerkung beifügen : « Es ist nicht Aufgabe der Geschichtskritik
zu zeigen, daß die Inquisition heute etwas Anormales ist. Wir brauchen
sie nicht zu diesem Beweis. Doch ist es Aufgabe der Geschichtskritik zu
zeigen, worin und wie weit die Inquisition etwas Normales war im Mittelalter,

worin und von wann an sie schon etwas Anormales war im Mittelalter.

» Léon.-E. Halkin : Initiation à la Critique Historique. 2e éd. Paris
1953, S. 16, n. 5.)

Was versteht man also unter der « mehr als wissenschaftlichen »

Methode Man appelliert an Novalis und Guardini, d. h. an ein höheres,
« liebendes Schauen », beziehungsweise « schauendes Durchdringen ». Doch
ziehen wir die Formulierung, die Verf. selber gibt, vor : « Bereitschaft, mit
geöffneter Seele an eine Erscheinung heranzutreten, um sie in sein Inneres
aufzunehmen » (14).

Im folgenden geben wir eine kurze Übersicht über einige Werturteile :

« Vor allem ist das Mönchtum eine legitime Ausprägung des Christentums » (15).
« Die christliche Kirche hat das monastische Leben implizite in sich und
ist ihr nicht aus heidnischen Einflüssen zugeflossen» (15). «Die Wurzeln
des christlichen Mönchtums gehen auf das Neue Testament zurück» (15).
Es ist unmöglich, « die alte Kirche in ihrer grundlegenden Bedeutung für
alle nachkommenden christlichen Generationen anzuerkennen und das ihr
zugehörende Mönchtum als eine Verirrung abzulehnen» (15). Die Orden
haben « einzig vom Katholizismus die ihnen zukommende Pflege erfahren.
Für den heutigen Blick sind deswegen katholische Kirche und Mönchtum
beinahe identisch » (17). « Das Mönchtum bildet ihr geistiges Reservoir, aus
dem zu einem großen Teil auch alle jene Heiligen hervorgegangen sind,
die das Christentum mit einem überragenden Format vertraten und es

zugleich liebenswert gemacht haben » (17). Selbst der späte Luther hat die
erneuerten Klöster als « eine Burg des Friedens in der bösen Welt »

bezeichnet (17/18). « Doch vermochte diese späte Einsicht nicht mehr zu
verhindern, daß sein antimönchischer Affekt sich auf den Protestantismus
vererbte » (18). Das war nach Harnack « ein harter Preis », dem « die Erwägung,
wie viel schlichte und ungefärbte Frömmigkeit dagegen in Haus und Familie
entzündet worden ist, nichts abziehen kann» (18). — Als protestantische
Ansatzpunkte werden genannt : Gerhart Tersteegen (mit seiner
Klostergemeinde auf dem Gut Otterbeck), Labadie, Pietismus, Diakonissinnen. Aus
neuester Zeit : Taizé bei Cluny und die weiblichen Parallelbewegungen in
der Westschweiz.

Was die religiöse Erfassung betrifft, muß zunächst alle « Schönfärberei »

beseitigt werden (20), «ein neues Alphabet ist vonnöten» (21). Manchmal
hat man aber im ausführenden Teil den Eindruck, daß die dunklen Punkte
etwas zusehr « gesucht » werden. Gewiß ist die Einseitigkeit früherer Hagio-
graphien anzuerkennen, doch ist mit der bloßen Absicht, den Heiligen
« glaubhaft » zu machen, nur wenig geholfen für « eine vom religiösen
Realismus getragene Bewertung » (21). Positiv sieht N. die große religiöse Be-



Besprechungen 461

deutung in der Regeltreue, in der Bindung an eine feste Norm, die « dem
Dasein ein geordnetes Aussehen » gibt und wodurch dem wahren Mönch
« alle äußere und innere Zerfahrenheit fremd ist» (23). « In dieser inneren
Festigkeit besteht der göttliche Glanz, der über dem monastischen Leben
ausgebreitet ist » (23). « Größeres kann von einer menschlichen Existenz
kaum ausgesagt werden» (23).

Vergleicht man diese wirklich wesentliche Seite mit der « modernen
Orientierungslosigkeit », so fällt es nicht schwer, die Bedeutung für die
Gegenwart zu erkennen. Es geht aber N. nicht nur um die Bedeutung,
sondern um die Sendung, — hier wird das « Vorwort » zum « Nachwort », — die
Erbauung zum Programm Das Anliegen geht von der Reaktivierung alter
Orden zum Gedanken neuer Ordensgründungen über. Damit kommt der
« entscheidende Punkt » zur Sprache, « um dessentwillen allein dieses Buch
geschrieben wurde» (26). Auch die Grenzen werden allsogleich prinzipiell
wie folgt gezogen : auf der einen Seite « wird jeder Versuch der Erneuerung
eines kompromißfreien Christentums auf die Ordensväter zurückzugreifen
haben » (25), auf der anderen « kann die Entstehung neuer Orden nur
erbetet werden » (28). — « Hüter, ist die Nacht bald hin » (28).

Wie schon gesagt, ist es nicht unsere Absicht, auf die einzelnen
Darstellungen der 11 großen Mönchs- oder Ordensgestalten einzugehen. Ganz

allgemein möchten wir aber auf die Kategorien hinweisen, die hier und
dort zugrunde liegen. Besonders viel wird das Gedankengut von Nietzsche
und Kierkegaard verwertet : so z. B. die « Umwertung aller Werte », — das

Evangelium « als reines Tun », — « die religiöse Macht in Ohnmacht » usw.
Als Konstante ist die Betonung des religiösen Erlebnisses gegenüber der
unfruchtbaren Gelehrsamkeit zu nennen. Ganze Seiten werden da über
« Glühen ist mehr als Wissen » geschrieben, und manchmal wird man bis
zur Grenze geführt, von wo aus man den etwas abgegrasten Platz schon

spürt (so z.B. S. 229). — Was die Darstellungskunst betrifft, so ist der
Fluß der Sprache unbestreitbar.

Von den Bildern, die gezeigt werden, möchten wir doch wenigstens
diejenigen von Benedikt und Teresa als besonders gelungen hervorheben.
Zum Gründer von Monte Cassino scheint Verf. auf Grund von persönlichen
Berührungspunkten ein besonders warmes Verhältnis zu haben. Er bewundert

seine « Schule des Lebens », seinen « eminent erzieherischen Einfluß »

(176). Erstaunlicher jedoch ist es zu sehen, wie N. den Weg zu der so ganz
in Spanien — und zudem im Spanien des 16. Jahrhunderts — verwurzelten
Teresa fand. Was ihn besonders beeindruckt, ist ihr seltenes Seelenverständnis,

das sich zu ihrer exstatischen Mystik gesellt : « O Jesus, was ist
es Großes um eine Seele, die eine andere versteht » Darauf das Lob : « Nie
wird man der Unsterblichkeit der Seele gewisser als wenn man sich
mit Teresas Ausführungen beschäftigt, — und braucht nicht diese

Überzeugung der heutige Mensch vor allem wieder » (348) So lösen Fragen
die Gedanken ab, um den Leser zum « Geheimnis » zu führen. Vielerorts
sprechen jedoch die großen Gestalten für sich, wir denken z. B. an die
herrlichen, reichlich zitierten Vätersprüche. — Wir danken also dem Verf. für
ein Dreifaches : für die Vermittlung spezifisch christlichen Gutes, für die



462 Besprechungen

deutliche, eindringliche Fragestellung und für die zu Anfang versprochene
Gesinnung, die bis zum Ende nicht enttäuscht.

Freiburg. H. Stirnimann O. P.

Das Weltkonzil von Trient. Sein Werden und Wirken. Unter Mitarbeit
von 37 Forschern herausgegeben von Georg Schreiber. 2 Bde. — Herder,
Freiburg i. Br. 1951. lxxvii-487-630 S.

« Ein Werk zum 4. Zentenar des Weltkonzils von Trient (1545-63), das

als weltpolitisches Ereignis in die Geschichte eingegangen ist. Was bringt
es » — Zur Einführung einen Überblick von G. Schreiber über die
Vorgeschichte, die Leitung und die Nachwirkung des Konzils, ferner verschiedene

Beiträge über bestimmte Aspekte seiner Bedeutung und, vor allem
im II. Bd., über die Mitarbeit verschiedener Länder und religiöser Orden

am Konzil, bzw. über die Folgen der Konzilsbeschlüsse in denselben.

Im großen und ganzen eine würdige und lesenswerte Festschrift, aber,
wie das bei den meisten Jubiläumsschriften und Festgaben der Fall ist,
kein einheitliches Werk und keine endgültige Gesamtdarstellung. Eine solche
erwarten wir von Prof. H. Jedin, der auch in dieser Festschrift mitgearbeitet
hat, um den wissenschaftlichen Ertrag des Eröffnungsjubiläums festzustellen
(I, 11-31). Neues Material bietet die Festschrift kaum, es sei denn in wenigen
Aufsätzen, z. B. Fr. Stegmüller, Zur Gnadenlehre des spanischen
Konzilstheologen Domingo Soto (I, 169-230). Doch werden die Theologen hie und
da aufschlußreiche Beiträge und wissenswerte Einzelheiten vorfinden, z. B.
im Aufsatz über die Anschauungen von der unvollkommenen Reue bei den
Vätern und Theologen der ersten Tagung, von V. HeynckO. F. M. (I, 231-80).
Schwach sind gewisse Beiträge im II. Bd., z. B. über die Dominikaner und
das Tridentinum (489-506).

Immerhin ist die Festschrift sehr nützlich. Sie kann sogar als
Nachschlagewerk benutzt werden. Dazu trägt ein gutes Register nicht wenig bei.

Fribourg. G. G. Meersseman O. P.

Pastoraltheologie

Rock, Augustine, O. P. : Unless Then Be Sent. A theological study of
the nature and purpose of preaching. (Che Aquinas Library, IV.) — Brown
Dubuque (Iowa) 1953. xii-208 p.

Daß vorliegende Arbeit allenthalben Beifall fand, mag vor allem an
der Neuheit des Themas liegen. Man war überrascht, den Theologen Thomas
so sehr intèressiert für die Probleme der Predigt zu finden. Freilich haben
wir kein Opusculum, daß sich eingehend mit der Predigttätigkeit befaßte.
Aber der Verfasser hat doch einige Hundert gelegentliche Aussagen in den
Werken des Aquinaten gefunden, die uns einen Einblick in seine Auffassung
vom Predigeramte gewähren. R. ordnet die zerstreuten Texte nach dem
Schema der vier Ursachen. Predigen bedeutet nach Thomas, das ist das

Ergebnis der Studie, einen Amtsakt, in dem der von der gottgesetzten
Autorität Gesandte die Glaubenswahrheit verkündet, um Glauben zu wecken



Besprechungen 463

und zu Handlungen anzuregen, deren Vollzug zum Heile notwendig ist.
Manche Homileten werden erstaunt sein, den hl. Thomas von einer neuen,
sie unmittelbar interessierenden Seite, kennen zu lernen. Viele seiner
Aussagen sind überraschend gegenwartsnahe. So, wenn Thomas vom Wert der
Rhetorik, von den natürlichen Voraussetzungen des Predigers spricht, von
den Prinzipien, nach denen das Entgeld zu bemessen ist, von dem Maße,
das der Prediger einzuhalten hat in seiner persönlichen Askese, um auch
körperlich der schweren Aufgabe gewachsen zu sein, von den Beziehungen
des Predigers zu seinem bischöflichen Auftraggeber, vom Rechte der
Verkündigung des Gotteswortes durch Ordensgeistliche, von der Auswahl des

Predigtgegenstandes, von der Verkündigung durch die Laien. Die Arbeit
darf auch gewertet werden als ein Beitrag zu dem von allen erwünschten und
noch immer ausstehenden alle Werke berücksichtigenden Thomas-Lexikon.

Fribourg. A. Hoffmann O. P.

Ermecke, Gustav : Das Sozialapostolat. Seine theologische Begründung,
sittliche Verpflichtung und praktische Gestaltung. — Verlag Ferdinand
Schöningh, Paderborn 1952. 56 S.

Die vorliegende Schrift ist ein Vortrag zur Eröffnung des Studienjahres

1951/52 an der Akademie von Paderborn. Der Verf. sagt sehr richtig,
daß zwar eine Sozialmetaphysik und Sozialethik unentbehrlich seien, daß
es aber doch nicht genüge, die einzelnen Institute des sozialen Lebens und
sittlichen Handelns (z. B. Eigentum, Steuer, Zoll, Zins, Mitbestimmung u. a.)
oder die einzelnen sozialen Institutionen (Ehe und Familie, Staat,
Völkergemeinschaft, Berufsstand und Betrieb) metaphysisch und ethisch zu
erfassen, vielmehr müsse man auch von der Theologie her diese Themen
anstrahlen, d. h. also die inneren Verbindungslinien zur übernatürlichen Moral,
zur Kirche Christi aufzeigen. Wenn aber die sozialen Probleme zugleich
typisch theologischen Gehalt haben, dann obliegt dem Theologen die
Aufgabe, nicht nur um den Einbau des sozialen Gefüges in die theologische
Wissenschaft, sondern auch um die Ausgestaltung des Sozialapostolates
besorgt zu sein. Dabei betont der Verf. mit Recht, daß es beim
Sozialapostolat darauf ankomme, daß in der sozialen Sphäre die Kirche vor allem
durch die Laien « Lebensprinzip der menschlichen Gesellschaft » (Pius XII.)
sei. Wie es ein Verdienst des Verfassers ist, selbst die Wege zu dem Einbau
der sozialen Sphäre in die Theologie gezeigt zu haben (in seiner Neuherausgabe

der Kathol. Moraltheologie von J. Mausbach), so muß man es ihm
hoch anrechnen, daß er einmal in klaren Umrissen die Bedeutung des
praktischen Sozialapostolates herausgestellt hat.

Fribourg. A. F. Utz O. P.

Hesse, Erwin : Die Frohbotschaft im Jahreskreis. Predigten. — Herder
Wien 1952. 319 S.

In diesem Buch werden Predigten vorgelegt, die eine ideale Mitte
einhalten. Das ist ja die immer neu zu lösende Aufgabe in der Verkündigung
des Gotteswortes, daß diese der Heiligen Schrift und der jeweiligen Situation



464 Besprechungen

der Menschen zugleich verpflichtet sein muß. Nur zu leicht wird eine Bindung
um der anderen willen preisgegeben. Entweder wird das Wort der Schrift
nur als gemäldeartiger Hintergrund für die Behandlung von Tagesfragen
benützt, wird zum bloßen Sprungbrett für eigene Gedankengänge degradiert,

oder es kommt zu jenem Haften am Wort, zu jenem Referieren eines
Gewesenen und Damaligen, wo der Prediger aus der Gegenwart verschwindet
und von der Tiefe der zweitausendjährigen Distanz des Evangeliums «

verschluckt » wird, während die Hörer sich erst recht und vielleicht auch etwas
mit Recht in die Gegenwart verlieben. Von diesen Fehlern wissen sich die
nun einem weiteren Kreise zugänglich gemachten Predigten des bekannten
Wiener Pfarrers frei zu halten. Es ist eine Freude zu sehen, wie hier die
Heilige Schrift und die Welt des heutigen Menschen aufeinanderstoßen, sich
befragen, sich prüfen und letztlich miteinander versöhnen. Hier geschieht
echter Dienst am Gotteswort : ihm wird aus der Ewigkeit hineinverholfen
in die jetzt währende Zeit. Dadurch gelingt aber auch wesentlicher Dienst
am heutigen Menschen : ihm wird aus der Zeit hinausverholfen in die auch
für ihn währende Ewigkeit. Darum vermag das in lebendiger, sprühender
Sprache geschriebene Buch nicht nur den mit der Verkündigung der
Frohbotschaft Beauftragten Anregung und Bereicherung zu geben, sondern es

wird auch dem Laien, ja überhaupt dem modernen Menschen eine neue,
vielleicht entscheidende Begegnung mit dem Gotteswort vermitteln können.

Graz. J. M. Czerny O. P.

Riquet, Michel, S. J.: L'unique Sauveur demain comme hier. — Edition
Spes, Paris 1952. 207 p.

Damit liegen die Fastenkonferenzen des Jahres 1952 zu Notre-Dame
in Paris in Buchform vor. Das zeitlos aktuelle Thema « Erlösungssehnsucht

der Menschen — Erlösungswirklichkeit durch Christus » wird von
M. Riquet auf die Intellektuellen der heutigen Großstadt- abgestimmt und
in sprachlich wie inhaltlich gleich vollendeter Form dargeboten. Trotz
starker Bindung an die Heilige Schrift und intensiver Benützung wichtiger
Texte aus beiden Testamenten verliert R. nie den Jahrmarkt der
autonomen Erlösungstheorien aus dem Auge, ob diese nun Neo-Buddhismus
oder Marxismus, hegelsches System oder nietzscher Übermensch heißen
mögen. Er wendet sich an die Christen unserer Tage, die oft genug Gefahr
laufen, von solchen säkularisierten Heilslehren infiziert zu werden. Sein
Wort gilt aber auch den modernen Gebildeten, die stolz darauf sind, sich
in diesem soteriologischen Chaos auszukennen, und die entweder selbst
aktives Mitglied der einen oder anderen « Erlösungsschule » sind oder in
diesem Punkt einem generellen Defaitismus huldigen. Mit allen Mitteln des

Verstandes und des Herzens wird versucht, diesen wie jenen den Blick zu
öffnen für die einzige echte Erlösung, welche von Jesus Christus kommt
und die nicht selbsterfundene Methode, sondern Liebestat Gottes ist.

Graz. J. M. Czerny O. P.


	Besprechungen

