Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)
Heft: 4
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Theologische Dokumente und Sammelwerke

Denzinger Henricus : Enchiridion Symbolorum, Definitionum et Decla-
rationum de rebus fidei et morum, quod post Clementem Bannwart et
Joannem B. Umberg S. J. denuo edidit Carolus RAHNER S. J. Editio 28
augmentata. — Herder, Friburgi Brisg.-Barcinone 1952, xxx11-796 p.

Das bekannte und so vielen unentbehrlich gewordene Enchiridion liegt
hier in einer erweiterten, auf photomechanischem Weg erstellten Neuauflage
vor. Vergleichen wir diese 28. Auflage mit der bisher am meisten verbreiteten
24.-25. (Freiburg i. Br. 1942), so kénnen folgende Ergdnzungen verzeichnet
werden : Der Haupttext hat sich um 37 Seiten (von 679 auf 716) vermehrt,
die Nummern sind von 2285 auf 3033 gestiegen. Doch ist hier ein Lapsus
unterlaufen, von 2299 springt man auf 3000. Die Zunahme betrigt also
nicht 748, sondern 48 Nummern | — War der Pontifikat Pius’ XII. bisher
mit 5 Nummern (bis zu 1941), so ist er nun mit 54 (bis 1950), aus insgesamt
14 verschiedenen Dokumenten, vertreten. — Die Constitutio « Sacramentum
ordinis » wird ganz, die Enzyklika « Humani generis » fast vollstindig wieder-
gegeben. — Zum ersten Mal finden sich auch italienische und franzosische
Texte im Hauptteil. — Anhang und alphabetisches Register blieben sich
gleich. Der systematische Index wurde lediglich mit den neu hinzugekom-
menen Nummern erginzt.

Fiir alles, was schon in der 24.-25. Auflage enthalten war, wurde die-
selbe Nummerierung, ja selbst Paginierung, beibehalten. Der Text hat hier
nur ganz geringe Anderungen erfahren. Somit kann man sich ohne weiteres
nach Zitaten von dlteren Ausgaben zurechtfinden. Ein etwas unausgegliche-
ner Druck (wechselnde GroBe und Stirke der Lettern) war beim ange-
wandten Verfahren unvermeidlich.

Nach dem Vorwort des Herausgebers soll eine vollig umgearbeitete
Ausgabe (accuratior totius libri retractatio) in Aussicht genommen werden.
Da man um Anregungen und Vorschlige bittet, gestatten wir uns einige
Bemerkungen und Wiinsche vorzulegen.

Was zunichst die angefiihrten Quellen betrifft, so wire es sicher an-
gezeigt, fiir das Vatikanum nicht nur auf die Collectio Lacensis, sondern
auch auf die Ausgabe von Mansi, beziehungsweise Mgr. Petit und Martin,
zu verweisen. — Weiter fragen wir uns, wieso man die Konziliengeschichte



Besprechungen 435

von Hefele nur nach der ersten deutschen Ausgabe anfiihrt. Hefele-Leclercq
ist doch nicht nur eine Ubersetzung, sondern eine kritisch erweiterte und
erginzte Neuausgabe. — Die Collectio Tudiciorum von Du Plessis d’Argentré
wird nach der Seitenzahl einer nur schwer (auf jeden Fall weder im British
Museum noch in der Nationale) zu findenden Ausgabe von 1755 zitiert.
Die am leichtesten zu findende, und auch weitaus am meisten zitierte, ist
diejenige von Paris 1724-1736 (in der iibrigens die Dokumente bis 1735
beriicksichtigt werden, ganz im Unterschied zu derjenigen von 1755, die
merkwiirdigerweise nach Denzinger nur bis 1713 reicht!). — Fiir Viva’s
Damnatarum Thesium theologica Trutina wird auf Ausgaben (Tom. I.
Patavii 1756 ; Tom. II. Beneventi 1753) verwiesen, die nicht einmal bei
Sommervogel erwihnt werden. — Wir gingen auf diese Einzelheiten ein,
weil man uns im Vorwort verspricht, nur die am leichtesten zuginglichen
Editionen zu verwenden.

Um nun auf die Auswahl der Texte iiberzugehen, so wird wohl niemand
bestreiten, daB verschiedene, besonders aus neuerer Zeit, in einer etwas
gekiirzteren Form wiedergegeben werden kénnten. So nimmt z.B. die
Seiten in Anspruch. Das scheint nun doch etwas viel zu sein im Hinblick
auf ein « Handbiichlein fiir Glaubensregeln » | Zeitbedingt sind ferner die
28 Seiten, die der Enzyklika « Pascendi» gewidmet sind, und zwar umso
mehr, als die meisten Stellen Um- und Beschreibungen enthalten. Noch
weiter geht man in dieser Richtung mit den allerneuesten Texten. Ein
solches Ubergewicht mufB3 doch fiir die Zukunft stérend wirken. Entweder
wird das Enchiridion kein « Handbiichlein » mit zeitlich universaler Bedeu-
tung bleiben, oder man wird sich gezwungen sehen, die gegenwirtige Num-
merierung zu andern und mehrere, lingere Texte auszuschalten. Beides
aber wird fiir den eifrigen Beniitzer nicht angenehm sein. Denzinger ist
sicher ein wertvolles Hilfsmittel. Seine Bedeutung liegt in der Knappheit
und in der theologischen Sichtung des « Allernotwendigsten». Was wir
wiinschen, ist nur dies, daB ihm trotz den sich aufdringenden Erneuerungen
diese Bedeutung bleibe !

Gibt es etwas, das vielleicht noch neu zu beriicksichtigen wire ? Wir
denken da z. B. an einige Abschworungsformeln aus dem Mittelalter. Diese
ligen doch ganz in der Linie der alten Symbola (— und wir glauben, daB
es deren etwas mehr gibt, als man aus der gegenwirtigen Auswahl schlieBen
mochte !). Da solche Formulare meistens auf friithere Vorlagen zuriickgehen,
wiirde es geniigen, die betreffenden neuen Varianten anzugeben. So wire
es z. B. niitzlich, diese Varianten fiir Waldes selber, und nicht nur, wie
bisher, fiir Durandus de Osca und die Waldenser, zu besitzen. Aus der
Gegenwart wire es interessant, einige Stellen aus dem Brief des Hl. Offiziums
an den Bischof von Boston vom 8. August 1949 zu lesen. Wir wissen zwar,
dafB3 dieser Brief in den AAS nicht verdffentlicht wurde, doch enthilt er
einige wertvolle Prizisionen zum traditionellen Grundsatz « Extra Ecclesiam
nulla salus »,

In technischer Hinsicht wirkt es etwas stoérend, daB bei den neuen
Dokumenten die einheitlichen Uberschriften fehlen, und daB ferner Titel



436 Besprechungen

und Untertitel graphisch unterschiedslos auf einander folgen. — Wiinschens-
wert wire schlieBlich ein alphabetisches Register der « Incipit » oder Arenghen
der betreffenden Dokumente.

Freiburg. H. StirNiMANN O. P.

Heilslehre der Kirche. Dokumente von Pius IX. bis Pius XII. Deutsche
Ausgabe des franzosischen Originals von P. CatTin O. P. und H. Th. Conus
O. P., besorgt von Anton RoHRBASSER. — Paulusverlag, Freiburg (Schw.)
1953. xx1v-1344 S.

Wenngleich es da und dort Ubersetzungen von pipstlichen Verlaut-
barungen gibt, so ist man doch jedem dankbar, der sich der Mihe unter-
zieht, dieselben systematisch zu ordnen und ihren reichen Inhalt in einem
umfangreichen Sachregister zugidnglich zu machen. Der vorliegende Band
bietet 87 papstliche Dokumente zum Glaubens- und Gnadenleben. Gegen-
iiber der franzosischen Ausgabe wurde die deutsche durch sieben Texte aus
jiingster Zeit auf den neuesten Stand gebracht.

Das erste Buch mit der Uberschrift « Der Heilige Geist » bringt das
Rundschreiben Divinum illud vom 9.5.1897. Das zweite Buch « Jesus
Christus » spricht in seinen verschiedenen Dokumenten vom Gottmenschen,
dem Erloser, dem Konigtum Christi, dem heiligsten Herzen Jesu, von den
Sakramenten, der Liturgie, der Heiligen Schrift. Das dritte Buch enthilt
Dokumente iiber « Maria, Mutter Christi und der Kirche », das vierte iiber
« Die Kirche Jesu Christi». Das fiinfte Buch handelt vom «iibernatiirlichen
Leben » : Gnade, gottliche und sittliche Tugenden. Das sechste Buch bringt
unter dem Titel « Die christlichen Lebensstinde » : Dokumente iiber das
Priestertum, das Ordensleben, die Weltlichen Institute, die Katholische
Aktion und die Ehe. Das sechste Buch zeigt die Vorbilder: die Heilige
Familie, den hl. Joseph, Benedikt, Franz v. Assisi, Dominikus, Thomas
v. Aquin, Ignatius von Loyola, Franz Xaver usw.

In der deutschen Ausgabe steckt ein ungleichlich héheres MalB3 von
Arbeit als in der franzosischen. Dies liegt zunichst in der Natur der Sache.
Einmal besitzen wir im Deutschen nicht die vielen vollstindigen, z. T. so-
gar schon in umfangreicheren Werken gesammelten Ubersetzungen wie im
Franzosischen. Die Sammelbiande der Bonne Presse, vor allem auch die
Documentation Catholique arbeiten einem franzésischen Ubersetzer tiichtig
vor. Wer dagegen ins Deutsche iibersetzt, muf3 die bestehenden Uberset-
zungen mithsam zusammensuchen, wenn er einen bedeutenden Teil der papst-
lichen Dokumente in Ubersetzung iiberhaupt zu Gesicht bekommen will.
Dann aber sind die vorhandenen Ubersetzungen, vor allem die sogen. « offi-
ziellen » sehr oft schlimmer als erbdarmlich. Damit soll nicht gesagt werden,
daf3 es darunter nicht auch gute gibe. Aber man kann sich bei dieser
unsicheren Sachlage vorstellen, daB ein Ubersetzer nur mit groBter Vorsicht
die Vorlagen beniitzt und jedesmal das Original befragt. Dies hat nun
Anton Rohrbasser getan. Seine Ubersetzungen sind wirklich zuverlissig
und textgetreu, dabei in einem ausgezeichneten deutschen Stil. Nur der



Besprechungen 437

vermag zu ahnen, welcher Miihe sich Rohrbasser unterzogen hat, der selbst
sich mal ans Ubersetzen von pipstlichen Dokumenten herangemacht hat.
Wer von den jungen und auch alten Theologen wiirde miihelos imstande
sein, die lateinischen Dokumente von Pius XII. stilgerecht auf deutsch
wiederzugeben ?

Zu dieser Uberwindung tibersetzungstechnischer Schwierigkeiten kommt
dann noch die besondere Arbeit, die Rohrbasser im Quellennachweis und
vor allem in dem ausgezeichneten Index geleistet hat. Uber die Einteilung
des Werkes konnte man vielleicht disputieren. Rohrbasser muBte sich da
an seine franzosische Vorlage halten.

Das vortreffliche Werk diirfte auf keinem Arbeitstisch eines Theologen,
Seelsorgers und Wissenschaftlers fehlen. Besonders der Prediger wird hierin
eine unerschopfliche Quelle von gediegenem Material finden. Nicht zuletzt
kommen ihm die klaren und auf das feinste durchgefeilten Dispositionen
zu Hilfe. Dem wertvollen dokumentarischen Werk kann man daher um
der ewigen Wahrheit willen nur den gré8ten Erfolg wiinschen.

Fribourg. A. F; Urz O. P.

Theologische Fragen der Gegenwart. Fesigabe herausgegeben und dar-
geboten aus Anla des goldenen Priesterjubiliums und 20jdhrigen Bischof-
jubildums Sr. Eminenz des hochwiirdigsten Herrn Kardinals Dr. THEODOR
INNITZER, Erzbischofs von Wien, von der Katholischen Theologischen
Fakultdt der Universitit Wien. — Domverlag, Wien 1952. xv-224 S.

Die Festschrift wurde Kardinal Dr. Theodor Innitzer vom Lehrkorper
der Universitit Wien zu seinem goldenen Priester- und zwanzigjdhrigen
Bischofsjubilium dargeboten. Der Oberhirte der Wiener Erzdibzese gehorte
der Theologischen Fakultdt in den Jahren 1908 bis 1932 als Inhaber des
Lehrstuhles fiir neutestamentliche Bibelwissenschaft an, bekleidete dreimal
das Amt eines Dekans, und war im akademischen Jahr 1928/29 Rector
Magnificus der Universitdt. Als Bundesminister fiir soziale Verwaltung, wie
auch als Kirchenfiirst blieb er immer mit der Alma Mater Vindobonensis
verbunden, und bemiihte sich, die theologische Fakultdt durch Errichtung
neuer Dozenturen zu bereichern und weiter auszubauen. Deshalb forderte
er vor allem die Heranbildung des wissenschaftlichen Nachwuchses. Prof.
Johannes Kosnetter, der Nachfolger Kardinal Innitzers auf dem Lehrstuhl
fiir neutestamentliche Bibelwissenschaft, zeichnet einleitend den Jubilaren
als Exegeten des Neuen Testamentes und wiirdigt sein diesbeziigliches litera-
risches Schaffen.

In ihren Beitrigen behandeln die verschiedenen Professoren und Do-
zenten der Fakultit aktuelle Fragen und Probleme ihres Fachgebietes.
Einzelne Abhandlungen werden auch auBerhalb Osterreichs auf Interesse
stoflen.

Prof. CARL JoHANN JELLOUSCHEK ediert unter dem Titel : « Eine Wiener
Mariid-Himmelfahrts-Predigt aus dem Jahre 1401 » (S. 1-24) ein Kanzelwort
des Augustiner-Eremiten Johann von Retz, damals Dekan der Theologischen



438 Besprechungen

Fakultit, das heute nach mehr als einem halben Jahrtausend ein interes-
santes Zeugnis des inzwischen dogmatisch definierten Glaubensgeheimnisser
ist. Prof. FriEDRICH WESSELY schreibt iiber « Moderne Probleme des
mystischen Vereinigung mit Gott» (S. 25-35), Prof. JoHANNES THAUREN
iiber « Missionsbegriff und Missionsbegriindung in der Sicht der Theologie
der jiingsten Epoche » (S. 37-47), wihrend Prof. ALBERT MITTERER in sei-
nem Aufsatz « Der Gottesbeweis aus der Bewegung nach Thomas von Aquin
und nach Papst Pius XII.» (S. 48-59) die beiden Beweisfiihrungen mitein-
ander vergleicht. Der Autor diirfte sich wohl kaum der Illusion hingeben,
daB seine Ausfiihrungen die ungeteilte Zustimmung der Philosophen und
Theologen finden werden | Dozent KArRL HORMANN sichtet « Zeitschwierig-
keiten um die Tugend der Gottesverehrung» (S. 61-67) ; die Untersuchung
von Prof. JoHANNES GABRIEL : « Die Todesstrafe im Lichte des Alten Testa-
mentes » (S. 69-79) ist ein Beitrag zur neuerwachten Diskussion iiber die
Todesstrafe, und zeigt wie das Alte Testament ihre Zulédssigkeit lehrt, ja
fiir manche Verbrechen fordert, « um die Heiligkeit des menschlichen Lebens
zu betonen, die Freiheit und die sittliche Wiirde des Menschen zu schiitzen,
die Reinheit des hichsten Gutes, welches das Volk besal3, die Reinheit seiner
monotheistischen Religion, zu bewahren », Spezifisch biblischen Themata
sind auch folgende Abhandlungen gewidmet: Dozent Craus ScHEDL,
« Hohlenforschung in Paldstina und biblische Zahlenmystik » (S. 81-92), und
Prof. JouaANN KOSNETTER, « Die Sonnenfrau (Apok. 12, 1-17) in der neueren
Exegese » (S. 93-108). Prof. JoHANNES MEssSNER verbreitet sich dann in
seiner Studie : « Das Gesetz der Natur, des Fluches, der Freiheit und die
Verantwortung des Christen in der gegenwirtigen geschichtlichen Stunde »
(S. 109-119) iiber das mysterium iniquitatis, und hebt hervor, daB die christ-
liche Existenzdeutung nicht eine Philosophie der Angst sein kann, sondern
einzig und allein eine Philosophie der Hoffnung. Der Artikel von Prof.
MicHAEL PFLIEGLER : « Die Nichthorer des Wortes » (S. 121-127) riihrt an
ein akutes pastorales Problem ; er sucht Antwort zu geben auf die Frage,
warum so viele den Nichthorern des Wortes zuzuzihlen sind, trotzdem vom
Horen der Verkiindigung der Glaube des Menschen abhdngt. Prof. Franz
LompL, der Kirchenhistoriker, spiirt in seiner Abhandlung: « Der junge
Rauscher » (S. 129-136) der Jugendzeit des spdteren Kirchenpolitikers und
Kardinals nach. Die einschldgigen historischen Untersuchungen befaften
sich bisher zur Hauptsache mit den reifen Jahren Rauschers, die sich im
Blickpunkt der Offentlichkeit abspielten, wihrend gerade die Jugendperiode
wertvolle Hinweise zum Verstindnis und zur gerechten Beurteilung des
ofters umstrittenen, trotz alledem unbestreitbar markanten Kirchenfiirsten
bietet. Einem Thema partikuldrer Osterreichischer Kirchengeschichte ist
ferner der Aufsatz von Dozent JoseF Wobpka gewidmet : « Moderne Di6-
zesangeschichtsforschung in Osterreich » (S. 137-147). Aus der richtigen
Uberlegung heraus, daB die Gegenwart nicht verstanden werden kann ohne
die Kenntnis der Vergangenheit, von deren Kriften sie geformt und geprigt
ist, bestimmt er den theologischen und historischen Standort der diézesanen
Kirchengeschichte, und stellt die Forderung nach einer allen wissenschaft-
lichen Anspriichen geniigenden Erforschung und Bearbeitung von Pfarr-



Besprechungen 439

und Di6zesangeschichte auf, wobei die bereits auf diesem Gebiet geleisteten
Arbeiten kritisch gesichtet, und auch die Leistungen und Anstrengungen
der Gegenwart gewiirdigt werden. Prof. ANsELM WEISSENHOFER gibt in
seinem Beitrag, betitelt : « Die gegenwirtige Lage der kirchlichen Kunst »
(S. 149-155) einen Uberblick iiber das Ringen um die Gestaltung einer zeit-
gemiBen Kunst in kirchlichen Belangen, und zeichnet mit kurzen Strichen
ihren Entwicklungsgang wihrend der letzten dreiBig Jahre, insbesondere
auf dem Gebiet des Kirchenbaues. Es war gerade Kardinal Innitzer, der
den gesunden Bestrebungen auf dem Gebiet der religivsen Kunst Ver-
stindnis entgegenbrachte und eine gesunde Weiterentwicklung forderte.
Dozent REINHOLD MESSNER zeigt in der Abhandlung: « Das Ethos des
Theologen im Lichte der Gegenwartsphilosophie» (S.157-164), was aus den
Erkenntnissen von Existenzphilosophie und Tiefenpsychologie zur Klirung
und Reinigung des Berufsethos des Theologen geschépft werden kann.
Dozent FrRIEDRICH MITTELSTEDT leistet mit seinem Aufsatz « Katechetik
und Pidagogik » (S.165-176) einen Beitrag zur Frage der theologischen
Bildung und der Vorbereitung der kiinftigen Seelsorger auf die Praxis der
kirchlichen Jugendarbeit. Die Dringlichkeit der Gegenwartsaufgaben legt
die Untersuchung der Beziehung beider Disziplinen zueinander nahe. Prof.
ALBERT NIEDERMEVYER versucht in : « Die Stellung der Pastoral-Medizin im
Rahmen der theologischen Disziplinen » (S.177-185) die Pastoral-Medizin
in die Ordnung der theologischen Fiacher einzubauen. Er sieht in ihr nicht
nur ein Teilgebiet der Pastoral-Theologie, sondern das Grenzgebiet der
Gesamtmedizin mit der Gesamtheit aller theologischen Disziplinen. Die
Pastoral-Medizin hat somit als Bindeglied zweier Fakultidten einen analogen
Charakter, wie die gerichtliche Medizin als Grenzgebiet der gesamten Medizin
mit der gesamten Jurisprudenz gewonnen hat. Darum stellt er auch die
Forderung nach einer wesentlichen wissenschaftlichen Vertiefung seiner
Disziplin. Kardinal Innitzer erméglichte im Jahre 1945 die Schaffung dieser
Dozentur an der Theologischen Fakultit. Der Beitrag von Prof. Franz
ARNOLD : « Die Rechtslage der katholischen Kirche im heutigen Osterreich »
(S. 187-222) beschlieBt die Festgabe. Wie der Verfasser einleitend hervor-
hebt, hat seit Griindung der Didzese im 15. Jahrhundert kaum ein Wiener
Bischof einen derartigen Wechsel der politischen und kirchenpolitischen Ver-
hiiltnisse erlebt, wie der gegenwirtige Oberhirte. Die rechtliche Stellung der
Kirche in Osterreich war seit den bekannten Ereignissen des Jahres 1938
unklar geworden. Vor allem stellte sich die Frage, ob das am 1. Mai 1934
in Kraft getretene Konkordat, das die bisherigen kirchlichen Verhéltnisse
teilweise neu regelte, iiberhaupt noch Geltung habe. Gegeniiber den von
sozialistischer Seite erhobenen Einwinden hilt Prof. Arnold an dieser seiner
Geltung nachdriicklich fest. Das Konkordat ist ein giiltig zustande gekom-
mener volkerrechtlicher Vertrag, der beide Partner bindet, wenn er auch
in der Folgezeit de facto aus innerstaatlichen Griinden bedauerlicherweise
durch verschiedene neuere Gesetze einseitig durchbrochen wurde. Eingehend
legt dann Prof. Arnold die rechtliche Lage der Kirche in den verschiedensten
Lebensbezirken dar, sodaf alle interessierten Kreise ausfiihrlich informiert
werden.



440 Besprechungen

Die Festschrift ist ein Zeichen der Verbundenheit des Lehrkérpers der
Katholisch-Theologischen Fakultit mit ihrem Oberhirten, und der Aus-
druck des Dankes fiir dessen sorgendes Wirken um ihren wissenschaftlichen
Ausbau.

Fribourg. H. O. LuTar O. P.

Heilige Schrift

Bibellexikon, herausgegeben von HERBERT HaAc. Fiinfte Lieferung. —
Benziger, Einsiedeln 1954.

Diese fiinfte Lieferung (Sp. 869-1092) erstreckt sich von « Jude » auf
« Matthdusevangelium ». An neu bearbeiteten Artikeln verzeichneten wir :
Kanon (Th. Schwegler), Kindheitsgeschichte Jesu (J. Michl), Kovinth (F. J. de
Waele), Leben-Jesu-Forschung (P. Kiinzle) und Leidensgeschichte Jesu
(K. H. Schelkle). Auch sonst bringt diese fiinfte Lieferung noch einzelne
wichtige Stichworter, wie z. B. Kirche und Liebe.

Unter « Kittder » hdatte man vielleicht einen Hinweis auf den Habakuk-
kommentar und die sich daran kniipfenden Interpretationen erwartet und
beim Stichwort « Konkordanz » hitten Sven Herners Verbesserungen zum
grofen Mandelkern (Lund 1909) wohl eine Erwdhnung verdient. Der Artikel
« Kénig» (Sp. 942-4) war vielleicht bereits gesetzt oder gar abgedruckt, als
die beachtenswerte Bemerkung L. Koehlers zu Ps. 93, 1 erschien im April-
heft der Zeitschrift Vetus Testamentum (VT 3, 1953, S.188) . Noch eine
kleine Bemerkung zu Sp. 939 « Kodex ». Man hat schon ofters gesagt, es
lasse sich aus den &dgyptischen Funden nachweisen, daB3 die Christen als
erste die Kodexform des Buches sich zunutze gemacht, wenn nicht gar
erfunden haben. Einzelne christliche Kodizes, deren Bruchstiicke jetzt vor-
liegen, gehen tatsichlich auf die erste Hilfte des zweiten Jahrhunderts
zuriick. Daf3 ein Kodex betriachtlich mehr fassen konnte als eine Buchrolle,
ist einleuchtend. Aber war das dem romischen Dichter Martialis nicht schon
bekannt, als er im Jahre 84 oder 85 das vierzehnte Buch seiner Epigramme
herausgab ? DaB er die Kodexform auch fiir groBere Werke, wie z. B, Ilias
und Odyssee zusammen, die Aeneis, die 15 Biicher der ovidischen Meta-
morphosen, ja sogar die 142 Biicher des T. Livius, bereits gekannt hat,
scheint doch wohl hervorzugehen aus 14, 184 ; 14, 186 ; 14, 190 und 14, 192.

Freiburg. M. A. vaN pEN OupeNrIJN O. P.

1 Zur Ausfithrung Koehlers vgl. jetzt eine erginzende Notiz von J. RIDDER-
Bos, VT 4, 1934, S, 87-9,



Besprechungen 441

Biickers, Hermann, C. Ss. R. : Die Biicher der Chronik oder Parali-
pomenon. (Die Heilige Schrift fiir das Leben erkldrt, Bd. IV/1.) — Herder,

Freiburg i. Br. 1952. x11-380 S.

_ Die Biicher der Chronik gehéren gewi nicht zu den Heiligen Schriften,
aus denen bei der Predigt am meisten geschépft wird. Personlich kann ich
mich nur an einen einzigen Fall erinnern, wobei ich eine Predigt iiber einen
Text aus der Chronik mitangehort habe. Es handelte sich um die feierliche
ProfeB einer stattlichen Anzahl von Klosternovizen, wobei der Festredner sehr
sinnvoll predigte tiber 1 Chron. 29,17-8: I'n simplicitate cordis mei laetus obtuli
universa ... Domine Deus, custodi in aeteynum hanc voluntatem cordis eorum.
Das vorliegende Buch des P. B. diirfte wohl geeignet sein, auch anderen
Texten aus der Chronik, iiber die man sonst leicht hinwegliest, eine direkt
praktische Bedeutung abzugewinnen, sei es fiir die persénliche Betrachtung,
sei es fiir die erbauliche Predigt. Vor allem ist der Verfasser bestrebt, seine
Leser in die Ideenwelt des Chronikschreibers einzufiithren und sie mit dessen
Grundgedanken einigermaBen vertraut zu machen. Wohl erst auf diesem
Wege wird es gelingen kénnen, das Buch auch fiir unsere Lebensverhiltnisse

auszuwerten.
Die Einfithrung (S. 1-18) gibt zunichst eine knappe Darstellung der

nachexilischen Zeit und orientiert den Leser iiber die Arbeit des Chronisten
und die Eigenart seiner Geschichtsschreibung. Als Abfassungszeit wird die
erste Hilfte des dritten Jahrhunderts v. Chr. angenommen. Urspriinglich
diirfte die Chronik mit den Biichern Esdras und Nehemias ein einziges Werk
ausgemacht haben, das sich von der Schépfung der Welt bis nahezu auf
die Zeit des Verfassers erstreckte. Zum Teil hat der Verfasser noch die
gleichen Quellen benutzen konnen, die frither schon bei der Abfassung des
kanonischen Buches der Konige zur Verwendung gekommen waren. Die
Auffassung, nach welcher der Chronist die kanonischen Biicher Samuel und
Konige selbst als Quellen verwendet hitte, wird, wohl zu recht, aufgegeben,
bietet doch der Chronist namentlich gegeniiber dem Buche der Konige
ofters eine urspriinglichere Darstellung. Natiirlich bleiben hier gewisse
Ritsel ungelost : restlose Beseitigung aller Schwierigkeiten auf diesem Ge-
biete wird wohl nie erreicht werden. Das ist aber auch nicht unbedingt
notig fiir die Rehabilitation des Chronisten als eines ernst zu nehmenden
Schriftstellers. Der in der Chronik so oft wiederholte Verweis auf allerlei
Quellenwerke, die uns freilich jetzt nicht mehr zuganglich sind, wird mit
Recht hervorgehoben.

Was diese Quellenwerke angeht, mége uns noch eine kleine Bemerkung
gestattet sein. Es ist wohl kaum wahrscheinlich, daB3 wir in der « Geschichte
des Sehers Samuel », der « Geschichte des Propheten Nathan» und der
« Geschichte des Sehers Gad », die 1 Chron. 29, 29 aufgefiihrt werden, Biicher
zu sehen haben, welche von Samuel, Nathan oder Gad verfaft worden sind.
Es diirfte sich hier — und das Gleiche gilt auch z. B. fiir die 2 Chron. 12, 15
genannten Schriften — wohl eher um anonyme Prophetenbiographien han-
deln, die bei den Hebridern unsere erbaulichen Heiligenleben ersetzten.

Fribourg. M. A. vaN DEN OUDENRIJN O, P.



442, Besprechungen

Haas, Jakob : Die Stellung Jesu zu Siinde und Siinder nach den vier
Evangelien. (Studia Friburgensia, N.I. Heft 7.) — Universititsverlag,
Freiburg (Schweiz) 1953. xxv-254 S.

Anhand der vier Evangelien bietet uns der Verfasser eine umfassende
und klare Systematik der theologischen Lehre iiber die Siinde. Alles was
irgendwie iiber dieses Thema aus den Evangelien gewonnen werden kann,
trigt er zusammen und fiigt es in eine ibersichtliche Ordnung. Der erste
Abschnitt handelt von der Siinde als solcher, Wesen, Arten und Ursachen
der Siinde. Jesus vertieft die alttestamentlich-jiidische Auffassung der Siinde :
sie ist in seinen Augen nicht nur eine Ubertretung des Gesetzes, sondern
eine Verletzung der Liebe. In einer allerdings nicht immer iberzeugenden
Beweisfithrung sucht dann der Verfasser aufzuzeigen, dafB3 bereits in den
Lehren Jesu die Unterscheidungen der Moraltheologie iiber die verschiedenen
Arten der Siinden keimhaft enthalten sind. Eine Vertiefung der alttesta-
mentlichen Anschauungen liBt sich auch in den impliciten Lehren Jesu
iiber die Ursachen der Siinde feststellen.

Im zweiten Abschnitt sammelt er alles, was aus den Evv. iiber die
Folgen der Siinde geschlossen werden kann, iiber den Makel der Schuld,
Verlust der Gnade, zeitliche und ewige Strafen.

Der dritte Abschnitt behandelt die Vergebung und Uberwindung der
Siinde. Die Vergebung ist ein wirkliches Nachlassen und nicht bloB ein
Zudecken der Siinden. Mit besonderer Wirme ist das Kapitel iiber die
Siinderliebe Jesu geschrieben. Die Ubertragung der Vergebungsvollmacht an
die Apostel ist Gegenstand eines eigenen Kapitels.

Schon aus dieser knappen Ubersicht diirfte sichtbar sein, wie aus-
fithrlich das Thema behandelt ist. Es gibt kaum eine einschligige theo-
logische Frage, die nicht, sei es im Text, sei es in den zahlreichen gréBeren
Anmerkungen, beriihrt wird. Dazu ist das Buch in einer anschaulichen,
klaren Sprache geschrieben, die auch dem Nichtfachmann die Lektiire
angenehm und anregend macht.

Der angewandten Methode wird man allerdings nicht ohne weiteres
zustimmen konnen. Der Verfasser legt seiner Arbeit die vier Evangelien
als Einheit genommen zugrunde, da sie die gemeinsame historische Quelle
fir die Personlichkeit Jesu sind. Nur an einzelnen Stellen trigt er der
Eigenart des Johannesevangeliums Rechnung. Sicher sind alle vier Evan-
gelien als historische Quelle gleichwertig und gleicherweise glaubwiirdig. Es
fragt sich aber, ob durch zu geringe Beachtung der literarischen Eigenart
der einzelnen Evangelien, der Besonderheiten in Bezug auf Sprachgebrauch
und Theologie nicht die Beweiskraft seiner Arbeit herabgesetzt werde. Ist
nicht iberhaupt die Themastellung zu sehr von der spekulativen Theologie
bestimmt, so daB man zuweilen, besonders im zweiten Abschnitt, trotz der
Verwahrung der Einleitung den Eindruck bekommt, es handle sich eher
um « eine Zusammenstellung von biblischen Beweisstellen fiir ein geschlos-
senes dogmatisches System » als um eine « Theologie der Evangelien » (S. 2).

Mit diesen Bedenken grundsitzlicher Art sollen aber die groBen Vorziige



Besprechungen - 443

dieses Buches nicht eingeschrinkt sein: die theologische Griindlichkeit,
anschauliche Klarheit und seelsorgliches Interesse.

Einsiedeln. Jouannes Havmoz O. S. B.

Dogmatik

1. Brinktrine, Johannes : Die Lehre von Gott, 2. Bd.: Von der gott-
lichen Trinitat. — Schoningh, Paderborn 1954. 237 S.

2. Scheeben, Matthias Joseph : Handbuch der katholischen Dogmatik,
5. Buch : Erlésungslehre, 1. Halbband. 2. A. hrsg. von Carl FECKEs.
(Gesammelte Schriften, VI/1.) — Herder, Freiburg i. Br. 1954. xxv1r-426 S.

3. Diekamp, Franz : Katholische Dogmatik nach den Grundsitzen des
heiligen Thomas, 3. Bd. 11.-12. neubearb. A. hrsg. von Klaudius JUssEN, —
Aschendorff, Miinster i. W. 1954. 1x-512 S.

k. Schmaus, Michael : Katholische Dogmatik, Bd.IV, 2: Von den
letzten Dingen. 3.-4. umgearb. A. — Hueber, Miinchen 1953. 280 S.

5. Dander, Franciscus, S. J. : Summarium tractatus dogmatici de Matre-
Socia Salvatoris. — Summarium tractatus dogmatici de gratia Salvatoris. —
Summarium theologiae dogmaticae : De sacramentis Christi, II [Paenitentia
et Unctio, Ordo, Matrimonium, Sacramentalia]. — Rauch, Oeniponte 1952,
1953, 1954. 32, 74, 87 p.

1. Der Paderborner Dogmatiker legt hier den zweiten Band seiner
Gotteslehre vor, die Lehre von der gottlichen Trinitiat. Methode und Anlage
sind die gleichen, wie wir sie in den bewihrten Handbiichern der dogma-
tischen Theologie vorfinden. Als Eigentiimlichkeit aber der vorliegenden
Trinitidtslehre darf man verzeichnen: eine sehr reiche Verwendung des
Bibelwortes ; es wird nicht nur auf die einschligigen Stellen hingewiesen,
sondern die Texte werden in ihrem Wortlaute aufgenommen, und so ist
der Leser der eigenen Nachschlagearbeit enthoben. Wo immer es angingig
ist, wird auf die Liturgie verwiesen, wodurch der Studierende angeregt
werden soll, das theologische Denken durch das Gebet der Kirche befruchten
zu lassen. Doch kommt auch die theologische Spekulation in weitem MaBe
zu ihrem Rechte, z. B. in der Lehre von den goéttlichen Relationen. In fiinf
Exkursen wird Stellung genommen : zum Comma Johanneum, zum Ursprung
der Trinititslehre, zur Lehre von der Trinitit im XKirchenjahr, in der
Liturgie und der Frommigkeit, iiber den Ausgang des Wortes aus der auf
die Schépfung beziiglichen Erkenntnis Gottes, zum Personbegriffe K. Barths.
Ein lingerer Anhang beriicksichtigt gesondert die neueren religionsgeschicht-
lichen Forschungen und behandelt die Trinititslehre unter Beriicksichtigung
der Dreiheiten in nichtchristlichen Religionen. Der Lernende wird auch
dankbar sein fiir das Verzeichnis der Sidtze mit Angabe der theologischen
Qualifikationen, die Figuren und Schemata, die klare Ubersichten und Zu-



444 Besprechungen

sammenfassungen bieten. Die Literatur ist reichhaltig und bis auf die
neuesten Erscheinungen ergidnzt. Ein solides Hilfsmittel fiir den dogma-
tischen Unterricht.

2. Eine den Dogmatiker besonders erfreuende Neuerscheinung ist die
Erlosungslehre Scheebens, die wie kein anderes seiner Werke die Eigenart
des theologischen Denkens des groBen Koélner Theologen ins Licht treten
laBt. Da wir kein von Scheeben selbst durchgesehenes Handexemplar des
5. Buches besitzen, gibt die Neuausgabe den Text der 1. Auflage unver-
dndert wieder. Doch hat der hochverdiente Nachfolger Scheebens auf dem
Lehrstuhl im Kolner Priesterseminar Vieles beigesteuert, was dem frucht-
bringenden Studium dieses Meisterwerkes dienlich sein wird. Es wird da
gezeigt, wie durch die Enzyklika « Mystici Corporis » und durch die Ver-
tiefung der Mariologie und die Verkiindigung der Assumptio als Glaubens-
satz Scheebens Theologie lehramtlich bestitigt wurde. Wertvolle Literatur-
angaben sind jedem Paragraphen beigefiigt und auch gelegentlich unter dem
Texte erginzt. Bei den Vitertexten wird auf das Enchiridion von Rouét de
Journel, bei lehramtlichen Entscheidungen auf Denzinger verwiesen, zu-
weilen auBerdem noch der griechische Urtext eingefiigt. Besonderheiten der
Exegesen Scheebens werden vermerkt und durch neuere Forschungen er-
gianzt. Die Ergebnisse der Scotusforschung zwang zu manchen Korrekturen
in der Darstellung Scheebens. Wertvoll ist die Hervorhebung der theo-
logischen Eigenart Scheebens, wertvoll der Hinweis auf die Stellungnahme
heutiger Theologie zu Problemen, die Scheeben schon kannte und behan-
delte. Gelegentlich werden neuere Erkenntnisse naturwissenschaftlicher Art
angemerkt, z. B. iiber die Entstehung des Menschen. Mégen recht viele
Theologen die MuBe finden, sich in dieses « Meisterwerk dogmatischer Kon-
zentration » und « dogmatischer Beziehungsfiille » zu vertiefen, das, wie der
Herausgeber bemerkt, die ganze Glaubenswirklichkeit in einer Theologie
des Gottmenschen gestaltet. Der Ausgabe ist eine Wiedergabe einer bisher
unveréffentlichten Photographie « Scheeben auf dem Totenbette » beigefiigt.

3. Das besteingefiihrte Lehrbuch von F. Diekamp, neubearbeitet von
K. Jissen, steht nun wieder in allen Bianden den Studierenden zur Ver-
fiigung. Diese Neuausgabe hat alle Vorziige, welche man an Diekamps Werk
so sehr schitzte, beibehalten: Reichhaltigkeit, Klarheit, Gleichgewicht
zwischen positiver Theologie und spekulativer Durchdringung des Glaubens-
gehaltes, engen Anschlul an den hl. Thomas. Doch hat der Herausgeber,
abgesehen von der Weiterfithrung der Literaturangaben und stilistischen
Verbesserungen, auch bemerkenswerte Erweiterungen und einige Abdnde-
rungen vorgenommen. Die kirchlichen Verlautbarungen der letzten Jahre
haben ja gerade fir die Sakramentenlehre einige bedeutsame Klirungen
gebracht, vor allem die Konstitution « Sacramentum Ordinis » vom 30. XI.
1947 fir die Lehre von der Materie und Form der Priesterweihe und das
Dekret der Sakramentenkongregation « Spiritus Sancti munera» vom
14. 9. 1946 fiir die Lehre vom Empfinger und Spender der Firmung. Hier
war eine Erginzung notwendig. Zu begriilen ist die kritischere Stellung-
nahme zur Mysterientheorie (212-214). Dabei wird aber das anzuerkennende
Wahrheitsmoment dieser Mysterienlehre nicht iibersehen. « Wenn auch



Besprechungen 445

nicht das ganze Opfergeschehen von Golgotha, wie Casel behauptete, im
MeBopfer real gegenwirtig wird, so doch in und mit dem Christus passus
der entscheidende Kern des blutigen Kreuzesopfers oder dessen belebende
Seele, nimlich jene vollkommenste Opfergesinnung, in welcher sich der
Gottmensch am Kreuze fiir unser aller Heil in den Sithnetod dahingab und
die in ihm ewig aktuell verbleibt. Kreuzesopfer und MeBopfer sind somit
durchaus identisch, was den Opferpriester, die Opfergabe und den innern
Opferakt des Golgothaopfers anlangt. Zudem weist jedes Opfer seinen
eigenen sakramental-rituellen Immolationsakt auf, den der kirchliche Amts-
priester in Christi Auftrag durch die Vornahme der Doppelkonsekration
vollzieht » (213). Richtunggebend fiir diese gliickliche Abinderung war wohl
abgesehen von theologischen Uberlegungen die MeBopferlehre der Enzy-
klika Pius’ XII. « Mediator Dei» vom 20.11. 1947, die nun ihre Friichte
zu tragen beginnt, In der BuBlehre werden die letzten Forschungen Posch-
manns besonders beziiglich der Privatbulle ausgewertet, in Paragraphen
iiber den Attritionismus Klarstellungen vorgenommen, im Kapitel iiber die
Ereignisse am Lebensende des einzelnen spiirt man in den ersten vier Para-
graphen tiberall die erginzende Hand. Einer besondern Empfehlung bedarf
dieses ausgezeichnete Handbuch fiir die 11.-12. Auflage nicht mehr.

4. Die Lehre von den Letzten Dingen erscheint hier umgearbeitet in
einem eigenen Teilbande. Die Umarbeitung betrifft vor allem eine Um-
stellung der behandelten Probleme. Die allgemeine Eschatologie wird zuerst
dargeboten und im Anschlusse daran die individuelle Eschatologie. Sch. leitet
das Buch ein mit einem geschichtstheologischen Durchblick (1-18), in dem
alle sich anschlieBenden Fragen schon anklingen. Zusammenfassend sagt
er: « Der FluB der Geschichte bewegt sich einem Ziele entgegen. Dieses
liegt jenseits der Geschichte. Wenn es erreicht ist, stehen Zeit und Geschichte
still. Die menschliche Geschichte erhilt dadurch ihren letzten Sinn. Hierin
zeigt sich ihre eigentiimliche Dialektik. Die menschliche Geschichte erhilt
ihren Sinn und ihr Gewicht erst durch ein Ereignis, durch das sie selbst
aufgehoben wird » (12). « Jedes innergeschichtliche Bemiihen und jede inner-
geschichtliche Gestalt haben vorliufige Bedeutung. Sie sind Vorentwurf der
letzten von Gott selbst zu leistenden Verwandlung und der durch diese
gottliche Tatigkeit hervorgerufenen letzten Weltgestalt » (a. a. O.). In der
allgemeinen Eschatologie werden folgende Themen behandelt : Die Wieder-
kunft Christi, deren Zeit und Vorzeichen, d.h. Verkiindigung der Heils-
botschaft, Bekehrung des auserwihlten Volkes, der groBe Abfall und die
chaotischen Zustinde der Welt. Gegeniiber einer Auffassung, welche mit
einem sehr nahe bevorstehenden Weltende rechnet, schreibt Sch. : «auch
wenn wir vermuten diirfen, daB die Zeit der erlosten Menschheit nicht nur
Jahrtausende umfaBt, wihrend die Zeit der unerlésten Menschheit Jahr-
zehntausende gedauert hat, daB die Kirche vielleicht erst ihr Kindesalter
verldft, wird doch Bereitschaft gefordert » (70). Es folgt die Lehre von der
Auferstehung von den Toten: Tatsache und Heilsbedeutung, vom Welt-
gericht, dem neuen Himmel und der neuen Erde. In der individuellen Escha-
tologie werden erortert: Tod und Gericht als endgiiltiger Abschlu3 der
irdischen Pilgerschaft, das Fegfeuer als Zustand der Strafe und Liuterung



446 Besprechungen

fiir die mit laBlichen Siinden oder zeitlichen Siindenstrafen behafteten
Seelen, die ewige Nichtvollendung der Gottesherrschaft im Zustande der
Holle, die Vollendung der Gottesherrschaft im Zustande des Himmels,
welche fiir den Einzelnen die Vollendung in der Gemeinschaft mit Christus,
mit Gott, mit den Seligen und allen echten Werten mit sich bringt.

5. Diese Summaria fassen die eingehenden Institutiones Dogmaticae
von L. Lercher S. J. kurz zusammen, setzen griindliches Studium gréBerer
Handbiicher oder ordentliche Vorlesungen voraus und sind dann wohl
geeignet, den umfassenden Stoff leichter einzuprigen und kénnen auch dem
Seelsorger zur Wiederholung dienlich sein.

Fribourg. ' A. HorrMANN O, P.

Brinktrine, Johannes : Einleitung in die Dogmatik. Vorlesungen, gehalten
an der Erzbischofl. Philosophisch-theologischen Akademie zu Paderborn. Als
Manuskript gedruckt. — Schoningh, Paderborn 1951. 80 S.

Der Verfasser bietet Vorlesungen iiber dogmatische Einleitungsfragen
einem weitern Leserkreis dar. Die Wichtigkeit solcher Verotffentlichungen
wurde anldBlich der Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Marias erneut
klar, insofern die damals auftauchenden Schwierigkeiten ihren Grund nicht
zuletzt in einem Mangel an Kenntnis dieser dogmatischen Einleitungs-
fragen hatten. Die vorliegende Arbeit beschrankt sich auf folgende Themen :
Gegenstand der Dogmatik, ihre Einteilung, Aufgabe und Geschichte. Fiir
andere Fragen, die von vielen Autoren in diesem Zusammenhange erortert
werden, kann man auf Bd. IT seines Werkes « Offenbarung und Kirche »
verweisen, wo er die kirchliche Lehrverkiindigung als niachste Glaubensregel
und die ibrigen Glaubensregeln behandelt, sodann deren Quellen Schrift
und Tradition, sowie die Autoritit der Viter und Theologen. Diese Ein-
leitung zeichnet sich aus durch eine klare Darbietung der iiberlieferten
Lehre, von deren Grundsitzen aus B. aber gelegentlich Stellung nimmt
zu allerneuesten Fragestellurigen, so z. B. zur Auffassung von der Dog-
menentwicklung in der sogenannten « Neuen Theologie », auf deren anti-
intellektualistische Tendenzen er warnend hinweist (S. 42 Anm. 2). Auch
an andern Stellen betont der Verfasser im Sinne der thomistischen
Tradition das intellektualistische Moment in der Dogmenentwicklung in
gebihrender Weise, wobei er aber auch alle andern Faktoren sachgemal3
beriicksichtigt. Besonders gliicklich scheint mir das ausgewogene Urteil iiber
den neuerdings so oft angerufenen Sensus fidelium zu sein (S. 50), sowie
die anregenden Ausfithrungen iiber die Kriterien, die erkennen lassen, ob-
es sich bei einer bestimmten Lehre um echte Fortbildung des Offenbarungs-
gutes handelt oder nicht (S. 51 ff.). Eine gute Bibliographie erhéht den
Wert dieser soliden Einleitung in die Dogmatik.

Fribourg. A. HorrmanN O. P,



Besprechungen 447

Saint Thomas d’Aquin : Somme théologique, Les Anges (I®, qq. 50-64).
Traduction frangaise par Ch. V. HEris O. P. — Desclée, Paris-Tournai 1953.
490 p.

Die franzosische Thomasausgabe bringt als neues Biandchen den ersten
Teil der Lehre von den Engeln (I 50-64), bearbeitet von Ch. V. Héris O. P.
Der erste Appendix (Notes explicatives) bietet die Erklirung aller schwie-
rigen Stellen, der zweite (renseignements techniques) gibt nicht wie die
deutsche Thomasausgabe einen fortlaufenden Kommentar des ganzen Lehr-
gehaltes, sondern widmet nur einigen Problemen eine eingehendere Dar-
stellung. So werden hier behandelt: Die Beziehung des Engels zum Ort
(Fr. 52, 1), die Gotteserkenntnis des Engels (Fr. 56, 3) Irrtumsfihigkeit des
Engels (Fr. 58, 5), seine natiirliche Gottesliebe (Fr. 60, 5) und besonders
griindlich die Siinde der Engel (Fr. 63, 1), wohl mit Riicksicht auf neuere
Problemstellungen, auf die Héris kurz verweist (Das Problem von Natur
und Ubernatur). Sehr zu begriiBen ist der Verweis auf alle Parallelstellen
in ihrer chronologischen Ordnung (474).

Fribourg. A. HorrmanN O. P.

Gallus, Tiburtius, S. J. : Interpretatio mariologica Protoevangelii post-
tridentina usque ad definitionem dogmaticam Immaculatae Conceptionis.
Pars prior : Aetas aurea exegesis catholicae a Concilio Tridentino (1545)
usque ad annum 1660 ; Pars posterior : Ab anno 1661 usque ad definiti-
onem dogmaticam Immaculatae Conceptionis (1854). — Edizioni di Storia
e letteratura, Roma 1953-54. xXvI-286 ; XLI1-383 p.

A la suite de Fr. Drewniak (Die mariologische Deutung von Gen. III, 15
in der Viterzeit, Breslau 1934) inventoriant les commentaires patristiques
sur le Protévangile, T. Gallus avait discerné la lente évolution de l'inter-
prétation mariologique jusqu’au Concile de Trente (Interpretatio mariologica
Protoevangelii  tempore postpatristico usque ad Concilium Tridentinum,
Rome 1949). Il publie aujourd’hui les résultats d’une nouvelle étape de
son enquéte, portant sur plus de cing cents auteurs, jusqu’a I'édition de la
Biblia Maxima Versionum de J. de la Haye, en 1660. Effectivement, les
exégétes sont plus ou moins dépendants, avant ou aprés 1’édition clémentine
de la Vulgate (1592), du libellé du texte requ : « Ipsa conteret », encore que
les gloses marginales rectifient «ipse » ou «ipsum ». Aussi bien, les catho-
liques ne fondent leur interprétation mariologique sur ce verset que d’une
maniére indirecte: C'est le Christ, principalement, semen mulieris, qui
triomphera du serpent infernal ; et sa Mere lui sera associée dans cette
victoire. Mulier est entendu de I’Eglise ou d’Eve, mais surtout de la
Bienheureuse Vierge. Etait-il possible dans cet inventaire, dont le caractere
quasi-exhaustif suscite I’admiration, d’établir une hiérarchie de valeur ou
d’influence entre les auctoritates? P. Canisius — qui voit insinuée la virginité
de Marie —, et Fr. Sudrez, affirmant l'immunisation du péché originel,
semblent étre les mariologues les plus avancés. Mais comment de telles
opinions sont-elles correctement déduites du texte inspiré ? Nous cherche-



448 Besprechungen

rions volontiers chicane a l'auteur pour sa qualification de « siécle d’or de
I'exégese catholique » qui ne contient pas un nom auquel les critiques
modernes puissent se référer valablement. Mais T. G. rend un service ines-
timable en présentant le texte de tant d’auteurs inaccessibles, et sous une
excellente présentation typographique, trop rare en Italie.

I1 faut féliciter T. G. de la rapidité de sa volumineuse publication. Le
second et dernier volume distribue les exégétes et théologiens en trois
périodes : 1661-1752 ; 1570-1809 ; 1820-1854 ; mais on assiste, en réalité,
a une trées homogene décadence de la pensée théologique et scripturaire,
du moins au jugement de notre auteur ; car dans la derniére phase, il ne
nous semble pas faire justice de noms tels que Tholuck, Klee et Perrone.
Toujours est-il que jusqu’a la fin du XVIIIe sieécle, les Luthériens défendent
le sens christologique individuel de Gen. III, 15 contre les Calvinistes ;
mais a partir de cette date ils adoptent peu & peu le sens collectivo-moral ;
et au XIXe siecle, ils en arrivent & nier le sens messianique lui-méme. Les
interprétes catholiques, au contraire, affirment de plus en plus nettement,
mais parfois avec de faibles arguments nous semble-t-il, I'acception mario-
logique, quoiqu’il en soit de la legon ipsa [ipse] conteret, insistant davantage
sur « inimicitias ponam inter te et mulievem ».

Fribourg. C. Spicg O. P.

Die leibliche Himmelfahrt Mariens. Theologische Beitrdge zum neuen
Dogma im Dienste der Seelsorge, herausgegeben von Professoren der philos.-
theolog. Hochschule St. Georgen, Frankfurt a. M. — Josef Knecht, Frank-
furt a. M. 1950. 139 S.

Unter der Vielzahl von Verdffentlichungen, die anldBlich des neuen
marianischen Dogmas wie Pilze aus dem Boden schossen, nimmt dieses
Biichlein einen besonderen Platz ein. Es will bewult nicht zu den wissen-
schaftlichen Untersuchungen iiber dieses Mariengeheimnis zdhlen, es will aber
auch ebenso bewuBt eine rein volkstiimliche Darstellung dieser Glaubens-
wahrheit vermeiden. Vielmehr wird ein Mittelweg eingeschlagen, wie im
Vorwort selbst angedeutet ist, wo diese Aufsitze als theologische Beitrige
im Dienste der Seelsorge bezeichnet werden. Sowohl in der Fithrung der
Gedankenginge als auch im sprachlichen Ausdruck wird Einfachheit und
Klarheit erstrebt. Damit soll dieses Biichlein vor allem den Seelsorgern
selbst zugute kommen. Es will ihnen die miihevolle Arbeit ersparen, sich
aus der Menge kritischer Abhandlungen ein genaues Gesamtbild von der
Bedeutung und Tragweite dieses Dogmas verschaffen zu miissen. Indem es
diese Arbeit selbst leistet, iiberld3t es ihnen als Aufgabe nur noch eine letzte
Angleichung der hier gebrachten Tatsachen, Zusammenhinge und Folge-
rungen an das Vorstellungs- und Denkvermogen des Volkes. Zugleich soll
es durch diese Darstellungsmethode den gebildeten Laien moglich gemacht
werden, auch ohne Mithilfe des Seelsorgers die Aufsitze mit Gewinn zu
studieren. Ein Durchlesen dieser Seiten tiberzeugt davon, daB das gesteckte
Ziel erreicht wurde. Wenn auch nicht alle Mitarbeiter an diesem Biichlein
die vorgezeichnete Linie gleich treffsicher einhalten, — sicherlich sind



Besprechungen 449

diese Abweichungen vor allem auf die seelsorgerliche « Unhandlichkeit » ge-
wisser Themen zuriickzufithren — so diirfen doch einige Beitrige gerade
unter diesem Gesichtspunkt als vorbildlich gelten.

Zuerst wird die grundsitzliche Stellung Marias in Leben und Lehre
der Kirche deutlich umrissen. Als ndchstes folgt das Wichtigste aus der
theologischen Erkenntnis- und Methodenlehre, um den erkenntnismiBigen
Zugang zum neuen Dogma klarzustellen. Zwei anschlieBende Aufsitze
bringen die Andeutungen der leiblichen Himmelfahrt Marias, wie sie in
Schrift und Tradition enthalten sind. Weitere Beitrige versuchen den
Zusammenhang dieses Dogmas mit den iibrigen Mariengeheimnissen und
mit dem gesamten Erlosungsplan aufzuzeigen. Auch die Auswirkungen des
neuen Dogmas auf die christliche Frommigkeitshaltung und Sittenlehre,
sowie seine Beziehungen zur Eschatologie finden die gebiihrende Wiirdigung.
Ein kurzer Einblick in das anldBlich dieser Dogmenverkiindigung entbrannte
Fiir und Wider in katholischen wie nichtkatholischen Kreisen rundet die
Einfithrung in die durch das neue Mariendogma entstandene Situation nach
einer letzten Seite hin ab.

Der Aufgabe des Biichleins entspricht es, daB nirgends persénliche
Ansichten verfochten werden, und daB solche, die bereits zum Gemeingut
der Theologen geworden sind, ohne kritische Stellungnahme gebracht werden.
So eignet dieser Schrift Ausgeglichenheit in der Themenbehandlung und
Abgewogenheit im Urteil, beides Eigenschaften, die sie fiir die Bibliothek
des Seelsorgers bestens empfehlen.

Wien. J. M. Czerny O. P

Moraltheologie

Stelzenberger, Johannes : Lehrbuch der Moraltheologie. Die Sittlich-
keitslehre der Konigsherrschaft Gottes. — Schéningh, Paderborn 1953. 371 S,

Die gesamte Moraltheologie in einer Darstellung von 333 Seiten zusam-
menzufassen, ist natiirlich in sich ein fragwiirdiges Unternehmen. Besteht
dabei doch die Gefahr, daB die Aussagen zu sehr auf das Allgemeine und
« Wesentliche » beschrankt werden miissen, womit jedoch einer Orientierung
fiir das sittliche Handeln in der Mannigfaltigkeit des konkreten Lebens
nicht viel gedient ist. Stelzenbergers « Moraltheologie » entgeht nun weit-
hin dem Vorwurf eines zu geringen Angebotes an Materie, und zwar aus
zwel Griinden. Einmal durch seine Zielsetzung. Denn er will nur « fir die
Hand des Studenten ein knappes Lernbuch » bieten, das der « erlauternden
Vorlesung » bedarf (Einleitung). Zweitens durch die « skizzenhafte », ja fast
stenographische Darstellungsweise, mit der es gelingt, doch eine gute Menge
detaillierten Stoffes vorzulegen. Bei einem Buch wie dem vorliegenden ist
es selbstverstindlich leicht, dies und jenes auszusetzen. Man wiirde dabei
sicherlich nicht selten das beméngeln, was der Verfasser eben in der Vor-
lesung dazugesagt wissen wollte. Immerhin kénnte man sich fragen, ob
— um nur ein Beispiel zu nennen — der Paragraph uber die « Gatten-

29



450 Besprechungen

pflichten » (S. 318), die als « menschliche Liebe, Treue und Agape » ange-
geben werden, einen einigermaBen richtigen Begriff von der katholischen
Lehre in diesem Punkt zu vermitteln vermag. Es wire u. a. doch sicher
angebracht gewesen, die gerade in letzter Zeit vom kirchlichen Lehramt
immer und immer wieder unterstrichene Finis-Lehre herauszustellen. Statt
dessen mufl sich der Leser mit einem Zitat aus « Casti connubii» iber
den « weiteren » Sinn der Ehe und einem Hinweis aus Doms begniigen !
Was soll man im gleichen Paragraphen mit dem Satz anfangen: « Ge-
schlechtsverkehr wihrend der Schwangerschaft ist nicht siindhaft, aber aus
Gesundheitsriicksichten ist Schonung der Frau wunbedingt anzuraten ? »
Dabei wird an dieser Stelle auf NIEDERMEYER verwiesen. Aus den medi-
zinischen Daten von NIEDERMEYER miilten aber wohl andere sittliche
Konsequenzen gezogen werden. — Alles in allem kann man sagen, daf}
ein « Versuch » wie die « Moraltheologie » von St. wohl mdglich ist, daB
aber zahlreiche Einzelheiten doch bedeutend genauer prizisiert, daB einige
wichtige Stiicke erginzt (z. B. Klugheit) und auch im Gesamtaufbau einige
Abschnitte umgestellt werden miiBten. — Die typographische Gestaltung
des Buches ist hervorragend.

Fribourg. J. F. GroNER O. P.

Morale chrétienne et Requétes contemporaines (Cahiers de l'actualité
religieuse.) — Casterman, Tournai 1954. 291 p.

Le titre de ce recueil de conférences suggére exactement l’objet de
celles-ci. Au cours de Rencontres doctrinales en 1953, au couvent de la
Sarthe (Huy), douze Auteurs ont étudié la possibilité et le principe d’un
renouvellement de la morale chrétienne par un ressourcement dans la
Révélation et une connaissance plus étendue de ’homme. En conséquence,
trois exégetes ont élaboré la théologie morale des synoptiques, de saint
Paul et de saint Jean. Sur ce, philosophes et théologiens ont scruté les
bases psychologiques et le conditionnement sociologique de la morale,
tenant compte des données de la phénoménologie et de l’existentialisme.
Finalement, B. OLIVIER, rejetant & bon droit la dénomination équivoque
— ajoutons : barbare — de théologie kérygmatique, mais adoptant
facheusement les vues de Urs von Balthasar, propose une structure d’une
éthique chrétienne centrée sur le fait du Christ et la révélation du salut ;
tout en étant imprégnée de pensée biblique, elle demeurerzit toute proche
de l'action ; elle accorderait notamment une place plus gran.le a la charité
(mais peut-on faire mieux qui de la considérer comme formez des vertus ?)
Plus justement A. LEONARD montre que '’adaptation de I'immuable morale
chrétienne -aux contingences contemporaines reléve de la vertu de pru-
dence ; et ceci met au point les réflexions discutables de Pr. DIESSEN
(pp. 155-158). Si « la morale » doit étre repensée et présentée sous des
aspects nouveaux a chaque génération, ce n’est pas « la reégle de vie » qui
doit étre modifiée, mais aux humains de s’y ajuster ; qu'ils y répugnent
ou méme s’y refusent en masse ne doit pas laisser penser que la morale



Besprechungen 451

chrétienne est trop sévére, inapplicable ou démodée. Elle est ce qu’elle
est, et seuls les fils de lumiére lui seront fidéles. Une bavure dans cet
ouvrage : J. LEcCLERC calomnie le catholicisme canadien et restreint au
seul sacrement de pénitence 'activité du ministére sacerdotal orienté vers
la morale, du XVIe si¢cle & nos jours. Mais comment oublier la prédication
de Bossuet &4 Monsabré, les catéchismes de Canisius et de ses émules ?
Quoiqu’il en soit, ces études traduisent un des efforts les plus intelligents
de la pensée théologique actuelle. S’il est poursuivi avec persévérance,
il sera fécond.

Fribourg. C. Srpicg O. P.

Hérmann, Karl : Leben in Christus. Zusammenhinge zwischen Dogma
und Sitte bei den Apostolischen Vitern. — Verlag Herold, Wien 1952. 348 S.

Das Anliegen Hoérmanns ist dieses: er will, wie es im christlichen
Altertum geschah und auch im Mittelalter selbstverstindlich war, die
christliche Lehre als Ganzes betrachten, etwa in der Art des hl. Thomas
von Aquin, der in der Summa theologiae die Sittenlehre mitten in die
Glaubenslehre hineinstellt und so an der Einheit der systematischen Theo-
logie festhilt (14), ihren positiven Charakter hervorhebt, auf den drei gott-
lichen Tugenden und den vier Kardinaltugenden aufbaut und in erster Linie
eine Vollkommenheitslehre und nicht eine Siindenlehre bietet. Um der
Moraltheologie einen Ansporn zu bieten, wieder zu dieser Ganzheitsbetrach-
tung zuriickzukehren, legt H. nun die Lehre der apostolischen Viter dar,
der Minner, die Christus der Zeit nach so nahestanden. Von ihnen erwartet
er Auskunft iiber das Soll des christlichen Lebens und seiner Orientierung.
Was betrachten sie als Richtschnur des christlichen Sittenlebens ? Welches
ist die Zentralidee der christlichen Sittenlehre ? Untersucht werden Igna-
tius von Antiochien, Polykarp von Smyrna, der 1. Clemensbrief, der Bar-
nabasbrief, die Didache, der 2. Clemensbrief und der Pastor Hermae. Nach
sorgfiltigen Einzeluntersuchungen und gewissenhafter Analyse der zahl-
reichen Texte kommt H. zu folgendem Ergebnis: Die christliche Sitten-
lehre ist iibernatiivlich orientiert, sie vernachldssigt dabei die natiirliche
Sittenerkenntnis nicht, verabsolutiert sie aber auch nicht, sie schlieBt sich
innig an die Dogmatik an, sie lehrt positiv das christliche Tugendleben und
stellt die Schattenseiten soweit dar, als es zur klaren Erkenntnis des Tugend -
weges und zum Meiden von Irrwegen nétig ist. Sie eifert wie Aszetik und
Mystik zur Vollkommenheit an, sie scharft die Grundsitze ein, geht freilich
auch auf Einzelfille ein, sie zeigt das ganze sittliche Tun des Christen als
Betitigung des einen Lebens in Christus. Der Verfasser stellt sich damit
in die Reihe der Theologen, die in begriiBenswerter Weise darum bemiiht
sind, im Gegensatz zur Aufklirung den iibernatiirlichen Charakter der christ-
lichen Sittenlehre zu betonen, ihre biblische Begriindung hervorzuheben,
ohne dabei die natiirlichen sittlichen Erkenntnisse zu vernachlissigen. « Von
diesen Vitern her wird man der vollstindigen Trennung der Moraltheologie
von der Moralphilosophie, wie sie Tillmann durchgefiihrt hat, nicht das



452 Besprechungen

Wort reden konnen, sondern eher nach einer Synthese zwischen beiden im
Sinn der Scholastik und ihrer Erneuerer im 19. Jahrhundert streben » (267).
Mogen diese Anregungen bald in den Darstellungen der katholischen Moral-
theologie wirksam werden und bei allen notwendigen Einzelheiten auf-
leuchten lassen, daB christliches Sittenleben, Leben in Christus ist.

Fribourg. A. Horrmann O. P.

Balducelli, Ruggero, O. S. F. S. : Il concetto teologico di caritd attra-
verso le maggiori interpretazioni patristiche e medievali di I ad Cor. XIII.
(The catholic University of America, Studies in Sacred Theology, second
series, n. 48.) — The Catholic University of America Press, Washington,

D. C., 1951. xxx1-244 p.

Le titre de cette dissertation annonce une mise en rapport de l'exégése
avec la théologie, qui souléve aussitét l'intérét. D'une part, 'auteur nous
fait assister a la formation de la théologie de la charité a partir de l'inter-
prétation que regoit au cours de l'histoire le célébre chapitre paulinien.
I1 nous montre d’autre part ’application sur ce texte de la théologie pleine-
ment constituée, aux concepts et conclusions de laquelle est soumis le
document scripturaire. Double processus, dont le second consacre le premier.
Saint Thomas apparait comme le représentant excellent de cette exégése
théologique, qu’ont préparée les Gloses médiévales et, avant elles, les anciens
interpretes dont elles ont compilé les conclusions. Nous ne pourrions qu’admi-
rer cette pénétration réciproque des deux disciplines ( destination théologique
de I'exégese, valeur interprétative de la théologie a I'égard du donné révélé),
si le cas cette fois examiné n’offrait quelque complication. En fait, 1’histoire
au terme de laquelle se situe saint Thomas se confond avec la tradition
latine. Et il se trouve que l'exégése grecque n’a pas compris semblablement
le texte dont il s’agit. Ces deux moitiés de 1’Eglise, si 1'on ose dire, divergent
sur la notion fondamentale autour de laquelle s’ordonne le chapitre tout
entier. Selon saint Jean Chrysostome et I'unanimité des écrivains de sa
langue, 1’dydny dont traite saint Paul signifie I’'amour fraternel du prochain.
Elle est une valeur principalement morale. Sous le mot de caritas, les auteurs
latins ont compris I'amour dont Dieu est le centre et I'objet. Elle est une
valeur essentiellement religieuse. A partir de cette derniére notion, la lettre
de saint Paul a été rejointe par le moyen de deux déterminations. L'une
est due & I’Ambrosiaster et elle fait de la charité comme amour de Dieu
le principe du mérite. L’autre provient de saint Augustin et elle fait de
la méme charité le principe universel de la moralité, toute ceuvre bonne
étant tenue pour une expression de cet amour souverain de Dieu. L’exégése
médiévale cessa d’étre créatrice. Son développement laisse voir les phases
selon lesquels s’unifient les deux « schémes interprétatifs » séparément
posés dans l'antiquité chrétienne. Pour achever 1'évolution, il suffit & saint
Thomas d’introduire la nette distinction de 1'ordre naturel et de 1’ordre
surnaturel. On constatera dans le chap. 8 de ce livre avec quelle rigueur
une théologie accomplie de la charité permet a saint Thomas de rendre



Besprechungen 453

raison du texte de I’Apdtre, scruté jusque dans ses détails. On ne peut que
se rendre & la démonstration de l’auteur et il n’y aurait 13, encore une fois,
rien que d’heureux (la théologie rendant a 1’exégsée ce qu’elle a commencé
par en recevoir), si l'interprétation originelle de I'dydnn comme amour de
Dieu était incontestable. Mais nous avons entendu que les Péres et écri-
vains les mieux qualifiés pour percevoir la valeur du mot ne ’entendirent
pas ainsi. L’exégése moderne protestante est partagée. La catholique est
unanime, dans le sillage de Cornély : c’est a savoir dépendante de la systé-
matisation fixée par saint Thomas. Elle est au fond moins une exégése,
estime l'auteur, que « le point d’arrivée d’une évolution tourmentée de
concepts interprétatifs, telle qu’elle eut lieu au sein de la tradition exégétique
des latins » (p. 193). La conclusion s’impose : nécessité de soumettre 'inter-
prétation regue & une totale révision, compte tenu des Grecs. Et c’est afin
de préparer ce labeur que l'auteur a écrit sa dissertation.

Le travail est conduit avec stireté. Le résultat précis auquel il aboutit
sera probablement agréé. On n’est pas sans éprouver quelque émotion
a en prendre connaissance. Telle remarque sur la dépendance de saint
Augustin 3 l'égard du néo-platonisme (ol les conclusions radicales de
Nygren sont toutefois rectifiées) inspireraient la crainte que cette philosophie
paienne est responsable de la substitution de 'amour de Dieu a I’amour
du prochain comme valeur toute premiere dans le christianisme. Mais que
I’'on se rassure. La théologie de la charité ne s’est pas constituée sur le seul
texte scriptuaire ici étudié. Elle procéde de la révélation en sa totalité.
Il n’est pas douteux que Jésus n’ait érigé 'amour de Dieu en commandement
absolument initial, auquel est rattaché comme second le commandement
de I'amour du prochain. Il n’est pas douteux que Jésus n’ait avant tout
aimé son Peére et qu’il n’ait ordonné aux disciples de 'imiter. La dérivation
de l'amour du prochain a partir de I'amour de Dieu est une donnée de la
révélation avant d’apparaitre comme une déduction théologique (dont
la premiére origine remonterait & Pélage : sur ce point du moins saint Augus-
tin n’eut pas a le désavouer). Un traité comme celui que nous offre saint
Thomas se rattache a la révélation considérée dans toute sa richesse et
son étendue, et la présence d’Aristote dans ses raisonnements n’est pas
encore ce qui nous inquiéterait sur sa fidélité chrétienne. Mais que des
rectifications puissent s’introduire dans le rattachement de cette théologie
aux divers documents dont elle se réclame, le travail que nous recensons
conduit & le penser.

On discerne mieux aussi a la lumiére d’'une enquéte comme celle-ci
la part de pure donnée positive et la part d’élaboration intellectuelle dont
se compose une théologie. En ce sens, l'attribution a 1’Ambrosiaster de
la connexion désormais classique entre mérite et charité est 1'une des infor-
mations heureuses que nous livre 'auteur. On suit fort bien a travers ses
analyses les voies selon lesquelles le mérite, congu en rapport avec ’ceuvre
meilleure inspirée d’un meilleur motif, fut rattaché au texte de saint Paul.
Mais il ne s’ensuit nullement, encore que nous ne soyons pas mis en garde
contre cette conséquence, que l'idée méme de mérite n’appartienne pas
a la révélation et que nous en devions la présence en théologie a la simple



454 Besprechungen

« projection », sur le chapitre considéré, d’une mentalité juridique dont
Tertullien, avant I’Ambrosiaster, avait été le représentant. Moyennant
le genre de corrections que nous indiquons, on tirera profit de cette étude.
Tant par le sujet traité que par la maniére dont l'exécution répond au
dessein, elle retiendra l'attention. On souhaite qu’elle n’aille pas sans entrai-
ner le renouvellement heureux que l'auteur eut en vue.

Fribourg. TH. DEMAN O, P.

Geiger, Louis-B., O. P. : Le Probléme de I’Amour chez saint Thomas
d’Aquin. (Conférence Albert-le-Grand 1952.) — Inst. d’Etudes Médiévales,
Montréal 1952. 134 p.

Ausgangspunkt dieser Abhandlung iiber das Verhiltnis von Gottes- und
Eigenliebe bei Thomas bietet die weitverbreitete Meinung des P. Rousselot,
daB3 der thomistischen Lehre von der Liebe ein innerer Widerspruch zu-
grunde liegt. Thomas, so heiBt es, entwickle den Begriff der Liebe aus der
Begierde jedes Wesens nach seiner Vervollkommnung und Erfiillung, aus
dem natiirlichen Strebevermégen also, so dal unsere Eigenliebe unsere erste
Liebe schlechthin und das MaB jeder anderen Liebe ist. Verfehlt wire nun
der Versuch des hl. Thomas auf dieser Grundlage einen Begriff der reinen
und selbstlosen Gottesliebe, die das eigne Ich vergiit und sich ganz dem
Anderen zuwendet, aufzubauen.

Dem Verfasser der Abhandlung liegt es daran, diese Auffassung als
unrichtig und unhaltbar nachzuweisen. An Hand der einschligigen Texte
des hl. Thomas entwickelt er den Begriff der Liebe und zeigt auf, daB die
irrtiimliche Meinung des P. Rousselot auf der unzureichenden Auslegung
einiger Stellen beruht und auf der stillschweigend hingenommenen Annahme,
Thomas habe die aristotelischen Begriffe unverindert iibernommen.

Der Kernpunkt des Biichleins ist der Analyse des geistigen Strebe-
vermoégens gewidmet. GewiB ist es ein appetitus naturalis, « natiirlich » im
Sinne von nicht erworben, aber es ist nicht « natiirlich », wenn man darunter
eine unfreie, von der Natur vollig bestimmte Anlage zur Bewegung versteht,
so wie es bei den niederen Strebevermdogen der Fall ist. Das geistige Strebe-
vermoégen, von Natur aus auf das Gute ausgerichtet, wird im einzelnen
von den Urteilen der geistigen Erkenntnis bestimmt. Es richtet sich also
gar nicht auf ein gutes Ding, das man um jeden Preis besitzen will, sondern
auf das Gute in den Dingen, der ratio boni, die von der Vernunft begriffen
wird. Die geistige Liebe entspricht also nicht einem psychologischen BewuBt-
sein des Dranges nach Gliick oder Befriedigung, sondern sie wird verursacht
von dem Gut, das aus dem Objekt hervorleuchtet ‘'und anzieht, und dem
Strebevermdégen durch die Vernunft vorgelegt wird. Gewi3 wird das sinn-
liche Strebevermdgen auch durch das Objekt, von auBlen her, ausgeldst,
doch kommt die Lockung nur zustande, wenn das Objekt den Sinnen etwas
fir ihre Befriedigung anbieten kann. Dagegen liegt der geistigen Liebe ein
verniinftiges Urteil zugrunde, iiber den Wert des Objektes und seine Stel-
lung im Reich der Werte.



Besprechungen _ 455

Dies ist der Ansatzpunkt zum Verstdndnis der selbstlosen Gottesliebe.
Wenn man den tiefgreifenden Unterschied zwischen der sinnlichen und der
geistigen Liebe bei Thomas nicht beachtet, mul} seine Lehre iiber den Vor-
rang der Gottesliebe wirklich als innere Inkonsequenz erscheinen. Thomas
lehrt aber ganz eindeutig, daB der Wille teil hat am Lichte der Vernunft.
Der Geist kann also Gott als der hochsten Liebe wiirdig erkennen, und dem
Zuge Gottes nachgehend, trigt die Liebe den Menschen von sich fort zum
grenzenlosen Gut. Zugleich erkennt der Geist auch sich selber und seine
eigne Liebenswiirdigkeit, nicht aber getrennt von der iibrigen Wirklichkeit,
sondern eingeordnet auf die ihm zukommende Stufe, in totaler Abhingig-
keit von dem absoluten Gut. Die Geistigkeit des Menschen ermdglicht also
eine Gottesliebe, die nicht aus der Eigenliebe herauswichst, sondern zu
dieser in einem Verhiltnis steht, das der wirklichen Ordnung entspricht :
Gott — absolutes Gut, das Ich — relatives, abhingiges Gut.

Das geistige Strebevermogen ist aber, wie gesagt, natiirlich. Es zeigt
also ganz zielsicher den Weg zur Vervollkommnung des Menschen. Wenn
wir daher sagen, der Geist werde durch diese natiirliche Liebe von sich fort
zum héchsten Gut getragen, so heiBt das gleichzeitig, er werde dort seine
letzte Vollkommenheit finden. Es wire verfehlt hier einen Widerspruch
sehen zu wollen, als ob die Liebe zu Gott einerseits selbstlos sein kénne,
anderseits zugleich auch selbstsuchend. Fiir Thomas ist dieses letzte Ziel
des Menschen ja kein Ding, was angestrebt wird, das also Gott Konkurrenz
bieten kénnte ; es ist auch kein psychologischer Zustand des Behagens, der
in die Gottesliebe notwendig den amor concupiscentiae hineintragen wiirde ;
das letzte Ziel des Menschen ist ein Akt, ein Akt, in dem der Geist sich ganz
Gott zuwendet, nur noch ihn kennt, nur noch fiir ihn da ist. Es ist dem
Menschen also natiirlich, Gott selbstlos zu lieben und in dieser selbstlosen
Liebe seine Gliickseligkeit zu finden. Anders ausgedriickt, auf Grund seiner
Geistigkeit bewirkt das natiirliche Gliickseligkeitsstreben des Menschen
nicht zuerst eine Riickbewegung auf das Ich, sondern ein Vorwirts zum
héchsten Gut.

Die Frage, ob ein Mensch aus Liebe zu Gott auf seine Seligkeit ver-
zichten konne, hat nach der thomistischen Auffassung der Seligkeit gar
keinen Sinn. Die Frage setzt voraus, daB Seligkeit gleich sei mit dem
Erlebnis des Glicks und des Friedens, eine personliche Befriedigung, die
man moglicherweise fiir Gott aufgeben kénne. Wenn aber die Seligkeit des
Menschen darin besteht, sich in Gott zu vertiefen und ihn zu lieben, so
heiBt die gestellte Frage, ob man, um Gott selbstlos zu lieben, aufgeben
diirfe Gott selbstlos zu lieben. In umgekehrter scharfer Formulierung, wenn
der Mensch einen iiberaus begliickenden Zustand aus Liebe zu Gott auf-
gdbe, so wiirde er sich dabei keineswegs seiner Seligkeit entduBern, sondern
sie im Gegenteil noch vergréBern.

Das Buch ist interessant und klar geschrieben, und iiberzeugt. Die
dargebotene Thomasdeutung trigt den Stempel der Echtheit. Man kénnte
vielleicht einwenden, der Verfasser sehe den menschlichen Willen als zu
rein geistig, zu lichtvoll. Der Wille ist aber nicht nur das Strebevermégen
der Vernunft, sondern des ganzen Menschen. Es wird zwar durch die Ver-



456 Besprechungen

nunft bestimmt, aber durch das praktische Urteil : dies ist ein Gut fiir mich.
Der Verfasser wiirde darauf sagen, daB3 der Mensch, dessen Geist sich dem
absoluten Gut gedffnet hat, die radikale Abhdngigkeit aller relativen Giiter
erkennen kann und imstande ist, das praktische Urteil zu fillen : es ist gut
fir mich, dieses Gut fiir sich und um seiner selbst willen zu lieben. Wie
man sich dies psychologisch vorstellen soll, fdllt nicht in den Rahmen des
Buches.

Freiburg. G. Baum O.S.A.

Thomas von Aquin : Recht und Gerechtigkeit, kommentiert v. A. F. Utz
O. P. (II-IT 57-79). (Die deutsche Thomasausgabe, hrsg. von der Albertus-
Magnus-Akademie Walberberg b. Kéln, 18. Bd.) — Kerle, Heidelberg ;
Pustet, Graz 1953. (15)-640 S.

Utz, der fiir die Secunda Pars der Deutschen Thomasausgabe bereits
zwei gute Kommentare geschrieben hat (zu Bd. 11 : Grundlagen der mensch-
lichen Handlung; zu Bd. 15: Glaube als Tugend), beschert den deutsch
lesenden Thomasliebhabern hiermit einen neuen, nicht weniger ausgezeich-
neten und dazu noch einen ziemlich schweren Band. Es bedurfte schon
eines griindlichen Wissens auf dem Gebiet der Ethik, der Sozialphilosophie
und speziell der Wirtschaftswissenschaft, um die fiir einen Theologen an
sich nicht so sympathische Materie der II-IT 57-79 zu bewiltigen. Uberdies
konnten gewisse Partien, vor allem zu den Fragen der Gerechtigkeit und
Ungerechtigkeit in der Praxis des gerichtlichen Rechtsverfahrens und der
wirtschaftlichen Rechtsgeschifte (qq. 67-78), nur aus der mittelalterlichen
historischen Situation heraus verstanden, erklirt und in entsprechender
Weise mit den heutigen Verhidltnissen richtig konfrontiert werden. U. steht
bei seiner Thomasexegese zwar grundsitzlich auf dem Boden der geschicht-
lichen Betrachtungs- und Bewertungsweise, konnte sich aber beziiglich kul-
turhistorischer Einzelheiten doch weitgehend mit Verweis auf die Arbeiten
von C. Spicq O. P. (s.« Literaturverzeichnis») und besonders auf dessen
beide Justitia-Bande in der franzosischen Thomasausgabe (Ed. de la Revue
des Jeunes, Paris, 1934 und 1935) begniigen, um sich dafiir umso mehr auf
die ausfithrliche Behandlung der fundamentalen Probleme dieses Bandes zu
konzentrieren : Naturrechtslehre (vor allem im Vergleich zur modernen
Rechtsphilosophie), Privateigentum, Wirtschaftsethik und — vielleicht et-
was vom Interessantesten des ganzen Kommentars — die Entwicklung des
sozialen Denkens von Thomas bis heute, bzw. die Wende im sozialen
Denken, die durch Leo XIII. mit « Rerum novarum » im katholischen
Sozialdenken vollzogen wurde (vgl. dazu besonders auch den 2. Exkurs).
U. bleibt dem Fragenden von heute keine Antwort schuldig. Seine Kommen-
tierungsmethode besteht durchgehend gerade in der Diskussion mit den
modernen bzw. andersdenkenden Autoren. Diesem Anliegen dient nicht
wenig auch das 15seitige « Literaturverzeichnis » am SchluB des Kommentars
(ein Novum in der Deutschen Thomasausgabe !). Man wundert sich denn
auch nicht, daB aus dem Hintergrund der allgemeinen Doktrin immer



Besprechungen - 457

wieder Schlaglichter auf aktuelle Probleme geworfen werden, wie z. B. auf
die Frage des Erziehungsrechtes, auf das Schulproblem, auf die Frauen-
frage, oder etwa auf die Frage der Bestrafungsmoglichkeit von Verbrechen
aufgrund der Verletzung des reinen Naturrechts. — Diese wenigen Hinweise
mogen geniigen, um einen Begriff iiber die Art dieses Kommentars zu geben,
der ohne Zweifel einer der besten unter den bisher erschienenen ist. Ein
paar Schonheitsfehler, wie etwa der Ausdruck, das Privateigentum sei ein
« Nachfahre » des Gemeinwohls (S. 523), der Druckfehler auf S. 452 (die
« unwandelbar gewordene Stellung » der Frau), die etwas eintonige Viter-
parade von S. 503-515, sowie die iiberlange Diskussion mit A. Orel {iber
den Zins (Orel fehlt ibrigens im « Literaturverzeichnis ») beeintrichtigen nur
akzidentell die Qualitit dieses Werkes.

Freiburg. J. F. GroNER O. P.

Steven, Paul : Eléments de Morale Sociale. — Desclée, Paris-Tournai-
Rome 1954. viir-612 p.

Die vorliegende Sozialethik will ein Handbuch fiir Theologen sein. Dies
zu beachten ist von vornherein wichtig. Als solches sucht es auch klare
Teilung und Unterteilung, Heraushebung der Definitionen und SchluB-
folgerungen, und vor allem, weil theologisch orientiert, die Fundierung der
Doktrin in den pédpstlichen Verlautbarungen. Der erste Teil behandelt « Vor-
fragen », wobei allerdings bereits einschneidende Probleme wie die wirt-
schaftssozialen Doktrinen des Kommunismus, Sozialismus und Liberalis-
mus verhiltnismidBig eingehend besprochen werden. Der zweite Teil hat
«die Kirche und das Leben in der Familie» zum Objekt, der dritte « die
Kirche und das Berufsleben », der vierte « die Kirche und das biirgerliche
Leben », der fiinfte « die Kirche und das internationale Leben ». Man findet
kaum ein Problem der Sozialethik, das hier nicht besprochen wiirde. Sogar
die Frage der Kriegsdienstverweigerung wird nicht iibergangen. Man liest
das interessante Buch wie eine kleine Summe, die in jedes soziale Gebiet
einfithrt. Der Verf. zeigt eine tiichtige Belesenheit. Auf jeden Fall weil3
er, was heute einem Theologen nottut, um in den sozialen Fragen geriistet
zu sein. Leider wird die Herkunft der einzelnen Gedanken nicht notiert.
Der Verf. hat sicherlich mehr Literatur beniitzt, als er in der verhiltnis-
miBig dirftigen Ubersicht eines jeden Abschnittes angibt. Er bedauert
im Vorwort selbst, daB3 er dort, wo er vielleicht hitte in Anfiihrungszeichen
schreiben sollen, es nicht getan hat. Der miBliche Umstand erklirt sich
aber dadurch, daB der Schreiber ein Manuskript von Vorlesungen in Druck
gab, das er urspriinglich nicht fiir eine Vertffentlichung bestimmt hatte.
Ungliicklich ist die Einteilung des Werkes. Es wiire besser gewesen, sich
an die nun einmal durchweg geltende Einteilung in die drei Ordnungen :
wirtschaftliche, soziale und politische, zu halten. Dieser Mangel zeigt sich
besonders im dritten Teil, wo vom Berufsleben, das in die soziale Ordnung
gehort, die Rede ist. Hier kommen fast durchweg wirtschaftliche Dinge
wie Produktion, Verteilung, Umlauf, Verbrauch zur Sprache. Auch hat der



458 Besprechungen

Traktat iber das Privateigentum hier nichts zu suchen. Doch nimmt man
dies dem Verf. nicht so iibel, wenn man an die Fiille des Stoffes denkt,
die er bewiltigt hat. Wir mochten das gediegene Buch jedem Theologen
wiarmstens empfehlen. Er wolle es mindestens einmal durchlesen und durch-
studieren, um dann befdhigt zu sein, zu umfassenderen Werken greifen
zu konnen.

Fribourg. A. F. Utz O.P.

Kirchengeschichte

Fischer E. : Gregor der GroBe und Byzanz. Ein Beitrag zur Geschichte
der pipstlichen Politik. (Sonderdruck aus : « Zeitschrift der Savigny-Stiftung
fiir Rechtsgeschichte », Bd. 67, Kanonistische Abt. B. 36.) — Boéhlaus Nachf.
Weimar, 1950. 129 S.

Das Hauptthema, das Verf. behandelt, betrifft die Frage : welche ge-
schichtliche Rolle spielt Gregor in der Entwicklung der Zweigewaltenlehre
(Sacerdotium und Kaisertum) ? Hundert Jahre vor ihm hatten Felix III.
(« atavus meus », sagt Gregor) und sein Nachfolger und ehemaliger Berater
Gelasius I. die Selbstindigkeit der Kirche scharf betont. Von Gelasius
stammt das beriihmte Wort an den Kaiser Anastasius: « Zwei sind es,
durch die zu oberst die Welt regiert wird : die geheiligte Autoritit der
Bischoéfe und die konigliche Gewalt. Von diesen beiden ist das Gewicht
(pondus) der Priester um so schwerer usw.» Hat Gregor d. Gr. diese
Theorie weiter entwickelt ? Fischer antwortet auf Grund der Untersuchung
aller in Frage kommenden Fille mit einem entschiedenen Nein. « Gregor
ist auf diesem Gebiete nicht Theoretiker, sondern Realpolitiker.» « Fiir
einen Realpolitiker wie Gregor gaben nicht zuletzt diplomatische Riick-
sicht und pastorale Klugheit bei seinen Entscheidungen mit den Ausschlag »
(S. 130). Freilich kommt der Papst dem Kaiser hier sehr entgegen, zeigt
aber in einem einzelnen Fall den « entschiedenen Willen zur Emanzipation
des Papsttums von der Bevormundung durch das byzantinische Reichs-
kirchenregime ». Auch Erich Caspar, der verstorbene Berliner Historiker,
findet die Haltung Gregors gegeniiber Kaiser und Staat « ethisch und theo-
retisch begriindet ».

Damit hingt die anderve Frage zusammen, die Fischer eingehend beant-
wortet : Wie ist das unterwiirfige Verhalten Gregors gegeniiber dem Kaiser
zu beurteilen ? Der Papst wird durch Kaiser Mauritius fast wie ein Hof-
bischof und noch schlimmer behandelt und Gregor nimmt das hin, der
Kaiser fiihlt sich auch als Herr in der Kirche. Es macht auf uns einen
peinlichen Eindruck. Fischer sucht das Verhalten Gregors begreiflich zu
machen, er weist vor allem auf den byzantinischen Hofstil hin. Er gibt
auch zu, daf3 Gregors Brief an den Kaisermorder Phokas « fiir unsere Ohren
gewisser Geschmacklosigkeiten » nicht entbehrt, aber « wer wollte es ihm
zum Vorwurf machen, daB er von den Schwichen seiner Zeit nicht unbe-
rithrt blieb ? »



Besprechungen 459

Fischer schliet sich in der Beurteilung Gregors im allgemeinen an
Erich Caspar in dessen Papstgeschichte an. In den zahlreichen Anmer-
kungen bringt er die Belege fiir seine Ansichten und setzt sich mit den
Ansichten anderer Autoren auseinander. Die staatsrechtliche Stellung der
Bischofe und des Papstes nach der kaiserlichen Gesetzgebung will Verf. in
einem spdteren Aufsatz behandeln.

Freiburg. G. M. Loénr O. P.

Nigg, Walter : Vom Geheimnis der Ménche. — Artemis-Verlag, Ziirich-
Stuttgart 1953. 421 S.

Dieser « Versuch, das Moénchtum neu zu umschreiten » (14), verdient
gewi auch hier besprochen zu werden. Es geht uns zwar weniger um die
einzelnen Schilderungen, als um die Methode, um den Ausgangspunkt, um
die Beurteilungen, die gegeben werden, und um die Absicht, die hinter dem
Ganzen steht. Dariiber unterrichtet uns gleich das erste Kapitel : « Ménch-
lein, Monchlein, du gehst jetzt einen Gang ... »

Zunichst wird auf die neue Begegnung mit dem Ménchtum hingewiesen :
« Doch nicht fiir alle Zeiten vergruben sich die Ménche in der Erde » (12) !
Auch hat sich die Abneigung und der Sturm gegen sie gelegt. N. will mit
seinem Buch «allen Konfessionen dienen » (12). Er unterscheidet zwischen
« Konfessionalismus », dem « gerne zur Gehissigkeit verfiihrenden Gesichts-
punkt » und der « Zugehdrigkeit zu einer bestimmten Konfession » (12), und
versucht «dem M&nchtum mit ganz neuer Aufgeschlossenheit gegeniiber-
zutreten und dieser michtigen Gestaltung christlicher Geistigkeit mit einer
liebenden Verehrung zu begegnen, die keineswegs mit Kritiklosigkeit iden-
tisch ist» (12/13). In dieser Beziehung konnen wir von einem Gelingen
reden, das ganze Buch legt von dieser Haltung Zeugnis ab, und wir hoffen
nur, daf diese Bedeutung und dieses Verdienst auch in der Tat Anerkennung
finde.

Das « Geheimnis der Monche » wird anhand von 11 Gestalten illustriert,
die alle, mit Ausnahme der ersten, entweder Ordensstifter oder -Erneuerer
waren. Die Reihe fithrt vom 3. Jahrhundert (Antonius dem Eremiten) zum
16. Jahrhundert (Ignatius von Loyola). Damit kam N, nicht um geschicht-
liche Fragen und Forschung herum, und er betont auch, « daB die religidse
Ehrfurcht sich selbstverstindlich der Mittel, die ihr die Wissenschaft zur
Erfassung des Monchtums zur Verfiigung stelle, bediene » (13). Er dankt
auch hoflich der « historisch-kritischen Methode », doch wird auf der Stelle
beigefiigt, daB es sich «um mehr als um eine wissenschaftliche Darstel-
lung » (13) handle. Diese reicht nicht aus zur « Begegnung ». Das soll nicht
bezweifelt werden, doch geht es um den soliden Unterbau ! Das « mehr »
will doch sagen, daf3 es diesen braucht | Durchgehen wir aber den Quellen-
nachweis, so widre da Verschiedenes zu sagen, auch stéB8t man sich hie
und da an eiligen Schliissen und Urteilen im Text. Das Buch gehort eben
unter diesem Gesichtspunkt zum Gebiet der Erbauungsliteratur, doch méch-
ten wir beifiigen, daB (besonders anbetracht der Weite des Stoffes) viel



460 Besprechungen

Material « verwertet » wird, und daB die groBen Linien, ja sogar heikle
Probleme (wie z. B. die Inquisition) in korrekter Weise dargelegt werden.
(Zu dem soeben erwdhnten Punkt mochten wir noch folgende scharfe,
treffende Bemerkung beifiigen : « Es ist nicht Aufgabe der Geschichtskritik
zu zeigen, daB3 die Inquisition heute etwas Anormales ist. Wir brauchen
sie nicht zu diesem Beweis. Doch ist es Aufgabe der Geschichtskritik zu
zeigen, worin und wie weit die Inquisition etwas Normales war im Mittel-
alter, worin und von wann an sie schon etwas Anormales war im Mittel-
alter. » Léon.-E. HALKIN : Initiation & la Critique Historique. 2¢ éd. Paris
1953, S. 16, n. 5.)

Was versteht man also unter der «mehr als wissenschaftlichen »
Methode ? Man appelliert an Novalis und Guardini, d. h. an ein hoheres,
« liebendes Schauen », beziehungsweise « schauendes Durchdringen ». Doch
ziehen wir die Formulierung, die Verf. selber gibt, vor : « Bereitschaft, mit
geofineter Seele an eine Erscheinung heranzutreten, um sie in sein Inneres
aufzunehmen » (14).

Im folgenden geben wir eine kurze Ubersicht iiber einige Werturteile :
«Vorallem ist das Ménchtum eine legitime Auspragung des Christentums» (15).
« Die christliche Kirche hat das monastische Leben implizite in sich und
ist ihr nicht aus heidnischen Einfliissen zugeflossen » (15). « Die Wurzeln
des christlichen Moénchtums gehen auf das Neue Testament zuriick » (15).
Es ist unmoglich, «die alte Kirche in ihrer grundlegenden Bedeutung fiir
alle nachkommenden christlichen Generationen anzuerkennen und das ihr
zugehdrende Moénchtum als eine Verirrung abzulehnen » (15). Die Orden
haben «einzig vom Katholizismus die ihnen zukommende Pflege erfahren.
Fiir den heutigen Blick sind deswegen katholische Kirche und Ménchtum
beinahe identisch » (17). « Das Ménchtum bildet ihr geistiges Reservoir, aus
dem zu einem groBen Teil auch alle jene Heiligen hervorgegangen sind,
die das Christentum mit einem iiberragenden Format vertraten und es
zugleich liebenswert gemacht haben » (17). Selbst der spédte Luther hat die
erneuerten Kloster als « eine Burg des Friedens in der bisen Welt » be-
zeichnet (17/18). « Doch vermochte diese spiate Einsicht nicht mehr zu ver-
hindern, daf} sein antimonchischer Affekt sich auf den Protestantismus ver-
erbte » (18). Das war nach Harnack « ein harter Preis », dem « die Erwédgung,
wie viel schlichte und ungefarbte Frommigkeit dagegen in Haus und Familie
entziindet worden ist, nichts abziehen kann» (18). — Als protestantische
Ansatzpunkte werden genannt: Gerhart Tersteegen (mit seiner Kloster-
gemeinde auf dem Gut Otterbeck), Labadie, Pietismus, Diakonissinnen. Aus
neuester Zeit : Taizé bei Cluny und die weiblichen Parallelbewegungen in
der Westschweiz.

Was die religiose Erfassung betrifft, mul3 zunéchst alle « Schénfiarberei »
beseitigt werden (20), « ein neues Alphabet ist vonnéten » (21). Manchmal
hat man aber im ausfiihrenden Teil den Eindruck, daB die dunklen Punkte
etwas zusehr « gesucht » werden. GewiB ist die Einseitigkeit friiherer Hagio-
graphien anzuerkennen, doch ist mit der bloBen Absicht, den Heiligen
«glaubhaft » zu machen, nur wenig geholfen fiir « eine vom religiésen Rea-
lismus getragene Bewertung » (21). Positiv sieht N. die groBe religiése Be-



Besprechungen 461

deutung in der Regeltreue, in der Bindung an eine feste Norm, die « dem
Dasein ein geordnetes Aussehen » gibt und wodurch dem wahren Ménch
« alle duBere und innere Zerfahrenheit fremd ist» (23). « In dieser inneren
Festigkeit besteht der gottliche Glanz, der iiber dem monastischen Leben
ausgebreitet ist» (23). « GroBeres kann von einer menschlichen Existenz
kaum ausgesagt werden » (23).

Vergleicht man diese wirklich wesentliche Seite mit der « modernen
Orientierungslosigkeit », so fillt es nicht schwer, die Bedeutung fiir die
Gegenwart zu erkennen. Es geht aber N, nicht nur um die Bedeutung, son-
dern um die Sendung, — hier wird das « Vorwort » zum « Nachwort », — die
Erbauung zum Programm ! Das Anliegen geht von der Reaktivierung alter
Orden zum Gedanken neuer Ordensgriindungen iiber. Damit kommt der
« entscheidende Punkt» zur Sprache, « um dessentwillen allein dieses Buch
geschrieben wurde » (26). Auch die Grenzen werden allsogleich prinzipiell
wie folgt gezogen : auf der einen Seite « wird jeder Versuch der Erneuerung
eines kompromiBfreien Christentums auf die Ordensviter zuriickzugreifen
haben » (25), auf der anderen «kann die Entstehung neuer Orden nur
erbetet werden » (28). — « Hiiter, ist die Nacht bald hin ? » (28).

Wie schon gesagt, ist es nicht unsere Absicht, auf die einzelnen Dar-
stellungen der 11 groBen Monchs- oder Ordensgestalten einzugehen. Ganz
allgemein moéchten wir aber auf die Kategorien hinweisen, die hier und
dort zugrunde liegen. Besonders viel wird das Gedankengut von Nietzsche
und Kierkegaard verwertet : so z. B. die « Umwertung aller Werte », — das
Evangelium « als reines Tun », — « die religiose Macht in Ohnmacht » usw.
Als Konstante ist die Betonung des religiosen Erlebnisses gegeniiber der
unfruchtbaren Gelehrsamkeit zu nennen. Ganze Seiten werden da iiber
« Glihen ist mehr als Wissen » geschrieben, und manchmal wird man bis
zur Grenze gefiihrt, von wo aus man den etwas abgegrasten Platz schon
spiirt (so z. B. S. 229). — Was die Darstellungskunst betrifft, so ist der
FluB der Sprache unbestreitbar.

Von den Bildern, die gezeigt werden, méchten wir doch wenigstens
diejenigen von Benedikt und Teresa als besonders gelungen hervorheben.
Zum Griinder von Monte Cassino scheint Verf. auf Grund von persénlichen
Berithrungspunkten ein besonders warmes Verhiltnis zu haben. Er bewun-
dert seine « Schule des Lebens », seinen « eminent erzieherischen Einfluf3 »
(176). Erstaunlicher jedoch ist es zu sehen, wie N. den Weg zu der so ganz
in Spanien — und zudem im Spanien des 16. Jahrhunderts — verwurzelten
Teresa fand. Was ihn besonders beeindruckt, ist ihr seltenes Seelenver-
stindnis, das sich zu ihrer exstatischen Mystik gesellt: « O Jesus, was ist
es GroBes um eine Seele, die eine andere versteht | » Darauf das Lob : « Nie
wird man der Unsterblichkeit der Seele gewisser ..., als wenn man sich
mit Teresas Ausfilhrungen beschiftigt, — und braucht nicht diese Uber-
zeugung der heutige Mensch vor allem wieder ? » (348) So lésen Fragen
die Gedanken ab, um den Leser zum « Geheimnis » zu fithren. Vielerorts
sprechen jedoch die groBen Gestalten fiir sich, wir denken z. B. an die herr-
lichen, reichlich zitierten Viterspriiche. — Wir danken also dem Verf. fiir
ein Dreifaches : fiir die Vermittlung spezifisch christlichen Gutes, fiir die



462 Besprechungen

deutliche, eindringliche Fragestellung und fiir die zu Anfang versprochene
Gesinnung, die bis zum Ende nicht enttduscht.

Freiburg. » H. StirNIMANN O. P.

Das Weltkonzil von Trient. Sein Werden und Wirken. Unter Mitarbeit
von 37 Forschern herausgegeben von Georg ScCHREIBER. 2 Bde. — Herder,
Freiburg i. Br. 1951. LXXvII-487-630 S.

« Ein Werk zum 4. Zentenar des Weltkonzils von Trient (1545-63), das
als weltpolitisches Ereignis in die Geschichte eingegangen ist. Was bringt
es ? » — Zur Einfithrung einen Uberblick von G. Schreiber iiber die Vor-
geschichte, die Leitung und die Nachwirkung des Konzils, ferner verschie-
dene Beitrige iiber bestimmte Aspekte seiner Bedeutung und, vor allem
im II.Bd., iiber die Mitarbeit verschiedener Ldnder und religiser Orden
am Konzil, bzw. iiber die Folgen der Konzilsbeschliisse in denselben.

Im groBen und ganzen eine wiirdige und lesenswerte Festschrift, aber,
wie das bei den meisten Jubildumsschriften und Festgaben der Fall ist,
kein einheitliches Werk und keine endgiiltige Gesamtdarstellung. Eine solche
erwarten wir von Prof. H. JEDIN, der auch in dieser Festschrift mitgearbeitet
hat, um den wissenschaftlichen Ertrag des Er6ffnungsjubildums festzustellen
(I, 11-31). Neues Material bietet die Festschrift kaum, es sei denn in wenigen
Aufsitzen, z. B. Fr. STEGMULLER, Zur Gnadenlehre des spanischen Konzils-
theologen Domingo Soto (I, 169-230). Doch werden die Theologen hie und
da aufschluBreiche Beitrige und wissenswerte Einzelheiten vorfinden, z. B.
im Aufsatz {iber die Anschauungen von der unvollkommenen Reue bei den
Vitern und Theologen der ersten Tagung, von V. HEvNck O. F. M. (I, 231-80).
Schwach sind gewisse Beitrage im II. Bd., z. B. iiber die Dominikaner und
das Tridentinum (489-506).

Immerhin ist die Festschrift sehr niitzlich. Sie kann sogar als Nach-
schlagewerk benutzt werden. Dazu tragt ein gutes Register nicht wenig bei.

Fribourg. G. G. MEERsSSEMAN O. P.

Pastoraltheologie

Rock, Augustine, O. P. : Unless Then Be Sent. A theological study of
the nature and purpose of preaching. (Che Aquinas Library, IV.) — Brown
Dubuque (lowa) 1953. x11-208 p.

DaB vorliegende Arbeit allenthalben Beifall fand, mag vor allem an
der Neuheit des Themas liegen. Man war iiberrascht, den Theologen Thomas
so sehr interessiert fiir die Probleme der Predigt zu finden. Freilich haben
wir kein Opusculum, daB sich eingehend mit der Predigttitigkeit befaGte.
Aber der Verfasser hat doch einige Hundert gelegentliche Aussagen in den
Werken des Aquinaten gefunden, die uns einen Einblick in seine Auffassung
vom Predigeramte gewidhren. R. ordnet die zerstreuten Texte nach dem
Schema der vier Ursachen. Predigen bedeutet nach Thomas, das ist das
Ergebnis der Studie, einen Amtsakt, in dem der von der gottgesetzten
Autoritiat Gesandte die Glaubenswahrheit verkiindet, um Glauben zu wecken



Besprechungen 463

und zu Handlungen anzuregen, deren Vollzug zum Heile notwendig ist.
Manche Homileten werden erstaunt sein, den hl. Thomas von einer neuen,
sie unmittelbar interessierenden Seite, kennen zu lernen. Viele seiner Aus-
sagen sind iiberraschend gegenwartsnahe. So, wenn Thomas vom Wert der
Rhetorik, von den natiirlichen Voraussetzungen des Predigers spricht, von
den Prinzipien, nach denen das Entgeld zu bemessen ist, von dem MaBe,
das der Prediger einzuhalten hat in seiner persénlichen Askese, um auch
kérperlich der schweren Aufgabe gewachsen zu sein, von den Beziehungen
des Predigers zu seinem bischoflichen Auftraggeber, vom Rechte der Ver-
kiindigung des Gotteswortes durch Ordensgeistliche, von der Auswahl des
Predigtgegenstandes, von der Verkiindigung durch die Laien. Die Arbeit
darf auch gewertet werden als ein Beitrag zu dem von allen erwiinschten und
noch immer ausstehenden alle Werke beriicksichtigenden Thomas-Lexikon.

Fribourg. A. HoFFMANN O. P.

Ermecke, Gustav : Das Sozialapostolat. Seine theologische Begriindung,
sittliche Verpflichtung und praktische Gestaltung. — Verlag Ferdinand
Schéningh, Paderborn 1952. 56 S.

Die vorliegende Schrift ist ein Vortrag zur Eroffnung des Studien-
jahres 1951/52 an der Akademie von Paderborn. Der Verf. sagt sehr richtig,
daB zwar eine Sozialmetaphysik und Sozialethik unentbehrlich seien, daB
es aber doch nicht geniige, die einzelnen Institute des sozialen Lebens und
sittlichen Handelns (z. B. Eigentum, Steuer, Zoll; Zins, Mitbestimmung u. a.)
oder die einzelnen sozialen Institutionen (Ehe und Familie, Staat, Volker-
gemeinschaft, Berufsstand und Betrieb) metaphysisch und ethisch zu er-
fassen, vielmehr miisse man auch von der Theologie her diese Themen an-
strahlen, d. h. also die inneren Verbindungslinien zur iibernatiirlichen Moral,
zur Kirche Christi aufzeigen. Wenn aber die sozialen Probleme zugleich
typisch theologischen Gehalt haben, dann obliegt dem Theologen die Auf-
gabe, nicht nur um den Einbau des sozialen Gefiiges in die theologische
Wissenschaft, sondern auch um die Ausgestaltung des Sozialapostolates
besorgt zu sein. Dabei betont der Verf. mit Recht, daB es beim Sozial-
apostolat darauf ankomme, daB in der sozialen Sphire die Kirche vor allem
durch die Laien « Lebensprinzip der menschlichen Gesellschaft » (Pius XI1.)
sei. Wie es ein Verdienst des Verfassers ist, selbst die Wege zu dem Einbau
der sozialen Sphire in die Theologie gezeigt zu haben (in seiner Neuheraus-
gabe der Kathol. Moraltheologie von J.Mausbach), so muB man es ihm
hoch anrechnen, da$ er einmal in klaren Umrissen die Bedeutung des prak-
tischen Sozialapostolates herausgestellt hat.

Fribourg. A, F. Utz O, P,

Hesse, Erwin : Die Frohbotschaft im Jahreskreis. Predigten. — Herder
Wien 1952. 319 S.

In diesem Buch werden Predigten vorgelegt, die eine ideale Mitte ein-
halten. Das ist ja die immer neu zu lésende Aufgabe in der Verkiindigung
des Gotteswortes, daB diese der Heiligen Schrift und der jeweiligen Situation



464 Besprechungen

der Menschen zugleich verpflichtet sein muB8. Nur zu leicht wird eine Bindung
um der anderen willen preisgegeben. Entweder wird das Wort der Schrift
nur als gemildeartiger Hintergrund fiir die Behandlung von Tagesfragen
beniitzt, wird zum bloB8en Sprungbrett fiir eigene Gedankenginge degra-
diert, oder es kommt zu jenem Haften am Wort, zu jenem Referieren eines
Gewesenen und Damaligen, wo der Prediger aus der Gegenwart verschwindet
und von der Tiefe der zweitausendjahrigen Distanz des Evangeliums « ver-
schluckt » wird, wiahrend die Horer sich erst recht und vielleicht auch etwas
mit Recht in die Gegenwart verlieben. Von diesen Fehlern wissen sich die
nun einem weiteren Kreise zugdnglich gemachten Predigten des bekannten
Wiener Pfarrers frei zu halten. Es ist eine Freude zu sehen, wie hier die
Heilige Schrift und die Welt des heutigen Menschen aufeinanderstofen, sich
befragen, sich priifen und letztlich miteinander verséhnen. Hier geschieht
echter Dienst am Gotteswort : ihm wird aus der Ewigkeit hineinverholfen
in die jetzt wihrende Zeit. Dadurch gelingt aber auch wesentlicher Dienst
am heutigen Menschen : ihm wird aus der Zeit hinausverholfen in die auch
fir ihn wihrende Ewigkeit. Darum vermag das in lebendiger, sprithender
Sprache geschriebene Buch nicht nur den mit der Verkiindigung der Froh-
botschaft Beauftragten Anregung und Bereicherung zu geben, sondern es
wird auch dem Laien, ja {iberhaupt dem modernen Menschen eine neue,
vielleicht entscheidende Begegnung mit dem Gotteswort vermitteln kénnen.

Graz. J. M. Czerny O. P.

Riquet, Michel, S. J.: L’unique Sauveur demain comme hier, — Edition
Spes, Paris 1952. 207 p.

Damit liegen die Fastenkonferenzen des Jahres 1952 zu Notre-Dame
in Paris in Buchform vor. Das zeitlos aktuelle Thema « Erlésungssehn-
sucht der Menschen — Erlosungswirklichkeit durch Christus » wird von
M. Riquet auf die Intellektuellen der heutigen Grofstadt abgestimmt und
in sprachlich wie inhaltlich gleich vollendeter Form dargeboten. Trotz
starker Bindung an die Heilige Schrift und intensiver Beniitzung wichtiger
Texte aus beiden Testamenten verliert R. nie den Jahrmarkt der auto-
nomen Erlosungstheorien aus dem Auge, ob diese nun Neo-Buddhismus
oder Marxismus, hegelsches System oder nietzscher Ubermensch heien
mogen. Er wendet sich an die Christen unserer Tage, die oft genug Gefahr
laufen, von solchen sdkularisierten Heilslehren infiziert zu werden. Sein
Wort gilt aber auch den modernen Gebildeten, die stolz darauf sind, sich
in diesem soteriologischen Chaos auszukennen, und die entweder selbst
aktives -Mitglied der einen oder anderen « Erlosungsschule » sind oder in
diesem Punkt einem generellen Defaitismus huldigen. Mit allen Mitteln des
Verstandes und des Herzens wird versucht, diesen wie jenen den Blick zu
offnen fir die einzige echte Erlosung, welche von Jesus Christus kommt
und die nicht selbsterfundene Methode, sondern Liebestat Gottes ist.

Graz. J. M. Czerny O. P.



	Besprechungen

