Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 4

Artikel: Non "tutum" - tuto tutius?

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760389

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Non «tutum» — tuto tutius ?

Zur Lehrautoritit des hl. Thomas

von HEINRICH STIRNIMANN O, P,

Im Anschlu8 an das Buch von J. M. RAMIREZ : De auctoritate doctrinali
S. Thomae Aquinatis'. hat sich eine nicht unbedeutende Diskussion ent-
sponnen. Wir erwihnen besonders die kritische Antwort des bekannten
Gelehrten und Professors FrRaANz PELSTER ® in Rom und méchten hier kurz
iiber die wichtigsten Punkte dieser interessanten Auseinandersetzung be-
richten. Insofern wir selber zur Frage Stellung nehmen, geschieht es nicht,
um uns irgendwie an einem « Seilziehen » zu beteiligen. Es geht uns da in
erster Linie um die formale Seite des Problems. Wie sind die entsprechenden
kirchlichen Direktiven mdglichst einwandfrei zu interpretieren ?

Als Ausgangspunkt wihlen wir Can. 1366, § 2. Die Art der Verpflich-
tung ist hier klar. Es handelt sich um ein allgemeines Gesetz der Kirche.
Thomas soll fiir den kirchlich approbierten Unterricht in Philosophie und
Theologie als richtunggebend betrachtet werden. Was man genau unter
Thomas versteht, wird mit « ratio », « doctrina » und « principia » « Angelici
Doctoris » umschrieben. Mit der naheren Fassung dieser Begriffe beginnt
die eigentliche Diskussion.

Wiederum ist die Bedeutung von « ratio» = Methode klar. Sie diirfte
wohl kaum zu besonderen Bedenken Anlal geben. Der ganze Kampf geht
um den genauen, bestimmteren Sinn von « doctrina » und « principia ». Sicher
aber sind mit diesen Termini die « principia et pronuntiata maiora » des dem

1 J.M. Rawmfrez, O.P.: De auctoritate doctrinali S. Thomae A quinatis.
Salmanticae 1952, — Der Text ist mit nur wenigen Anderungen, abgesehen vom
Anhang mit den Dokumenten (die 119 Seiten umfassen), frither in englischer
Ubersetzung unter dem Titel The authority of St. Thomas, erschienen in The
Thomist 15 (1952) 1-109. — Unsere Verweise « Ramirez 1. c. » beziehen sich auf
die lateinische Ausgabe in Buchform.

? Francisco PELSTER, S. ]J.: La autoridad de Santo Tomds en las escuelas
¥ ciencias eclesidsticas. Estudios Eclesiasticos 27 (1953) 143-166. — In englischer
Ubersetzung unter dem Titel : The authority of St. Thomas in catholic schools and
the sacved sciemces. Franciscan Studies 13, No 4 (December 1953) 1-26. — Wir
verweisen mit « Pelster 1. c.» auf die englische Ubersetzung.



Non « tutum » — tuto tutius ? 421

Canon unmittelbar vorausgehenden Motuproprio « Doctoris Angelici » Pius X.
gemeint !, Damit kommen wir zu den bekannten, umstrittenen 24 Thomi-
stischen Thesen ?, die in ihrer Genehmigung durch die Studienkongregation
und Bestitigung durch Pius X. als authentische Interpretation der « prin-
cipia et pronuntiata maiora » zu gelten haben ®. Zwei Jahre spiter wurde
Benedikt XV, erneut die Frage gestellt, ob die 24 Thesen die « germana
S. Thomae doctrina » enthalten, was bestitigt wurde *. Zugleich begehrte
man zu wissen : « Utrum imponi debeant Scholis Catholicis tenendae ? »
Darauf antwortete man ausnahmsweise weder « affirmative » noch « nega-
tive », sondern mit den abgewogenen Worten : « proponantur veluti tutae
normae directivae»’. Es ist also richtig zu sagen : «<non imponuntur ». Weniger
richtig aber ist es, wenn man nur diese negative Seite hervorhebt. Auf der
anderen Seite steht doch das « proponantur » 8. Ferner ist zu beachten, wie
diese Antwort zustande kam. Der urspriingliche Text der Antwort, wie er
von der Kongregation vorbereitet wurde, lautete: « proponantur veluti
normae directivae ». Dazu fiigte aber Benedikt XV. mit eigener Hand hinzu :
« proponantur veluti futae normae directivae » ’. Hier hat also der Papst
personlich Stellung genommen, und wir glauben, daB diese Anderung etwas
mehr bedeutet als eine rein generelle Bestidtigung der Akten der Studien-
kongregation. Die Antwort diirfte mit Recht jenen personlichen Entschei-
dungen des Papstes — gemdl dem ordentlichen Lehramt — verglichen
werden, von denen neuerdings die Enzyklika « Humani generis » ausdriick-
lich spricht ®.

Bis zum Wortlaut « proponantur veluti tutae normae directivae » wird
also kaum etwas einzuwenden sein. Ramirez aber unternimmt es nun als
Theologe, im AnschluB an diesen Text den genauen Sinn von « normae »,
« directivae » und « tutae » zu bestimmen °. Der natiirliche AbschluB dieser
Erkldirung lautet : « Daraus also, daB die Lehre von Thomas allein als sicher
und zuverldssig bestdtigt wird, ohne daB dasselbe von den anderen, mit
ihr nicht tbereinstimmenden Lehren gesagt wird, steht fest, daB3 letztere
nicht als im selben Grade sicher und zuverlissig betrachtet werden kénnen. » '
Dieser Satz nun ist im Auge von Pelster der erste schmerzende Dorn.

1 AAS 6 (1914) 336-341 ; bes. 338.
2 AAS 6 (1914) 383-386.

3 L.c. 383-384.

4 AAS 8 (1916) 156-157.

6§ L.c. 157.

% Um den Unterschied zwischen Unterricht und personlicher Meinung nicht
zuweit zu treiben, heiBt es in Can. 1366, § 2 besonders von den « professores » :
« Angelici Doctoris principia » « sancte teneant » |

7 Vgl. Ramfrez 1. c. 135, wo auf T. S. CENTI, O, P. : San Tommaso d’Aquino.
La Somma teologica. Firenze 1949. Intr. gen. p. 270 verwiesen wird.

8 AAS 42 (1950) 568.

® Ramfrez 1. c. 135-187 u. fi.

10 RamfrEz 1. c. 146 : « Immo, vel ex eo solum quod Aquinatis doctrina ut
mere tuta et secura approbetur quin hoc ipsum de aliis ei non cohaerentibus
affirmetur, constat has dici non posse aeque tutas et securas. »



422 Non « tutum » — tuto tutius ?

I. Kann das Gegenteil von «sicher » nicht «sicherer » sein ?

So lautet die Gegenfrage in abstrakter Form. Man gibt zwar zu, daB
die 24 Thesen sichere Norm sind, und daB dasselbe von den entgegen-
gesetzten Thesen « nicht offiziell erklirt wurde ». Doch fragt man: « Be-
deutet dies, daB die entgegengesetzten Thesen eo ipso nicht sicher oder
weniger sicher sind, wie behauptet wurde ? » Und antwortet : « Ganz und
gar nicht. » « Die entgegengesetzte Lehre kann auch sicher sein, ja, unter
gewissen Umstidnden, sogar noch sicherer. » ! | Zum SchluBsatz von Ramirez
bemerkt man : « Der fundamentale logische TrugschluB besteht hier darin,
daB [erginze! — man voraussetzt, daBl] zwei einander entgegengesetzte
Thesen nicht beide futae oder in Einklang mit dem Glauben sein kénnen.
Tutum ist etwas ganz anderes als verum.» ? Nach Pelster kann also wohl
das Gegenteil von « wahr » nicht zugleich « wahr », das Gegenteil von « sicher »
aber zugleich «sicher», ebenso «sicher», ja, unter gewissen Umstdnden
sogar noch « sicherer » sein ®. Dies nennt man « allgemein anerkannte theo-
logische Prinzipien » und betont, « daB der Wortlaut der offiziellen Erkld-
rung einer Kongregation in einem streng theologischen Sinn interpretiert
werden muB » 4. :

Mit dem Vorwurf « TrugschluB3 » ruft man also die Logik zu Hilfe.
Gut! Aber denken wir einmal den Gedanken von Pelster zu Ende: Zwei
kontradiktorisch entgegengesetzte Sitze konnen also zugleich sicher sein.
Sie konnen aber nicht zugleich wahr sein. Also kann sowohl wahr als falsch
sicher sein. Was hat aber dann, in diesem Fall, Sicherheit iiberhaupt noch
zu bedeuten ? — Wie kann man ferner die gréBere Sicherheit einer These
beweisen ? Doch sicher nicht dadurch, da man die Unrichtigkeit der ent-
gegengesetzten These nachweist | Wahr ist ja nach Pelster nicht das gleiche
wie sicher. Selbst wenn die entgegengesetzte These angenommenerweise
falsch wire, konnte sie trotzdem sicherer sein als die als richtig verteidigte
These. M. a. W, man mifBte in diesem Fall folgerichtig schweigen. Zu
beweisen gibe es auf jeden Fall nichts. — Dies insofern man im Ausgangs-
satz eine falsche Supposition tadelt und demgegeniiber verum von tutum
bis zur Trennung unterscheidet. « Tutum ist etwas ganz anderes als verum »
« something quite different »°,

1 PELSTER L c. 7.

? L.c. 9: « The fundamental fallacy of logic here is that two theses opposed
to each other cannot both be tufae, or in harmony with faith. Tufum is something
quite different from verum. »

3 L.c. 7: « An assertio tuta can be false. The opposite doctrine can also be
tuta, indeed, under certain circumstances, even fufior.» — L.c. 24 : « And even
if something is futissimum, its contrary can also be tutissimum, that is to say,
in complete harmony with the requirements of the faith. Basically there is a con-
fusion here of tutum and verum. When a doctrine is omnino vera, the contrary
cannot be true; but this does not hold for omnino tuta.»

kPR 8

® PELSTER l.c. 9. — Vgl. 7, wo gesagt wird, tutum « ... says absolutely
nothing about the intrinsic truth or falsity of the thesis».



Non « tutum » — tuto tutius ? 423

Aber gehen wir ruhig in der Richtung von formaler Logik weiter. Die
Steigerung tuta — tutior deutet darauf hin, daB man nicht von einem
qualitativen, absoluten, sondern von einem metrischen, graduellen Gegensatz
sprechen will. Die entgegengesetzte These von tuta kann also auch tuta,
ja, wenn ihr Grad der Sicherheit gréBer ist als der Grad der vorausgesetzten,
sogar tutior sein. Man darf also nicht abstrakt von einer thesis tuta auf
ihr kontradiktorisches Gegenteil als minus tuta oder simpliciter non tuta
schlieBen. Eine solche abstrakte, unmittelbare Inferenz aber wird nun
Ramirez vorgeworfen. Man spricht, als ob er taliter qualiter von doctrina
tuta auf die entgegengesetzte Lehre als non tuta oder minus tuta schlieBen
wiirde. Dies ist eine offensichtliche Vergewaltigung und Verdrehung seines
Textes !

Auch Ramirez denkt nicht an einen absoluten, sondern graduellen
Gegensatz. Er sagt ausdriicklich, daB8 die Lehre, die mit Thomas nicht im
Einklang stehe, nicht gleich sicher oder zuverldssig sei wie jene (... « dici
non posse aeque tutas ac securas»). Die adverbiale Bestimmung von
« gleich » — «aeque » — ist Ausdruck des relativen Gegensatzes. Daraus
ergibt sich, daBl er auch im Ausgangssatz keineswegs tutum vollig mit
verum gleichsetzt, denn sonst miiBte er ja von einem absoluten, unver-
sohnlichen Gegensatz (entsprechend verum — non verum) reden. Die ganze
Polemik gegen eine falsche Supposition geht also am Text, proutiacet, vorbei!

Wie kommt nun aber Ramirez dazu, zu sagen, daBl eine Lehre, die
in wesentlichen Punkten mit Thomas nicht harmoniert, nicht « aeque tuta
et secura » sein kann ? Er schlieBt nicht abstrakt von tuta auf non tuta.
Sein Ausgangssatz wird konkret gefaBt: « Immo, vel ex eo solum quod
Aquinatis doctrina ut mere tuta et secura approbetur, quin hoc ipsum de
aliis ei non cohaerentibus affirmetur, constat has dici non posse aeque tutas
et securas. » ! Voraussetzung ist also nicht nur, daB die Lehre von Thomas
tuta ist, sondern 1. daB sie als mere tuta approbiert wurde, und 2. daB
dasselbe von den anderen Lehrsystemen (in offiziellen Erklirungen) nicht
gesagt wird. Aus diesem konjunktiven Satz erst inferiert er, daB die ent-
gegengesetzten Lehren nicht in gleichem MaBe als sicher bezeichnet werden
kénnen. Und die Wahrheit dieser Voraussetzung kann man wohl gerechter-
weise nicht bezweifeln. Keine Lehre wurde so als sicher hingestellt wie die
von Thomas. Wieviel auch panegyrisch iiber einen anderen Gelehrten,
Heiligen oder Doktor gesagt wurde, so wird man doch kaum die ihm eigene
metaphysische Synthese als « normae tutae » hingestellt finden. Es ist doch
wirklich merkwiirdig, daBl man in dieser Frage die Texte nicht lesen kann,
wie sie dastehen!®

1 Ramfrez 1 c. 146.

? Dasselbe gilt von Jos. DE VRIES, Scholastik 29 (1954) 158-159. GemiB dem
Haupttitel will man das Buch von Ramirez rezensieren. Was aber dazu gesagt
wird, wird aus dem Artikel von Pelster genommen. Ein gutes Beispiel moderner
Besprechungsliteratur | Unzuldssig ist eine solche Methode besonders dann, wenn
man — wie im gegenwirtigen Fall — das betreffende Buch (dazu noch mit einer
geschickten Verquickung mit einem anderen Artikel — Bandera!) an den Rand
des wirklich Ernst-zu-nehmenden bringen will |



424 Non « tutum » — tuto tutius ?

Aber schauen wir nun, wie Pelster an einigen Beispielen gewisse, den
24 Thesen entgegengestellte Sidtze als tutiores nachzuweisen versucht.
Z. B. bezliglich These 16 von der Seele als einziger substantieller Form des
menschlichen Korpers. Zunidchst wird darauf hingewiesen, daB3 Thomas
selber « demiitig » bereit war, sich dem Urteil der Pariser Fakultdt zu unter-
werfen. Aber was hat das in der Frage der kirchlichen Approbation seiner
Lehre zu bedeuten ; in einer Zeit, wo diese iiberhaupt noch nicht existierte ? —
Zweitens werden gewisse rationale Schwierigkeiten gemacht. Die Einzig-
keit der Form « kann nur mit groBer Schwierigkeit die Identitit des mensch-
lichen Leibes von Christus in Leben, Tod und Auferstehung sicherstellen ... »
Noch weniger «scheint sie die Identitit unseres sterblichen Leibes mit
unserem auferstandenen sicherzustellen » '. Man macht also Schwierig-
keiten von seiten der Vernunft. Uber das Problem selber kénnen wir hier
nicht diskutieren. Es geniigt uns festzustellen, daB3 Pelster aus subjektiven
— und dazu noch opinativen — Griinden heraus dazu kommt, das Gegen-
teil einer von der Kirche als « tuta » bezeichneten These als tutior zu ver-
kiinden. Hitte er gesagt : die entgegengesetzte These scheint « wahrschein-
licher » zu sein, dann koénnten wir ihn noch verstehen. Doch er sagt aus-
driicklich « sicherer » — « tutior » 2,

Dem gegeniiber ist zu betonen, daBl es in dieser Frage nicht um die
Anmnsicht eines einzelnen geht, sondern allein um die Meinung der Kirche.
Welches auch immer die Schwierigkeiten sind, die sich aus einer der genannten
Thesen fiir den Verstand eines einzelnen ergeben, so kénnen diese doch
nichts daran dndern, daB nach dem Urteil der Kirche die These, und nicht
die Antithese, als sicher zu gelten hat. Auch hitte Pelster hier besser seine
eigenen « theologische Prinzipien » angewandt. Alle seine Schwierigkeiten
und Einwidnde richten sich ja gegen die Wahrheit der These. Wahrheit ist
aber — so betont er — nicht das gleiche wie Sicherheit. Also kann die ver-
teidigte, der 16. These entgegengesetzte Meinung, selbst wenn sie richtig,
d. h. wahr wire, deshalb noch nicht als sicherer bezeichnet werden. Dieser
Schluf3 ist selbst nach der Konzeption von Pelster unbegriindet. — Ferner
sind die Schwierigkeiten, die vorgebracht werden, bekannt. Es sind die-
selben, die im 13. Jahrhundert vom Augustinismus gegen die Einheit der
Form geltend gemacht wurden. Viel wichtiger aber, als diese Einwinde zu
erneuern, wire die Frage, wieso die Kirche gerade gegen diesen Strom die
entgegengesetzte These als tuta bezeichnet. Schon das allgemeine Konzil
von Vienne (substantia animae rationalis est vere et per se humani corporis
forma !) steht in dieser Richtung ®. Die oben erwidhnten gedanklichen Ein-

1 PeLSTER l.c. 8.

? PELSTER l. c. : « For this reason, it does not seem rash at all if we designate
as ‘safer’ (tutior) an opinion opposed to the sixteenth thesis. »

3 Wir méchten zwar die Definition von Vienne nicht in einem allzu streng
thomistischen Sinn urgieren. Wir wissen wohl, da zunichst direkt die Substan-
tialitit der Seele als Form und nicht die Einzigkeit definiert wurde. — Auch
kennen wir die Studien von Ehrle und Koch, nach denen die Franziskaner selber
und nicht die Thomisten die Verurteilung von Olivi herbeigefiihrt haben. —
Trotzdem bleibt der Sinn der Definition in folgenden Punkten eindeutig: 1. die



Non «tutum» — tuto tutius ? 425

wiande gehen also an wichtigen historischen Zusammenhidngen vorbei. Auf
diesem Weg ist es natiirlich unmdéglich, zu einer sachlich begriindeten Inter-
pretation eines von der Kirche in amtlicher Sprache gebrauchten Terminus
zu gelangen.

Schauen wir noch rasch auf die Kritik an den Thesen 3 und 4 beziig-
lich den Realdistinktionen zwischen Wesen und Dasein, zwischen Pridika-
mentalrelation und dem Fundament dieser Beziehung. Die Schwierigkeiten,
die hier gemacht werden, sind problemgeschichtlicher Natur. Dieser oder
jener zweifelt, ob die entsprechenden Thesen wirklich von Thomas gehalten
wurden. Aber geniigt denn die Meinung von zwei oder drei Literarhistorikern,
um die « germana S. Thomae doctrina » zu bestimmen ? Doch ist noch mehr
zu sagen. Wir wollen keinesfalls die Verdienste jener Forschung und ihre
Bedeutung verringern. Das alles ist wichtig. Aber, wenn es um die Lehr-
autovitdt des hl. Thomas geht, dann haben diese Studien nur wenig zu
bedeuten. Wenn irgendwo der Historizismus nicht am Platz ist, so hier.
Die Kirche hat nicht den Literalsinn von Thomas bestimmen wollen, son-
dern ganz bestimmte Thesen approbiert, die sie als « doctrina S. Thomae »
bezeichnet.

Genug nun, wir méchten zusammenfassen. Folgendes scheint uns unter
dem Gesichtspunkt der theologischen Methode wichtig zu sein. — Erstens
geht es bei der Erklirung der 24 Thesen als « normae tutae », und allgemein
bei der Bestimmung der Lehre von Thomas als « tuta» um die Meinung
der Kirche, Die Schwierigkeiten, die sich daraus fiir einen einzelnen ergeben,
sind belanglos. Er mag persénlich ruhig das Entgegengesetzte firwahrhalten.
Doch soll er in diesem Fall wissen, da3 das Gegenteil von dem, was er als
wahr, bzw. als wahrscheinlich, betrachtet, in den Augen der Kirche als
sicher gilt. Soviel zur Absicht der Kirche. — Zweitens ist die Trennung
von tutum und verum theologisch unannehmbar. Wir sagen ausdriicklich
« Trennung », denn dafBl beide Begriffe nicht Synonyma sind, ist selbst-
verstindlich. Die Kirche hat hier nicht endgiiltig, definitiv iiber den objek-
tiven Sachverhalt geurteilt. Wenn sie aber eine « Lehre » als « tuta » hin-
stellt, dann sicher nicht ohne ihren inneren Wahrheitsgehalt zu beriick-
sichtigen. Noch mehr gilt dies, wenn sie eine Lehre als « norma » approbiert.
Fliichten wir also nicht allzu leicht zur Moglichkeit, daB8 auch das Gegenteil
wahr sein konnte. Viel wichtiger wire es in unserem Fall, jene Stellen zu
erwigen, wo in offiziellen Dokumenten nicht « tuta» sondern «certa »,
manchmal sogar « vera » steht. Es ist hier nicht am Platz, dies im einzelnen
darzulegen. — Drittens ist es nicht angebracht, die Lehre allzusehr nach
Punkten aufzulosen. Dieses Vorgehen ist mehr juristischer Natur. Das Ziel,
dem man zustrebt, ist der SchluBsatz : von Thomismus bleibt nichts mehr
iibrig. Eine solche Interpretation geht aber nicht an, wenn eine Lehre in
ihrer Ganzheit, in ihrer Synthese, nach « ratio », « doctrina » und « principia »
approbiert wurde. — Damit hingt — viertens — folgende Verwechslung
zusammen, Das « tutum » wird von der Kirche in verschiedenem Zusammen-

Geist-Seele ist substantielle Form des menschlichen Kérpers, 2. sie ist dies per se,
d. h. nicht vermittels der vegetativen und sensitiven Seele, wie Olivi lehrte.



426 Non « tutum » — tuto tutius ?

hang gebraucht. Pelster will die « tuta doctrina S. Thomae » anhand der
bekannten Antwort « Tuto doceri potest » interpretieren '. Ein gewisser Zu-
sammenhang ist zwar vorhanden, und wir leugnen auch nicht, daB der
Terminus « tutum » an und fiir sich zu einem Wahrscheinlichkeitskontext
gehort. Aber trotzdem ist die Approbation der Lehre des hl. Thomas von
der genannten, iiblichen Antwort Romischer Kongregationen sowohl materiell
als auch formell verschieden. Erstens handelt es sich bei Thomas um eine
bestimmte (in den offiziellen Dokumenten zwar elementar gefal3ten) Synthese,
bei der Antwort « Tuto doceri potest » um vereinzelte, aus dem Zusammen-
hang herausgenommene Thesen. Dort ist die Einheit der ganzen Lehre und
die Methode wesentlich eingeschlossen, hier wird nur die materielle Aussage
beurteilt. Auch bezieht sich die betreffende Antwort oft auf rein positiv
historische, z.B. biblische, Thesen, ferner auf praktische Moralprobleme.
In diesen Fillen ist es besonders klar, dafl sie nicht mit der Bestitigung
einer Lehre gleichgesetzt werden kann, an der man in erster Linie die meta-
physischen Grundgedanken hervorhebt. Zweitens ist es etwas anderes, wenn
man von einer These sagt « Tuto doceri potest », und etwas anderes, wenn
man gewisse Thesen als « normae tutae» hinstellt. Im ersten Fall wird
direkt nur etwas Fakultatives ausgesagt (anders bei der negativen Formu-
lierung : « Tuto doceri non potest»!): man kann die betreffende These
lehren, vortragen, verteidigen. Ganz anders liegen die Dinge, wenn man
eine Lehre als « Norm » und dazu noch als « richtunggebend » bestitigt. Es
geniigt, hier den grammatikalischen Ausdruck zu beachten : das erste Mal
permissive : « Tuto doceri potfest », das zweite Mal Conjunctivus imperativus :
« proponantur veluti tutae normae directivae ». Hier wird deutlich eine all-
gemeine Verpflichtung eingeschlossen. Je groBer aber die Verpflichtung ist,
umso mehr mufl mit Wahrheitsgehalt gerechnet werden. Somit konnte der
Sinn der Bestitigung der 24 Thesen nur unter wesentlichen Vorbehalten
nach dem iiblichen Schema « Tuto doceri potest » erklirt werden. — SchlieB-
lich fallt der hdufige, allzu haufige Riickzug auf den Standpunkt auf : diese
oder jene These hat mit dem Glauben nur wenig oder nichts zu tun ®. Es
ist doch klar, daBB es beim Thomismus nicht in erster Linie um Glauben,
sondern um Theologie und Philosophie geht. Ferner will die Kirche gerade
die tiefere Harmonie der metaphysischen Prinzipien von Thomas mit der
eigentlichen Glaubenslehre betonen . Endlich mag zur Erfassung des Glau-

1 PELSTER l.¢. 7, wo in Anm, 22 auf den glinzenden Artikel von Franz
HurtH, S. J.: « Tuto doceri potest» in Scholastik 5 (1930) 260-267 hingewiesen
wird, dem wir vollig zustimmen.

? So z. B. bei PELSTER L. c. 7-9, 10 Anm. 30, 14, 24.

3 Soin jlingster Zeit Pius XII. in seiner Ansprache anliBlich der Vierhundert-
jahrfeier der Pont. Univ. Gregoriana, AAS 45 (1953) 685 : « Varia doctrinarum
systemata, quae Ecclesia teneri sinit, omnino conveniant oportet cum omnibus
iis, quae philosophiae et antiquae et christianae ab eiusdem Ecclesiae exordiis
perspecta erant. Haec vero a nullo alio doctore tam lucide, tam perspicue, tam
perfecte proposita sunt sive singularum mutua consensio partium ob oculos
habetur, sive cum veritatibus fidei considerantur coniunctio et harum splendidissima
cohaerentia, a nullo tam apta solidaque structura una simul composita sunt quemad-



Non « tutum» — tuto tutius ? 427

bens vieles von Bedeutung sein, was uns eben heute, in einer ausgesprochen
un-metaphysischen Zeit, nur von wenig Belang scheint. Wir sollten also,
mehr auf das Urteil der Kirche vertrauend, uns nicht allzu rasch auf die
Position des reinen und baren Glaubens zuriickziehen,

Der Klarheit halber wiederholen wir noch einmal die zu Anfang ge-
stellte Frage : Kann das Gegenteil von « sicher » nicht noch « sicherer » sein ?
und geben darauf folgende Antwort. — An und fiir sich steht die Quali-
fikation «tutum» in eitnem Wahvscheinlichkeilszusammenhang.
Somit besteht rein logisch die Moglichkeit, daB die These materiell falsch
ist. Ihr Gegenteil kann also wahr, bzw. wahrscheinlich sein oder werden. —
Handelt es sich um die Antwort « Tuto doceri potest», dann ist es wohl
moglich, daB infolge der Entwicklung der Wissenschaft — besonders in
positiven Fragen — die gegenteilige Ansicht de facto an Wahrschein-
lichkeit zunimmt. In diesem Fall ist aber entsprechend der nicht abso-
luten Unverdnderlichkeit der betreffenden Dekrete anzunehmen, dafl die
Kirche das « tutum » aufgibt. Sie wird wohl kaum zwei sich widersprechende
Ansichten mit « tutum » approbieren | — Geht es schlieBlich um die Bestati-
gung der thomistischen Lehre, dann ist darauf hinzuweisen, daB in der Tat
nur sie als «norma tuta» ervkldrt wurde. Die direkt entgegengesetzten
Lehren erhielten keine auch nur anndhernd dhnliche Anerkennung. Nimmt
man also in der obigen Frage beide Male das « sicher » in derselben Bedeu-
tung, d. h. im Sinn einer amtlichen Anerkennung, dann eriibrigt sich die
Frage von selbst. Es gibt eben in der amtlichen Sprache der Kirche, trotz
der Freiheit der Meinung, keinen « Aequitutismus ».

II. Bedeutet die Empfehlung von Thomas
nicht eine Beschneidung der « Gedankenfreiheit» ?

Mit dieser Frage kommen wir zum zweiten Diskussionspunkt. Wir
haben hier von der Enzyklika Pius XI. « Studiorum ducem » zur Sechs-
hundertjahrfeier der Heiligsprechung von Thomas auszugehen. Der Text
ist allgemein bekannt. Aber fast noch mehr als die ganze Enzyklika ist jene
Stelle in ihr bekannt, wo von der Freiheit gewisser Schulmeinungen ge-
sprochen wird '. Ramirez bemerkt hierzu : « Haec famosa ... verba, quibus
nonnulli frequenter utuntur, ac fortasse aliquando abutuntur, sane intelli-
genda sunt»®, und betont, daB dieser Text nach den iibrigen, besonders

modum a Sancto Thoma Aquinate, ut Praecessor Noster Leo XIII ... dixit ... »
« In iis quae modo breviter attigimus, enumerentur, exempli causa, quae spectant
ad naturam cognitionis nostrae; ad propriam veritatis rationem ; ad principia
metaphysica in veritate solidata eaque absoluta; ad Deum infinitum etc. ... ».

1 AAS 15 (1923) 323-324 : « At ne quid eo amplius alii ab aliis exigant quam
quod ab omnibus exigit omnium magistra et mater Ecclesia : neque enim in iis
rebus, de quibus in scholis catholicis inter melioris notae auctores in contrarias
partes disputari solet, quisquam prohibendus est eam sequi sententiam quae sibi
verisimilior videatur. »

? Rawmfirez 1. c. 159.



428 Non « tutum » — tuto tutius ?

spiteren, AuBerungen der Pipste auszulegen sei. Im Zuge einer solchen
Interpretation zitiert er die Ansprache Pius XII. an die Alumnen der
rémischen Studienhduser und Seminarien vom 24. Juni 1939 *. Thomas wird
dort den Studenten als leuchtendes Beispiel hingestellt und seine Lehre zur
eifrigen Aneignung empfohlen. Nachdriicklich betont man jene Lehren, die
« offensichtlich » und « mit gutem Grund » zu den Kernpunkten seiner Syn-
these gehéren ®. Zugleich will man aber auch den wahren Fortschritt und
die berechtigte Freiheit der Forschung sicherstellen. Neben methodischen
Erneuerungen wird die freie Auseinandersetzung wie folgt formuliert : « Wir
genehmigen ... freie Diskussion in jenen Punkten, in denen selbst erprobte
Kommentatoren von Thomas nicht einig zu gehen pflegen. »® Ramirez
betont, daB hier Freiheit innerhalb der zweifelhaften Interpretation von
Thomas, nicht aber beziiglich seiner eindeutigen Lehre zugestanden werde
und bringt dies mit dem bekannten Freiheitspassus der Enzyklika « Stu-
diorum ducem » in Verbindung *.

Dagegen wendet sich nun Pelster in seinem zweiten Angriffspunkt. Er
sagt, Ramirez interpretiere hier restrictive, und bringt eine ganze Reihe
von Grunden gegen ihn vor. « Kommentator » ist hier nicht im engen Sinn
zu nehmen, Bonaventura mii8te in allen Punkten, wo er offensichtlich von
Thomas abweicht, verworfen werden. Trotzdem ist er zum Kirchenlehrer
erhoben worden ®. Pius XII. hebt im selben Text hervor, er wolle zugleich
auch die Freiheit der Schulmeinungen in Schutz nehmen. Damit meint er
offenbar die beriihmte Stelle der Enzyklika « Studiorum ducem ».

Aber wie verhdlt es sich mit der « restriktiven » Interpretation ? Ist
es wirklich die Absicht von Ramirez — wie Pelster sagt —, «aufzuraumen mit
der Gedankenfreiheit in all jenen Fragen, wo gewisse Autoren sich von der
klar bei Thomas ausgedriickten Meinung trennen » ¢ ? '

Zunichst ist der genaue Wortlaut bei Ramirez zu beachten. Er spricht
ausdriicklich von der Fretheit inneriald der thomistischen Schule und Lehre.
« Intra doctrinam S. Thomae » steht in Fettdruck. Somit diirfte es klar sein,

1 AAS 31 (1939) 245-251.

? L.c. 246 : « Quidquid ad eam S. Thomae doctrinam manifesto pertinet et
tuta ratione ut praecipuum in ea habetur, libenter amplectimini. »

¥ L.c. 247 : « Probamus ... ; ea, de quibus bonae notae Amngelici Doctoris
inlerpretes disputare solent, libere agitari. »

4 Ramirez L. c. 161 : « Praesertim vero, data opera, interpretationem authen-
ticam illorum verborum dedit Pius XII, qui libertatem illam intra doctrinam
S. Thomae eiusque discipulatum agnoscit, quando scilicet interpretes bonae notae
Aquinatis inter se dissident aut disputant, non autem contra doctrinam eius certam
atque genuinam. »

5 Die Erklarung zum Kirchenlehrer enthilt nur eine ganz allgemeine Gut-
heiBung seiner Lehre. Davon ist die spezifische Bestdtigung, besonders einzelner
Punkte, als « doctrina tuta » zu unterscheiden. Man darf also nicht ohne weiteres
die von Thomas abweichende Ansicht eines Kirchenlehrers unter der Flagge der
« gleichen Sicherheit » ausspielen !

¢ PELSTER L. c. 11 : « According to the interpretation of Ramirez, His Holiness
Pius XII intended to put away with freedom of thought in all those questions
where the authors depart from views clearly expressed by St. Thomas. »



Non « tutum» — tuto tutius ? 429

daB es fiir ihn an dieser Stelle nicht um die Freiheit schlechthin geht, son-
dern um die freie Diskussion in der betonten Nachfolge von Thomas.

Wie aber Ramirez die Verpflichtung auf die « doctrina S. Thomae »
selber versteht, ergibt sich aus anderen Stellen seines Buches. Zunichst aus
jener, wo er die Bestdtigung der 24 Thesen bespricht. Auch er betont : « non
imponuntur » — sondern « proponantur » '. Ferner aus dem Artikel, wo er
die iibertriebenen Auslegungen der Verpflichtung auf die Lehre von Thomas
behandelt. Der ganze Abschnitt « Tertio » ® betrifft diese Frage. Ausdriick-
lich wird als These formuliert, da es ein Irrtum wére, wenn man jede
Freiheit selbst beziiglich der « principia» und « pronuntiata maiora » aus-
schlieBen wollte, als ob sie im strengen Sinn zur Annahme oder zum Glauben
vorgelegt wiirden ®. Dies geniigt. Von Beschrinkung der Freiheit kann man
hier nur reden, wenn man von vornherein auf Ubertreibung ausgeht. Den
wirklichen Gedanken von Ramfirez konnen wir also wie folgt zusammen-
fassen : Die 24 Thesen werden nicht aufgezwungen. Sie sollen aber als Richt-
linien gelten. Das gleiche ist allgemein von den Prinzipien und Kernpunkten
der Lehre von Thomas zu sagen. Sie sollen insofern als Norm betrachtet
werden, als die « bonae notae interpretes » in ihnen tibereinstimmen, d. h.
insofern ihr urspriinglicher Sinn bei Thomas klar ist.

Gut — wird man sagen —, mag dies der Gedanke sein, doch geht es
nicht an, die auf die Diskussion zwischen Kommentatoren von Thomas ein-
geschrinkte Freiheit als « authentische Interpretation » des bekannten Textes
von « Studiorum ducem » zu bezeichnen. Darauf ist zu sagen, daB dieser
Zusammenhang nicht willkiirlich von Ramirez konstruiert wird, sondern
im Wortlaut der Ansprache Pius XII. selber griindet. Liest man das betref-
fende Alinea *, so findet man folgende Gedankenverbindung : Am Anfang
wird betont, daB3 man die diesbeziiglichen « praecepta a Decessoribus Nostris
iampridem data » erneuern will, Ferner macht man sich besonders die
« Monita » zu eigen, « die den Fortschritt der wahren Wissenschaft und die
‘berechtigte Freiheit des Forschens sichern wollen ». Damit wird wohl auf
den die Freiheit betreffenden Passus von « Studiorum ducem » angespielt.
Trotzdem wird nachher nur von der freien Diskussion zwischen « bonae notae
Angelici Doctoris interpretes » gesprochen. — Noch mehr, Am Schlu3
werden einige Worte der betreffenden Stelle von « Studiorum ducem » aus-
driicklich zitiert: « nec ‘quid eo amplius alii ab aliis exigant, quam quod
ab omnibus exigit omnium magistra et mater Ecclesia’. » ®* Doch fehlen die
im urspriinglichen Text darauf folgenden Worte, auf die man gewohnlich
mit Nachdruck Bezug nimmt : « neque enim in iis rebus, de quibus in scholis

1 Ramfrez 1. c. 135.

? L.c. 151-153.

3 «L.c.151: Tertio, errant pariter per excessum, qui omnem excludunt liber-
tatem cogitandi, iudicandi, investigandi, exprimendi verbis huiusmodi doctrinam
quoad illa ipsa principia et pronuntiata maiora, ac si omnia et singula huiuscemodi
principia essent imposita ad credendum vel assentiendum mente. »

4 AAS 31 (1931) 246-247.

8 I.c. 247, wo in Anm. 4 auf « Studiorum ducem » AAS 15 (1923) 324 ver-
wiesen wird.



430 Non « tutum » — tuto tutius ?

catholicis inter melioris notae auctores in contrarias partes disputari solet
etc. ... » Die freie Auseinandersetzung, die man begiinstigen will, bezieht
sich also mit ausdriicklichem Hinweis auf « Studiorum ducem » vornehm-
lich auf die « Angelict Doctoris interpretes ». Das geniigt, um die Ausdrucks-
weise von Ramirez mehr als geniigend zu rechtfertigen. Doch handelt es
sich bei der Ansprache Pius XII. weniger um eine « Einschrinkung » als
um eine besondere Hervorhebung und Betonung. Auch haben wir oben
gezeigt, wie selbst der Gedanke von Ramirez in diese Richtung weist.

An und far sich ist also die thomistische Lehre fir den ecinzelnen frei.
Anders verhdlt es sich im Unterricht nach der Meinung der Kirche. Hier
besteht eine normative Bindung. Diese bezieht sich inhaltlich auf jene
Lehren, deren genuin thomistischer Sinn feststeht. Als konkreter Ausdruck
dieser Lehren haben die 24 Thesen zu gelten. — Dies diirfte wohl kaum
als ubertrieben empfunden werden. Weniger zu sagen, ware nicht mehr im
Sinn der diesbeziiglichen Direktiven.,

Die Kirche schiitzt also den berechtigten « Wettstreit in der Erforschung
der Wahrheit » auf zweifache Weise. Erstens, indem sie verschiedene Schulen
(nach den « melioris notae auctores») zuldiBt. Zweitens, indem sie selbst
innerhalb der thomistischen Richtung beziiglich der nicht eindeutigen Lehren
freie Diskussion (nach den « bonae notae interpretes») gewdhrt. Die erste
Freiheit wird insofern relativiert, als sie sich wenigstens richtunggebend an
die Lehre von Thomas zu halten hat (durch die Empfehlung von Thomas
wird die freie Auseinandersetzung «angeregt und zugleich geleitet » —
« tuto dirigitur » !). Die zweite entbehrt einer solchen duBleren Bindung. Die
ganze Problematik ist — neben den iibrigen amtlichen Entscheidungen
natiirlich — nur durch die Treue gegeniiber den innerthomistischen Prin-
zipien gebunden.

Nicht richtig ist es auch, wenn man in diesem Zusammenhang von
Beschneidung der « Gedankenfreiheit » spricht. Absolute Verpflichtung zur
direkten Annahme eines objektiven Sachverhaltes besteht nur, wenn die
Kirche per modum definitionis etwas verkiindet. Anders verhdlt es sich
bei den direktiven AuBerungen. Diese sind gemiB den verschiedenen Ge-
bieten, die sie betreffen, verschieden zu bewerten. An hichster Stelle stehen
sicher die lehrmaBigen Entscheide, und hier wiederum jene, die unmittelbar
metaphysisch-theologische Probleme berithren. Die Kirche. urteilt aber in
diesen Dingen — das ist zu betonen — nicht allein aus menschlichen Klug-
heitsgriinden, sondern einerseits im Hinblick auf den objektiven Wahrheits-
gehalt, anderseits anhand des ihr allein zur Verfiigung stehenden unfehl-
baren Kriteriums der geoffenbarten Wahrheit. In diesem Gebiet nun stellt
die « approbatio et commendatio S. Thomae » bis heute ein durchaus einzig-
artiges « factum dogmaticum » dar. Die diesbeziglichen Verlautbarungen
sind also in einem ganz besonderen Sinn — sowohl positiv wie auch negativ —
nach der Lehre des « obsequium religiosum » zu verstehen.

Man kann sich aber fragen, ob die erlassenen Entscheide von bleibender
Bedeutung und Verpflichtung sind. Was wird z. B. die Zukunft der 24 Thesen
sein ? An und fiir sich sind sie ja nichts anderes als eine einfache, bis heute



Non «tutum» — tuto tutius ? 431

nicht widerrufene « Responsio ». Kénnte man nicht eines schénen Tages,
auf Grund der Entwicklung der Wissenschaft z. B., die Empfehlung von
Thomas aufgeben ?

GewiB, jedes einzelne Dokument ist streng nach dem Wortlaut, nach
Form und Umstinden auszulegen. Auf der anderen Seite aber wire es ein
schwerwiegender theologiemethodischer Fehler, ein einzelnes Dekret zu
isolieren und aus seinem inhaltlichen Zusammenhang herauszureien., Unter
diesem Gesichtspunkt diirfen die genannten Thesen von der langen Kette
der offiziellen kirchlichen Empfehlungen der thomistischen Lehre nicht
getrennt werden.

Wir miissen gestehen, dal diese Kette beeindruckt. Es geniigt, auf die
letzten Jahre zuriickzuschauen. Oder soll es nichts zu bedeuten haben, daB3
immer, wenn intellektuelle Krisen zu verzeichnen waren, seien sie mehr
philosophischer oder theologischer Natur, von den Pipsten auf Thomas hin-
gewiesen wurde ? So sind die verschiedenen Reformbestrebungen Leo XIII.
vorwiegend gegen die erkenntnistheoretischen Entgleisungen seiner Zeit
gerichtet. So wachsen die Empfehlungen von Thomas unter Pius X. aus
dem Modernistenstreit heraus. Und wiederum hat Pius XII. gegen die
falschen Ansichten, die in unseren Tagen « die Grundlagen der katholischen
Lehre zu untergraben bedrohen », die Autoritdt des hl. Thomas als richtung-
gebend firr die Zukunft hingestellt *.

Doch miiBte man diese Entwicklung geschichtlich weiter riickwirts ver-
folgen. Das Buch von Ramirez bietet hier nur einen bescheidenen Ausschnitt.
Es ist als Kommentar der Empfehlung von Thomas in der Enzyklika
« Humani generis » entstanden und beschrinkt sich bewufBt — weil eben
dem heutigen Menschen, besonders in diesem Punkt, lingere Sammlungen
miBfallen ! — auf die wichtigsten Dokumente der jingsten Zeit, d. h. von
Leo XIII. bis Pius XII. Fir das iibrige muf3 also auf umfangreichere Werke
hingewiesen werden, so besonders auf Berthiers « Doctor communis » . Wir
betonen dies eigens, um die Tragweite des Problems nicht ungebiihrend
einzuschrinken. Das ganze Traditionsgewicht der kirchlichen Empfehlungen
der Lehre von Thomas, die zweifellos zum « Magisterium ordinarium »
gehort, umschreibt Ramirez mit folgenden Worten, die wir hier anfithren
mochten : « Ita hodie, post tot Ecclesiae approbationes et commendationes

1 Litt. Encycl. « Humani generis » AAS 42 (1950) 573 : « Quae si bene per-
specta fuerint, facile patebit cur Ecclesia exigat ut futuri sacerdotes philosophicis
disciplinis instruantur ‘ad Angelici Doctoris rationem, doctrinam et principia’,
quandoquidem plurium saeculorum experientia probe noscit Aquinatis methodum
ac rationem sive in tironibus erudiendis, sive in absconditis veritatibus pervesti-
gandis, singulari praestantia eminere ; ipsius autem doctrinam cum divina ‘revela-
tione’ quasi quodam concentu consonare, atque ad fidei fundamenta in tuto collo-
canda efficacissimam esse, necnon ad sani progressionis fructus utiliter et secure
colligendos. » — Diese Stelle darf wohl eigentlich als AnlaB des Buches von Ramirez
betrachtet werden. — Zur ZeitgemifBheit der thomistischen Lehre vgl. ferner
Rawmfrez 1. c. 123 ff., 101 ff,

? J.J. BErRTHIER, O. P.: Sanctus Thomas Aquinas, « Doctor Communis »
Ecclesiae. — Romae 1914. '



432 Non «tutum» — tuto tutius ?

et praecepta, nemini catholicorum liberum est denegare singularem auc-
toritatem doctrinalem S. Thomae, cuius doctrinam philosophico-theolo-
gicam ceteris omnibus quae circumferuntur nedum extra, sed et intra
Ecclesiam, praefert, ac prae ceteris commendat. » 1

Natiirlich ist diese « Kanonisation » von Thomas so zu verstehen, wie
sie die Kirche selber verstanden haben will. Sie darf nicht zu wortlich, zu
literal auf seine Schriften angewandt und noch weniger im Sinne einer
« Irrtumslosigkeit » ausgedeutet werden. Die philosophisch-theologische Arbeit
und Diskussion soll durch die Empfehlung von Thomas Leben und Richtung
erhalten. So kann man gegeniiber gewissen Ubertreibungen — menschlich
gesprochen — von Gliick reden, daB3 verschiedene Stellen in seinem Werk
zeitlich sosehr bedingt sind. Und dies gilt nicht nur von physiko-philo-
sophischen Thesen. Auch vom Standpunkt der modernen Dogmenentwick-
lung aus ergeben sich Probleme, die auf jeden Fall nicht mit kindlichem
Konkordismus aus dem Weg zu rdaumen sind. Nehmen wir diese « weniger
lichten » Punkte ruhig hin. Sie zeigen auf der einen Seite gerade die GréBe
von Thomas, wenn trotzdem noch soviel tibrig bleibt, dal3 die Kirche seine
Lehre auch heute noch in ihrer Ganzheit ohne Bedenken bestdtigt. Auf der
anderen wird von hier aus nur die Beschrinktheit jeder menschlichen Autori-
tit, selbst wenn sie von der Kirche bekriftigt wird, sichtbar, Thomas driickt
dies selber mit den bekannten Worten aus : — « doctrina catholicorum Doc-
torum ab Ecclesia auctorvitatem habet: unde magis standum est auctovitati
Ecclesiae quam auctoritati vel Augustini vel Hievonymi vel cuiuscumque
Doctoris. »

Das worauf die kirchliche Bestidtigung sich erstreckt, was infolgedessen
einen gewissen bindenden Charakter hat, mochten wir in enger Anlehnung
an Ramirez nach folgenden Gesichtspunkten bestimmen. — Auf der einen
Seite kann es sich nicht nur um die Methode handeln, als ob in Thomas
nur die Scholastik hervorgehoben wiirde ®. Die ganze Frage dreht sich
objektiv um die Bestdtigung einer Lehre. — Auf der anderen Seite darf
diese Lehre nicht so verallgemeinert werden, daf3 sie nichts anderes mehr
ist, als die Summe jener Wahrheiten, in denen alle christlich philosophischen
Denker iibereinstimmen *. Es handelt sich bei der Lehrautoritit von Thomas
ausdriicklich um die Bestdtigung einer ihm eigenen gedanklichen Synthese
(«doctrina propria S. Thomae»). — Innerhalb dieser Eigenlehre — die
natiirlich nicht als willkiirliches Gebilde, sondern als Ausdruck der mensch-
lichen, vom Glauben erleuchteten Vernunft zu verstehen ist | — sind folgende
Unterscheidungen zu machen : Erstens sind die sekunddren Lehren, beson-
ders physiktheoretischer Natur, vielfach rein hypothetischen Charakters,
auszuschlieBen. Hier geht es um vollig zeitbedingte Elemente °. — Zweitens

1 Ramfrez 1. c. 163.

? II-1I, q. 10, a. 12, — Vgl. q. 11, a. 2, ad 3.

3 Vgl. Ramirez 1. c. 140 ff.

4 Vgl 1. c. 125 ff., wo darauf hingewiesen wird, dal diese « praesambula fidei »
meistens definiert, also nicht nur richtunggebend, sondern.absolut bindend sind.

5 Vgl l.c. 128 f.



Non « tutum » — tuto tutius ? 433

haben auch die feinen und feinsten Distinktionen und entfernteren SchluB-
folgerungen nicht bindenden Charakter . — Das, worauf es schluBendlich
ankommt, steht in der Mitte. Es sind die bekannten « principia et pronun-
tiata maiora ». Sie liegen vorwiegend auf metaphysisch-theologischer Ebene 2.
Hinzu kommen ferner die grundlegenden Lehren aus Psychologie und
Ethik des Naturrechtes. — Ferner ist immer wieder zu betonen, daB es
hier nicht um tote Buchstaben geht, nicht um den Wortlaut von Thomas,
sondern um die echt thomistische Lehre, die Leben enthdlt und weiter
befruchtend wirken soll, fiir uns und fir die Zukunft !

Zum SchluB3 sei noch kurz auf folgende Punkte des von manchen als
ungelegen empfundenen Buches von Ramirez hingewiesen. Im Vorwort
wird, um MiBverstindnissen vorzubeugen, der Begriff der Lehrautoritit mit
den wichtigsten Unterscheidungen erliutert ®. Den Ausfihrungen iiber die
duBere, kanonische Autoritit wird ein besonderes Kapitel iiber die innere,
wissenschaftliche Zustindigkeit vorangestellt. Dieses Vorgehen ist sicher
zu beachten. Die duBlere Bestitigung der Kirche ist nicht vom inneren Wert
des Werkes und vom « vigor mentalis » des Verfassers zu trennen.

Darauf folgt die systematisch geordnete Textsammlung der wichtigsten
Dokumente. Was uns aber besonders interessiert, ist die Beurteilung dieser
Akten. Auch hier folgt man eng den amtlichen AuBerungen, denn die Lehre
von Thomas wurde nicht nur bestétigt, die Kirche hat auch selber, wenig-
stens bis zu einem gewissen Grad, eine authentische Erklirung des Sinnes
und der Tragweite dieser Bestitigung gegeben. Wir fassen kurz die «in
Schranken zu haltenden maximalistischen Irrtimer» zusammen. Es wire
ubertrieben : 1. Thomas als einzigen Lehrer der Kirche hinzustellen, als
ob seine Lehrautoritit den Wert und das Ansehen anderer Lehrer schmélern
wiirde ; 2. wenn man alle und simtliche Elemente seiner Synthese als in
gleichem MafBe von der Kirche sanktioniert betrachten wiirde; 3. wenn man
selbst die « principia » und « pronuntiata maiora » als zum Annehmen oder
Glauben im strengen Sinne erkliren wiirde; 4. wenn man die Lehre von
Thomas zu einem geschlossenen System machen wiirde, das weiter nicht
fortgesetzt oder fortgebildet werden konnte. — Was die « in Schranken zu
haltenden minimalistischen Irrtiimer» und den richtigen Mittelweg betrifft,
so iiberlassen wir die entsprechenden Ausfithrungen dem persénlichen Eifer
des Lesers.

1 Vgl 1.c. 1291,
? Ramfrez 1. c. 130 : « Quod denique spectat principia et pronuntiata maiora

totumque corpus doctrinale indolis praesertim metaphysicae — ac dein theolo-
gicae — super eis structum, aliter omnino iudicandum est. De hoc enim complexu
doctrinali valent maxime encomia etc. ... »

3 L.c.10-11.

28



	Non "tutum" - tuto tutius?

