
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 4

Artikel: Non "tutum" - tuto tutius?

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Non « tutum » — tuto tutius
Zur Lehrautorität des hl. Thomas

von Heinrich Stirnimann O. P.

Im Anschluß an das Buch von J. M. Ramirez : De auctoritate doctrinali
S. Thomae Aquinatis1. hat sich eine nicht unbedeutende Diskussion
entsponnen. Wir erwähnen besonders die kritische Antwort des bekannten
Gelehrten und Professors Franz Pelster 2 in Rom und möchten hier kurz
über die wichtigsten Punkte dieser interessanten Auseinandersetzung
berichten. Insofern wir selber zur Frage Stellung nehmen, geschieht es nicht,
um uns irgendwie an einem « Seilziehen » zu beteiligen. Es geht uns da in
erster Linie um die formale Seite des Problems. Wie sind die entsprechenden
kirchlichen Direktiven möglichst einwandfrei zu interpretieren

Als Ausgangspunkt wählen wir Can. 1366, § 2. Die Art der Verpflichtung

ist hier klar. Es handelt sich um ein allgemeines Gesetz der Kirche.
Thomas soll für den kirchlich approbierten Unterricht in Philosophie und
Theologie als richtunggebend betrachtet werden. Was man genau unter
Thomas versteht, wird mit « ratio », « doctrina » und « principia » « Angelici
Doctoris » umschrieben. Mit der näheren Fassung dieser Begriffe beginnt
die eigentliche Diskussion.

Wiederum ist die Bedeutung von « ratio » Methode klar. Sie dürfte
wohl kaum zu besonderen Bedenken Anlaß geben. Der ganze Kampf geht
um den genauen, bestimmteren Sinn von « doctrina » und « principia ». Sicher
aber sind mit diesen Termini die « principia et pronuntiata maiora » des dem

1 J. M. RamIrez, O.P.: De auctoritate doctrinali S. Thomae Aquinatis.
Salmanticae 1952. — Der Text ist mit nur wenigen Änderungen, abgesehen vom
Anhang mit den Dokumenten (die 119 Seiten umfassen), früher in englischer
Übersetzung unter dem Titel The authority of St. Thomas, erschienen in The
Thomist 15 (1952) 1-109. — Unsere Verweise « Ramirez 1. c. » beziehen sich auf
die lateinische Ausgabe in Buchform.

2 Francisco Pelster, S. J. : La autoridad de Santo Tomas en las escuelas

y ciencias eclesidsticas. Estudios Eclesiasticos 27 (1953) 143-166. — In englischer
Übersetzung unter dem Titel : The authority of St. Thomas in catholic schools and
the sacred sciences. Franciscan Studies 13, No 4 (December 1953) 1-26. — Wir
verweisen mit <i Pelster 1. c. » auf die englische Übersetzung.



Non « tutum » — tuto tutius 421

Canon unmittelbar vorausgehenden Motuproprio « Doctoris Angelici » Pius X.
gemeint1. Damit kommen wir zu den bekannten, umstrittenen 24 Thomi-
stischen Thesen 2, die in ihrer Genehmigung durch die Studienkongregation
und Bestätigung durch Pius X. als authentische Interpretation der « prin-
cipia et pronuntiata maiora » zu gelten haben 3. Zwei Jahre später wurde
Benedikt XV. erneut die Frage gestellt, ob die 24 Thesen die « germana
S. Thomae doctrina » enthalten, was bestätigt wurde 4. Zugleich begehrte
man zu wissen : « Utrum imponi debeant Scholis Catholicis tenendae »

Darauf antwortete man ausnahmsweise weder « affirmative » noch « negative

», sondern mit den abgewogenen Worten : « proponantur veluti tutae
normae directivae»6. Es ist also richtig zu sagen : «non imponuntur ». Weniger
richtig aber ist es, wenn man nur diese negative Seite hervorhebt. Auf der
anderen Seite steht doch das « proponantur »8. Ferner ist zu beachten, wie
diese Antwort zustande kam. Der ursprüngliche Text der Antwort, wie er
von der Kongregation vorbereitet wurde, lautete : « proponantur veluti
normae directivae ». Dazu fügte aber Benedikt XV. mit eigener Hand hinzu :

« proponantur veluti tutae normae directivae » 7. Hier hat also der Papst
persönlich Stellung genommen, und wir glauben, daß diese Änderung etwas
mehr bedeutet als eine rein generelle Bestätigung der Akten der
Studienkongregation. Die Antwort dürfte mit Recht jenen persönlichen Entscheidungen

des Papstes — gemäß dem ordentlichen Lehramt — verglichen
werden, von denen neuerdings die Enzyklika « Humani generis » ausdrücklich

spricht8.
Bis zum Wortlaut « proponantur veluti tutae normae directivae » wird

also kaum etwas einzuwenden sein. Ramirez aber unternimmt es nun als
Theologe, im Anschluß an diesen Text den genauen Sinn von « normae »,

« directivae » und « tutae » zu bestimmen °. Der natürliche Abschluß dieser
Erklärung lautet : « Daraus also, daß die Lehre von Thomas allein als sicher
und zuverlässig bestätigt wird, ohne daß dasselbe von den anderen, mit
ihr nicht übereinstimmenden Lehren gesagt wird, steht fest, daß letztere
nicht als im selben Grade sicher und zuverlässig betrachtet werden können. »10

Dieser Satz nun ist im Auge von Pelster der erste schmerzende Dorn.

1 AAS 6 (1914) 336-341 ; bes. 338.
2 AAS 6 (1914) 383-386.
3 L. c. 383-384.
4 AAS 8 (1916) 156-157.
6 L. c. 157.
0 Um den Unterschied zwischen Unterricht und persönlicher Meinung nicht

zuweit zu treiben, heißt es in Can. 1366, § 2 besonders von den « professores » :

« Angelici Doctoris principia » « sancte teneant » I

7 Vgl. RamIrez 1. c. 135, wo auf T. S. Centi, O. P. : San Tommaso d'Aquino.
La Somma teologica. Firenze 1949. Intr. gen. p. 270 verwiesen wird.

8 AAS 42 (1950) 568.
9 RamIrez 1. c. 135-137 u. ff.

10 RamIrez 1. c. 146 : « Immo, vel ex eo solum quod Aquinatis doctrina ut
mere tuta et secura approbetur quin hoc ipsum de aliis ei non cohaerentibus
affirmetur, constat has dici non posse aeque tutas et securas. »



422 Non « tutum » — tuto tutius

I. Kann das Gegenteil von « sicher » nicht « sicherer » sein

So lautet die Gegenfrage in abstrakter Form. Man gibt zwar zu, daß
die 24 Thesen sichere Norm sind, und daß dasselbe von den entgegengesetzten

Thesen « nicht offiziell erklärt wurde ». Doch fragt man : «

Bedeutet dies, daß die entgegengesetzten Thesen eo ipso nicht sicher oder
weniger sicher sind, wie behauptet wurde » Und antwortet : « Ganz und
gar nicht. » « Die entgegengesetzte Lehre kann auch sicher sein, ja, unter
gewissen Umständen, sogar noch sicherer. »

1 Zum Schlußsatz von Ramirez
bemerkt man : « Der fundamentale logische Trugschluß besteht hier darin,
daß [ergänze — man voraussetzt, daß] zwei einander entgegengesetzte
Thesen nicht beide tutae oder in Einklang mit dem Glauben sein können.
Tutum ist etwas ganz anderes als verum. »2 Nach Pelster kann also wohl
das Gegenteil von « wahr » nicht zugleich « wahr », das Gegenteil von « sicher »

aber zugleich « sicher », ebenso « sicher », ja, unter gewissen Umständen
sogar noch « sicherer » sein 3. Dies nennt man « allgemein anerkannte
theologische Prinzipien » und betont, « daß der Wortlaut der offiziellen Erklärung

einer Kongregation in einem streng theologischen Sinn interpretiert
werden muß »4.

Mit dem Vorwurf « Trugschluß » ruft man also die Logik zu Hilfe.
Gut Aber denken wir einmal den Gedanken von Pelster zu Ende : Zwei
kontradiktorisch entgegengesetzte Sätze können also zugleich sicher sein.
Sie können aber nicht zugleich wahr sein. Also kann sowohl wahr als falsch
sicher sein. Was hat aber dann, in diesem Fall, Sicherheit überhaupt noch
zu bedeuten — Wie kann man ferner die größere Sicherheit einer These
beweisen Doch sicher nicht dadurch, daß man die Unrichtigkeit der
entgegengesetzten These nachweist Wahr ist ja nach Pelster nicht das gleiche
wie sicher. Selbst wenn die entgegengesetzte These angenommenerweise
falsch wäre, könnte sie trotzdem sicherer sein als die als richtig verteidigte
These. M. a. W. man müßte in diesem Fall folgerichtig schweigen. Zu
beweisen gäbe es auf jeden Fall nichts. — Dies insofern man im Ausgangssatz

eine falsche Supposition tadelt und demgegenüber verum von tutum
bis zur Trennung unterscheidet. « Tutum ist etwas ganz anderes als verum »

« something quite different » 6.

1 Pelster I. c. 7.
8 L. c. 9 : « The fundamental fallacy of logic here is that two theses opposed

to each other cannot both be tutae, or in harmony with faith. Tutum is something
quite different from verum. »

3 L. c. 7 : « An assertio tuta can be false. The opposite doctrine can also be

tuta, indeed, under certain circumstances, even tutior. » — L. c. 24 : « And even
if something is tutissimum, its contrary can also be tutissimum, that is to say,
in complete harmony with the requirements of the faith. Basically there is a
confusion here of tutum and verum. When a doctrine is omnino vera, the contrary
cannot be true ; but this does not hold for omnino tuta. »

4 L. c. 7.
6 Pelster 1. c. 9. — Vgl. 7, wo gesagt wird, tutum «... says absolutely

nothing about the intrinsic truth or falsity of the thesis ».



Non « tutum » — tuto tutius 423

Aber gehen wir ruhig in der Richtung von formaler Logik weiter. Die
Steigerung tuta — tutior deutet darauf hin, daß man nicht von einem
qualitativen, absoluten, sondern von einem metrischen, graduellen Gegensatz
sprechen will. Die entgegengesetzte These von tuta kann also auch tuta,
ja, wenn ihr Grad der Sicherheit größer ist als der Grad der vorausgesetzten,
sogar tutior sein. Man darf also nicht abstrakt von einer thesis tuta auf
ihr kontradiktorisches Gegenteil als minus tuta oder simpliciter non tuta
schließen. Eine solche abstrakte, unmittelbare Inferenz aber wird nun
Ramirez vorgeworfen. Man spricht, als ob er taliter qualiter von doctrina
tuta auf die entgegengesetzte Lehre als non tuta oder minus tuta schließen
würde. Dies ist eine offensichtliche Vergewaltigung und Verdrehung seines
Textes

Auch Ramirez denkt nicht an einen absoluten, sondern graduellen
Gegensatz. Er sagt ausdrücklich, daß die Lehre, die mit Thomas nicht im
Einklang stehe, nicht gleich sicher oder zuverlässig sei wie jene « dici
non posse aeque tutas ac securas »). Die adverbiale Bestimmung von
« gleich » — « aeque » — ist Ausdruck des relativen Gegensatzes. Daraus
ergibt sich, daß er auch im Ausgangssatz keineswegs tutum völlig mit
verum gleichsetzt, denn sonst müßte er ja von einem absoluten,
unversöhnlichen Gegensatz (entsprechend verum — non verum) reden. Die ganze
Polemik gegen eine falsche Supposition geht also am Text, prout iacet, vorbei!

Wie kommt nun aber Ramirez dazu, zu sagen, daß eine Lehre, die
in wesentlichen Punkten mit Thomas nicht harmoniert, nicht « aeque tuta
et secura » sein kann Er schließt nicht abstrakt von tuta auf non tuta.
Sein Ausgangssatz wird konkret gefaßt : « fmmo, vel ex eo solum quod
Aquinatis doctrina ut mere tuta et secura approbetur, quin hoc ipsum de

aliis ei non cohaerentibus aflrmetnr, constat has dici non posse aeque tutas
et securas. »1 Voraussetzung ist also nicht nur, daß die Lehre von Thomas
tuta ist, sondern 1. daß sie als mere tuta approbiert wurde, und 2. daß
dasselbe von den anderen Lehrsystemen (in offiziellen Erklärungen) nicht
gesagt wird. Aus diesem konjunktiven Satz erst inferiert er, daß die
entgegengesetzten Lehren nicht in gleichem Maße als sicher bezeichnet werden
können. Und die Wahrheit dieser Voraussetzung kann man wohl gerechterweise

nicht bezweifeln. Keine Lehre wurde so als sicher hingestellt wie die
von Thomas. Wieviel auch panegyrisch über einen anderen Gelehrten,
Heiligen oder Doktor gesagt wurde, so wird man doch kaum die ihm eigene
metaphysische Synthese als « normae tutae » hingestellt finden. Es ist doch
wirklich merkwürdig, daß man in dieser Frage die Texte nicht lesen kann,
wie sie dastehen 2

1 RamIrez 1. c. 146.
2 Dasselbe gilt von Jos. de Vries, Scholastik 29 (1954) 158-159. Gemäß dem

Haupttitel will man das Buch von Ramirez rezensieren. Was aber dazu gesagt
wird, wird aus dem Artikel von Pelster genommen. Ein gutes Beispiel moderner
Besprechungsliteratur Unzulässig ist eine solche Methode besonders dann, wenn
man — wie im gegenwärtigen Fall — das betreffende Buch (dazu noch mit einer
geschickten Verquickung mit einem anderen Artikel — Bandera an den Rand
des wirklich Ernst-zu-nehmenden bringen will



424 Non « tutum » — tuto tutius

Aber schauen wir nun, wie Pelster an einigen Beispielen gewisse, den
24 Thesen entgegengestellte Sätze als tutiores nachzuweisen versucht.
Z.B. bezüglich These 16 von der Seele als einziger substantieller Form des
menschlichen Körpers. Zunächst wird darauf hingewiesen, daß Thomas
selber « demütig » bereit war, sich dem Urteil der Pariser Fakultät zu
unterwerfen. Aber was hat das in der Frage der kirchlichen Approbation seiner
Lehre zu bedeuten ; in einer Zeit, wo diese überhaupt noch nicht existierte —
Zweitens werden gewisse rationale Schwierigkeiten gemacht. Die Einzigkeit

der Form « kann nur mit großer Schwierigkeit die Identität des menschlichen

Leibes von Christus in Leben, Tod und Auferstehung sicherstellen ...»
Noch weniger « scheint sie die Identität unseres sterblichen Leibes mit
unserem auferstandenen sicherzustellen » \ Man macht also Schwierigkeiten

von Seiten der Vernunft. Über das Problem selber können wir hier
nicht diskutieren. Es genügt uns festzustellen, daß Pelster aus subjektiven
— und dazu noch opinativen — Gründen heraus dazu kommt, das Gegenteil

einer von der Kirche als « tuta » bezeichneten These als tutior zu
verkünden. Hätte er gesagt : die entgegengesetzte These scheint « wahrscheinlicher

» zu sein, dann könnten wir ihn noch verstehen. Doch er sagt
ausdrücklich « sicherer » — « tutior » 2.

Dem gegenüber ist zu betonen, daß es in dieser Frage nicht um die
Ansicht eines einzelnen geht, sondern allein um die Meinung der Kirche.
Welches auch immer die Schwierigkeiten sind, die sich aus einer der genannten
Thesen für den Verstand eines einzelnen ergeben, so können diese doch
nichts daran ändern, daß nach dem Urteil der Kirche die These, und nicht
die Antithese, als sicher zu gelten hat. Auch hätte Pelster hier besser seine
eigenen « theologische Prinzipien » angewandt. Alle seine Schwierigkeiten
und Einwände richten sich ja gegen die Wahrheit der These. Wahrheit ist
aber — so betont er — nicht das gleiche wie Sicherheit. Also kann die
verteidigte, der 16. These entgegengesetzte Meinung, selbst wenn sie richtig,
d. h. wahr wäre, deshalb noch nicht als sicherer bezeichnet werden. Dieser
Schluß ist selbst nach der Konzeption von Pelster unbegründet. — Ferner
sind die Schwierigkeiten, die vorgebracht werden, bekannt. Es sind
dieselben, die im 13. Jahrhundert vom Augustinismus gegen die Einheit der
Form geltend gemacht wurden. Viel wichtiger aber, als diese Einwände zu
erneuern, wäre die Frage, wieso die Kirche gerade gegen diesen Strom die

entgegengesetzte These als tuta bezeichnet. Schon das allgemeine Konzil
von Vienne (substantia animae rationalis est vere et per se humani corporis
forma steht in dieser Richtung 3. Die oben erwähnten gedanklichen Ein-

1 Pelster 1. c. 8.
2 Pelster 1. c. : « For this reason, it does not seem rash at all if we designate

as 'safer' (tutior) an opinion opposed to the sixteenth thesis. »

3 Wir möchten zwar die Definition von Vienne nicht in einem allzu streng
thomistischen Sinn urgieren. Wir wissen wohl, daß zunächst direkt die Substan-
tialität der Seele als Form und nicht die Einzigkeit definiert wurde. — Auch
kennen wir die Studien von Ehrle und Koch, nach denen die Franziskaner selber
und nicht die Thomisten die Verurteilung von Olivi herbeigeführt haben. —
Trotzdem bleibt der Sinn der Definition in folgenden Punkten eindeutig: 1. die



Non « tutum » — tuto tutius 425

wände gehen also an wichtigen historischen Zusammenhängen vorbei. Auf
diesem Weg ist es natürlich unmöglich, zu einer sachlich begründeten
Interpretation eines von der Kirche in amtlicher Sprache gebrauchten Terminus
zu gelangen.

Schauen wir noch rasch auf die Kritik an den Thesen 3 und 4 bezüglich

den Realdistinktionen zwischen Wesen und Dasein, zwischen Prädika-
mentalrelation und dem Fundament dieser Beziehung. Die Schwierigkeiten,
die hier gemacht werden, sind problemgeschichtlicher Natur. Dieser oder
jener zweifelt, ob die entsprechenden Thesen wirklich von Thomas gehalten
wurden. Aber genügt denn die Meinung von zwei oder drei Literarhistorikern,
um die « germana S. Thomae doctrina » zu bestimmen Doch ist noch mehr
zu sagen. Wir wollen keinesfalls die Verdienste jener Forschung und ihre
Bedeutung verringern. Das alles ist wichtig. Aber, wenn es um die Lehr-
autorität des hl. Thomas geht, dann haben diese Studien nur wenig zu
bedeuten. Wenn irgendwo der Historizismus nicht am Platz ist, so hier.
Die Kirche hat nicht den Literalsinn von Thomas bestimmen wollen,
sondern ganz bestimmte Thesen approbiert, die sie als « doctrina S. Thomae »

bezeichnet.
Genug nun, wir möchten zusammenfassen. Folgendes scheint uns unter

dem Gesichtspunkt der theologischen Methode wichtig zu sein. — Erstens
geht es bei der Erklärung der 24 Thesen als « normae tutae », und allgemein
bei der Bestimmung der Lehre von Thomas als « tuta », um die Meinung
der Kirche. Die Schwierigkeiten, die sich daraus für einen einzelnen ergeben,
sind belanglos. Er mag persönlich ruhig das Entgegengesetzte fürwahrhalten.
Doch soll er in diesem Fall wissen, daß das Gegenteil von dem, was er als
wahr, bzw. als wahrscheinlich, betrachtet, in den Augen der Kirche als
sicher gilt. Soviel zur Absicht der Kirche. — Zweitens ist die Trennung
von tutum und verum theologisch unannehmbar. Wir sagen ausdrücklich
« Trennung », denn daß beide Begriffe nicht Synonyma sind, ist
selbstverständlich. Die Kirche hat hier nicht endgültig, definitiv über den objektiven

Sachverhalt geurteilt. Wenn sie aber eine « Lehre » als « tuta »

hinstellt, dann sicher nicht ohne ihren inneren WahrheitsgeAa/f zu
berücksichtigen. Noch mehr gilt dies, wenn sie eine Lehre als « norma » approbiert.
Flüchten wir also nicht allzu leicht zur Möglichkeit, daß auch das Gegenteil
wahr sein könnte. Viel wichtiger wäre es in unserem Fall, jene Stellen zu
erwägen, wo in offiziellen Dokumenten nicht « tuta », sondern « certa »,

manchmal sogar « vera » steht. Es ist hier nicht am Platz, dies im einzelnen
darzulegen. — Drittens ist es nicht angebracht, die Lehre allzusehr nach
Punkten aufzulösen. Dieses Vorgehen ist mehr juristischer Natur. Das Ziel,
dem man zustrebt, ist der Schlußsatz : von Thomismus bleibt nichts mehr
übrig. Eine solche Interpretation geht aber nicht an, wenn eine Lehre in
ihrer Ganzheit, in ihrer Synthese, nach « ratio », « doctrina » und « principia »

approbiert wurde. — Damit hängt — viertens — folgende Verwechslung
zusammen. Das « tutum » wird von der Kirche in verschiedenem Zusammen-

Geist-Seele ist substantielle Form des menschlichen Körpers, 2. sie ist dies per se,
d. h. nicht vermittels der vegetativen und sensitiven Seele, wie Olivi lehrte.



426 Non « tutum » — tuto tutius

hang gebraucht. Pelster will die « tuta doctrina S. Thomae » anhand der
bekannten Antwort « Tuto doceri potest » interpretieren 1. Ein gewisser
Zusammenhang ist zwar vorhanden, und wir leugnen auch nicht, daß der
Terminus « tutum » an und für sich zu einem Wahrscheinlichkeitskontext
gehört. Aber trotzdem ist die Approbation der Lehre des hl. Thomas von
der genannten, üblichen Antwort Römischer Kongregationen sowohl materiell
als auch formell verschieden. Erstens handelt es sich bei Thomas um eine
bestimmte (in den offiziellen Dokumenten zwar elementar gefaßten) Synthese,
bei der Antwort « Tuto doceri potest » um vereinzelte, aus dem Zusammenhang

herausgenommene Thesen. Dort ist die Einheit der ganzen Lehre und
die Methode wesentlich eingeschlossen, hier wird nur die materielle Aussage
beurteilt. Auch bezieht sich die betreffende Antwort oft auf rein positiv
historische, z. B. biblische, Thesen, ferner auf praktische Moralprobleme.
In diesen Fällen ist es besonders klar, daß sie nicht mit der Bestätigung
einer Lehre gleichgesetzt werden kann, an der man in erster Linie die
metaphysischen Grundgedanken hervorhebt. Zweitens ist es etwas anderes, wenn
man von einer These sagt « Tuto doceri potest », und etwas anderes, wenn
man gewisse Thesen als « normae tutae » hinstellt. Im ersten Fall wird
direkt nur etwas Fakultatives ausgesagt (anders bei der negativen Formulierung

: « Tuto doceri non potest » : man kann die betreffende These
lehren, vortragen, verteidigen. Ganz anders liegen die Dinge, wenn man
eine Lehre als « Norm » und dazu noch als « richtunggebend » bestätigt. Es
genügt, hier den grammatikalischen Ausdruck zu beachten : das erste Mal
permissive : « Tuto doceri potest », das zweite Mal Conjunctivus imperativus :

« proponantur veluti tutae normae directivae ». Hier wird deutlich eine
allgemeine Verpflichtung eingeschlossen. Je größer aber die Verpflichtung ist,
umso mehr muß mit Wahrheitsgehalt gerechnet werden. Somit könnte der
Sinn der Bestätigung der 24 Thesen nur unter wesentlichen Vorbehalten
nach dem üblichen Schema « Tuto doceri potest » erklärt werden. — Schließlich

fällt der häufige, allzu häufige Rückzug auf den Standpunkt auf : diese
oder jene These hat mit dem Glauben nur wenig oder nichts zu tun 2. Es
ist doch klar, daß es beim Thomismus nicht in erster Linie um Glauben,
sondern um Theologie und Philosophie geht. Ferner will die Kirche gerade
die tiefere Harmonie der metaphysischen Prinzipien von Thomas mit der
eigentlichen Glaubenslehre betonen 3. Endlich mag zur Erfassung des Glau-

1 Pelster 1. c. 7, wo in Anm. 22 auf den glänzenden Artikel von Franz
Hürth, S. J. : »Tuto doceri potest» in Scholastik 5 (1930) 260-267 hingewiesen
wird, dem wir völlig zustimmen.

2 So z. B. bei Pelster 1. c. 7-9, 10 Anm. 30, 14, 24.
3 So in jüngster Zeit Pius XII. in seiner Ansprache anläßlich der Vierhundertjahrfeier

der Pont. Univ. Gregoriana, AAS 45 (1953) 685 : « Varia doctrinarum
systemata, quae Ecclesia teneri sinit, omnino conveniant oportet cum omnibus
iis, quae philosophiae et antiquae et christianae ab eiusdem Ecclesiae exordiis
perspecta erant. Haec vero a nullo alio doctore tarn lucide, tarn perspicue, tarn
perfecte proposita sunt sive singularum mutua consensio partium ob oculos
habetur, sive cum verilatibus fidei considerantur coniunctio et harum splendidissima
cohaerentia, a nullo tarn apta solidaque structura una simul composita sunt quemad-



Non « tutum » — tuto tutius 427

bens vieles von Bedeutung sein, was uns eben heute, in einer ausgesprochen
un-metaphysischen Zeit, nur von wenig Belang scheint. Wir sollten also,
mehr auf das Urteil der Kirche vertrauend, uns nicht allzu rasch auf die
Position des reinen und baren Glaubens zurückziehen.

Der Klarheit halber wiederholen wir noch einmal die zu Anfang
gestellte Frage : Kann das Gegenteil von « sicher » nicht noch « sicherer » sein
und geben darauf folgende Antwort. — An und für sich steht die
Qualifikation «tutum» in einem Wahrscheinlichkeitszusammenhang.
Somit besteht rein logisch die Möglichkeit, daß die These materiell falsch
ist. Ihr Gegenteil kann also wahr, bzw. wahrscheinlich sein oder werden. —
Handelt es sich um die Antwort « Tuto doceri potest », dann ist es wohl
möglich, daß infolge der Entwicklung der Wissenschaft — besonders in
positiven Fragen — die gegenteilige Ansicht de facto an Wahrscheinlichkeit

zunimmt. In diesem Fall ist aber entsprechend der nicht absoluten

Unveränderlichkeit der betreffenden Dekrete anzunehmen, daß die
Kirche das « tutum » aufgibt. Sie wird wohl kaum zwei sich widersprechende
Ansichten mit « tutum » approbieren — Geht es schließlich um die Bestätigung

der thomistischen Lehre, dann ist darauf hinzuweisen, daß in der Tat
nur sie als « norma tuta » erklärt wurde. Die direkt entgegengesetzten
Lehren erhielten keine auch nur annähernd ähnliche Anerkennung. Nimmt
man also in der obigen Frage beide Male das « sicher » in derselben Bedeutung,

d. h. im Sinn einer amtlichen Anerkennung, dann erübrigt sich die
Frage von selbst. Es gibt eben in der amtlichen Sprache der Kirche, trotz
der Freiheit der Meinung, keinen « Aequitutismus ».

II. Bedeutet die Empfehlung von Thomas
nicht eine Beschneidung der « Gedankenfreiheit »

Mit dieser Frage kommen wir zum zweiten Diskussionspunkt. Wir
haben hier von der Enzyklika Pius XI. « Studiorum ducem » zur
Sechshundertjahrfeier der Heiligsprechung von Thomas auszugehen. Der Text
ist allgemein bekannt. Aber fast noch mehr als die ganze Enzyklika ist jene
Stelle in ihr bekannt, wo von der Freiheit gewisser Schulmeinungen
gesprochen wird '. Ramirez bemerkt hierzu : « Haec famosa verba, quibus
nonnulli frequenter utuntur, ac fortasse aliquando abutuntur, sane intelli-
genda sunt »2, und betont, daß dieser Text nach den übrigen, besonders

modum a Sancto Thoma Aquinate, ut Praecessor Noster Leo XIII dixit ...»
« In iis quae modo breviter attigimus, enumerentur, exempli causa, quae spectant
ad naturam cognitionis nostrae ; ad propriam veritatis rationem ; ad principia
metaphysica in veritate solidata eaque absoluta; ad Deum infinitum etc. ».

1 AAS 15 (1923) 323-324 : « At ne quid eo amplius alii ab aliis exigant quam
quod ab omnibus exigit omnium magistra et mater Ecclesia : neque enim in iis
rebus, de quibus in scholis catholicis inter melioris notae auctores in contrarias
partes disputari solet, quisquam prohibendus est earn sequi sententiam quae sibi
verisimilior videatur. »

2 RamIrez 1. c. 159.



428 Non « tutum » — tuto tutius

späteren, Äußerungen der Päpste auszulegen sei. Im Zuge einer solchen

Interpretation zitiert er die Ansprache Pius XII. an die Alumnen der
römischen Studienhäuser und Seminarien vom 24. Juni 1939 1. Thomas wird
dort den Studenten als leuchtendes Beispiel hingestellt und seine Lehre zur
eifrigen Aneignung empfohlen. Nachdrücklich betont man jene Lehren, die
« offensichtlich » und « mit gutem Grund » zu den Kernpunkten seiner
Synthese gehören 2. Zugleich will man aber auch den wahren Fortschritt und
die berechtigte Freiheit der Forschung sicherstellen. Neben methodischen
Erneuerungen wird die freie Auseinandersetzung wie folgt formuliert : « Wir
genehmigen freie Diskussion in jenen Punkten, in denen selbst erprobte
Kommentatoren von Thomas nicht einig zu gehen pflegen. »3 Ramirez
betont, daß hier Freiheit innerhalb der zweifelhaften Interpretation von
Thomas, nicht aber bezüglich seiner eindeutigen Lehre zugestanden werde
und bringt dies mit dem bekannten Freiheitspassus der Enzyklika «

Studiorum ducem » in Verbindung 4.

Dagegen wendet sich nun Pelster in seinem zweiten Angriffspunkt. Er
sagt, Ramirez interpretiere hier restrictive, und bringt eine ganze Reihe
von Gründen gegen ihn vor. « Kommentator » ist hier nicht im engen Sinn
zu nehmen. Bonaventura müßte in allen Punkten, wo er offensichtlich von
Thomas abweicht, verworfen werden. Trotzdem ist er zum Kirchenlehrer
erhoben worden 5. Pius XII. hebt im selben Text hervor, er wolle zugleich
auch die Freiheit der Schulmeinungen in Schutz nehmen. Damit meint er
offenbar die berühmte Stelle der Enzyklika « Studiorum ducem ».

Aber wie verhält es sich mit der « restriktiven » Interpretation Ist
es wirklich die Absicht von Ramirez — wie Pelster sagt —, « aufzuräumen mit
der Gedankenfreiheit in all jenen Fragen, wo gewisse Autoren sich von der
klar bei Thomas ausgedrückten Meinung trennen »6

Zunächst ist der genaue Wortlaut bei Ramirez zu beachten. Er spricht
ausdrücklich von der Freiheit innerhalb der thomistischen Schule und Lehre.
« Intra doctrinam S. Thomae » steht in Fettdruck. Somit dürfte es klar sein,

1 AAS 31 (1939) 245-251.
2 L. c. 246 : « Quidquid ad earn S. Thomae doctrinam manifesto pertinet et

tuta ratione ut praeeipuum in ea habetur, libenter amplectimini. »

3 L. c. 247 : « Probamus ; ea, de quibus bonae notae Angelici Doctoris
interprètes disputare soient, libéré agitari. »

4 Ram Irez 1. c. 161 : « Praesertim vero, data opera, interpretationem authen-
ticam illorum verborum dédit Pius XII, qui libertatem illam intra doctrinam
S. Thomae eiusque discipulatum agnoscit, quando scilicet interprètes bonae notae
Aquinatis inter se dissident aut disputant, non autem contra doctrinam eius certam
atque genuinam. »

5 Die Erklärung zum Kirchenlehrer enthält nur eine ganz allgemeine
Gutheißung seiner Lehre. Davon ist die spezifische Bestätigung, besonders einzelner
Punkte, als « doctrina tuta » zu unterscheiden. Man darf also nicht ohne weiteres
die von Thomas abweichende Ansicht eines Kirchenlehrers unter der Flagge der
« gleichen Sicherheit » ausspielen

3 Pelster 1. c. 11 : « According to the interpretation of Ramirez, His Holiness
Pius XII intended to put away with freedom of thought in all those questions
where the authors depart from views clearly expressed by St. Thomas. »



Non « tutum » — tuto tutius 429

daß es für ihn an dieser Stelle nicht um die Freiheit schlechthin geht,
sondern um die freie Diskussion in der betonten Nachfolge von Thomas.

Wie aber Ramirez die Verpflichtung auf die « doctrina S. Thomae »

selber versteht, ergibt sich aus anderen Stellen seines Buches. Zunächst aus
jener, wo er die Bestätigung der 24 Thesen bespricht. Auch er betont : « non
imponuntur » — sondern « proponantur » \ Ferner aus dem Artikel, wo er
die übertriebenen Auslegungen der Verpflichtung auf die Lehre von Thomas
behandelt. Der ganze Abschnitt « Tertio »

2 betrifft diese Frage. Ausdrücklich

wird als These formuliert, daß es ein Irrtum wäre, wenn man jede
Freiheit selbst bezüglich der « principia » und « pronuntiata maiora »

ausschließen wollte, als ob sie im strengen Sinn zur Annahme oder zum Glauben
vorgelegt würden 3. Dies genügt. Von Beschränkung der Freiheit kann man
hier nur reden, wenn man von vornherein auf Übertreibung ausgeht. Den
wirklichen Gedanken von Ramirez können wir also wie folgt zusammenfassen

: Die 24 Thesen werden nicht aufgezwungen. Sie sollen aber als Richtlinien

gelten. Das gleiche ist allgemein von den Prinzipien und Kernpunkten
der Lehre von Thomas zu sagen. Sie sollen insofern als Norm betrachtet
werden, als die « bonae notae interprètes » in ihnen übereinstimmen, d. h.
insofern ihr ursprünglicher Sinn bei Thomas klar ist.

Gut — wird man sagen —, mag dies der Gedanke sein, doch geht es

nicht an, die auf die Diskussion zwischen Kommentatoren von Thomas
eingeschränkte Freiheit als « authentische Interpretation » des bekannten Textes
von « Studiorum ducem » zu bezeichnen. Darauf ist zu sagen, daß dieser
Zusammenhang nicht willkürlich von Ramirez konstruiert wird, sondern
im Wortlaut der Ansprache Pius XII. selber gründet. Liest man das betreffende

Alinea 4, so findet man folgende Gedankenverbindung : Am Anfang
wird betont, daß man die diesbezüglichen « praecepta a Decessoribus Nostris
iampridem data » erneuern will. Ferner macht man sich besonders die
« Monita » zu eigen, « die den Fortschritt der wahren Wissenschaft und die
berechtigte Freiheit des Forschens sichern wollen ». Damit wird wohl auf
den die Freiheit betreffenden Passus von « Studiorum ducem » angespielt.
Trotzdem wird nachher nur von der freien Diskussion zwischen « bonae notae
Angelici Doctoris interprètes » gesprochen. — Noch mehr. Am Schluß
werden einige Worte der betreffenden Stelle von « Studiorum ducem »

ausdrücklich zitiert : « nec 'quid eo amplius alii ab aliis exigant, quam quod
ab omnibus exigit omnium magistra et mater Ecclesia'. »

6 Doch fehlen die
im ursprünglichen Text darauf folgenden Worte, auf die man gewöhnlich
mit Nachdruck Bezug nimmt : « neque enim in iis rebus, de quibus in scholis

1 RamIrez 1. c. 135.
2 L. c. 151-153.
8 « L. c. 151 : Tertio, errant pariter per excessum, qui omnem excludunt liber-

tatem cogitandi, iudicandi, investigandi, exprimendi verbis huiusmodi doctrinam
quoad ilia ipsa principia et pronuntiata maiora, ac si omnia et singula huiuscemodi

principia essent imposita ad credendum vel assentiendum mente. »

4 AAS 31 (1931) 246-247.
6 L. c. 247, wo in Anm. 4 auf « Studiorum ducem » AAS 15 (1923) 324

verwiesen wird.



430 Non « tutum » — tuto tutius

catholicis inter melioris notae auctores in contrarias partes disputari solet
etc. ...» Die freie Auseinandersetzung, die man begünstigen will, bezieht
sich also mit ausdrücklichem Hinweis auf « Studiorum ducem » vornehmlich

auf die « Angelici Doctoris interprètes ». Das genügt, um die Ausdrucksweise

von Ramirez mehr als genügend zu rechtfertigen. Doch handelt es

sich bei der Ansprache Pius XII. weniger um eine « Einschränkung » als

um eine besondere Hervorhebung und Betonung. Auch haben wir oben
gezeigt, wie selbst der Gedanke von Ramirez in diese Richtung weist.

An und für sich ist also die thomistische Lehre für den einzelnen frei.
Anders verhält es sich im Unterricht nach der Meinung der Kirche. Hier
besteht eine normative Bindung. Diese bezieht sich inhaltlich auf jene
Lehren, deren genuin thomistischer Sinn feststeht. Als konkreter Ausdruck
dieser Lehren haben die 24 Thesen zu gelten. — Dies dürfte wohl kaum
als übertrieben empfunden werden. Weniger zu sagen, wäre nicht mehr im
Sinn der diesbezüglichen Direktiven.

Die Kirche schützt also den berechtigten « Wettstreit in der Erforschung
der Wahrheit » auf zweifache Weise. Erstens, indem sie verschiedene Schulen
(nach den « melioris notae auctores ») zuläßt. Zweitens, indem sie selbst
innerhalb der thomistischen Richtung bezüglich der nicht eindeutigen Lehren
freie Diskussion (nach den « bonae notae interprètes ») gewährt. Die erste
Freiheit wird insofern relativiert, als sie sich wenigstens richtunggebend an
die Lehre von Thomas zu halten hat (durch die Empfehlung von Thomas
wird die freie Auseinandersetzung « angeregt und zugleich geleitet » —
« tuto dirigitur » Die zweite entbehrt einer solchen äußeren Bindung. Die
ganze Problematik ist — neben den übrigen amtlichen Entscheidungen
natürlich — nur durch die Treue gegenüber den innerthomistischen
Prinzipien gebunden.

Nicht richtig ist es auch, wenn man in diesem Zusammenhang von
Beschneidung der « Gedankenfreiheit » spricht. Absolute Verpflichtung zur
direkten Annahme eines objektiven Sachverhaltes besteht nur, wenn die
Kirche per modum definitionis etwas verkündet. Anders verhält es sich
bei den direktiven Äußerungen. Diese sind gemäß den verschiedenen
Gebieten, die sie betreffen, verschieden zu bewerten. An höchster Stelle stehen
sicher die lehrmäßigen Entscheide, und hier wiederum jene, die unmittelbar
metaphysisch-theologische Probleme berühren. Die Kirche urteilt aber in
diesen Dingen — das ist zu betonen — nicht allein aus menschlichen
Klugheitsgründen, sondern einerseits im Hinblick auf den objektiven Wahrheitsgehalt,

anderseits anhand des ihr allein zur Verfügung stehenden unfehlbaren

Kriteriums der geoffenbarten Wahrheit. In diesem Gebiet nun stellt
die « approbatio et commendatio S. Thomae » bis heute ein durchaus
einzigartiges « factum dogmaticum » dar. Die diesbezüglichen Verlautbarungen
sind also in einem ganz besonderen Sinn — sowohl positiv wie auch negativ —
nach der Lehre des « obsequium religiosum » zu verstehen.

Man kann sich aber fragen, ob die erlassenen Entscheide von bleibender
Bedeutung und Verpflichtung sind. Was wird z. B. die Zukunft der 24 Thesen
sein An und für sich sind sie ja nichts anderes als eine einfache, bis heute



Non « tutum » — tuto tutius 431

nicht widerrufene « Responsio ». Könnte man nicht eines schönen Tages,
auf Grund der Entwicklung der Wissenschaft z.B., die Empfehlung von
Thomas aufgeben

Gewiß, jedes einzelne Dokument ist streng nach dem Wortlaut, nach
Form und Umständen auszulegen. Auf der anderen Seite aber wäre es ein
schwerwiegender theologiemethodischer Fehler, ein einzelnes Dekret zu
isolieren und aus seinem inhaltlichen Zusammenhang herauszureißen. Unter
diesem Gesichtspunkt dürfen die genannten Thesen von der langen Kette
der offiziellen kirchlichen Empfehlungen der thomistischen Lehre nicht
getrennt werden.

Wir müssen gestehen, daß diese Kette beeindruckt. Es genügt, auf die
letzten Jahre zurückzuschauen. Oder soll es nichts zu bedeuten haben, daß
immer, wenn intellektuelle Krisen zu verzeichnen waren, seien sie mehr
philosophischer oder theologischer Natur, von den Päpsten auf Thomas
hingewiesen wurde So sind die verschiedenen Reformbestrebungen Leo XIII.
vorwiegend gegen die erkenntnistheoretischen Entgleisungen seiner Zeit
gerichtet. So wachsen die Empfehlungen von Thomas unter Pius X. aus
dem Modernistenstreit heraus. Und wiederum hat Pius XII. gegen die
falschen Ansichten, die in unseren Tagen « die Grundlagen der katholischen
Lehre zu untergraben bedrohen », die Autorität des hl. Thomas als richtunggebend

für die Zukunft hingestellt \
Doch müßte man diese Entwicklung geschichtlich weiter rückwärts

verfolgen. Das Buch von Ramirez bietet hier nur einen bescheidenen Ausschnitt.
Es ist als Kommentar der Empfehlung von Thomas in der Enzyklika
« Humani generis » entstanden und beschränkt sich bewußt — weil eben
dem heutigen Menschen, besonders in diesem Punkt, längere Sammlungen
mißfallen — auf die wichtigsten Dokumente der jüngsten Zeit, d. h. von
Leo XIII. bis Pius XII. Für das übrige muß also auf umfangreichere Werke
hingewiesen werden, so besonders auf Berthiers « Doctor communis » 2. Wir
betonen dies eigens, um die Tragweite des Problems nicht ungebührend
einzuschränken. Das ganze Traditionsgewicht der kirchlichen Empfehlungen
der Lehre von Thomas, die zweifellos zum « Magisterium ordinarium »

gehört, umschreibt Ramirez mit folgenden Worten, die wir hier anführen
möchten : « Ita hodie, post tot Ecclesiae approbationes et commendationes

1 Litt. Encycl. « Humani generis » AAS 42 (1950) 573 : « Quae si bene per-
specta fuerint, facile patebit cur Ecclcsia exigat ut futuri sacerdotes philosophicis
disciplinis instruantur 'ad Angelici Doctoris rationem, doctrinam et principia',
quandoquidem plurium saeculorum experientia probe noscit Aquinatis methodum
ac rationem sive in tironibus erudiendis, sive in absconditis veritatibus pervesti-
gandis, singulari praestantia eminere ; ipsius autem doctrinam cum divina 'revela-
tione' quasi quodam concentu consonare, atque ad fidei fundamenta in tuto collo-
canda efficacissimam esse, necnon ad sani progressionis fructus utiliter et secure

colligendos. » — Diese Stelle darf wohl eigentlich als Anlaß des Buches von Ramirez
betrachtet werden. — Zur Zeitgemäßheit der thomistischen Lehre vgl. ferner
RamIrez 1. c. 123 ff., 101 ff.

2 J. J. Berthier, O. P. : Sanctus Thomas Aquinas, « Doctor Communis »

Ecclesiae. — Romae 1914.



432 Non « tutum » — tuto tutius

et praecepta, nemini catholicorum liberum est denegare singularem auc-
toritatem doctrinalem S. Thomae, cuius doctrinam philosophico-theolo-
gicam ceteris omnibus quae circumferuntur nedum extra, sed et intra
Ecclesiam, praefert, ac prae ceteris commendat. »

1

Natürlich ist diese « Kanonisation » von Thomas so zu verstehen, wie
sie die Kirche selber verstanden haben will. Sie darf nicht zu wörtlich, zu
literal auf seine Schriften angewandt und noch weniger im Sinne einer
« Irrtumslosigkeit » ausgedeutet werden. Die philosophisch-theologische Arbeit
und Diskussion soll durch die Empfehlung von Thomas Leben und Richtung
erhalten. So kann man gegenüber gewissen Übertreibungen — menschlich
gesprochen —- von Glück reden, daß verschiedene Stellen in seinem Werk
zeitlich sosehr bedingt sind. Und dies gilt nicht nur von physiko-philo-
sophischen Thesen. Auch vom Standpunkt der modernen Dogmenentwicklung

aus ergeben sich Probleme, die auf jeden Fall nicht mit kindlichem
Konkordismus aus dem Weg zu räumen sind. Nehmen wir diese « weniger
lichten » Punkte ruhig hin. Sie zeigen auf der einen Seite gerade die Größe
von Thomas, wenn trotzdem noch soviel übrig bleibt, daß die Kirche seine
Lehre auch heute noch in ihrer Ganzheit ohne Bedenken bestätigt. Auf der
anderen wird von hier aus nur die Beschränktheit jeder menschlichen Autorität,

selbst wenn sie von der Kirche bekräftigt wird, sichtbar. Thomas drückt
dies selber mit den bekannten Worten aus : — « doctrina catholicorum Doc-
torum ab Ecclesia auctoritatem habet : unde magis standum est auctoritati
Ecclesiae quam auctoritati vel Augustini vel Hieronymi vel cuiuscumque
Doctoris. »

2

Das worauf die kirchliche Bestätigung sich erstreckt, was infolgedessen
einen gewissen bindenden Charakter hat, möchten wir in enger Anlehnung
an Ramirez nach folgenden Gesichtspunkten bestimmen. — Auf der einen
Seite kann es sich nicht nur um die Methode handeln, als ob in Thomas
nur die Scholastik hervorgehoben würde3. Die ganze Frage dreht sich
objektiv um die Bestätigung einer Lehre. — Auf der anderen Seite darf
diese Lehre nicht so verallgemeinert werden, daß sie nichts anderes mehr
ist, als die Summe jener Wahrheiten, in denen alle christlich philosophischen
Denker übereinstimmen 4. Es handelt sich bei der Lehrautorität von Thomas
ausdrücklich um die Bestätigung einer ihm eigenen gedanklichen Synthese
(« doctrina propria S. Thomae »). — Innerhalb dieser Eigenlehre — die
natürlich nicht als willkürliches Gebilde, sondern als Ausdruck der menschlichen,

vom Glauben erleuchteten Vernunft zu verstehen ist — sind folgende
Unterscheidungen zu machen : Erstens sind die sekundären Lehren, besonders

physiktheoretischer Natur, vielfach rein hypothetischen Charakters,
auszuschließen. Hier geht es um völlig zeitbedingte Elemente 6. — Zweitens

1 RamIrez 1. c. 163.
2 II-II, q. 10, a. 12. — Vgl. q. 11, a. 2, ad 3.
3 Vgl. Ramirez 1. c. 140 ff.
1 Vgl. 1. c. 125 ff., wo darauf hingewiesen wird, daß diese « praeambula fidei »

meistens definiert, also nicht nur richtunggebend, sondern absolut bindend sind.
5 Vgl. 1. c. 128 f.



Non <i tutura » — tuto tutius 433

haben auch die feinen und feinsten Distinktionen und entfernteren
Schlußfolgerungen nicht bindenden Charakter h — Das, worauf es schlußendlich
ankommt, steht in der Mitte. Es sind die bekannten « principia et pronun-
tiata maiora ». Sie liegen vorwiegend auf metaphysisch-theologischer Ebene 2.

Hinzu kommen ferner die grundlegenden Lehren aus Psychologie und
Ethik des Naturrechtes. — Ferner ist immer wieder zu betonen, daß es

hier nicht um tote Buchstaben geht, nicht um den Wortlaut von Thomas,
sondern um die echt thomistische Lehre, die Leben enthält und weiter
befruchtend wirken soll, für uns und für die Zukunft

Zum Schluß sei noch kurz auf folgende Punkte des von manchen als
ungelegen empfundenen Buches von Ramirez hingewiesen. Im Vorwort
wird, um Mißverständnissen vorzubeugen, der Begriff der Lehrautorität mit
den wichtigsten Unterscheidungen erläutert3. Den Ausführungen über die
äußere, kanonische Autorität wird ein besonderes Kapitel über die innere,
wissenschaftliche Zuständigkeit vorangestellt. Dieses Vorgehen ist sicher
zu beachten. Die äußere Bestätigung der Kirche ist nicht vom inneren Wert
des Werkes und vom « vigor mentalis » des Verfassers zu trennen.

Darauf folgt die systematisch geordnete Textsammlung der wichtigsten
Dokumente. Was uns aber besonders interessiert, ist die Beurteilung dieser
Akten. Auch hier folgt man eng den amtlichen Äußerungen, denn die Lehre
von Thomas wurde nicht nur bestätigt, die Kirche hat auch selber, wenigstens

bis zu einem gewissen Grad, eine authentische Erklärung des Sinnes
und der Tragweite dieser Bestätigung gegeben. Wir fassen kurz die « in
Schranken zu haltenden maximalistischen Irrtümer » zusammen. Es wäre
übertrieben : 1. Thomas als einzigen Lehrer der Kirche hinzustellen, als
ob seine Lehrautorität den Wert und das Ansehen anderer Lehrer schmälern
würde ; 2. wenn man alle und sämtliche Elemente seiner Synthese als in
gleichem Maße von der Kirche sanktioniert betrachten würde; 3. wenn man
selbst die « principia » und « pronuntiata maiora » als zum Annehmen oder
Glauben im strengen Sinne erklären würde ; 4. wenn man die Lehre von
Thomas zu einem geschlossenen System machen würde, das weiter nicht
fortgesetzt oder fortgebildet werden könnte. — Was die « in Schranken zu
haltenden minimalistischen Irrtümer» und den richtigen Mittelweg betrifft,
so überlassen wir die entsprechenden Ausführungen dem persönlichen Eifer
des Lesers.

1 Vgl. 1. c. 129 f.
2 Ramïrez 1. c. 130 : « Quod denique spectat principia et pronuntiata maiora

totumque corpus doctrinale indolis praesertim metaphysicae — ac dein theolo-
gicae — super eis structum, aliter omnino iudicandum est. De hoc enim complexu
doctrinali valent maxime encomia etc. ...»

3 L. c. 10-11.

28


	Non "tutum" - tuto tutius?

