Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 4

Artikel: Neue Wunder : wer hat das Recht, ein neues ausserordentliches
Geschehen als Wunder zu bezeichnen?

Autor: Henze, Clemens M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Wunder

Wer hat das Recht, ein neues aullerordentliches Geschehen
als Wunder zu bezeichnen ?

VoNn CLEMENS M. HENZE C. Ss. R.

Zur Zeit Christi und der Apostel hitte man sich iiber eine solche
Frage hochst wahrscheinlich « gewundert ». Die damaligen Menschen
urteilten einfach nach dem gesunden Menschenverstand. Aus diesem
Geiste heraus sagte der Blindgeborene, nachdem er von Jesus geheilt
worden : « Solange die Welt steht, hat man noch nicht gehért, daB
jemand einem Blindgeborenen die Augen gedfinet hat » (Joh. 9, 32). An
mir aber ist es geschehen durch einen mir unbekannten Mann. Folglich
ist das ein von Gott Gesandter, dem der Allmichtige seine Macht zur
Verfiigung stellt. .

Ahnlichen Gedankengingen begegnet man immer wieder, wenn man
die Berichte der vier Evangelisten iiber die Wunder Christi liest. Nir-
gendwo die leiseste Andeutung, dem gewdohnlichen Israeliten stehe es
nicht zu, iiber den Wundercharakter eines ungewohnlichen Geschehens
zu urteilen ; das sei vielmehr Sache der geistlichen Obrigkeit, etwa des
Sanhedrins (Synedriums).

In der Apostelgeschichte finden wir nach Christi Himmelfahrt die-
selbe Geisteshaltung. Man braucht nur dort im 3. u. 4. Kapitel den
Bericht des hl. Lukas iiber die durch den hl. Petrus erfolgte Heilung
des lahmen Mannes am Schonen Tor des Tempels zu lesen. Ohne wei-
teres ist es allen klar, dem gewdhnlichen Mann aus dem Volke wie den
Hohenpriestern Annas, Kaiphas, Johanne und Alexander und den
tibrigen Synedristen, daB es ein Wunder ist, wenn ein Erwachsener, der
seit seiner Geburt nie hat gehen kénnen, auf einmal gehen und vor
lauter Freude tanzen und springen kann, nachdem jemand ihm ein
einziges Machtwort gesagt hat : « Im Namen Jesu Christi von Nazareth
stehe auf und geh’ umher » (Apg. 3, 6) ! Damals sprach man noch nicht,



412 Neue Wunder

wie heutzutage, von « Nervenschock » ; aber auch wir Modernen wissen,
daB ein solcher Schock eine entsprechende aufpeitschende Situation ver-
langt und einem, der nie einen Schritt gemacht hat, unméglich in einem
Augenblick die Fihigkeit, zu gehen, ja zu springen mitteilen kann.

Abgesehen von der Bibel ist an Wunderberichten, sei es bei christ-
lichen, sei es bei nichtchristlichen Schriftstellern, kein Mangel. Von den
ersteren sind wohl am bekanntesten die « Dialoge » des hl. Papstes Gregor
des GroBlen (1 604). Wir modernen Menschen wundern uns, daB er keine
hoheren Anforderungen stellt, um die Tatsdchlichkeit eines Wunders
behaupten zu kénnen. Das Zeugnis eines einzigen Menschen, den er fiir
glaubwiirdig hilt, geniigt ihm. Von einer Untersuchung durch den Di6-
zesanbischof oder dhnlichen Garantien ist keine Spur vorhanden.

Einen dhnlichen Standpunkt vertritt noch im 18. Jahrhundert der
hl. Kirchenlehrer Alfons von Liguori. In seinen « Herrlichkeiten Mariens »
(1750) bringt er nicht bloB einen lingeren Wunderbericht am Schluf3
eines jeden Abschnittes, sondern bietet auch im zweiten Teile eine Samm-
lung von 89 kiirzeren « Beispielen» (fehlt voéllig in einigen deutschen
Ausgaben !), denen er folgende grundsitzliche Bemerkungen voraus-
schickt : « Einige ‘vorurteilslose’ Geister rithmen sich, daB sie an keine
andern Wunder glauben als nur an jene, die in der Heiligen Schrift
aufgezeichnet sind ; die andern seien Mirchen und Fabeln fiir dumme
Weiber. Demgegeniiber ist es angebracht, einen Gedanken des gelehrten
und frommen P. Johannes Crasset zu wiederholen (im 2. Buche seines
Werkes iiber die wahre Andacht, 6. Abhandlung, 10. Ubung). Er sagt,
je geneigter die Guten seien, an Wunder zu glauben, um so eher seien
die Bésen bereit, sie zu verspotten ; und er fiigt bei : Wie es von Schwach-
sinnigkeit zeugt, wenn man ohne weiteres alles und jedes glaubt, so
ist das Leugnen von Wundern, die von ernsten und frommen Menschen
bezeugt werden, entweder ein Zeichen mangelnden Glaubens, als ob so
etwas fiir Gott unmadglich sei, oder ein Zeichen von Verwegenheit, inso-
fern man solchen Schriftstellern den Glauben verweigert » 1.

Der hl. Kirchenlehrer des 18. Jahrhunderts erwidhnt hier gar nicht
die groBe allgemeine Kirchenversammlung des 16. Jahrhunderts, das
Trienter Konzil, das wenigstens inbezug auf die Anerkennung von neuen
Wundern eine ganz neue Lage geschaffen hatte. In seinem griéBeren
Werke von 1769 iiber die Lehrentscheidungen des Tridentinums, betitelt
« Opera dommatica contro gli Evetici pretesi Riformati», werden aus der

1 S. Arronso, Le glorie di Maria, Parte II, n. V. Neue krit. Ausg., Rom
1937, S. 359.



Neue Wunder 413

SchluBsitzung (XXV.) fiinf Gegenstinde besprochen: 1. Fegfeuer,
2. Heiligenverehrung, 3. Gebet zu den Heiligen, 4. Reliquienverehrung,
5. Bilderverehrung ; aber der kurze Abschnitt jener SchluBsitzung iiber
neue Wunder wird beiseite gelassen.

Dasselbe kann man {ibrigens sogar im offiziellen Text der Konzils-
dekrete beobachten, insofern auch hier bei der 25. Sitzung in den Uber-
schriften die Wunder gar nicht genannt werden, sondern nur zuerst :
« Doctrina de Purgatorio» und dann: « De invocatione, veneratione
et reliquiis sanctorum et sacris imaginibus ».

Gegen Ende des Jahres 1563 dringten die meisten Konzilsteilneh-
mer auf ein baldiges Ende der Kirchenversammlung. Die noch aus-
stehenden Gegenstinde, wie die fiinf oben genannten, hitte man nach
dem Wunsche des Kardinallegaten Morone einfach dem Heiligen Stuhl
zur Erledigung iiberweisen sollen, aber der franzosische Kardinal Guise
erreichte, daB das Konzil noch selber dazu Stellung nahm, zwar nicht
in der bisherigen, bei der Lehre iiber die Rechtfertigung und die Sakra-
mente beobachteten Form, ndmlich durch ausfiihrliche dogmatische
Dekrete und eine Reihe von Anathematismen, sondern « per via di
compendiosa riforma » 1.

Fir die rasche Erledigung der noch ausstehenden Fragepunkte
konnte Kardinal Guise ein Gutachten der Theologen der Sorbonne vom
11. Februar 1562 vorlegen, das allgemein gefiel und teilweise vom Konzil
ibernommen wurde, wie eine aufmerksame Vergleichung beider Texte
zeigt .

Uns interessiert hier die von den Wundern handelnde Stelle gegen
SchluB des am 3. Dezember 1563 verkiindigten Dekretes. Zundchst aber
unterbreiten wir dem Urteil des Lesers die letzten Sitze jenes Gut-
achtens der franzosischen Theologen :

Providendum est etiam, ne cui privato liceat ullam exigere aut exi-
gendum [exigendam] curare imaginem absque authoritate episcopi ;

neque ulla admittantur mivacula, nisi quorum legitime facta fuerit
fides, et quae non fuerint approbata ab episcopo.

Prohibeatur etiam aufferre et frangere imagines, propterea quod
id valde adversetur honori Dei et eius Sanctorum et religioni chri-
stianae magnum offerat detrimentum.

! Vgl. H. JEpIN, Entstehung und Tragweite des Trienter Dekrets iiber die
Bilderverehrung, in Theol. Quartalschr. (Tiibingen) 1935, S. 411,

? Arch. Vat., Concilio 41 (frither n. 3229, p. 283), zuerst verdffentlicht von
Raynoldus in seinen Annales ecclesiastici a. 1561, n. 96 ; vgl. JEDIN a.a.O.,
S. 169, 181, 186.



414 Neue Wunder

Es folgt nun der authentische Text der letzten Sitze jenes Konzils-
dekrets.

Haec ut fidelius observentur, statuit sancta synodus nemini licere,
ullo in loco vel ecclesia, etiam quomodolibet exempta, ullam ponere
vel ponendam curare imaginem, nisi ab episcopo approbata fuerit.

Nulla etiam admittenda esse nova mivacula, nec novas reliquias
recipiendas, nisi eodem vecognoscente et approbante episcopo. Qui
simulatque de his aliquid compertum habuerit, adhibitis in consilium
theologis et aliis piis viris, ea faciat, quae veritati et pietati consen-
tanea tudicaverit. Quodsi aliquis dubius aut difficilis abusus sit ex-
stirpandus, vel omnino aliqua de his rebus gravior quaestio incidat :
episcopus, antequam controversiam dirimat, metropolitani et com-
provincialium episcoporum in concilio provinciali sententiam ex-
spectet, ita tamen, ut nihil inconsulto Sm° Romano Pontifice novum
aut in ecclesia hactenus inusitatum decernatuy .

Was ergibt nun eine aufmerksame Vergleichung beider Texte, so-
weit Wunder in Frage kommen ?

1. In keinem der beiden Texte ist ersichtlich, weshalb eigentlich
in diesem Zusammenhange plotzlich die Priifung der Wunder verlangt
wird. Die Theologen, die im Auftrage der Pariser Universitit fiir die
Zusammenkunft im Koniglichen Schlosse von Saint Germain am 11, Febr.
1562 ein Gutachten auszuarbeiten hatten, sollten sich iiber die katho-
lische Bilderverehrung aussprechen ; denn diese wurde von den Neu-
glaubigen Karlstadt, Zwingli und Calvin scharf bekampft, und mancher
Bildersturm war schon so entfesselt worden. Von einer ausdriicklichen
Bekdampfung aller Wunderberichte ist, uns wenigstens, nichts bekannt ;
aber jener Wunder-Passus legt doch so etwas nahe.

2. Die Theologen der Sorbonne unterscheiden nicht zwischen alten
und neuen Wunderberichten, sondern verlangen ganz allgemein : Nur
rechtmiBig untersuchte und (ausdriicklich) vom Dibzesanbischof gut-
geheiBene Wunder sind zugelassen. Worauf bezieht sich diese Zulassung ?
Auf die Predigt und die Ausiibung des kirchlichen Lehramts ? Das ist
wohl das Nichstliegende, aber vielleicht wird die Forderung auch fiir
jedwede Publikation erhoben. -

Das Tridentinum hingegen beschrinkt sich auf neue Wunder. Und
da das lange Dekret mit den Worten beginnt : « Mandat sancta synodus
omnibus episcopis et ceferis docendi munus curamque sustinentibus . . . »,
so wird es wohl auch bei diesen « neuen Wundern » an erster Stelle an
die Prediger gedacht haben. Falls aber ein « neues Wunder » darauf ab-

! Concilium Tridentinum (GroBe Ausgabe der Gorresgesellschaft), IX, 1078 f.



Neue Wunder 415

zielt, eine neue offentliche Kultstitte zu begriinden (man denke nur
an Lourdes und Fatima), dann ist eine vorhergehende Priifung durch
den Didzesanbischof eine Selbstverstindlichkeit.

3. DaB die franzosischen Theologen nur vom zustindigen Bischof,
nicht aber vom Heiligen Stuhl bei der Wunderpriifung reden, kann nicht
wundernehmen ; war doch schon seit den Tagen Philipps des Schénen
in ihren Reihen viel von jenem Geiste zu spiiren, den man spéter als
Gallicanismus zu bezeichnen pflegte. Ob ihr Gutachten von 1562 zum
ersten Male im Laufe der Kirchengeschichte die urspriingliche « Freiheit
der Kinder Gottes» in der Beurteilung von Wundern beschrinkt, ent-
zieht sich unserer Kenntnis.

Von hoher Weisheit zeugen die ndheren Bestimmungen des Konzils,
die in dem Theologengutachten weiter keine Vorlage haben.

a) Der Bischof soll bei der Priifung neuer Wunder (und neuer Reli-
quien) den Rat theologisch gebildeter und frommer Minner einholen.

b) Kommt er so selber nicht zur Klarheit oder handelt es sich um
eine wichtige und schwierige Sache, so bringe er die Frage vor den Metro-
politen und eine etwaige Versammlung aller Bischéfe der Kirchenprovinz.

¢) Auch diese sollen, wenn es sich um etwas ganz Neues handelt,
keine Entscheidung treffen, ohne den Papst befragt zu haben.

So kommt also auch hier jene allgemeine Tendenz des Tridentinums,
sowohl die bischéfliche als die pdpstliche Autoritdt zu stirken, schén
zum Ausdruck.

Jenes Dekret « Mandat sancta synodus» hat sicherlich im allge-
meinen nicht rein disziplindiren Charakter, sondern Denzinger hat ihm
mit Recht nicht weniger als fiinf Nummern seines dogmatischen Enchi-
ridions (984-988) entlehnt. Aber den kurzen Abschnitt {iber die Wunder
sucht man dort vergebens, denn er ist ohne Zweifel rein disziplinar.

Welche Wirkungen hat er nun im Laufe der folgenden vier Jahr-
hunderte gezeitigt ? Diese Frage ist nicht leicht zu beantworten. Uns
ist kein Buch bekannt, wo sie behandelt wiirde, und was im besonderen
das deutsche Sprachgebiet betrifft, so kennen wir keinen Fall, wo ein
Di6zesanbischof oder ein Provinzialkonzil ein Wunder positiv gut-
geheiBen hitte. Das negative Urteil iiber die Heroldsbacher angeblichen
neuen Wunder ist allbekannt.

Im Februar 1813 erfuhr man in dem westfélischen Stiadtchen Diil-
men von einem « neuen Wunder » : die durch Aufhebung ihres Klosters
in die Welt zuriickgestoBene 38jdhrige Augustinernonne Anna Kath.
Emmerich habe an den Hinden und Fiilen und in der rechten Seite



416 Neue Wunder

die fiinf Wundmale, die Stigmata. Am 25. Mirz berichtete der Orts-
geistliche Dechant Rensing dariiber an seinen Vorgesetzten, General-
vikar Klemens August v. Droste-Vischering in Miinster !. Schon drei
Tage spiter kam dieser ganz unangemeldet, aber fiir die Stigmatisierte
nicht unerwartet, mit zwei Begleitern zur ersten Untersuchung nach
Diilmen. Ob er sich durch das Tridentinum dazu verpflichtet hielt, wird
uns nirgendwo verraten.

So begann also die langwierige (28. Mdrz - 30. Juni 1813) und fiir die
Dienerin Gottes mit so viel Widerwirtigkeiten und Leiden verbundene
kirchliche Untersuchung der Stigmata, der Nahrungslosigkeit und der
andern « Wunder », aber — wie sonderbar | — zu einem klaren Dekret
der Diozesanbehorde ist es nie gekommen, weder positiv noch negativ.
Die Behorde ist also mit dem Fall Emmerich « nicht fertig geworden » 2.

Wie so ganz anders die Bischofe Siziliens in unsern Tagen ! Ein
aus Kunstmasse hergestelltes Brustbild der Gottesmutter in halberha-
bener Arbeit in einer Privatwohnung zu Syrakus vergieBt an den drei
letzten Tagen des August und am 1. September 1953 echte menschliche
Trinen. Die Tatsache wird alsbald griindlich untersucht, und bereits
am 14. Dezember des gleichen Jahres findet nicht bloB der zustindige
Erzbischof Baranzini von Syrakus, sondern auch der vornehmste Kir-
chenfiirst der Insel, Kardinal Ruffini, Erzbischof von Palermo, und der
gesamte Episkopat Siziliens den Mut, sich positiv fiir dies neue Wunder
einzusetzen.

Fir die Untersuchung der in Lowrdes ziemlich hidufigen Wunder-
heilungen besteht seit 1884 dort ein eigenes drztliches Bureau, das jedem,
auch dem ungldubigsten Arzte Zutritt gewdhrt. Diesem « Bureau Médical»
ist in neuester Zeit noch ein « Bureau d’Etudes Scientifiques» ange-
schlossen. Beide wollen aber nur als « periti» im Sinne des can. 2118
des kirchlichen Gesetzbuches gelten und vermeiden es, das Wort
« Wunder » auszusprechen. Seit 1947 ist dann die Sache fiir Frankreich
folgendermaBen geordnet.

Das édrztliche Bureau begniigt sich nie mit einer einmaligen Unter-
suchung, vielmehr mull die angeblich wunderbar geheilte Person sich
nach Jahresfrist einer neuen Untersuchung stellen. Haben beide Unter-
suchungen ein positives Ergebnis, so werden die Akten an den aus her-

! Miinster war seit 1801 ohne Bischof. Die am 14. April 1813 durch den
gewalttitigen Napoleon erfolgte Ernennung des Freiherrn v. Spiegel war ungiiltig.

? Vgl. Leben der Dienerin Gottes von P. Hermann Josef SELLER OESA,
Wiirzburg 1940, S. 164-189.



Neue Wunder 417

vorragenden Fachleuten bestehenden drztlichen Nationalausschufl
(Comité Médical National) weitergeleitet. Von dort geht der Aktenband
an den zustdndigen Di6zesanbischof, der seinerseits, bevor er das Wunder-
dekret verdfientlicht, vorher das Urteil einer eigens fiir den Fall er-
nannten Kommission von fihigen Geistlichen einholt.

Nach diesem umstindlichen Verfahren wurde z. B. die bereits am
31. August 1938 in Lourdes erfolgte Heilung des vierjihrigen Francis
Pascal endlich am 31. Mai 1949 von Erzbischof De Provenchéres von
Aix als echtes Wunder anerkannt !, ebenso im Januar 1951 vom Erz-
bischof von Rennes Kardinal Roques die am 18. Okt. 1948 geschehene
Heilung der 34jdhrigen Jeanne Fretel 2.

%k

Jene Stelle des Tridentinums iiber « neue Wunder » wirft noch ver-
schiedene Fragen auf.

1. Hat dies Disziplinardekret iiberhaupt noch verpflichtende Kraft ?
Man darf das fiiglich bezweifeln, ja mit gutem Grunde verneinen ; ist
es doch u. W. niemals spiter wieder eingeschirft worden und hat in
das neue kirchliche Gesetzbuch des Jahres 1917 (bzw. 1918) keine Auf-
nahme gefunden.

2. Angenommen, dall dieser Abschnitt des Dekretes « Mandat
sancta synodus» noch volle Rechtskraft besitzt, wiren die Bischofe
dann verpflichiet, jedes « neue Wunder », von dem sie Kenntnis erhalten,
zu untersuchen und dariiber eine Entscheidung zu veréffentlichen ? Der
Wortlaut scheint dies tatsichlich zu verlangen ; denn dort heiit es ja :
« Sobald der Bischof etwas von diesen (neuen Wundern und neuen Reli-
quien) erfihrt, soll er sich mit Theologen und andern frommen Midnnern
beraten und dann das tun, was nach seinem Urteile Wahrheit und Fréom-
migkeit verlangen ». Aber damit wiirde den Ortsordinarien doch eine
sehr groBe Last aufgebiirdet, und die Praxis vieler Jahrhunderte scheint
eine solche Exegese zu verwerfen. Nehmen wir ein konkretes Beispiel.
Es wird berichtet, in der Didzese des Heiligen Vaters selbst sei am
12. April 1947 in einer Tuffgrotte bei Tre Fontane, dem Ort des Marty-
riums des hl. Paulus in der Nihe von Rom, ein neues groBes Wunder
geschehen : die Gottesmutter sei dem zum Protestantismus abgefallenen

1 Ausfithrlich behandelt bei F. LEURET et H. BoN, Les guérisons miraculeuses
modernes, Paris 1950, S. 143-161.

? « Bulletin de 1’Association Médicale Internationale de Lourdes » vom 1. April
1951, S. 3-11.

27



418 Neue Wunder

Bruno Cornacchiola und seinen drei Kindern erschienen und habe ihn
fiir den katholischen Glauben sofort zuriickgewonnen ; im AnschluB
daran seien seitdem zahlreiche Wunderheilungen geschehen, meistens
unter Anwendung der « Siindenerde» jener Grotte. Indes weder der
Papst als Bischof von Rom noch sein Kardinalvikar hat bisher zu diesen
«neuen Wundern » 6ffentlich Stellung genommen, sei es im positiven
oder im negativen Sinne, obwohl man meinen sollte, eine Zeitspanne
von sieben Jahren hitte dazu wohl ausgereicht.

3. Welches wire der verpflichtende Sinn jener andern Worte des
bewuBten Dekrets : « Keine neuen Wunder und keine neuen Reliquien
diirfen angenommen werden, wenn sie nicht vom (Ditzesan)bischof
gepriift und gutgeheiBen sind » ? Wire damit auch jede private Annahme
untersagt ? Schon daB « neue Wunder » und « neue Reliquien » ganz auf
die gleiche Stufe gestellt werden, gibt zu denken. Bei Reliquien denkt
man doch offenbar an dffentliche Verehrung. Wer z. B. privatim glaubt,
Pius XII. sei ein lebender Heiliger und nun ein weiBes Tonsurkdppchen,
das dieser einmal getragen, als eine « neue Reliquie » daheim in Ehren
hilt, wird sich doch gewil nicht gegen jenes Dekret des Tridentinums
verfehlen.

Entsprechend glauben wir, die « Annahme neuer Wunder » beziehe
sich auf ihre Verwendung in Predigt und Katechese. Wem sein gesunder
Menschenverstand sagt : Hier hat offenbar Gott- eingegriffen und ein
Wunder gewirkt, der mag das fiir sich getrost annehmen und dafiir
den Allmichtigen preisen.

Aber darf er seine personliche Auffassung auch dffentlich vertreten,
miindlich und schriftlich ?

Gegen ein miindliches Eintreten fiir dies neue Wunder, auBerhalb
der Ausiibung des kirchlichen Lehramts, ist wohl kaum etwas einzu-
wenden ; natiirlich immer unter dem Vorbehalt, da man seine Privat-
meinung vollig einer etwaigen spiteren Entscheidung der kirchlichen
Obrigkeit unterordnet.

Will man aber auch durch das gedruckte Wort fiir ein neues Wunder
eintreten, dann ist can. 1399, 5° des CIC zu beachten, wonach « Biicher
und Biichlein, die neue Wunder erzihlen, als rechtlich verbotene Schriften
gelten, falls bei ihrer Verdffentlichung die kirchlichen Vorschriften nicht
beachtet wurden ».

Dies Verbot braucht man aber wohl nicht auch auf Zeitungsartikel
auszudehnen, trotz can. 1384 § 2, wonach das in diesem Titel von Bii-
chern Gesagte auch von Zeitungs- und Zeitschriftenartikeln gilt, « falls



Neue Wunder 419

nicht das Gegenteil feststeht ». Wohl mit Absicht ist in can. 1399, 50
zuerst von «libri» und dann von «libri et libelli », nicht aber von
«articuli ephemeridum » die Rede. Tatsichlich haben, mit Ausnahme
der Vatikanzeitung « L’Osservatore Romano », italienische Zeitungen,
auch katholische, schon vor der GutheiBung des Wunders von Syrakus
dariiber fast ungezihlte Artikel verdffentlicht. Und wie viele Zeitungs-
artikel sind schon iiber Tre Fontane und Padre Pio erschienen !

Ja, unter den Augen des HI. Offiziums in Rom werden sogar seit
Jahren ganze Broschiiren ohne kirchliches Imprimatur {iber die angeb-
liche Erscheinung von Tre Fontane und die damit zusammenhingenden
Wunderheilungen ungestort verbreitet.

Indes mag es sein, daB jene Klausel des can. 1399, 50 « non servatis
canonum praescriptionibus » hier iiberhaupt nicht zutrifft. Die offenbar
treukatholischen Verfasser jener Broschiiren, wie der edle Giulio Locca-
telli, haben vielleicht das Imprimatur erbeten und es nur auf mindlichem
Wege erhalten. Auf jeden Fall sind jene Schriften bisher nicht wegen
des fehlenden « Imprimatur » indiziert worden, wie es z. B. am 18. Juni
1934 mit drei Biichern iiber die angeblichen Erscheinungen und Offen-
barungen von Ezquioga in Spanien unter ausdriicklicher Berufung auf
can. 1399 n. 5 geschah .

Im alphabetischen Inhaltsverzeichnis des kirchl. Gesetzbuches wer-
den unter dem Stichwort « Miracula » nur jene canones angefiihrt, die
sich auf die fiir Selig- und Heiligsprechungen verlangten Wunder beziehen
und von denen Prof. H. Straubinger im Lexikon fiir Theologie und
Kirche X, 984 schreibt, die so festgestellten Wunder besédBen eine Glaub-
wiirdigkeit, wie sie unter Menschen kaum gréBer sein kénne. Aber wir
lassen diese Wunder hier beiseite ; denn um sie kiimmern sich nicht
die Di6zesanbischife, sondern die Postulatoren und die Ritenkongrega-
tion, und das Dekret des Tridentinums iiber « neue Wunder » hat sie
sicherlich nicht im Auge.

Wir sind uns bewuBt, hier Fragen angeschnitten zu haben, iiber
die man vergeblich in unseren theologischen Handbiichern und Nach-
schlagewerken Aufklirung sucht. Falls andere sich gleichfalls zu diesen
Fragen duBern wollten, so wire das sehr zu begriilen 2

1 AAS 26 (1934), 433.

? Fiir unsere Gegenwart behandelte der Schotte Bruce MARSHALL das Wunder-
problem mit kdstlichem Humor und doch nicht ohne tiefe Weisheit und Kennt-
nis des modernen Menschen in seiner bekannten Erzihlung « Father Malachy’s

Miracle » (Das Wunder des Malachias), deutsch im Jakob-Hegner-Verlag, Olten -
Koln, bzw. in der Fischer Biicherei, Frankfurt M. - Hamburg 1953,



	Neue Wunder : wer hat das Recht, ein neues ausserordentliches Geschehen als Wunder zu bezeichnen?

