
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 4

Artikel: Neue Wunder : wer hat das Recht, ein neues ausserordentliches
Geschehen als Wunder zu bezeichnen?

Autor: Henze, Clemens M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wunder
Wer hat das Recht, ein neues außerordentliches Geschehen

als Wunder zu bezeichnen

Von Clemens M. Henze C. Ss. R.

Zur Zeit Christi und der Apostel hätte man sich über eine solche

Frage höchst wahrscheinlich « gewundert ». Die damaligen Menschen

urteilten einfach nach dem gesunden Menschenverstand. Aus diesem

Geiste heraus sagte der Blindgeborene, nachdem er von Jesus geheilt
worden : « Solange die Welt steht, hat man noch nicht gehört, daß

jemand einem Blindgeborenen die Augen geöffnet hat » (Joh. 9, 32). An
mir aber ist es geschehen durch einen mir unbekannten Mann. Folglich
ist das ein von Gott Gesandter, dem der Allmächtige seine Macht zur
Verfügung stellt.

Ähnlichen Gedankengängen begegnet man immer wieder, wenn man
die Berichte der vier Evangelisten über die Wunder Christi liest.
Nirgendwo die leiseste Andeutung, dem gewöhnlichen Israeliten stehe es

nicht zu, über den Wundercharakter eines ungewöhnlichen Geschehens

zu urteilen ; das sei vielmehr Sache der geistlichen Obrigkeit, etwa des

Sanhédrins (Synedriums).
In der Apostelgeschichte finden wir nach Christi Himmelfahrt

dieselbe Geisteshaltung. Man braucht nur dort im 3. u. 4. Kapitel den

Bericht des hl. Lukas über die durch den hl. Petrus erfolgte Heilung
des lahmen Mannes am Schönen Tor des Tempels zu lesen. Ohne
weiteres ist es allen klar, dem gewöhnlichen Mann aus dem Volke wie den

Hohenpriestern Annas, Kaiphas, Johanne und Alexander und den

übrigen Synedristen, daß es ein Wunder ist, wenn ein Erwachsener, der

seit seiner Geburt nie hat gehen können, auf einmal gehen und vor
lauter Freude tanzen und springen kann, nachdem jemand ihm ein

einziges Machtwort gesagt hat : « Im Namen Jesu Christi von Nazareth
stehe auf und geh' umher » (Apg. 3, 6) Damals sprach man noch nicht,



412 Neue Wunder

wie heutzutage, von « Nervenschock » ; aber auch wir Modernen wissen,
daß ein solcher Schock eine entsprechende aufpeitschende Situation
verlangt und einem, der nie einen Schritt gemacht hat, unmöglich in einem

Augenblick die Fähigkeit, zu gehen, ja zu springen mitteilen kann.

Abgesehen von der Bibel ist an Wunderberichten, sei es bei
christlichen, sei es bei nichtchristlichen Schriftstellern, kein Mangel. Von den

ersteren sind wohl am bekanntesten die « Dialoge » des hl. Papstes Gregor
des Großen (f 604). Wir modernen Menschen wundern uns, daß er keine

höheren Anforderungen stellt, um die Tatsächlichkeit eines Wunders

behaupten zu können. Das Zeugnis eines einzigen Menschen, den er für
glaubwürdig hält, genügt ihm. Von einer Untersuchung durch den Diö-
zesanbischof oder ähnlichen Garantien ist keine Spur vorhanden.

Einen ähnlichen Standpunkt vertritt noch im 18. Jahrhundert der
hl. Kirchenlehrer Alfons von Liguori. In seinen « Herrlichkeiten Mariens »

(1750) bringt er nicht bloß einen längeren Wunderbericht am Schluß

eines jeden Abschnittes, sondern bietet auch im zweiten Teile eine Sammlung

von 89 kürzeren « Beispielen » (fehlt völlig in einigen deutschen

Ausgaben denen er folgende grundsätzliche Bemerkungen vorausschickt

: « Einige 'vorurteilslose' Geister rühmen sich, daß sie an keine
andern Wunder glauben als nur an jene, die in der Heiligen Schrift
aufgezeichnet sind ; die andern seien Märchen und Fabeln für dumme
Weiber. Demgegenüber ist es angebracht, einen Gedanken des gelehrten
und frommen P. Johannes Crasset zu wiederholen (im 2. Buche seines

Werkes über die wahre Andacht, 6. Abhandlung, 10. Übung). Er sagt,

je geneigter die Guten seien, an Wunder zu glauben, um so eher seien

die Bösen bereit, sie zu verspotten ; und er fügt bei : Wie es von
Schwachsinnigkeit zeugt, wenn man ohne weiteres alles und jedes glaubt, so

ist das Leugnen von Wundern, die von ernsten und frommen Menschen

bezeugt werden, entweder ein Zeichen mangelnden Glaubens, als ob so

etwas für Gott unmöglich sei, oder ein Zeichen von Verwegenheit, insofern

man solchen Schriftstellern den Glauben verweigert » h

Der hl. Kirchenlehrer des 18. Jahrhunderts erwähnt hier gar nicht
die große allgemeine Kirchenversammlung des 16. Jahrhunderts, das

Trienter Konzil, das wenigstens inbezug auf die Anerkennung von neuen
Wundern eine ganz neue Lage geschaffen hatte. In seinem größeren
Werke von 1769 über die Lehrentscheidungen des Tridentinums, betitelt
« Opera dommatica contro gli Eretici pretesi Riformati », werden aus der

1 S. Alfonso, Le glorie di Maria, Parte II, n. V. Neue krit. Ausg., Rom
1937, S. 359.



Neue Wunder 413

Schlußsitzung (XXV.) fünf Gegenstände besprochen : 1. Fegfeuer,
2. Heiligenverehrung, 3. Gebet zu den Heiligen, 4. Reliquienverehrung,
5. Bilderverehrung ; aber der kurze Abschnitt jener Schlußsitzung über
neue Wunder wird beiseite gelassen.

Dasselbe kann man übrigens sogar im offiziellen Text der Konzilsdekrete

beobachten, insofern auch hier bei der 25. Sitzung in den
Überschriften die Wunder gar nicht genannt werden, sondern nur zuerst :

<c Doctrina de Purgatorio » und dann : « De invocatione, veneratione
et reliquiis sanctorum et sacris imaginibus ».

Gegen Ende des Jahres 1563 drängten die meisten Konzilsteilnehmer

auf ein baldiges Ende der Kirchenversammlung. Die noch
ausstehenden Gegenstände, wie die fünf oben genannten, hätte man nach
dem Wunsche des Kardinallegaten Morone einfach dem Heiligen Stuhl
zur Erledigung überweisen sollen, aber der französische Kardinal Guise

erreichte, daß das Konzil noch selber dazu Stellung nahm, zwar nicht
in der bisherigen, bei der Lehre über die Rechtfertigung und die Sakramente

beobachteten Form, nämlich durch ausführliche dogmatische
Dekrete und eine Reihe von Anathematismen, sondern « per via di
compendiosa riforma » h

Für die rasche Erledigung der noch ausstehenden Fragepunkte
konnte Kardinal Guise ein Gutachten der Theologen der Sorbonne vom
11. Februar 1562 vorlegen, das allgemein gefiel und teilweise vom Konzil
übernommen wurde, wie eine aufmerksame Vergleichung beider Texte
zeigt2.

Uns interessiert hier die von den Wundern handelnde Stelle gegen
Schluß des am 3. Dezember 1563 verkündigten Dekretes. Zunächst aber

unterbreiten wir dem Urteil des Lesers die letzten Sätze jenes
Gutachtens der französischen Theologen :

Providendum est etiam, ne cui privato liceat ullam exigere aut exi-
gendum [exigendam] curare imaginent absque authoritate episcopi ;

neque ulla admittantur miracula, nisi quorum legitime facta fuerit
fides, et quae non füerint approbata ab episcopo.

Proliibeatur etiam aufferre et frangere imagines, propterea quod
id valde adversetur honori Dei et eius Sanctorum et religioni chri-
stianae magnum offerat detrimentum.

1 Vgl. H. Jedin, Entstehung und Tragweite des Trienter Dekrets über die
Bilderverehrung, in Theol. Quartalschr. (Tübingen) 1935, S. 411.

2 Arch. Vat., Concilio 41 (früher n. 3229, p. 283), zuerst veröffentlicht von
Raynoldus in seinen Annales ecclesiastici a. 1561, n. 96 ; vgl. Jedin a. a. O.,
S. 169, 181, 186.



414 Neue Wunder

Es folgt nun der authentische Text der letzten Sätze jenes Konzilsdekrets.

Haec ut fidelius observentur, statuit sancta synodus nemini licere,
ullo in loco vel ecclesia, etiam quomodolibet exempta, ullam ponere
vel ponendam curare imaginem, nisi ab episcopo approbata fuerit.

Nulla etiam admittenda esse nova miracula, nec novas reliquias
recipiendas, nisi eodem recognoscente et approbante episcopo. Qui
simulatque de his aliquid compertum habueril, adhibitis in consilium
theologis et aliis piis viris, ea faciat, quae veritati et pietati consen-
tanea iudicaverit. Quodsi aliquis dubius aut difßcilis abusus sit ex-

stirpandus, vel omnino aliqua de his rebus gravior quaestio incidat :

episcopus, antequam controversiam dirimat, metropolitani et com-

provincialium episcoporum in concilio provinciali sententiam ex-

spectet, ita tarnen, ut nihil inconsulto Smo Romano Pontifice novum
aut in ecclesia hactenus inusitatum decernatur h

Was ergibt nun eine aufmerksame Vergleichung beider Texte,
soweit Wunder in Frage kommen

1. In keinem der beiden Texte ist ersichtlich, weshalb eigentlich
in diesem Zusammenhange plötzlich die Prüfung der Wunder verlangt
wird. Die Theologen, die im Auftrage der Pariser Universität für die

Zusammenkunft im Königlichen Schlosse von Saint Germain am 11. Febr.
1562 ein Gutachten auszuarbeiten hatten, sollten sich über die katholische

Bilderverehrung aussprechen ; denn diese wurde von den

Neugläubigen Karlstadt, Zwingli und Calvin scharf bekämpft, und mancher
Bildersturm war schon so entfesselt worden. Von einer ausdrücklichen

Bekämpfung aller Wunderberichte ist, uns wenigstens, nichts bekannt ;

aber jener Wunder-Passus legt doch so etwas nahe.

2. Die Theologen der Sorbonne unterscheiden nicht zwischen alten
und neuen Wunderberichten, sondern verlangen ganz allgemein : Nur
rechtmäßig untersuchte und (ausdrücklich) vom Diözesanbischof
gutgeheißene Wunder sind zugelassen. Worauf bezieht sich diese Zulassung
Auf die Predigt und die Ausübung des kirchlichen Lehramts Das ist
wohl das Nächstliegende, aber vielleicht wird die Forderung auch für
jedwede Publikation erhoben.

Das Tridentinum hingegen beschränkt sich auf neue Wunder. Und
da das lange Dekret mit den Worten beginnt : « Mandat sancta synodus
omnibus episcopis et ceteris docendi munus curamque sustinentibus »,

so wird es wohl auch bei diesen « neuen Wundern » an erster Stelle an
die Prediger gedacht haben. Falls aber ein « neues Wunder » darauf ab-

1 Concilium Tridentinum (Große Ausgabe der Görresgesellschaft), IX, 1078 f.



Neue Wunder 415

zielt, eine neue öffentliche Kultstätte zu begründen (man denke nur
an Lourdes und Fatima), dann ist eine vorhergehende Prüfung durch
den Diözesanbischof eine Selbstverständlichkeit.

3. Daß die französischen Theologen nur vom zuständigen Bischof,
nicht aber vom Heiligen Stuhl bei der Wunderprüfung reden, kann nicht
wundernehmen ; war doch schon seit den Tagen Philipps des Schönen

in ihren Reihen viel von jenem Geiste zu spüren, den man später als

Gallicanismus zu bezeichnen pflegte. Ob ihr Gutachten von 1562 zum
ersten Male im Laufe der Kirchengeschichte die ursprüngliche « Freiheit
der Kinder Gottes » in der Beurteilung von Wundern beschränkt,
entzieht sich unserer Kenntnis.

Von hoher Weisheit zeugen die näheren Bestimmungen des Konzils,
die in dem Theologengutachten weiter keine Vorlage haben.

a) Der Bischof soll bei der Prüfung neuer Wunder (und neuer
Reliquien) den Rat theologisch gebildeter und frommer Männer einholen.

b) Kommt er so selber nicht zur Klarheit oder handelt es sich um
eine wichtige und schwierige Sache, so bringe er die Frage vor den

Metropoliten und eine etwaige Versammlung aller Bischöfe der Kirchenprovinz.
c) Auch diese sollen, wenn es sich um etwas ganz Neues handelt,

keine Entscheidung treffen, ohne den Papst befragt zu haben.

So kommt also auch hier jene allgemeine Tendenz des Tridentinums,
sowohl die bischöfliche als die päpstliche Autorität zu stärken, schön

zum Ausdruck.
Jenes Dekret « Mandat saneta synodus » hat sicherlich im

allgemeinen nicht rein disziplinären Charakter, sondern Denzinger hat ihm
mit Recht nicht weniger als fünf Nummern seines dogmatischen
Enchiridions (984-988) entlehnt. Aber den kurzen Abschnitt über die Wunder
sucht man dort vergebens, denn er ist ohne Zweifel rein disziplinär.

Welche Wirkungen hat er nun im Laufe der folgenden vier
Jahrhunderte gezeitigt Diese Frage ist nicht leicht zu beantworten. Uns
ist kein Buch bekannt, wo sie behandelt würde, und was im besonderen
das deutsche Sprachgebiet betrifft, so kennen wir keinen Fall, wo ein
Diözesanbischof oder ein Provinzialkonzil ein Wunder positiv
gutgeheißen hätte. Das negative Urteil über die Heroldsbacher angeblichen
neuen Wunder ist allbekannt.

Im Februar 1813 erfuhr man in dem westfälischen Städtchen Dülmen

von einem « neuen Wunder » : die durch Aufhebung ihres Klosters
in die Welt zurückgestoßene 38jährige Augustinernonne Anna Kath.
Emmerich habe an den Händen und Füßen und in der rechten Seite



416 Neue Wunder

die fünf Wundmale, die Stigmata. Am 25. März berichtete der

Ortsgeistliche Dechant Rensing darüber an seinen Vorgesetzten, Generalvikar

Klemens August v. Droste-Vischering in Münster1. Schon drei

Tage später kam dieser ganz unangemeldet, aber für die Stigmatisierte
nicht unerwartet, mit zwei Begleitern zur ersten Untersuchung nach

Dülmen. Ob er sich durch das Tridentinum dazu verpflichtet hielt, wird
uns nirgendwo verraten.

So begann also die langwierige (28. März - 30. Juni 1813) und für die

Dienerin Gottes mit so viel Widerwärtigkeiten und Leiden verbundene

kirchliche Untersuchung der Stigmata, der Nahrungslosigkeit und der
andern « Wunder », aber — wie sonderbar — zu einem klaren Dekret
der Diözesanbehörde ist es nie gekommen, weder positiv noch negativ.
Die Behörde ist also mit dem Fall Emmerich « nicht fertig geworden » 2.

Wie so ganz anders die Bischöfe Siziliens in unsern Tagen Ein
aus Kunstmasse hergestelltes Brustbild der Gottesmutter in halberhabener

Arbeit in einer Privatwohnung zu Syrakus vergießt an den drei
letzten Tagen des August und am 1. September 1953 echte menschliche

Tränen. Die Tatsache wird alsbald gründlich untersucht, und bereits

am 14. Dezember des gleichen Jahres findet nicht bloß der zuständige
Erzbischof Baranzini von Syrakus, sondern auch der vornehmste
Kirchenfürst der Insel, Kardinal Ruffini, Erzbischof von Palermo, und der

gesamte Episkopat Siziliens den Mut, sich positiv für dies neue Wunder
einzusetzen.

Für die Untersuchung der in Lourdes ziemlich häufigen
Wunderheilungen besteht seit 1884 dort ein eigenes ärztliches Bureau, das jedem,
auch dem ungläubigsten Arzte Zutritt gewährt. Diesem « Bureau Médical»

ist in neuester Zeit noch ein « Bureau d'Etudes Scientifiques »

angeschlossen. Beide wollen aber nur als « periti » im Sinne des can. 2118

des kirchlichen Gesetzbuches gelten und vermeiden es, das Wort
« Wunder » auszusprechen. Seit 1947 ist dann die Sache für Frankreich
folgendermaßen geordnet.

Das ärztliche Bureau begnügt sich nie mit einer einmaligen
Untersuchung, vielmehr muß die angeblich wunderbar geheilte Person sich

nach Jahresfrist einer neuen Untersuchung stellen. Haben beide

Untersuchungen ein positives Ergebnis, so werden die Akten an den aus her-

1 Münster war seit 1801 ohne Bischof. Die am 14. April 1813 durch den
gewalttätigen Napoleon erfolgte Ernennung des Freiherrn v. Spiegel war ungültig.

2 Vgl. Leben der Dienerin Gottes von P. Hermann Josef Seller OESA,
Würzburg 1940, S. 164-189.



Neue Wunder 417

vorragenden Fachleuten bestehenden ärztlichen Nationalausschuß

('Comité Médical National) weitergeleitet. Von dort geht der Aktenband
an den zuständigen Diözesanbischof, der seinerseits, bevor er das Wunderdekret

veröffentlicht, vorher das Urteil einer eigens für den Fall
ernannten Kommission von fähigen Geistlichen einholt.

Nach diesem umständlichen Verfahren wurde z. B. die bereits am
31. August 1938 in Lourdes erfolgte Heilung des vierjährigen Francis
Pascal endlich am 31. Mai 1949 von Erzbischof De Provenchères von
Aix als echtes Wunder anerkannt \ ebenso im Januar 1951 vom
Erzbischof von Rennes Kardinal Roques die am 18. Okt. 1948 geschehene

Heilung der 34jährigen Jeanne Fretel2.

*

Jene Stelle des Tridentinums über « neue Wunder » wirft noch
verschiedene Fragen auf.

1. Hat dies Disziplinardekret überhaupt noch verpflichtende Kraft
Man darf das füglich bezweifeln, ja mit gutem Grunde verneinen ; ist
es doch u. W. niemals später wieder eingeschärft worden und hat in
das neue kirchliche Gesetzbuch des Jahres 1917 (bzw. 1918) keine
Aufnahme gefunden.

2. Angenommen, daß dieser Abschnitt des Dekretes « Mandat
sancta synodus » noch volle Rechtskraft besitzt, wären die Bischöfe
dann verpflichtet, jedes « neue Wunder », von dem sie Kenntnis erhalten,
zu untersuchen und darüber eine Entscheidung zu veröffentlichen Der
Wortlaut scheint dies tatsächlich zu verlangen ; denn dort heißt es ja :

« Sobald der Bischof etwas von diesen (neuen Wundern und neuen
Reliquien) erfährt, soll er sich mit Theologen und andern frommen Männern

beraten und dann das tun, was nach seinem Urteile Wahrheit und
Frömmigkeit verlangen ». Aber damit würde den Ortsordinarien doch eine

sehr große Last aufgebürdet, und die Praxis vieler Jahrhunderte scheint
eine solche Exegese zu verwerfen. Nehmen wir ein konkretes Beispiel.
Es wird berichtet, in der Diözese des Heiligen Vaters selbst sei am
12. April 1947 in einer Tuffgrotte bei Tre Fontane, dem Ort des Martyriums

des hl. Paulus in der Nähe von Rom, ein neues großes Wunder
geschehen : die Gottesmutter sei dem zum Protestantismus abgefallenen

1 Ausführlich behandelt bei F. Leuret et H. Bon, Les guérisons miraculeuses
modernes, Paris 1950, S. 143-161.

2
« Bulletin de l'Association Médicale Internationale de Lourdes » vom 1. April

1951, S. 3-11.

27



418 Neue Wunder

Bruno Cornacchiola und seinen drei Kindern erschienen und habe ihn
für den katholischen Glauben sofort zurückgewonnen ; im Anschluß
daran seien seitdem zahlreiche Wunderheilungen geschehen, meistens

unter Anwendung der « Sündenerde » jener Grotte. Indes weder der

Papst als Bischof von Rom noch sein Kardinalvikar hat bisher zu diesen

« neuen Wundern » öffentlich Stellung genommen, sei es im positiven
oder im negativen Sinne, obwohl man meinen sollte, eine Zeitspanne

von sieben Jahren hätte dazu wohl ausgereicht.
3. Welches wäre der verpflichtende Sinn jener andern Worte des

bewußten Dekrets : « Keine neuen Wunder und keine neuen Reliquien
dürfen angenommen werden, wenn sie nicht vom (Diözesan)bischof
geprüft und gutgeheißen sind » Wäre damit auch jede private Annahme

untersagt Schon daß « neue Wunder » und « neue Reliquien » ganz auf
die gleiche Stufe gestellt werden, gibt zu denken. Bei Reliquien denkt

man doch offenbar an öffentliche Verehrung. Wer z. B. privatim glaubt,
Pius XII. sei ein lebender Heiliger und nun ein weißes Tonsurkäppchen,
das dieser einmal getragen, als eine « neue Reliquie » daheim in Ehren

hält, wird sich doch gewiß nicht gegen jenes Dekret des Tridentinums
verfehlen.

Entsprechend glauben wir, die « Annahme neuer Wunder » beziehe

sich auf ihre Verwendung in Predigt und Katechese. Wem sein gesunder
Menschenverstand sagt : Hier hat offenbar Gott eingegriffen und ein
Wunder gewirkt, der mag das für sich getrost annehmen und dafür
den Allmächtigen preisen.

Aber darf er seine persönliche Auffassung auch öffentlich vertreten,
mündlich und schriftlich

Gegen ein mündliches Eintreten für dies neue Wunder, außerhalb
der Ausübung des kirchlichen Lehramts, ist wohl kaum etwas
einzuwenden ; natürlich immer unter dem Vorbehalt, daß man seine

Privatmeinung völlig einer etwaigen späteren Entscheidung der kirchlichen
Obrigkeit unterordnet.

Will man aber auch durch das gedruckte Wort für ein neues Wunder
eintreten, dann ist can. 1399, 5° des CIC zu beachten, wonach «Bücher
und Büchlein, die neue Wunder erzählen, als rechtlich verbotene Schriften

gelten, falls bei ihrer Veröffentlichung die kirchlichen Vorschriften nicht
beachtet wurden ».

Dies Verbot braucht man aber wohl nicht auch auf Zeitungsartikel
auszudehnen, trotz can. 1384 § 2, wonach das in diesem Titel von
Büchern Gesagte auch von Zeitungs- und Zeitschriftenartikeln gilt, « falls



Neue Wunder 419

nicht das Gegenteil feststeht ». Wohl mit Absicht ist in can. 1399, 5°

zuerst von « libri » und dann von « libri et libelli », nicht aber von
« articuli ephemeridum » die Rede. Tatsächlich haben, mit Ausnahme
der Vatikanzeitung « L'Osservatore Romano », italienische Zeitungen,
auch katholische, schon vor der Gutheißung des Wunders von Syrakus
darüber fast ungezählte Artikel veröffentlicht. Und wie viele Zeitungsartikel

sind schon über Tre Fontane und Padre Pio erschienen

Ja, unter den Augen des Hl. Offiziums in Rom werden sogar seit

Jahren ganze Broschüren ohne kirchliches Imprimatur über die angebliche

Erscheinung von Tre Fontane und die damit zusammenhängenden

Wunderheilungen ungestört verbreitet.
Indes mag es sein, daß jene Klausel des can. 1399, 5° « non servatis

canonum praescriptionibus » hier überhaupt nicht zutrifft. Die offenbar
treukatholischen Verfasser jener Broschüren, wie der edle Giulio Locca-

telli, haben vielleicht das Imprimatur erbeten und es nur auf mündlichem

Wege erhalten. Auf jeden Fall sind jene Schriften bisher nicht wegen
des fehlenden « Imprimatur » indiziert worden, wie es z. B. am 18. Juni
1934 mit drei Büchern über die angeblichen Erscheinungen und
Offenbarungen von Ezquioga in Spanien unter ausdrücklicher Berufung auf
can. 1399 n. 5 geschah1.

Im alphabetischen Inhaltsverzeichnis des kirchl. Gesetzbuches werden

unter dem Stichwort « Miracula » nur jene canones angeführt, die
sich auf die für Selig- und Heiligsprechungen verlangten Wunder beziehen

und von denen Prof. H. Straubinger im Lexikon für Theologie und
Kirche X, 984 schreibt, die so festgestellten Wunder besäßen eine

Glaubwürdigkeit, wie sie unter Menschen kaum größer sein könne. Aber wir
lassen diese Wunder hier beiseite ; denn um sie kümmern sich nicht
die Diözesanbischöfe, sondern die Postulatoren und die Ritenkongregation,

und das Dekret des Tridentinums über « neue Wunder » hat sie

sicherlich nicht im Auge.
Wir sind uns bewußt, hier Fragen angeschnitten zu haben, über

die man vergeblich in unseren theologischen Handbüchern und
Nachschlagewerken Aufklärung sucht. Falls andere sich gleichfalls zu diesen

Fragen äußern wollten, so wäre das sehr zu begrüßen 2.

1 AAS 26 (1934), 433.
a Für unsere Gegenwart behandelte der Schotte Bruce Marshall das Wunderproblem

mit köstlichem Humor und doch nicht ohne tiefe Weisheit und Kenntnis

des modernen Menschen in seiner bekannten Erzählung « Father Malachy's
Miracle» (Das Wunder des Malachias), deutsch im Jakob-Hegner-Verlag, Ölten-
Köln, bzw. in der Fischer Bücherei, Frankfurt M. - Hamburg 1953.


	Neue Wunder : wer hat das Recht, ein neues ausserordentliches Geschehen als Wunder zu bezeichnen?

