
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 4

Artikel: Die Liebe als Gestaltungsprinzip der Moral in den synoptischen
Evangelien

Autor: Spicq, Ceslaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Liebe als Gestaltungsprinzip der Moral
in den synoptischen Evangelien

Von Oeslaus Spicq 0. P.

Nirgends wird von den Synoptikern ausdrücklich gesagt, Gott habe

aya70) zu den Menschen. Doch nennen sie ihn « gut » und « barmherzig »

(Lk. 6, 35. 36 ; Mt. 19, 17) ; seine Freigebigkeit trifft alle. Besonders aber

gilt dies für die Jünger Jesu, denn, einem Vater gleich, weiß Gott, was
sie nötig haben (Mt. 6, 8), behütet ihres Hauptes Haar und verheißt
ihrem Gebet die größte aller Gaben, den Heiligen Geist (Lk. 11, 13).

Diese Güte erstreckt sich aber auch auf die übrigen Menschen, seien sie

vollkommen oder schlecht gesinnt. Sie ist es ja, die die Sonne scheinen
und den erquickenden Regen fallen läßt ; sie schenkt Licht, Wärme und

Feuchtigkeit, die den Menschen Leben und Nahrung gewähren. Und
gerade diese unverdiente, freigebige und offenkundige Hochherzigkeit
wird nun als das Vorbild der Liebe hingestellt, die ein Jünger gegen
seinen Nächsten üben soll, selbst wenn dieser undankbar und feindlich

gesinnt wäre 1.

Der Gott des Evangeliums —- von einer Vollkommenheit ohne Fehl

(xéXetoç, Mt. 5, 48) — läßt sich nicht als ein transzendentes Wesen

betrachten, das in einer fernen, unnahbaren Einsamkeit wohnt und sich

schützt durch eine mehr oder weniger stoische àîtàOsta 2. Er hat einen

einzigen Sohn, den er mit zärtlicher Liebe umgibt und als Auserkorenen
seines Wohlgefallens bezeichnet3. Dennoch zögert er nicht, ihn persön-

1 Mt. 5, 48 ; Lk. 6, 36. Wenn ein Novize in die Gemeinschaft von Qumrân
eintrat, mußte er eine Fluchformel gegen die Bösen sprechen : « Verflucht seist
du unwiderruflich Werde gezüchtigt in der Finsternis des ewigen Feuers
Niemals möge Gott deinem Flehen Gehör schenken, nie dir verzeihen und deine
Frevel wiedergutmachen» (Regel, 2,7-8).

2 Vgl. das Herz des Vaters, das sich seines verlorenen Sohnes erbarmt,
Lk. 15, 20.

3 Mt. 3, 17 ; Mk. 1, 11 ; Lk. 3, 22 - Mt. 17, 5 ; Mk. 9, 7 ; vgl. Mt. 12, 18.



Die Liebe als Gestaltungsprinzip der Moral 395

lieh mit seiner Botschaft an die Führer seines Volkes zu betrauen,
nachdem sich diese hartnäckig geweigert haben, seine Diener, die

Propheten, zu empfangen 1. Das heißt einerseits, daß sich Gott nicht
damit begnügt, mit den Menschen zu brechen und die Rebellen zu
züchtigen. Um sie zur Besinnung zu bringen, gibt er seinen

Einziggeliebten der Schmach und dem Tode preis. Anderseits werden diese

Menschen, die Gott mit solcher Geduld liebt, und denen er mit seiner

Sorge nachgeht, durchwegs als böse (7tovi)pof, Lk. 11, 13), ungerechte
(aStxoL, Mt. 5, 45) und undankbare (â^àpicrroi, Lk. 6, 35) geschildert.

Diese erstaunliche Auffassung von Gott und seinen Beziehungen zur
Menschheit ist die erste Enthüllung des Evangeliums 2. Sie wird kurz
zusammengefaßt in der Vorstellung von einem Gott, der sündige
Menschen liebt. Ohne Zweifel hatte Jahve seine Vorliebe für sein Volk
offenbart, und die Erweise seiner Barmherzigkeit hatten sich im Lauf
der Jahrhunderte vervielfacht. Aber nachdem Israel die Treue gebrochen
hatte, war es an ihm, die ersten Schritte zu Gott hin zu tun, um von
ihm Verzeihung zu erlangen : « Suchet Jahve, solang man ihn finden
kann ; rufet ihn an, da er noch nah ist Der Gottlose lasse von seinem

Weg und der Frevler von seinen Gedanken Er kehre zurück zu Jahve,
und er wird sich seiner erbarmen, zu unserm Gott, denn er wird reichlich
verzeihen » (Is. 55, 6-7). In Wahrheit aber sind die Menschen, alle

Sünder, als Schuldner Gott gegenüber von Grund auf unvermögend,
ihre Schuld zu begleichen (Lk. 7, 11 ; vgl. 11, 4). Doch im Evangelium
wartet Gottes Güte nicht die erste Regung der Reue beim Sünder ab,
sie ruft diese hervor 3. Die Ankunft des Himmelreiches auf Erden ist

1 Gleichnis von den ruchlosen Winzern (Mk. 12, 6; Lk. 20, 13). Hier
bezeichnet sich Jesus selbst als den geliebten Sohn. Er weiß um die Liebe des Vaters
zu sich. Er allein kennt ihn vollkommen, und er hat die innigste Lebensgemeinschaft

mit ihm (Mt. 11, 27 ; über die Echtheit dieser Stelle vgl. neuerdings
J. Bieneck, Sohn Gottes als Christusbezeichnung der Synoptiker, Zürich 1951,
S. 75-87).

2 A. J. Gossjp (The Novelty of the Gospel, in The Expository Times, 62, 7 ;

1951, S. 195-200) erinnert daran, daß Gibbon als Merkmale der Neuheit des Christentums

ansah : Den unbeugsamen Eifer der Christen, die Macht Wunder zu wirken,
über welche die Urlcirche verfügte, die reine und strenge Sittlichkeit der Jünger,
die Einigkeit und die Zucht im Schöße der christlichen Gemeinschaft.

3 Das nennt Stauffer (Art. iyaruà«, in G. Kittel, Th. Wörterb. I, S. 47) « Die
neue Situation » : Jesus « verkündet, er schafft eine neue Weltlage. Jesus
verkündet die Barmherzigkeit Gottes, nicht als eine Gesinnung, die Gott allezeit und
allewege betätigt — pardonner, c'est son metier —, sondern als ein unerhörtes
Ereignis, das den Grund seiner Möglichkeit allein in Gott hat, den Menschen aber
eben jetzt in eine völlig neue Situation hineinstellt. Jesus bringt die Vergebung



396 Die Liebe als Gestaltungsprinzip der Moral

nichts anderes als dieser Versöhnungsantrag, ein Aufruf, ein
unverdientes Zuvorkommen Gottes, der die Menschen einladet, auch wenn
sie noch so schuldbeladen sind, mit ihm in Berührung zu treten und in
Gemeinschaft mit ihm zu leben. Gott ist wie ein König, der die

Einladung zum Hochzeitsmahl seines Sohnes nicht nur an seine erlauchte

Umgebung und an Leute von Ansehen ergehen läßt, sondern an die

Armen, die Krüppel, die Blinden und die Lahmen \ Noch mehr, der
Sohn selber geht wie ein Sämann aus und sät den Samen des Gotteswortes

auf jeden Grund (Lk. 8, 5 ff.). Seine Aufgabe besteht wie die des

Arztes darin, sich denen zuzuwenden, die krank sind ; denn er kommt
nicht, um die Gerechten, sondern die Sünder zur Umkehr zu rufen2. Und

der Sünden, und wer diese Vergebung erfahren hat, in dem wird eine ganz neue,
überquellende Liebe entbunden. » Vgl. E. Brunner, Eros und Liebe. Hamburg
1952, S. 27 ff.

1 Mt. 22, 1-14 ; Lk. 14, 16-24 ; vgl. W. H. Cadman, The Rule of the Father,
in The Expository Times, 62, 11 ; 1951, S. 323-326.

2 Lk. 5, 31-32. Man kann die Bedeutung des Gleichnisses von den Arbeitern
im Weinberg (Mt. 20, 1-16) oder eher vom «gütigen Hausherrn» (J. Pirot,
Allegories et Paraboles dans da vie et l'enseignement de Jésus-Christ, Marseille 1943,
S. 202) kaum genug betonen. Denn Gott, Eigentümer des Weinbergs, ist darin
die Hauptperson, und das Gleichnis will seine Güte preisen und seine Dingung
rechtfertigen. Man kennt den Verlauf : 1. Früh am Morgen, um neun Uhr, um
zwölf Uhr und nachmittags drei Uhr geht der Hausherr mit Arbeitern einen Vertrag

ein (A. Feuillet sieht in diesem Arbeitsvertrag ein Bild des Bundes, Les
ouvriers de la Vigne et la théologie de l'Alliance, in Recherches de Science religieuse,
1947, S. 303-327) ; die rechtliche Übereinkunft ist deutlich (trupçoivéro, V. 2, 13 ;

häufig in den Papyri mit dieser Bedeutung) ; jeder wird erhalten, was gerecht
ist : das ihm Schuldige (8 èàv fj Sixaiov Sûaco ûpïv, V. 4). Allein die Arbeiter von
fünf Uhr abends werden ohne Lohnabmachung angestellt, vielleicht um
anzudeuten, daß dieser Lohn von der reinen Güte des Hausherrn abhänge. Auf jeden
Fall bilden sie eine Gruppe für sich gegenüber den Vorhergehenden. 2. Die
Auszahlung geschieht vor aller Augen, und jeder empfängt den gleichen Lohn. Daraufhin

Unzufriedenheit und Murren (yoyyuÇto, V. 11 ; Lk. 5, 30 ; Jo. 6, 41 ; 7. 32)

derer, die bei der Arbeit die Last des Tages und die Hitze getragen haben. Die
Entlohnung (ô (irafiéç) wird nicht nach der Mühe berechnet, xal ïaouç aùxoôç
f)pïv è7tob)aaç (V. 12). 3. Der Hausherr rechtfertigt sein Vorgehen : « Freund, ich
tue dir kein Unrecht. Bist du nicht um einen Denar mit mir übereingekommen
Nimm das Deine (xö o6v) und geh Ich will diesem letzten soviel geben wie dir.
Oder darf ich mit meinem Eigentum nicht tun, was ich will Ist dein Auge etwa
böse, weil ich gut bin, èyù àyaOoç etpi » (V. 13-15. J. Konopasek, Les « questions
rhétoriques » dans le N. T., in Revue d'Histoire et de Philosophie religieuses, 1932,
S. 47-66, sieht den Satz für antithetisch an ; das erste Glied bestätigt eine
Tatsache, das zweite wird durch adversatives eingeleitet ; und er übersetzt :

Certainement il m'est permis de faire dans ma maison ce que je veux, mais ton œil
est méchant). — Die Lehre ist klar : Die Gerechtigkeit — die iustitia commuta-
tiva, wie wir sie nennen würden — wird allen gegenüber gewahrt (vgl. Rom. 4, 4).
Jeder erhält, was ihm versprochen wurde, und wozu er sich freiwillig einverstanden



in den synoptischen Evangelien 397

noch deutlicher : « Der Menschensohn ist gekommen, um zu suchen und
zu retten, was verloren war. »1 Diese Texte heben ebensosehr den

zuvorkommenden göttlichen Entschluß für das « Kommen » des Sohnes

hervor, wie dessen Eifer, mit dem er auf die Suche nach dem geht,
was verloren 2 oder verirrt3 ist. Diese ganze Sendung wird ihm vom

erklärte (vgl. W. P. Hatch, A note on Matthew, 20, 15, in Anglican Theological
Review, 1944, S. 250-253). Aber der Eigentümer beansprucht das Recht, über
seine Gunsterweise frei zu verfügen, die Gerechtigkeit nach seinem Gutdünken zu
überbieten und reichlicher zu vergelten aus reiner Güte. Im Kommentar, der dem
hl. Thomas zugeschrieben wird, steht richtig : « Dicit : Aut non licet mihi quod
volo facere quia licet unicuique facere voluntatem suam de suo. Si enim esset
debitor alterius, non beeret ei facere, similiter si esset sub altero ; sed ipse est
dominus, ideo potest plus dare. Balivus enim non potest dare aliquid, nisi secundum

mérita ; rex autem potest sine meritis ; sic Deus qui est omnium Dominus
Hic notandum quod in eo quod ex misericordia datur, non est acceptio personarum,
quia de eo quod pure meum est, possum dare cui volo absque acceptione personae.
Unde dicit : An oculus tuus nequam est, quia ego bonus sum Constat quod murmur
praccedens non fuit ex defectu Domini, sed ex misericordia alii impensa, ideo ex
misericordia et bonitate ; sed nequam est proprie qui de bonitate dolet. Ideo
dicit : An oculus tuus nequam est, quia ego bonus sum eo quod circa te justitiam
ostendi, circa alterum misericordiam » Nachdem dieser Sinn feststeht, ist es

leicht, die konkrete Lehre daraus zu ziehen : Gerade wie der treu gebliebene Sohn
sich über die Güte beklagt, mit der man seinen verlorenen Bruder empfing (Lk. 15,

25-32), waren die Pharisäer immer verärgert über Jesu Barmherzigkeit gegen die
Sünder. Wie sie die Auserwählung Israels den Verdiensten der Väter zuschrieben,
so beruhte ihre ganze Spiritualität auf dem Lohn, der ihnen in der Zukunft
ausgerichtet werden sollte für ihre genaue Erfüllung der Mizvôth. Der Herr aber
lehrt, daß sich Gott das Recht vorbehält, auch den Sündern Einlaß in sein Reich
zu gewähren, keine Rücksicht zu nehmen auf Verdienste, und sich auszuerwählen,
wem seine ydcpiç gilt. Er läßt die Arbeit, die Tugend nicht unbelohnt. Aber er
beansprucht das Recht, Gnadengeschenke zu machen, wenn es ihm gefällt. Mit
diesem Gleichnis, welches das Geheimnis der unendlichen Barmherzigkeit
veranschaulicht, bekämpft Jesus vor allem die feindselige pharisäische Einstellung gegen
die Sünder, die Verkennung der göttlichen dydwop In diesem Sinn läßt sich das
Wort anwenden : Die Letzten können die Ersten einholen und sogar hinter sich
zurücklassen (19, 30 ; 20, 16 ; vgl. P. Oxy. IV, 654, 25 ; M. J. Lagrange, Une des

Paroles attribuées a Jésus, in Revue Biblique, 1921, S. 233-237). Gott allein
bestimmt die Plätze in seinem Reiche, das ein unverdientes Geschenk ist. Keiner
wird benachteilt, aber es gibt Bevorzugte. Die Liebe ist von selber parteiisch ;

und niemand hat ein Recht, sich darüber zu beklagen, daß er weniger geliebt
werde. — Die meisten Interpretationsfehler dieses Gleichnisses kommen davon,
daß man es allegorisiert hat, namentlich indem man den Denar dem Himmel
gleichsetzte (vgl. die richtigen Bemerkungen von G. de Raucourt, Les ouvriers
de la onzième heure, in Recherches de Science religieuse, 1935, S. 492-495).

1 Lk. 19, 10 ; vgl. Mt. 10, 6 ; 15, 24.
2 xi> à7toXo>X6ç, Lk. 15, 4. 6. 8. 24. 32. Die Freude, wiederzufinden, was

verloren war, ist das Zeichen dafür, wieviel Wert man darauf legt, wie sehr es einem
am Herzen liegt, Lk. 15, 6. 7. 9. 10. 32. auvxàpnjxé pot, yapà lv xû oùpavôi, yapà
èvcimov tûv àyyéXcov, eùçpavOîjvai 8è xal yocpvjvat.

3 xà 7rXavcüpevov, Mt. 18, 12.



398 Die Liebe als Gestaltungsprinzip der Moral

Willen des Vaters aufgetragen, der nicht billigen kann, daß das geringste
seiner Kinder verloren gehe (Mt. 18, 14). Man kann daraus schließen,
daß Jesus, der mit seiner Seele so fest an diesem göttlichen Wollen

hängt, von der gleichen Liebe erfüllt ist. Die Liebe ist das Uranliegen
seines Daseins, der tiefste Beweggrund seiner geringfügigsten Werke.

Wie hat der vielgeliebte Sohn dieses Werk der Liebe vollbracht
Nicht als ein Messias in Herrlichkeit, der mit seiner Macht über das

Volk Gottes herrschte, sondern indem er unsere Schwächen auf sich
nahm und unsere Krankheiten trug (Mt. 8, 17). Er hat sich nicht nur
jedem Versuch, ihn zum König zu erheben, widersetzt (Jo. 6, 15),
sondern er tritt auf wie ein Sklave, gekommen um zu dienen und sein Leben

hinzugeben '. Wenn er mit Autorität lehrt — in dem Sinn, daß er sich
nicht auf die Lehrüberlieferung der Schulen beruft, sondern mit Macht
das Wort Gottes verkündet —, so hat er nichts von einem hochtrabenden
und anspruchsvollen Lehrer. Er wendet sich an jene, die mühselig und
beladen sind, ladet sie ein, seine Lehre anzunehmen, die Lehre eines

milden, bescheidenen und demütigen Meisters 2, und verheißt ihnen die

Seligkeit (Mt. 5, 3 ff.). Sein verzehrender und unerbittlicher Eifer für die

Verherrlichung seines Vaters (Mt. 21, 12-16), ist ganz Sanftmut und Zartheit

gegenüber den Menschen. Seine Person strahlte in vollendeter
Weise die Seligkeit der Sanftmütigen und Friedfertigen aus (Mt. 5, 4.9).

Sogar bei seinem Einzug in Jerusalem ging er nicht von seiner restlosen
Bescheidenheit ab (Mt. 21, 5). Er ist rücksichtsvoll, von äußerstem
Zartgefühl und voll strahlender Güte. Man kann an ihm die Züge des

Vielgeliebten erkennen, die sein Vater entworfen hat : « Er wird nicht
zanken noch schreien Das geknickte Rohr wird er nicht zerbrechen,
und nicht auslöschen den glimmenden Docht. »3

1 Mt. 20, 28 ; Mk. 10, 45 ; Lk. 22, 27 ; vgl. V. 15 : « Mit Sehnsucht habe ich
danach verlangt, mit euch dieses Passahmahl zu essen, ehe ich leide » ; V. 20 :

« Dieser Kelch ist der Neue Bund in meinem Blute, das für euch vergossen wird. »

2 Mt. 11, 28-30 ; vgl. Jo. 6, 37. Die Regel von Qumrân bringt fortwährend
Demut, Bescheidenheit und wohlwollende Liebe zusammen (2, 24 ; 4, 3 ; 5, 4. 25 ;

6, 20-21 ; 8, 2 ; 10, 25-11, 2).
3 Mt. 12, 18-21. W. Lütgert schreibt sehr gut : « Im Christusbild der Synoptiker

ist der am deutlichsten hervortretende Zug die Liebe Jesu. Er hat die Liebe
nicht nur geboten, sondern zuerst selbst geübt. Sie ist nicht nur sein Gedanke,
sondern sein Wille und nicht nur sein Wille, sondern vor allen Dingen seine Tat.
Er hat sie darum auch nicht nur geboten, sondern geweckt. Sie äußert sich daher
nicht nur im Wort, sondern in erster Linie im Werk. Jesu Bedeutung besteht
für die Synoptiker nicht darin, daß er das Liebesgebot erfunden, sondern darin,
daß er es erfüllt hat. Jesus ist für sie nicht nur ein « Weiser », der alte oder neue
Wahrheiten lehrt, sondern ein Täter, der die Wahrheit wahr macht, d. h. zur



in den synoptischen Evangelien 399

Ebenso wird er ganz von selbst « Guter Meister »1 genannt. So

offensichtlich hat er ein liebendes Herz Wenn er eine Seele findet, die
den Willen seines Vaters getreu befolgt, fühlt er sich zu ihr hingezogen
und liebt sie 2. Er tut seine Freude daran kund, inmitten der Zöllner
und Sünder zu sein, und scheint ihre Gesellschaft zu suchen ; so lädt
er sich zum Beispiel selber bei Zachäus ein 3. Er hat seine Vertrauten,
wie Simon den Aussätzigen, Martha und Maria4. Aber besonders liebt
er seine Zwölf, er nennt sie eigens seine Freunde (Lk. 12, 4), und unter
ihnen scheinen Petrus, Jakobus und Johannes den Vorzug zu haben \
Er hängt an seiner Heimat, an Nazareth und Jerusalem Diese

vielfältigen Schattierungen seiner Anhänglichkeit und diese Hierarchie
der Gefühle und Neigungen sind das Zeichen einer tiefen und
tatkräftigen Liebe, umso mehr, als diese unaufhörlich in Wohltaten
überquillt ; denn man kann doch sagen, daß im Tagewerk des Herrn Predigt
und Krankenheilung einander ablösten. Schon am ersten Tage seines

öffentlichen Wirkens gibt er selbst als doppeltes Zeichen für die

Glaubwürdigkeit seiner Sendung an : die Ankündigung der Frohbotschaft und
die Überschüttung der Elenden mit Wundern Wenn man den Baum

an seinen Früchten erkennt, kann man an seinen Werken die göttliche
aya-ir/] spüren, die Christus innewohnte, — « Non est enim aliquid abscon-

ditum, quod non manifestetur » (Mk. 4, 22) — und man gewinnt die

Überzeugung, daß das Reich Gottes gekommen ist.

Tat macht. » (Die Liebe im Neuen Testament, Leipzig 1905, S. 53.) Ebenso
C. E. B. Cranfield : « Alles, was das N. T. über die Liebe Gottes zu den
Menschen zu sagen hat, ist in den zwei Worten ausgedrückt : Jesus Christus.
Was wir von Gottes Liebe wirklich wissen, wissen wir durch seine Selbstoffen-
barung Jesus offenbart die Liebe Gottes durch das, was er sagt, tut und ist »

(Art. Love, in A. Richardson, A Theological Word Book of the Bible, London 1950,
S. 134).

1 Mk. 10, 17 ; Lk. 18, 18 ; vgl. Mt. 20, 15.
2 Mk. 10, 21. Man rücke diesem Geschehnis jenes Wort in die Nähe, das

besagt, daß alle, die den Willen Gottes tun, Brüder, Schwestern und Mütter Jesu
sind (Mt. 12, 50 ; vgl. Mk. 3, 35 ; Lk. 8, 21). Er, der nur für seinen Vater lebt,
hält sich denen für besonders nahe, die diesen göttlichen Willen heilighalten. Es
ist daher letztlich die Agape zu Gott, worin sich die Verwandtschaft mit Christus
begründet.

3 Mt. 11, 19 ; Lk. 7, 34 ; vgl. 5, 27-32 ; 19, 1-10 ; Mk. 2, 13-17.
4 Mt. 26, 6-13 ; Mk. 14, 3-9 ; Lk. 10, 38-42. Vgl. J. R. Gray, Whom Jesus

loved, in The Expository Times, 62, 10 ; 1951, S. 291-294.
5 Mk. 5, 37 ; Lk. 8, 51 - Mt. 17, 1 ; Mk. 9, 2 ; Lk. 9, 28 - 22, 8 - Mt. 26, 37 ;

Mk. 14, 33. Das Evangelium der Zwölf Apostel betont diese Zuneigung Jesu zu
den Zwölfen ausdrücklich : « Sähet ihr, meine Brüder, (einen) Herrn wie diesen
seine Apostel lieben ...» (Fragm. 2 ; Patrologia Orientalis, II, 2, S. 132 etc.).

6 Lk. 4, 16-22 ; 7, 18-23.



400 Die Liebe als Gestaltungsprinzip der Moral

Einen solchen Zeugen hat also der Vater zur Offenbarung seiner

Liebe ausersehen. Der Vater verlangt aber auch, daß man seinem Sohn

vertraue und auf ihn höre : « Ipsum audite! » Worin besteht nun aber

das neue Ethos des Gottesreiches, das Jesus unter den oben gezeigten
Umständen auf Erden zu errichten kommt In nichts anderem, als in
einer Antwort auf den göttlichen Anruf 1, im Empfangen der Gottesgabe

2. Wenn der Mensch ein Sünder ist, dem Gott unverdienterweise
die ganze Schuld erläßt — Swpsàv sXaßsrs (Mt. 10, 8) —, versteht es

sich von selbst, daß er für diesen Gott Liebe, Vertrauen, Treue, Anbetung
haben muß, und das nennen die drei Synoptiker das àyocTOCv. Hier ist
die zweite eigentümliche Enthüllung des Evangeliums. Die neue Religion
besteht darin, daß der Gott Jesu Christi die Menschen durch die Antwort
ihrer Liebe an sich fesseln will ; ihre Gottesverehrung und ihr Dienst
besteht darin, die Liebe kund zu tun.

Der erste wesentliche Artikel der neuen Sittenlehre ist mit aller
wünschbaren Klarheit festgelegt, dank der Frage des Gesetzeslehrers :

«Welche ist das größte Gebot » (Mt. 22, 34 ff. ; Mk. 12, 28 ff.). Nach
Lk. 10, 25 ff. lautete seine Frage : « Was muß ich tun, um das ewige
Leben zu erben » Wie gut, daß die beiden Fassungen von einander
abweichen Dadurch wird offenbar, daß die Beobachtung des großen
Gebotes das sichere Mittel ist, in den Besitz des Lebens einzugehen,
das keinen Tod mehr kennt, das heißt gerettet zu werden. Jesus aber

bekräftigt den Vorrang der Liebe zu Gott, die seit je vom auserwählten
Volk verlangt wurde : 'AyoLTrqaeiç, xiipiov vov 0e6v

Dieser Text aus dem Deuteronomium forderte eine volle Hingabe
des Herzens, der Seele, der Einsicht und der Kräfte des Gläubigen.
Gott lieben heißt, ihm rückhaltlos und ungeteilt gehören. Unser Herr
betont das Anrecht Gottes auf diese Huldigung und diese Überlassung.
Er zeigt Gott als den Kôpioç, den unumschränkten Herrn, der, weil er
alles gegeben, alles begehren kann. Der Mensch, Schuldner sogar in
seinem Sein als Geschöpf und als Erlöster, darf nicht irgend einen andern

1 Vgl. Demosthenes : « Wer immer zuerst etwas Gutes tut, hat gewiß
Anrecht auf Erwiderung ; vor allem aber, wenn seine Wohltat einem Bedürfnis
begegnet» (C. Lept. 46).

2 Daher die Betonung auf dem « Empfangen » oder « Aufnehmen » (SéxeaOai)
des Wortes Gottes (Lk. 8, 13), Christi (Mt. 18, 5 ; Mk. 9, 37 ; Lk, 9, 48) oder des
Reiches (Mk. 10, 15). Man muß empfänglich sein wie ein Kind, um ins Reich
Gottes einzutreten (Mt. 19, 14 ; Lk. 18, 15-17) ; das setzt voraus, daß man Hunger
und Durst hat nach der Gerechtigkeit, und folglich demütig ist und um sein Elend
weiß, daß man arm ist im Geiste (Mt. 5, 3. 6.) ; vgl. A. Gehn, Les Pauvres de

Yahvé, Paris 1954.



in den synoptischen Evangelien 401

Herrn anerkennen ; die Rechtstitel Gottes auf Eigentum und
Dienstleistung gehen so weit, daß sich der Jünger Christi als ein unwiderruflich
gebundener Sklave betrachten muß : « Niemand kann zwei Herren
dienen ; entweder wird er den einen hassen und den andern lieben, oder

er wird dem einen anhangen und den andern verachten. »
1 Die Liebe

ist ausschließlich 2. Für einen Schuldner, der aus der Sklaverei erlöst
wurde, ist es nicht mehr als recht, seine wiedergewonnene Freiheit dem

Dienste seines einzigen Herrn zu weihen. Indem er das tut, beweist

er, daß er den wahren Geist der Gottesverehrung besitzt, daß es die
schönste Ehre ist, die er Gott antun kann, ihm zuinnerst anzuhangen.
Die Pharisäer sind nicht von dieser Art; peinlich genau im Beobachten der

Rubriken, im Abgeben des Zehnten, aber auf den Beifall der Menschen

bedacht, bleiben sie an sich selbst hängen und versäumen die i-firrq
too OeoD, dieses Sich von Herzen und ungeteilt Gott Überlassen

(Lk. 11, 42). Auch sagt Jesus deutlich, daß die echte Liebe Wahl und
Verzicht zugleich ist, denn Auswählen bedeutet Opfern. Gott lieben, das

kann nur eine Vorzugsliebe sein, eine Anhänglichkeit, die vor jeder
andern kommt, und wenn nötig alle andern zerbricht3. Man kann sich

nicht für einen Jünger Christi halten, wenn man die Hindernisse für
die Treue zu Gott nicht verschmäht und überwindet : « Wer Vater oder

Mutter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert. Und wer Sohn oder
Tochter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert. Und wer sein Kreuz
nicht auf sich nimmt und mir nachfolgt, ist meiner nicht wert. Wer
sein Leben findet, wird es verlieren, und wer sein Leben um meinetwillen
verliert, wird es finden. »4 Es gilt nicht nur, menschliche Zuneigungen
zu opfern, Bande des Blutes zu brechen, sondern auch Leiden auf sich

1 Mt. 6, 24 ; Lk. 16, 13.
2 Das ganze Zurverfügungstehen für die Anfangsgabe Gottes, die in sein

Reich einführt, bleibt auch nach dem Eintritt in dieses Reich notwendig. Es
nimmt die Gestalt eines freiwilligen Gehorsams an und einer beständigen Treue
gegenüber dem Willen des Herrn. « Die hier geforderte Liebe ist die Antwort
eines Menschen in der Ganzheit seines Wesens auf die Liebe Gottes, die vorher
da ist. Der ganze Mensch wird von der göttlichen Liebe erfaßt, und damit wird
der ganze Mensch von Gott für sich zurückgefordert. Das Gebot zwingt den
Menschen zu einer radikalen Entscheidung » (C. E. B. Cranfield, a. a. O. S. 135).

3 Vgl. die Gleichnisse vom verborgenen Schatze und von der Perle, Mt. 13,

44-46 ; vgl. 18, 8-9 ; 19, 27. 29 : « Wir haben alles verlassen, um dir nachzufolgen
Und jeder, der Haus oder Brüder oder Schwestern, Vater oder Mutter, Frau oder
Kinder oder Land um meinetwillen verläßt, wird das Hundertfache dafür
empfangen und das ewige Leben erben. »

1 Mt. 10, 37-39 ; Lk. 14, 26-27 ; vgl. T. Arvedson, Phil. 2, 6 und Mt. 10, 39,

in Skidia Theologica, 5, 1 ; 1952, S. 49-51.

26



402 Die Liebe als Gestaltungsprinzip der Moral

zu nehmen ; was der Meister sein Kreuz tragen nennt (Lk. 9, 23). Wie
Jesus aus Liebe gekommen ist, sein Leben als Lösegeld für eine große
Zahl zu geben ; so führt die ayarev] seiner Jünger bis zur täglichen
Kreuzigung. Deutlicher kann man nicht sagen, daß die ausschließliche
Liebe Gottes und Christi ein Sterben von sich selbst und von der Welt
fordert. Sich einen Teil Liebe und Leben wie ein eifersüchtig gehortetes
Vermögen vorbehalten nach Art der Pharisäer, heißt sich der Totalität
der Übergabe, wie sie das ày<x7tav verlangt, entziehen und das ewige
Leben aufs Spiel setzen (Lk. 9, 24-26). « Haec est nova Iesu Christi doc-

trina saluberrima »l.
Man kann daher mit Recht die Liebe einem verzehrenden Feuer

vergleichen (Mt. 24, 12) ; ihre Glut ist die einer dauernd wirksamen Kraft
und von einer Gewalt, der nichts widersteht. Auf diese Liebe aber muß

man sich berufen, um den Einlaß ins Himmelreich zu erzwingen. Dieses

ist zwar allen verkündet und angetragen, aber man muß kämpfen und
sich gleichsam besiegen, um es zu erreichen 2. « Das Himmelreich wird
mit Gewalt genommen (ßwc^eTca) und die Gewaltsamen (ßwcaTO«)

reißen es an sich. »3 Ob man das Verb ßt<x£o|aai als Medium oder Passiv

betrachte, der Gedanke ist der der unumgänglich notwendigen Energie,
um dem Rufe Gottes zu folgen und sich den Weg bis zu ihm hin zu
bahnen ; das Reich wird im Sturm genommen. Nur die Starken, die
sich selbst Gewalt antun können, erreichen das Ziel. Schließlich weiß

man, daß das Reich Sündern verheißen ist. Wie könnten sie hinein

gelangen ohne eine völlige Umkehr und ohne Überwindungen, die etwas
kosten Doch werden sie von der göttlichen Initiative so ergriffen, daß

sie darauf mit einer inbrünstigen Dankesliebe antworten (Lk. 7, 42. 47),
die sie zur Buße hinreißt und das Joch des Evangeliums tragen läßt.
Ihr glühender Eifer ist so, daß sie in Menge mit Gewalt die Tore des

1 Cajetan, in Lc. 9, 24.
3 Lk. 13, 24, àycovlÇeoÔe eUjeXSsïv 8ià "rîjç axevrjç 0ûpaç.
3 Mt. 11, 12 ; vgl. Lk. 16, 16. Das Verbum ßuxt^optxi drückt wesentlich den

Gedanken des Zwingens aus, den einer Macht, die sich eine Freiheit unterjocht
vgl. Schrenk in h. v. in G. Kittel, Th. Wörterb. I, S. 608-613 ; B. Ralph, The Kingdom

of Heaven suffereth Violence, in The Expository Times, 28, 9 ; 1917, S. 427).
Bald bezeichnet es das liebevolle Drängen der Freundschaft, wie jenes, das im
Jahre 22 unserer Zeitrechnung auf Serapion ausgeübt wurde : « Ich wurde von
Freunden gedrängt, in den Dienst des Apollonios zu treten, èyw Sè ßnx^opai ùnlj
tptXcov yevécOai oExiaxèç xoO apyiaraxopop 'A7toXXeov£ou » (P. Oxy. II, 294, 16).
Bald handelt es sich um eine Gewalt, die der Starke auf den Schwachen ausübt
(P. Magd. I, 17 ; XXVII, 4), namentlich um sich eines Eigentums zu bemächtigen
(P. Tebt. I, 6, 31 ; aus dem J. 140-139 v. Chr.).



in den synoptischen Evangelien 403

Reiches sprengen. Denn es gehört zu den großen Überraschungen, zu
sehen, wie diese « Bösen », die von den Pfaden der Gerechtigkeit so weit
entfernt sind, den Gerechten vorauseilen, die weder die Unverdientheit
der Gottesgabe erfaßt, noch den Mut haben, sich ganz zu verleugnen :

« Wahrlich, ich sage euch, die Zöllner und Dirnen kommen vor euch

ins Reich Gottes. Denn Johannes ist zu euch gekommen auf dem Wege
der Gerechtigkeit, und ihr habt ihm nicht geglaubt, während ihm die

Zöllner und Dirnen geglaubt haben ; ihr habt es gesehen und seid

trotzdem auch nachträglich nicht in euch gegangen, um ihm zu

glauben. »1

Die dritte Enthüllung des Evangeliums ist diese Forderung de«

Ganzopfers, das christliche Leben einem Kreuztragen ähnlich zu machen.

Der Jünger Jesu ist kein ausgeglichener Mensch, der unter Aufsicht und

Leitung der rechten Vernunft Tugenden übt ; sein tiefstes Wesen ist
Entsagung, weil er seine ganze Liebe Gott gegeben hat. Wie der

Schriftgelehrte hatte auch der reiche Jüngling gefragt, was er tun sollte, um
das ewige Leben zu erlangen. Er besaß eine seltene Tugendhaftigkeit,
doch etwas fehlte ihm : der Verzicht auf Reichtum. So ladet der Herr
ihn denn ein, seinen Besitz zu verkaufen, und verspricht ihm dafür einen
Schatz im Himmel. Auf dessen Ablehnung hin bekennt Jesus seinen

Jüngern : « Wie schwer kommen die, welche Reichtümer haben, ins Reich
Gottes Wahrlich, ich sage euch : Niemand verläßt Haus oder Weib,
Geschwister oder Eltern oder Kinder um des Reiches Gottes willen,
ohne viel mehr zu erhalten in dieser Zeit und in der kommenden

Ewigkeit das ewige Leben » (Lk. 18, 24-30). So ist das ewige Leben, das

eine Mal verheißen für die Liebe zu Gott, das andere Mal die Belohnung
der Armut. Bei der Sünderin war es so, daß die Liebe zum Herrn sie

zur Verachtung aller menschlichen Rücksicht und zur Verneinung eines

ganzen unordentlichen Lebens brachte, so daß ihre Anbetung — Quelle
der neuen Liebe und Treue — Verzeihung ihrer Sünden fand (Lk. 7, 47).

In allen drei Fällen zieht die Liebe zum Herrn die Verleugnung seiner

selbst, die Verachtung der Welt, die Entsagung geschaffener Güter
nach sich. Wie der Jüngling kann man nicht anders als bestürzt sein

über die Strenge dieses im eigentlichen Sinne christlichen Ethos ; aber

1 Mt. 21, 31-32. Diese gegenwärtige Rangordnung (7rpoâyouaiv ùpwcç) auf dem
Weg, der zum Leben führt (Mt. 7, 14), gilt für die Betreffenden im ganzen, denn
der Schriftgelehrte bei Mk. 12, 34 war nicht weit vom Reiche.



404 Die Liebe als Gestaltungsprinzip der Moral

es ist so, weil es ein Ethos der Ehre Gottes ist1. Nicht nur die Lebensart,
sondern auch die Gedanken und Neigungen werden geregelt vom Primat
der àyc/.TW] voû 0eoü Und wie könnte ein Sich-Gott-Weihen anders sein

als total Wie eine Gotteshebe anders als ausschließlich Damit ist

gesagt, daß das christliche Ethos wesentliche Innerlichkeit bedeutet2.

Eine vierte Enthüllung des Evangeliums, und nicht die geringste,
ist die erhabene Stellung, welche die Nächstenliebe erhält. Es scheint,
daß sich das Verhältnis zum andern zusammenfasse in der àyàxT] 3. Nach
dem heiligen Lukas besteht die in der Bergpredigt promulgierte Charta
des Reiches in diesem einzigen Gebot bis in seine kühnste Anwendung :

'AyaTOCTE (Lk. 6, 27). Darum wird dieses zweite Gebot nicht nur nahe

neben das erste, sondern diesem gleichgestellt, dergestalt daß ein und

1 Vgl. H. Preisker, Die Liebe im Urchristentum und in der alten Kirche,
in Theologische Studien und Kritiken, 1924, S. 272-294. Über die Einheit Liebe
und Tod, vgl. W. Schubart, Religion und Eros, München 1941, S. 163 ff.

2 Mt. 23, 24-28 ; vgl. 18, 35, dutö tcöv xocpSuäv üpüv ; Lk. 10, 27, IÇ ÔXïjç

-rijç xapStaç. Vgl. G. Wehrung, Welt und Reich. Grundlegung und Aufbau der
Ethik, Stuttgart 1952.

3 Es bedarf der ganzen Lust zum Paradoxen von R. Bultmann (Jesus,
Tübingen 1951, S. 95 ff.), um nicht wahr haben zu wollen, daß das Gebot der
Liebe «die eigentliche christliche Forderung» sei, «die neue Ethik, die Jesus
gebracht habe Weder Jesus noch seine Gemeinde haben gedacht, mit der
Liebesforderung ein besonderes Programm der Ethik aufzustellen. Vielmehr fügt
sich die Liebesforderung ganz in die allgemeine Forderung, den Willen Gottes
zu tun ; oder besser gesagt : diese Forderung läßt sich, sofern sie das Verhalten
zu den andern Menschen bestimmt, als das Gebot der Liebe bezeichnen Für
Jesus ist also die Liebe weder als Tugend gedacht, die zur Vollkommenheit des
Menschen gehört, noch als Hilfe für das Wohl der Gemeinschaft, sondern als die
Selbstüberwindung des Willens in der konkreten Lebenssituation, in der der
Mensch dem andern Menschen gegenübersteht. Deshalb kann die Liebesforderung
Jesu auch nicht in ihrem Inhalt näher bestimmt werden oder als ein ethisches
Prinzip angesehen werden, aus dem man einzelne konkrete Forderungen ableiten
kann die Liebe ist einfach die Forderung des Gehorsams ». Indessen erhebt
doch der Meister das ayatcôcv zum höchsten Gebot : Das Gesetz und die Propheten
(Mt. 22, 40) Die ganze Gesetzgebung des Neuen Bundes wird zusammengefaßt
und vereinigt in der Liebe, die Liebe bestimmt deren Geist und belebt sie. Ebenso
hat doch, wer immer nach Vollkommenheit — dem höchsten sittlichen Ideal —
strebt, nichts anderes zu tun, als sich im Lieben zu üben, àyaTrrçv ouv àpxeïv ràv
tIXeiov xpf) (Klemens von Alexandrien, Strom. 4, 13. P.-G. 8, 1300). Stauffer
schreibt richtig : « Jesus hat in zwei Sätzen den Sinn der alten und neuen Gerechtigkeit

zusammengefaßt : àycorYjaeiç riv 0e6v, ày<X7r*)CJeiç ràv 7rXr)Otov Jesus steht
deutlich und bewußt in der Sittentradition seines Volkes. Aber er fordert die
Liebe mit einer Ausschließlichkeit, daß alle andern Gebote darin aufgehen, daß
alle Gerechtigkeit in der Liebe ihr Maß finden muß. » (Art. àyamjtoi, in G. Kittel,
Th. Wörterb. I, 44 f. ; vgl. C. H. Dodd, Gospel and Law, New York 1951, S. 42 ff. ;

A. Nygren, Eros und Agape, Gütersloh 1930, S. 35-41).



in den synoptischen Evangelien 405

dasselbe Wort xyocnxv für die Liebe zu Gott und zu den Menschen steht.
Wenn man den Herrn fragt, was man tun solle, um das ewige Leben

zu erlangen, oder welches das erste Gebot sei, kann er nicht anders als

vorschreiben, Gott über alles zu lieben ; aber er fügt hinzu, den Nächsten

zu lieben sei ein gleichartiges, gleichrangiges, gleichbedeutendes Gebot,
und an diesen beiden Geboten hange das ganze Sittengesetz \ Nichts
hat Geltung in den Augen Gottes, nichts ist untadelig, gut, nichts
genügt zur Verherrlichung Gottes, außer in dem Maße, als es einer
echten Liebe entspringt und in sie einmündet. Man kann nicht
deutlicher sagen, daß das christliche Ethos ein Ethos der Liebe ist ; der

Jünger Jesu Christi ist ganz einfach : ein Wesen, das liebt.
Noch viel überraschender ist, daß, wie es scheint, die Pflicht, den

Nächsten zu lieben, den Vorrang einnimmt vor den Pflichten gegenüber

Gott. Tatsächlich gilt die brüderliche Liebe mehr als die Brandopfer

und die Opfer überhaupt (Mk. 12, 33) ; sich auszusöhnen mit dem,
der einen beleidigt hat, kommt vor der Dringlichkeit des Gottesdienstes,
oder ist wenigstens unerläßlich, damit dieser gnädig angenommen werde :

« Wenn du deine Gabe zum Altare bringst und dich dort erinnerst, daß

dein Bruder etwas gegen dich hat, so laß deine Gabe dort vor dem
Altare und geh dich zuerst aussöhnen mit deinem Bruder, und dann
komm und bring deine Gabe dar. »2 Im jüngsten Gericht, so scheint

es, werden die Christen nur für gerecht erklärt und dürfen nur ins

ewige Leben eingehen nach dem Maße, in dem sie barmherzig und
wohltätig gegen die Armen waren ; und der Herr tut, als gälte ihm
selbst jede gute Tat, die man diesen Geringen erwiesen, die er seine

Brüder nennt \ So liebt der Christ seinen Nächsten nicht nur, weil es

1 Mt. 22, 34-40 ; Mk. 7, 17-23 ; 12, 28-34 ; Lk. 10, 25-37. Vgl. E. Fuchs, Was

heißt: «Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst» in Theologische Blätter,
1932, S. 129-140.

2 Mt. 5, 23-24 ; vgl. 6, 14 : « Wenn ihr den Menschen ihre Fehler vergebt,
wird euer himmlischer Vater auch euch vergeben ; wenn ihr aber den Menschen
nicht vergebt, wird euer Vater auch euch die Fehler nicht vergeben. » Mk. 11, 25 :

« Wenn ihr zum Beten dasteht, vergebt, falls ihr etwas habt gegen jemand, damit
auch euer Vater im Himmel euch eure Fehler vergebe. » Es ist die Regel : £v to
P£tP<i> |i£Tp£ÏTE (X£Tpr]0f]CT£Tai. U[XÏV (Mt. 7, 2).

3 Mt. 25, 31-46. Jesus « kann darum vollkommene Liebe fordern, weil in
ihm Gott geliebt wird. Den Dank für seine Hilfe weist er an Gott in seiner
Liebe wird Gottes Liebe erkannt und geliebt» (W. Lütgert, a.a.O. S. 112).
Über dieses Gleichnis vgl. A. Wikenhauser, Die Liebeswerke in dem Gerichtsgemälde,

Mt. 25, 31-46, in Biblische Zeitfragen, 1932, S. 366-377 ; W. Brandt, Die
geringsten Brüder. Aus dem Gespräch der Kirche mit Matth. 25, 31-46, in Jahrbuch
der theologischen Schule Bethel, 1937, S. 1-28 ; A. Descamps, Les Justes et la Justice,



406 Die Liebe als Gestaltungsprinzip der Moral

ihm Gott vorschreibt und wirklich aus Liebe zu Gott — weil sein
Verhalten nur dann Gott zur Ehre gereicht, wenn es aus dieser Liebe
hervorgeht —, sondern darüber hinaus kann er in seinen Brüdern Christus
sehen \ und der Gegenstand seiner Liebe ist ein einziger, èp.oi e7toiY)<TocTs

Wirksam, urgewaltig diese Liebe, aber ebenso ungemein zart Wenn
sie in der Bergpredigt vor allem in den ganz heroischen Formen der
Geduld und der Sanftmut vorgeschrieben wird — pv) avTm-r/jvat rw
7tovv)pw —, offenbart sie sich im Gleichnis vom barmherzigen Samariter
als ein Gefühl für Zuvorkommenheit und Takt, als ein spontanes und

hingebendes Mitleiden 2. Auf jeden Fall läßt sich die äya7tyj auf so

kühne und totale Art gegen den Nächsten nur in einem von Grund auf

hingegebenen Herzen verwirklichen. Wer immer sich an sich selbst

klammert, an seine Bequemlichkeiten, seine Ruhe, an seine Ehre, seine

Güter, wird weder einem Verwundeten zu Hilfe eilen und die Kosten
auf sich nehmen, noch den Notleidenden Brot, Wasser und Gewand

austeilen. Aber noch viel weniger kann er auf die rücksichtslosesten

Anforderungen eingehen, er wird nicht sein Hemd hergeben 3, nicht
seine Wange den Streichen hinhalten, wird nicht immer und immer
wieder verzeihen (Mt. 18, 21-35), damit endlich der Friede herrsche und
die Sanftmut den Sieg davontrage über Gewalt und Ungerechtigkeit4.
Man findet also in der àyàmr) zum Nächsten die gleiche Forderung totaler
Entsagung wieder wie in der ayair/j zu Gott. Im Evangelium ist Lieben
fast gleichlautend wie Geben und Sich Hingeben ; es ist im Grunde das

Einem-andern-Angehören, in Form von Gehorsam und Aufopferung,
wenn es sich um Gott handelt, in Form von Wohltätigkeit und Barm-

S. 255-258 ; A. Feuillet, La synthèse eschatologique de saint Matthieu (24-25), in
Revue Biblique 1950, S. 181-190. Nach Chrysostomus (In Mt. 25, 3 ; P. G. 58,711)
und Augustinus (Serm. 93, 4 ; P. L. 38, 575) ist das Öl, das den törichten
Jungfrauen mangelt, die Liebe zum Nächsten.

1 Man beachte allerdings, daß die Gerechten ganz überrascht vernehmen,
sie seien Christus persönlich zu Hilfe gekommen ; zweifellos weil ihre Linke
vergessen hat, was ihre Rechte getan. Auf jeden Fall erscheint ihre Liebe vollkommen
uneigennützig.

2 Diese Ansicht wird hervorgehoben von W. G. Shepherd, The Problem of
Love, in Anglical theological Review, 1949, S. 171-175.

3 Vgl. die arme Witwe, die nicht viel gibt (to>XX<£), aber alles (7t<xvt<x) opfert;
sie wirft in den Geldkasten « von ihrer Armut alles, was sie hatte, ihren ganzen
Lebensunterhalt» (Mk. 12, 44).

1 Diese Ccy&nr\ wird am Ende der Zeiten verschwinden, wann der Großteil
der Christen nicht zögern wird, um ihr Leben zu retten, ihre Brüder zu verraten,
Mt. 24, 12. Vgl. L. Cerfaux, La charité fraternelle et le retour du Christ (Jo. 13,

33-38), in Ephemerides theologicae Lovanienses, 1948, S. 321-332.



in den synoptischen Evangelien 407

herzigkeit, wenn es sich um den Nächsten handelt. In beiden Fällen
veräußert man seine Selbstbestimmung und seine Freiheit an das

Wesen, das man liebt. Das ist so wahr, daß diese Opfer aus Liebe,
diese Entsagungen, dieses Sterben von sich selbst von der Gewißheit
einer Belohnung angefeuert wird : das Hundertfache in dieser Welt — an
Freude und an Reichtümern des Herzens —, ein Schatz im Himmel, das

ewige Leben (Mt. 19, 29 ; Lk. 10, 28). Lieben ist ein geistiger Gottesdienst,

vortrefflicher als alle Schlachtopfer (Mk. 12, 33), und wenn die

Brandopfer und die übrigen Opfer darauf hinaus gehen sollten,
Nachlassung der Sünden zu erlangen, wieviel mehr verbürgt die xyxxT] das

Verzeihen Gottes (Lk. 7, 47) nopsuOévxsç Se [axOsts tl scttlv "EXsoç
OéXw xod où Oucrtav (Mt. 9, 13 ; vgl. 12,7).

Jetzt begreift man, warum und wie der Herr, der das alte Gesetz

bis zum Höhepunkt der Erfüllung getragen hat, die Feindesliebe (s^Opol,

7TOV7)pot, Siwxovxeç, è7r*)peàÇovTeç) als bevorzugten Gegenstand der
Liebe darstellen kann \ In keinem andern Fall wird das Vergessen seiner
selbst und die Verschmähung jeglicher Ichsucht stärker bejaht. Seinen

Feinden Gutes wollen, für sie beten, sich ihnen gefällig erweisen, ist eine

vollkommen ungeschuldete Hochherzigkeit, von keiner Liebenswürdigkeit

im Nächsten begründet. Daraus ersieht man, daß die Liebe keine

gewöhnliche Leidenschaft oder Sympathie ist. Sie ist viel tiefer im
Herzen verwurzelt, ist ein reines und sehr geistiges Wollen des Guten.
Wenn Jesus seinen Jüngern vorschreibt : ayarorre toùç eyOpoùç, ùfAwv,

dann unterscheidet er gründlich die reine Liebe von der Freundschaft.
Diese gründet auf einer Anziehung, wird geweckt durch die Vorzüge
des andern, seinen Wert oder seine Gaben (Lk. 7, 5) ; sie ist von selber

gegenseitig : ol àpapxwXot xoùç àyairwvTaç aùxoùç àyaxcocnv 2. Doch wer
die Liebe hat, liebt die Bösen und die Undankbaren. Er will und tut
Gutes denen, die ihm Böses wollen und tun. Das heißt soviel, als daß

die geistige Liebe keinen andern Beweggrund hat als sich selbst. Es ist
der Liebe Natur und Gesetz, Güte zu offenbaren und hochherzig zu sein,
wie es dem Lichte eigen ist zu leuchten und dem Feuer zu glühn. Für
die Natur einer Sache braucht man keinen Grund mehr zu suchen. Man

merkt so, warum Jesus niemals verlangt hat, alle Menschen zu lieben.

1 Mt. 5, 43-48 ; Lk. 6, 27-36 ; vgl. F. Kattenbusch, Über Feindesliebe im
Sinne des Christentums, Gotha 1916.

2 Man vergleiche den Brief des Chairas an seinen teuren Dionysios vom
29. August 58 : « Ich hoffe, daß ich dir, wenn nicht die gleiche, so doch ein Weniges
von deiner Zuneigung zu mir erweise, cl jat) xà loa aoi 7rapaay_£Ïv, ßpa/ela xivà
roxpéÇopai xjj eEç èpè çiXoaxopytq: « (P. Mert. XII, 10-12).



408 Die Liebe als Gestaltungsprinzip der Moral

Seine « Sozialethik » ist keine Philanthropie \ beruht nicht auf einer
humanitären Anschauung, die alle Menschen als Brüder ansieht, ihrer
gemeinsamen Natur gemäß oder bezüglich ihrer Menschenwürde, da

jeder ein Fünklein Göttlichkeit oder den Vorzug der vornehmsten

Vermögen hat, des Verstandes und des Willens. Jesus wählt konkrete
Beispiele aus 2, wo der Nächste solcher Bosheit bezichtigt wird, daß eine

Vorschrift, ihn als Freund oder rein menschlich zu lieben, ein Unsinn wäre.

Indessen muß man diese Beklagenswerten lieben — hier ist die

fünfte Enthüllung des Evangeliums —, weil Gott sie liebt und wie

er sie liebt. Er überschüttet die Sünder und die Undankbaren mit
Wohltaten, ohne etwas zurückzuerwarten. Die Christen aber sind seine

1 Man führt im allgemeinen den Begriff des Kosmopolitismus auf den
Stoiker Zenon und Alexander den Großen zurück (der Ausdruck xoa|j.07roXm]ç,
« Weltbürger » ist durch Diogenes aufgekommen, vgl. Philon, De opif. mundi, I, 3,

Diog. Laertius, VI, 63), Ursprung der menschlichen Verbrüderung und erster
Versuch, die Einheit der Menschheit zu verwirklichen (vgl. Plutarch, Leben
Alexanders, I, 6 ; von Arnim, Stoicorum vet. fragin. I, 262). In Wirklichkeit hat der
Sophist Antiphon (Xlepl 'AXijfldaç ; P. Oxy. XI, 1364, 266-299) als erster, ein
Jahrhundert früher — im fünften — die Begründung der sozialen Unterschiede und
jener der Herkunft in Zweifel gezogen. Er verkündet, daß alle Menschen eine
gleiche Natur besitzen mit den gleichen biologischen Funktionen, und daß es von
daher keinen Unterschied gibt zwischen Griechen und Barbaren : « Von Natur
sind wir alle in allem gleicher Herkunft Als Barbar unterschieden wurde keiner
von uns oder als Grieche ; denn wir alle holen Atem in der Luft durch den Mund
und durch die Nase» (L. Gernet, Antiphon, Paris 1923, S. 178). Aber wie
Ph. Merlan hervorgehoben hat (Alexander the great or Antiphon the Sophist, in
Classical Philology, 1950, S. 161-166), wird diese Gleichheit der Menschen von
einem rein weltlichen und natürlichen Gesichtspunkt aus gefordert. Jede religiöse
Bezugnahme, etwa auf die Vaterschaft Gottes, fehlt. Fügen wir hinzu, daß der
Humanitarismus auf die Entwicklung der Person ausgeht, auf ihre vollendete
Entfaltung ; daher soll ihr nichts Menschliches fremd bleiben ; aber sein
Hauptinteresse bleibt auf sich gerichtet und nicht auf den andern ; er ist nicht anthropozentrisch,

sondern egozentrisch, was nicht besagen will egoistisch, vgl. W. Lütgert,
Nächstenliebe und Humanitätsideal, in Ethik, 1937, S. 84-86.

2 Vortrefflich hebt Stauffer (a. a. O. S. 46) die Bestimmtheit und Nüchternheit

des Gebotes Jesu hervor und stellt es einer « schweifenden Allerweltsliebc »

gegenüber, das heißt jener Philanthropie der Philosophen ohne bestimmte
Bezugnahme, weil sie sich gestaltlos auf alle Menschen im allgemeinen bezieht ; einer
Liebe, die sich in den Wolken verliert und keiner Wirklichkeit mehr entspricht,
wofern man die christliche Nächstenliebe definiert wie der Barnabasbrief 19, 5 :

Imtp ri)V ^uxrjv aou Wenn sich H. Haas (Idee und Ideal der Feindesliebe in der
außerchristlichen Welt, in Zur Feier des Reformationsfestes, Leipzig 1927, S. 1-97)
zu zeigen bemüht, daß das Gebot : « Liebet eure Feinde » nicht eigentlich neu
ist und es namentlich mit der Philanthropie gleichstellt, verkennt er das Wesen
selbst des evangelischen Ayanaiv, das eine religiöse Liebe ist, begründet in der
Liebe zu Gott.



in den synoptischen Evangelien 40J

Söhne; und Kinder müssen ihrem Vater ähnlich sein, müssen gleiche
Gedanken, gleiches Herz und gleiche Haltung haben. Der Beweggrund
der ayaur) der Jünger Jesu ist ihre Gotteskindschaft (Lk. 6, 35), die
Erbe und Ebenbildlichkeit mit einbegreift. Viele andere Tugenden ließen
sich anführen als Unterscheidungsmerkmal des Kindschaftsverhältnisses
der Gläubigen zum Vater im Himmel, aber der Herr beläßt es bei der
Liebe. Das Ethos des Evangeliums beruht letztlich auf dem Grundsatz :

Vollkommen sein, wie der himmlische Vater vollkommen ist (Mt. 5, 48),

oder barmherzig sein, wie er barmherzig ist (Lk. 6, 36) ; das heißt also

nicht nur : lieben, sondern auf vollkommene Weise lieben, göttlich
lieben 1, seinem Beispiel ebenso folgen wie seinem Gebot. Lieben wie

Gott, das heißt lieben in. gleichem Umfang, auf gleiche Art und Weise,

mit der gleichen Reinheit der Absicht. Darin besteht das réXeiov der

Liebe ; auf dieser Höhe nimmt sie eine andere Natur an, und ihr Name
wird aydbry). Es geht hier um göttliche, dem Himmel eigentümliche
Tugend, die sich hienieden niemand völlig zu eigen michen kann 2

;

doch einerseits wird man über die Beschaffenheit einer solchen Liebe
belehrt : daß sie unverdient, großzügig, allumfassend ist ; anderseits

muß man ohne Unterlaß danach streben, dem Ideal nahe zu kommen.

Die einen werden wenig lieben, andere viel ; es gibt Grade im ayoc7täv

gegenüber dem Nächsten, wie es solchcgibt gegenüber Gott (Lk. 7,42.47).
Aber hier nochmals werden sich die großen Sünder, denen vergeben
worden ist, zu mehr Barmherzigkeit und zu größerer Freigebigkeit gegenüber

ihren Brüdern hingezogen fühlen, weil sie aus der Unverdientheit

1 Das hat A. Nygren stark betont : Das Gebot der Nächstenliebe beruht
auf einer eindeutigen Wirklichkeit, auf der Beziehung zwischen Gott und den
Menschen : « Es ist nicht nur ein Zufall, daß wir hier einer so intimen Verbindung
zwischen der christlichen Liebe und dem christlichen Gottesverhältnis, zwischen
Agape und der Gottesgemeinschaft begegnen. Dies hat seinen Grund darin, daß
das christliche Ethos ein durch und durch religiöses Ethos ist. Und zwar nicht
nur in dem äußerlichen und formalen Sinn, daß die ethischen Forderungen auf
den göttlichen Willen zurückgeführt, und daß die göttliche Allmacht mit ihren
Sanktionen, ihrem Lohn und ihrer Strafe, als Bürgen für die Aufrechterhaltung
der ethischen Ordnung aufgefaßt werden Das christliche Ethos ist in viel
tieferem Sinn ein religiöses Ethos, insofern hier gerade der Inhalt des ethischen
Lebens ganz und gar sein Gepräge von dem religiösen Verhältnis, von der
Gottesgemeinschaft erhält. Wenn wir nach dem Ausgangspunkt für die Deutung des

Agapegedankens suchen, so kann kein Zweifel mehr darüber herrschen, wo er
gesucht werden muß. Die christliche Gottesgemeinschaft ist es, die dem Agape-
gedanken sein Gepräge gibt » (a. a. O. S. 50 ; vgl. S. 74 ; H. Preisker, Das Ethos
des Urchristentums, Gütersloh 1949, S. 120 ff.).

2 Das vorzüglichste Mittel, diese für ein Geschöpf unerreichbare Vollkommenheit

zu erlangen, ist das Gebet, Mt. 7, 7-11 ; 18, 19 ; 21, 22 ; Lk. 11, 9-13 ; 18, 27.



410 Die Liebe als Gestaltungsprinzip der Moral

der Gottesgabe größeren Nutzen hatten. Sie sind gehalten, sich «besser »

zu zeigen und den andern Menschen ähnliche Wohltaten zu erweisen h

*

Der erste Mensch war versucht worden, zu werden « wie Gott »

(Gen. 3, 5). Im Reiche Gottes auf Erden und durch die Liebe, die ihn

von sich selber sterben läßt, kann der Jünger wahrhaft umgestaltet,
umgebildet werden in Gott. Die Ebenbildlichkeit wird so sichtbar und

genau, daß sie niemand verkennen kann. Die « guten Werke » der Christen
leuchten hell wie ein Licht2. Die Liebe, die sie im Herzen haben, ist
begierig, sich zu bewähren, es ist ja die Liebe Gottes, die der Welt offenbart

werden muß. Sie tritt so schlaglichtartig auf, daß die Menschen

in diesen « Werken » die Güte Gottes selbst erkennen 3 und ihn preisen 4.

Dieser Lobpreis offenbarte sich fortwährend als das Ergebnis der
Barmherzigkeit des Herrn und seiner wunderbaren Mildtätigkeit6. An seinen

Jüngern ist es, durch ihre Liebe ihrerseits die Güte Gottes zu offenbaren

und sie lobpreisen zu lassen von allen Herzen, die guten Willens
sind : So^â^outTLV tov Ila-rsp« ûpwv

1 Mt. 18, 21-35 ; vgl. 5, 7 ; 6, 14 ; 7, 1 ; Lk. 11, 4.
3 Mit den xaXà epya der Christen ist es gleich wie mit den Beweisen von

Zuneigung und Verehrung, die Maria von Bethanien dem Herrn entgegenbrachte
(Mt. 26, 10) und mit den Liebeserweisen Christi gegenüber den Elenden (Mt. 11, 2).

3 Die Christen können das Wort Jesu wiederholen : « Ich habe euch viele
gute Werke von meinem Vater (stammend) sehen lassen » (Jo. 10, 32) Diese êpya
xaXdc sind Wohltaten, die Wunder der Barmherzigkeit, von der göttlichen Allmacht
vollbracht. Die Liebeswerke der Jünger sind «Zeichen» der Liebe Gottes.

4 Mt. 5, 16 ; vgl. L. Vaganay, Le Problème synoptique, Paris 1954, S. 433-442.
Durch ihre Liebe zuallererst verherrlichen und heiligen die Christen den Namen
Gottes (Mt. 6, 9 ; Lk. 11, 2). Ihr erster Wunsch und ihre erste Pflicht ist es, die
Heiligkeit Gottes zu erkennen und zu bekennen, das heißt seine Transzendenz,
seine wahre Natur, seine Ansprüche an die Menschen. Durch ihren Glauben, ihr
Gebet, ihr sittliches Leben, preisen die Christen, die sich Gott geweiht haben,
seine Heiligkeit ; aber sie wollen diese Heiligkeit auch den andern Menschen zum
Bewußtsein bringen. Die offensichtlichen Beweise ihrer Liebe zu Gott und zum
Nächsten, die eine solche Aufopferung seiner selbst voraussetzen, sind das

vorzüglichste Mittel, den wahren Gott zu offenbaren, zu ihm einen Zugang zu bereiten,
seinen « Namen » kund zu tun, das heißt seine Vollkommenheit und sein Wesen
voller Liebe, und damit aller Mund den Lobpreis seiner Heiligkeit entlocken.
Die iyaro) ist der Menschen höchstes Gotteslob (vgl. die Gerechten, die den Namen
Gottes lieben, Ps. 5, 12 ; 69, 73).

5 SoÇâÇeiv ràv 0e6v, Mt. 9, 8; 15, 31 ; Lk. 7, 16; 13, 13; 17, 15; 18, 43; 23, 47.

(Aus dem Französischen übersetzt von Iordanus Böhi O. P.)


	Die Liebe als Gestaltungsprinzip der Moral in den synoptischen Evangelien

