
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 4

Artikel: Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

Autor: Zimara, Coelestin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens
nach Augustinus

Zum Gedenkjahr der Geburt des Heiligen (13. November 354)

Von CoELESTIN ZlMARA S. M.B.

Die gewöhnliche Auffassung unserer Theologie über das göttliche
Vorherwissen will diese Frage in folgerichtige Beziehung zum Begriff
der göttlichen Ewigkeit bringen, bei deren Bestimmung wir das « totum
simul » als das Ausschlaggebende betrachten. In Gottes Wesen und
damit identischem Wirken (aktiv gefaßt) gibt es keinerlei Abfolge von
Zuständen noch Akten, es ist ein einfaches und vollkommenes Zugleich,
nichts vergeht, nichts ist vergangen, nichts entsteht, nichts bleibt noch

ans, Werden und Vergehen haben da nichts zu suchen, Gott ist lauter
Gegenwart. Ein einziges, teilloses und daher unverteiltes, « stetes Jetzt »

also. Gott existiert zwar je und je, aber doch so, daß seine Existenz
die unvorstellbare Seinsweise eines einzigen Nun hat, welches sich durch
keine von ihm verschiedenen weiteren verdrängen und ablösen läßt1.
Ist die Ewigkeit ein einziges Jetzt, so wird gefolgert, dann koexistiert
dieses unteilbare Nun, eines und dasselbe, all den verschiedenen
zeitlichen Nun, jedem Augenblick des zeitlichen Ablaufes geschöpflicher
Wirklichkeit. Denn das stete Jetzt Gottes umfaßt und überragt die

gesamte Zeit (« ambit », « includit » totum tempus oder omnia tempora
et excedit)2. Für Gottes Wissen, mit seinem Wesen realidentisch, ergibt
sich, wird gesagt, daß es desgleichen keinerlei Abfolge aufweist, es

1 Über die Anwendbarkeit des Begriffes der Dauer (auch der bloßen « inneren
Dauer ») auf Gottes so verstandene Daseinsweise sind die Meinungen geteilt, ob-
schon die meisten Autoren gerade für ein richtiges Verständnis ohne ihn nicht
auskommen zu können und ihn sogar betonen zu müssen glauben, damit nicht
das Vorstellungselement punkthafter Existenz, des « nunc temporis », das Denken
der göttlichen Ewigkeit beherrsche und verfälsche.

2 Vgl. Cajetan, Kommentar zu I q. 14 a. 13 n. 11 und 12.

2!i



354 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

gibt da kein früheres Wissen und kein späteres, nicht bloß insofern
als die gewußten Inhalte immer genau die gleichen wären, sondern weil
Gottes Wissen als Akt nicht zeitlich verläuft : Gott weiß alles in jenem
einzigen Jetzt-Zugleich steter Gegenwart. Für sein Vorherwissen wird
die entsprechende Konsequenz gezogen : es ist kein Wissen um noch

nicht existierende geschöpfliche Dinge und Ereignisse, das zeitlich sich
unterscheiden würde von dem Wissen um sie als nunmehrexistierende
und um sie als nichtmehrexistierende, denn in Gottes Wissen gibt es

keinen Unterschied von Dann und Dann. Also sehe Gott alles stets je
in der zeitlichen Gegenwart der betreffenden Wirklichkeiten, als wäre

er « fortwährend » deren Zeitgenosse, wenn wir anschaulichkeitshalber

so sagen dürften, stets ihnen mitgegenwärtig, mitzugegen. Sein « Vorherwissen

» sei also im Grunde und in Wirklichkeit schlechthin Wissen,

geistige Schau des zeitlichen Außergöttlichen vom Standpunkt seiner

eigenen steten und unverteilten Koexistenz zu jedem Zeitpunkt des

Daseins von Außergöttlichem. Dabei halten die meisten unserer
Philosophen und Theologen den Satz, daß Gott alles Geschöpfliche nur in
seinem eigenen göttlichen Wesen schaue, da sonst sein Wissen von der

Kreatur abhängig wäre.
Diese kurze Zusammenfassung der heute üblichen Lehre mußte

vorausgeschickt werden, um ein vergleichendes Urteil zu erlauben über
deren Einklang mit den darzulegenden Gedanken des hl. Augustinus
oder aber über vorhandene Abweichungen. Die Texte des Kirchenvaters
bringen wir möglichst in chronologischer Anordnung, um das Moment

etwaiger Meinungsänderung, vielleicht unbewußter Meinungsverschiedenheit,

beziehungsweise das einer allfälligen Korrektur, fortschreitenden

Bestimmtheit, Klärung, Ergänzung und Entwicklung sowohl der Ideen

wie der Formulierung nicht zu übersehen.

Sehr häufig spricht Augustinus von der « praescientia », durch die

Gott alles im voraus kenne, was zu irgend einer Zeit in der geschaffenen
Welt sein und geschehen wird. Er betont, daß die Überzeugung von
diesem allesumfassenden Vorherwissen für einen richtigen Gottesbegriff
unerläßlich sei. Dabei ist gewöhnlich einfach die Rede vor « praescientia
futurorum », Gott sei « praescius omnium futurorum », s 'he, kenne die

« futura », alles, was einmal eintritt, gehöre in den Bereich dessen, was
Gott schon « ante praescivit », « praevidit », « praedixit » usw.,
Wendungen, die an sich so lauten, als ob Gottes Wissen des Künftigen
diesem zeitlich voraus sei, wenn schon um ein Unendliches. Mehrfacli
bemerkt der hl. Kirchenlehrer auch, daß Weissagungen Künftiges in



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 355

der Vergangenheitsform erwähnen, deshalb, weil es in der Vorausschau
des Geistes Gottes bereits so sicher stehe als wäre es geschehen 1. Mit
solchen Texten scheinen einige andere zu kontrastieren, in denen Augustinus

erklärt, für Gott sei das Künftige gegenwärtig, von « Vorherwissen

», « Vorhersehen » könne man bei ihm deshalb nicht im eigentlichen

Sinn reden. Wir glauben nicht, daß für letztere Idee wirkliche
Vorläufer in der Patristik da waren2. Wie er diese Stellen verstand
und verstanden haben wollte, möchten wir an Hand der betreffenden

Texte und im Vergleich mit seiner Gesamtauffassung eingehender
untersuchen.

I. Das « praesens esse » des Künftigen
in De div. qq. 83 und De div. qq. ad Simplicianum

De div. qq. 83, q. 17 enthält eine kurze Auskunft Augustins zum
Thema des Wissens (scientia) Gottes, wie er sie auf Fragen seiner

Freunde einmal in den ersten Jahren nach seiner Bekehrung ihnen
diktiert hatte (Retr. 1, 26). Sie ist sehr einsilbig, zudem in der Fassung
so gehalten, daß man zunächst stutzt, wieso sie speziell Gottes Wissen
betreffen soll : « De scientia Dei. Omne praeteritum iam non est ; omne
futurum nondum est : omne igitur et praeteritum et futurum deest.

Apud Deum autem nihil deest : nec praeteritum igitur nec futurum,
sed omne praesens est apud, Deum » 3. Man sieht und hört die stilistische

1 So z. B. De lib. arb. 3, cap. 2-4 passim (Migne, Patr. lat., Band 32, 1272-
1276) ; Migne in Zukunft zitiert: Ml: en. in ps. 3, 5 (Ml 37, 75) ; De serm. Dom.
i. m. 1, 21, 72 (Ml 34, 1265) ; De fide rer. q. n. vid. 7, 10 (Ml 40, 180) ; De Gen.
ad litt. 6, 15 ss. (Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, Band 28 I, Wien
1894, S. 189-192) ; Wiener Corpus in Zukunft zitiert: CSEL; 11, 9 (ebd. S. 342) ;

en. i. ps. 103, sermo 2, 7 (Ml 37, 1354) ; en. in ps. 43, 8 (Ml 36, 485) ; ep. 140, 29, 69

(Ml 33, 568) ; sermo 80, 1, 2 (Ml 38, 494) ; De civ. Dei 5, 9, 4 (Ml 41, 152) : « qui
(enim) non est praescius futurorum, non est utique Deus » ; 5, 10, 2 (ebd. 153) '

en. in ps. 113, sermo 1, 1. 4 (Ml 37, 1476. 1477 s.) ; In loa. ev. tract. 53, 12, 4

(Ml 35, 1776) ; De corr. et gr. 8, 19 ; 10, 27 ; 12, 37 (Ml 44, 927 ; 932 ; 939) ; De
praed. sanct. 10, 19 ; 14, 26 ; 17, 34 ; 19, 38 ; 20, 41 (Ml 44, 975 ; 979 ; 986 ; 988 ;

990) ; De don. pers. 14, 36 ; 15, 38 ; 17, 41 ss. ; 18, 47 ; 24, 67 (Ml 45, 1015 ; 1016 s. ;

1018 s. ; 1023 ; 1027 ; 1034) die Lehre : Deus praescivit quid esset ipse facturus ;

opera sua futura praescivit.
2 Worte wie die bei Hilarius, De Trin. 12, 39 (Ml 10, 457) und Ambrosius,

De fide ad Grat. 1, 15, 97 (MI 16, 574) im Anschluß an Is. 45, 11 und Spr. 8, 22

reduzieren sich wohl auf die erste Art der obenerwähnten augustinischen
Aussagen, auf den Gedanken nämlich, daß für Gott alles Künftige so sicher steht
wie Geschehendes oder schon Geschehenes.

3 Ml 40, 15. — Bei Zitaten aus Migne nehmen wir wenige Änderungen der



wie rhythmische Feilung einer gewollt knappen, wahrscheinlich auch

wegen der gelungenen Wortspiele diktierten Antwort. Rein für sich
betrachtet brächte dieser Text nicht viel Klarheit über die Auffassung
seines Urhebers vom göttlichen Wissen.

Bald nach Amtsübernahme als Bischof von Hippo, im Jahre 396

oder 397 hat Augustinus eine Reihe Fragen zu beantworten, die sein

Amtsbruder in Mailand, Simplicianus, der rund ein Jahrzehnt früher
bei seiner Bekehrung zum Kirchenglauben eine bedeutsame Rolle
gespielt hatte, über den Sinn gewisser Stellen der Heiligen Schrift an ihn
richtete. Im so entstandenen Werk De div. qq. ad Simplicianum
2. Buch, q. 2 geht es um das Verständnis des Ausdrucks « Reue » Gottes

aus 1 Sam. 15, 11. Der Bischof von Hippo bemerkt, menschliche Sprache
sei allgemein unzulänglich, Gottes Transzendenz geziemend darzulegen,
auch die menschlichem Fassungsvermögen angepaßte Sprache der
Heiligen Schrift. Simplicianus hat gefragt « quomodo poeniteat aliquid
Deum, in quo sit omnis praescientia ». Die Antwort erklärt : « haec duo
verba sunt, poenitentia et praescientia, quorum quia unum congruere
credimus Deo, id est, praescientiam, negamus in eo esse poenitentiam.
Cum vero aliquis liquidiore consideratione ista pertractans, quaesierit
quemadmodum vel ipsa praescientia Deo congruat, et invenerit huius
etiam verbi notionem illius ineffabili divinitate longe lateque superari,
non miratur utrumque de illo propter hominem dici potuisse, de quo
utrumque propter ipsum incongrue diceretur. Quid est enim praescientia,

nisi scientia futurorum Quid autem futurum est Deo, qui omnia

supergreditur tempora Si enim scientia Dei res ipsas habet1, non sunt
ei futurae, sed praesentes; ac per hoc non iam praescientia, sed tantum
scientia did potest. Si autem sicut in ordine temporalium creaturarum,
ita et apud eum nondum sunt, quae futura sunt, sed ea praevenit
sciendo, bis ergo ea sentit, uno quidem modo secundum futurorum
praescientiam, altero vero secundum praesentium scientiam. Aliquid
ergo temporaliter accedit scientiae Dei2 ; quod absurdissimum atque
falsissimum est. Nec enim potest, quae Ventura praenoscit, nosse cum
venerint, nisi bis innotescant : et praenoscendo antequam sint, et cog-
noscendo cum iam sunt. Ita fit ut (quod longe a veritate seclusum est)

Interpunktion vor, die, wie wir glauben, das Verständnis des Gedankenganges
erleichtern, ebenso ein paarmal bei CSEL.

1 Anm. bei Migne : « Sic Mss. excepto uno ex Vaticanis qui cum ante editis
ferebat 'in scientia res ipsas habet'. »

2 Fußnote bei Migne : « Mss. 'accidit scientiae Dei'. Et infra habent 'accidat,
accidet', loco 'accedat', 'accedet'. »



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 357

temporaliter aliquid accedat scientiae Dei, cum temporalia quae prae-
sciuntur, etiam praesentia sentiuntur, quae non sentiebantur antequam
lièrent, sed tantummodo praesciebantur. Si vero etiam cum venerint,

quae praesciebantur esse Ventura, nihil novi accedet scientiae Dei, sed

manebit illa praescientia sicut erat etiam priusquam venirent quae
praesciebantur : quomodo iam praescientia dicetur, quando non est

rerum futurarum Iam enim praesentia sunt, quae futura cernebat,
et paulo post erunt praeterita. Praeteritarum autem rerum, sicut prae-
sentium, nullo modo potest dici praescientia. Reditur ergo ad id, ut
fiat rebus iam praesentibus scientia, quae eisdem rebus futuris erat
praescientia. Et cum ea quae praescientia erat prius, postea scientia
fiat in Deo, admittit mutabilitatem et temporalis est ; cum sit Deus,

qui vere summeque est, nec ulla ex parte mutabilis, nec ullo motu
novitio temporalis. Placet ergo ut non dicamus praescientiam Dei, sed

tantummodo scientiam. Quaeramus et hoc quomodo. Non enim scien-

tiam solemus dicere in nobis, nisi cum sensa et intellecta memoria retine-

mus ; cum meminimus aliquid sensisse nos vel intellexisse, ut id, cum
volumus, recolamus. Quod si ita in Deo est, ut possit proprie dici

'intelligit' et 'intellexit', 'sentit' et 'sensit' : admittit tempus, et subrepit
nihilominus ilia mutabilitas, quae longe a Dei substantia removenda
est. Et tarnen et seit Deus et praescit Deus ineffabili modo. Cum enim
scientia Dei longe distet ab humana scientia, ita ut irridenda sit com-

paratio, utraque tarnen scientia vocatur »1

Die Versuchung liegt nahe, einzelne dieser Sätze so zu deuten, als

wollte Augustinus behaupten, Gott sehe in seinem Wissen um die Dinge
keinen Unterschied zwischen deren Zukünftigkeit und deren

gegenwärtigen Vorhandenheit, für ihn seien die zukünftigen schon vorhanden,
schon gegenwärtig, und zwar in ihrer eigenen Realität, heißt es doch :

« Quid enim futurum est Deo, qui omnia supergreditur tempora Si

enim scientia Dei res ipsas habet2, non sunt ei futurae, sed praesentes. »

Es kommt darauf an, was mit « omnia supergreditur tempora » und mit
« scientia Dei res ipsas habet » genau gesagt sein soll. Aus dem gebotenen
Kontext allein kann man das nicht entscheiden, die Antwort darauf
müssen wir noch zurückstellen. Immerhin scheinen bereits Wortlaut und

Gedankengang der auf diese zwei Sätze folgenden Argumentation die

erwähnte Deutung zu widerraten. Alsbald wird ja erklärt : « in ordine

1 Ml 40, 138 s.
2 Die Lesart der einen Vatikan-Hs. lassen wir außer Betracht, da sie als die

facilior den Eindruck einer überlegten Korrektur an der Vorlage macht.



358 Die Eigenaxt des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

temporalium creaturarum nondum sunt, quae futura sunt », d. h.

das Künftige existiere als zeitliches Geschöpf noch nicht. Also muß
« apud eum esse » einen andern, besonderen Sinn haben, der sich für
das Denken unseres Kirchenvaters damit verträgt, daß die gleichen

Dinge in ihrem zeitlichen Sein noch nicht existieren. Der anschließende

Gedankengang macht die Unwandelbarkeit und Unzeitlichkeit Gottes

zum ausschlaggebenden Grund dafür, daß da kein Unterschied von
« praescientia » und « scientia » bestehen könne : ein solcher würde, so

wird gesagt, notwendig eine Veränderung, Zeitlichkeit in Gott selbst

hineintragen. Man beachte aber wie die Argumentation zum Teil auch

in bloße, für die Sache nicht viel abwerfende, sprachliche Belehrung
abzusinken droht, um schließlich doch mit dem Geständnis
auszuklagen : « Et tarnen et seit Deus et praescit Deus ineffabili modo »,

sodaß man selbst von göttlicher « scientia » nur in einem zu menschlicher
« scientia » entfernt ähnlichen Sinn reden könne.

Einige Zeilen hernach sucht Augustinus sowohl Ähnlichkeit wie

Unähnlichkeit von göttlicher und menschlicher « scientia » zu bestimmen.
Diese Ausführungen weisen schon in die Richtung seiner Lösung der

Frage, warum bei Gott besonders der Begriff « praescientia »

unzutreffend sei. Er schreibt : « Cum (enim) dempsero de humana scientia

mutabilitatem, et transitus quosdam a cogitatione in cogitationem, cum
recolimus, ut cernamus animo quod in contuitu eius paulo ante non
erat, atque ita de parte in partem crebris recordationibus transilimus :

cum ergo haec cuncta detraxero, et reliquero solam vivacitatem certae

atque inconcussae veritatis una atque aeterna contemplatione cuncta
lustrantis ; imo non relinquero, non enim habet hoc humana scientia,
sed pro viribus cogitavero : insinuatur mihi utcumque scientia Dei :

quod tarnen nomen, ex eo quod sciendo aliquid non latet hominem,

potuit esse rei utrique commune si ita est, ut nomen scientiae rebus

quas per sensus corporis experimur, deputatum sit, nulla est omnino
scientia Dei. Non enim Deus per seipsum ex corpore et anima constat,
sicut homo. Sed melius dicitur aliam esse scientiam Dei, et non eiusdem

generis, cuius ista est quae hominum dicitur Tarnen ad non latere

quoquo modo pertinet communicatio ipsa vocabuli »1. Wir sehen

hier das gleiche Anliegen : die Unwandelbarkeit Gottes muß auch für
das Wissen Gottes unbedingte Geltung behalten, von irgendwelcher
Mehrzahl von Akten des Wissens kann hier deshalb keine Rede sein.

1 A. a. O. n. 3 (Ml 40, 140).



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 359

Bekanntlich betrachtet Augustinus Gott als die subsistierende « Veritas
incommutabilis ». Insofern spricht er an dieser Stelle von der intensiven

Lebendigkeit (vivacitas)1 der sicheren und ruhigen (inconcussa

unbewegten, ruhigen unwandelbaren) Wahrheit, die alle Vielheit
in einer einzigen und ewigen, jedoch reingeistigen Schau zugleich
beleuchtet und überblickt (lustro beleuchten ; dann betrachten ;

mustern)2, der also nichts unbekannt ist (non latet — non latere) : das

besagt Gottes « Wissen ».

Für das Schweigen über « praescientia » in diesem Abschnitt, der

nur noch von « scientia » Gottes spricht, liegt die Erklärung offenbar

darin, daß der Kirchenvater, wie er es oben erklärt hat, dem Begriff
« scientia » doch größere Anwendbarkeit auf Gott zuschreibt als dem

ersteren. Gleichwohl hat er eingeräumt : « et praescit Deus ineffabili
modo ». Wir glauben, daß er bei Redaktion dieser Antwort für seine

Person sich vollkommen im Klaren war über die Vereinbarkeit der zwei

Aussagen : a) Gott hat ein Vorherwissen um die zeitlichen, an sich

zukünftigen Dinge und b) dieses Vorherwissen ist doch eher ein Wissen,

denn ihm sind sie schon gegenwärtig. Die Synthese erwächst für Augustinus

aus der Überzeugung, daß gerade Gottes Unwandelbarkcit eine

stete Schau der Dinge ausschließlich und allein in ihren Ideen (rationes,
causae), ihren Gott stetsfort gegenwärtigen geistigen Musterbildern

postuliere, auch nachdem die betreffenden Dinge ihre zeitliche Verwirklichung

gefunden haben, daß aber diese Schau, eben weil sie durch
vollkommene Ur- und Musterbilder je der einzelnen geschöpflichen
Wirklichkeiten und auch des gesamten Zeitflusses als solchen geschehe, jede
andere Art Wissen um sie gleichsam überflüssig mache, ja ausschalte.

Der mit der neuplatonischen Philosophie Befreundete bindet sich in
jenen Jahren der Bekehrung zum Glauben der Kirche und dann als

Neugetaufter und Priester mit letztem Ernst auch an das Wort der

Heiligen Schrift. Bald einmal gestaltet er seine Synthese jenes
philosophischen Denkens mit der Gotteslehre der Schrift und christlichen

1 Vgl. De immort. an. 7, 12 : « animus corpore vivacior » (Ml 32

1027) ; De ver. rel. 49, 97 : « vivacitate » (Ml 34, 165) ; ep. 147, 44 : « vivacior vita »

(Ml 33, 616).
2 Wahrscheinlich soll « lustrare » hier zugleich beide Gedanken ausdrücken :

daß die subsistierende göttliche Wahrheit selbst geistige Lichtquelle ist und so
im eigenen Licht alle vielfältige Wahrheit der Schöpfung sieht. Aus den ersten
Jahren nach der Bekehrung vgl. für diese Gedanken etwa De beata vita 4, 35

(CSEL 63, S. 115) ; De lib. arb. 2, 13 s. ; 3, 25, 77 (Ml 32, 1260-1262 ; 1308-1310) ;

De Gen. ad litt. lib. imp. 5 (CSEL 28 I, S. 471 ff.) ; en. in ps. 7, 8 (Ml 36, 102 s.) ;

Solil. 1, 13, 23 (Ml 32, 881 s.).



360 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

Überlieferung. Dazu gehört wie eine Art Leitmotiv die Lehre von
Gottes Unwandelbarkeit, eine von den Manichäern verkannte göttliche
Vollkommenheit, dann jene von den göttlichen Ideen, von der Erschaffung

alles Außergöttlichen « ex nihilo » gemäß diesen göttlichen, ideellen
Musterbildern sowohl des Universums wie der Arten und jeder
Einzelwirklichkeit, ferner die Ansicht, daß Gottes Wissen um die geschöpfliche
Wirklichkeit immer nur eine Schau dieser Musterbilder von Allem und

Jedem in seinem eigenen göttlichen Wesen bzw. seiner ungeschaffenen
Weisheit oder « ars » ist, aus den oben angegebenen Gründen.

Dazu möchten wir einzelne Belege aus andern Schriften jener Jahre
vor 400 erbringen.

1. Im Jahr 387 schreibt er (eft. 4) seinem Freund Nebridius, die

geistige Erkenntnis sei zweifellos wertvoller als die sinnliche. Das wäre
aber nicht der Fall « nisi magis essent ilia quae intelligimus, quam ista

quae cernimus ». Die geistige Erfahrung führe nachdrücklich zur
Annahme dieses « magis esse », dieses stärkeren Wirklichkeitscharakters der

Objekte des Geistes, der echten Wahrheiten, denn wir erlebten bei deren

Betrachtung ihre Beständigkeit und intensivste Gegenwärtigkeit, die

jener nicht nachsteht, mit der ein jeder sich selber gegenwärtig ist :

«... cum deo in auxilium deprecato, et in ipsum et in ea, quae verissime

vera sunt, adtolli coepero, tanta non numquam rerum manentium
praesumptione compleor, ut mirer interdum illa mihi opus esse ratio-
cinatione, ut haec esse credam, quae tanta insunt ftraesentia, quanta
sibi quisque ipse fit praesens »1. Augustinus redet da nicht vom
göttlichen Wissen, sondern von seinem eigenen Erkennen geistiger Wesenheiten.

Aber diese Worte beleuchten schon den Sinn, den für ihn die

Aussage hat, geistig gesehene echte Wahrheiten seien stets « ftraesentes ».

Wir müssen uns hüten vor Interpretation und Aushöhlung dieses Textes
durch die uns geläufige Unterscheidung zwischen Gegenwärtigkeit des

Erkannten vor unserm Bewußtsein (intentionale Gegenwärtigkeit) und

Gegenwart als Jetztheit, jetziges reales Dasein, jetzige Wirklichkeit
(reale oder physische Gegenwart), d. h. weder bloße Möglichkeit noch

Vergangenheit noch Zukunft. Denn hier wird ja gerade aus der intensiven

Gegenwärtigkeit im Bewußtsein das « esse », sogar « magis esse »

der geistig erkannten Wahrheiten erwiesen : weil sie dem Geiste « tanta
insunt praesentia », deshalb kann kein Zweifel an ihrem « esse » bestehen.

Damit stimmt überein, daß Augustinus dort « esse » sowohl wie « prae-

1 Ep. 4, 2 (CSEL 34 I, S. 10 f.)



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 361

sens esse » in vorzüglichem Grade gegeben findet, wo das Sein beständig
ist, kein Vergehen, keine Veränderung statthat, sondern « manere »

(« res manentes ») : von solcher Art sind die geistigen Realitäten und
die Ideen überhaupt1.

2. In De ordine 2, 2, 7 erklärt Licentius, dem Weisen werde innerlich

alles schaubar, indem er Gott selbst unverwandt schaue, « mit
welchem alles ist, was der Intellekt sieht und besitzt » : « Sapienti igitur
ante illos interiores intellectus oculos habenti omnia, id est detiin ipsum
fixe immobiliterque intuenti, cum quo sunt omnia quae intellectus videt

ac possidet, quid opus est quaeso memoria ?»2 Wenn Augustinus auch

nicht ganz einverstanden ist, daß der Weise ohne « memoria »

auskomme : gegen die Feststellung, alles Geistiggeschaute sei « mit Gott »

hat er nichts einzuwenden.
3. In De Gen. c. Man. 1, 8, 13 finden wir den oft wiederholten

Grundgedanken und Vergleich, daß Gott die Geschöpfe im voraus
kennt, wie ein Werkmeister sein Werk. Er antwortet auf Angriffe der
Manichäer gegen den Schöpfungsbericht : «... Numquid ergo quia
placet ei quod fecit, ideo non noverat bonum Prorsus noverat intus in
animo, ubi ars ipsa pulchrior est, quam ilia quae arte fabricantur. Sed

1 Vgl. Ep. 2, 1. Satz (ebd. S. 3) ; De beata vita 2, 8 (CSEL 63, S. 95 f.) :

« nihil est (enim) omne, quod fluit, quod solvitur, quod liquescit et quasi semper
périt est autem aliquid, si manet, si constat, si semper tale est, ut est virtus ...» ;

Solil. 1, 15, 29 (Ml 32, 884) ; De ord. 2, 6 : « sapiens amplectitur deum qui
semper manet, nec expectatur ut sit, nec metuitur ne desit, sed eo ipso quo vere
est, semper est praesens» (CSEL 63, S. 149) : zum Unterschied von Vergangenheit

und Zukunft ; Worte des Gesprächspartners Licentius über Gott, von denen
Augustinus nachher sagt, er habe sie selber schon einmal vorgetragen. — In De
imm. an. 6, 12 steht für die Unsterblichkeit der Seele folgender Beweis : « Est
(enim) maxime ipsa ratio, ubi summa etiam incommutabilitas intelligitur. Itaque
eum quem ex se afïicit, cogit esse quodammodo. Non ergo exstingui animus potest,
nisi a ratione separatus ; separari autem non potest, ut supra ratiocinati sumus :

non potest igitur interire » (Ml 32, 1027). — Ebd. 10, 17 : « ea quae intelligit animus
cum se avertit a corpore, non sunt profecto corporea ; et tarnen sunt, maximeque
sunt,- nam eodem modo semper sese habent, nam nihil absurdius dici potest, quam
ea esse quae oculis videmus, ea non esse, quae intelligentia cernimus » (a. a. 0.1030) ;

es wird da gesprochen von der Unwandelbarkeit, Unvergänglichkeit, von der
« sempiterna praesentia » wahrer Beweisgründe ebd. 14, 23 (a.a.O. 1033). Diese
seine Schrift beurteilt Augustinus in Retr. 1, 5, 1 allerdings ungünstig, weil dunkel
und « gewunden ». — Ep. 18, 2 : « cum autem omne quod esse dicimus, inquantum
manet dicamus ...» (CSEL 34 I, S. 45). — De div. qq. 83, q. 46 : De ideis, 2

(Ml 40, 30) ; q. 54 (ebd. 38). — Manche Texte Augustins bringen einen Unterschied
an zwischen « praesens esse » im Sinn zeitlicher Gegenwart und « praesens » als
Gegensatz zu « absens », aber nicht hier, wo es um Geistiges geht.

2 CSEL 63, S. 149 f.



362 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

quod videt artifex intus in arte, hoc foris probat in opere, et hoc est

perfectum quod artifici suo placet. 'Vidit' ergo 'Deus lucem quia bona

est' : quibus verbis non ostenditur eluxisse Deo insolitum bonum, sed

placuisse perfectum »1. Die Entstehung der Dinge brachte für Gott
keinerlei neue Kenntnis derselben.

4. Aus der gleichen Zeit datiert ein Brief an Nebridius, ep. 14,

worin unter anderm die Frage beantwortet wird, ob die « rationes » bei

Gott auch die Einzelwirklichkeiten als solche urbildlich darstellten :

« Item quaeris, utrum summa ilia veritas et summa sapientia, forma

rerum, per quam facta sunt omnia, quem filium dei unicum sacra
nostra profitentur, generaliter hominis, an etiam uniuscuiusque nostrum
rationem contineat. magna quaestio. sed mihi videtur, quod ad hominem
faciendum adtinet, hominis quidem tantum, non meam vel tuam ibi
esse rationem ; quod autem ad orbem temporis, varias hominum rationes

in illa sinceritate vivere. verum hoc cum obscurissimum sit, qua simili-
tudine inlustrari possit, ignoro, nisi forte ad artes illas, quae insunt
animo nostra, confugiendum est. nam in disciplina metiendi una est

anguli ratio, una quadrati. itaque quotiens demonstrare angulum volo,

non nisi una ratio anguli mihi occurrit ; sed quadratum nequaquam
scriberem, nisi quattuor simul angulorum rationem intuerer. ita quilibet
homo una ratione, qua homo intellegitur, factus est ; at ut populus
hat, quamvis et ipsa una ratio, non tarnen hominis ratio, sed hominum.
si igitur pars huius universi est Nebridius, sicut est, et omne Universum

partibus confit, non potuit universi conditor Deus rationem partium
non habere, quam ob rem quod plurimorum hominum ibi ratio est, non
ad ipsum hominem pertinet, quamquam miris rursum modis ad unum
omnia redigantur »2. Unser Kirchenlehrer entscheidet sich also in dieser

« magna quaestio » dahin, daß jedem Einzelnen eine besondere « ratio »

bei Gott entspricht und daß Gott dabei zugleich die zeitliche Abfolge
(orbis temporis) und die Gemeinschaften (populus) kennt. Besonders

wichtig und für unsere Frage belangvoll scheint uns hier der Gedanke

zu sein, daß Gott gerade den « orbis temporis » als solchen in seinen

« rationes » kennt. Wer so denkt, kommt ohne weiteres zur Annahme,
daß Gottes ewige Ideen dem Schöpfer genau den zeitlichen Ansatz,
zeitliche Entwicklung und Existenzdauer jedes Einzelwesens und alle
einzelnen Ereignisse des Zeitenlaufes angeben, also eine vollkommen

objektive Kenntnis der Dinge nach Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft

1 Ml 34, 179.
2 Ep. 14, 4 (CSEL 34 I, S. 34 f.).



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 363

ergeben. Was ist denn der « orbis temporis », wenn nicht das Das
beleuchtet den Sinn des Satzes « omnia supergreditur tempora » im Text
der Antwort an Simplizian : Gottes Wissen « überschreitet » alle Zeiten,
da er die « rationes » aller Zeiten hat1. Die letzten Worte des Zitats
zeigen, wie Augustinus trotz der pluralischen Rede über « rationes »

Gottes die göttliche Einfachheit nicht aus den Augen verlieren will.
5. Schon De Gen. ad litt. lib. imp., aus den Jahren 393/394,

bringt Andeutungen der für den späteren Bischof von Hippo charakteristischen

Erklärung des Sechstagewerkes. Gewisse Formulierungen
beleuchten hier wiederum seine Auffassung vom Wissen Gottes um die

Weltdinge kraft der « rationes ». So n. 7 : «... quomodo facta est

vespera, et factum est mane An tanta mora temporis fecit lucem Deus

et divisit inter lucem et tenebras, quanta mora tenditur dies lucens,
id est non annumerata nocte an omnia quidem tamquam in arte

atque ratione perfecta sunt Deo non in productione temporis, sed in ipsa
vi, quae illas etiam res, quas non stare sed transire cernimus, stabiliter
efficit ita ergo fortasse dictum est : 'et facta est vespera et factum
est mane dies unus', sicut ratione prospicitur ita fieri debere aut posse,

non ita ut fit temporis tractibus ». Wem fiele nicht auf, mit welcher

Leichtigkeit Augustinus sagen kann, « in arte atque ratione » seien die

Dinge für Gott bereits « perfecta », dort « wirke » (efficit) Gott schon

« stabiliter » die vergänglichen « res », obgleich es doch wieder ein
« prospicere » ist Darf man sich da noch wundern über die Worte
« scientia Dei res ipsas habet » aus De div. qq. ad Simplic. oben —
In n. 8 wird folgende Auslegung der umständlichen Sprache « dixit
Deus : fiat — et sie est factum — et fecit Deus » insinuiert : « an hic
adparet hoc vero firmamentum caeli, quia corporeum est, per incor-

poream creaturam aeeepisse speciem formamque credatur, ut prius in-

corporeae naturae rationaliter a verdate impressum sit quod corpora-
liter imprimeretur, ut caeli fieret firmamentum, et ideo quod positum

1 Bei seinen Analysen der Zeit, besonders in den letzten Büchern der Con-
fessiones, zählt Augustinus die drei Zeitphasen gewöhnlich in der Reihenfolge
Zukunft — Gegenwart — Vergangenheit auf, deshalb, weil er nach den ihm
liegenden gedanklichen Zusammenhängen Gott als den Schöpfer der Zeiten als
solcher zum Ausgangspunkt nimmt, also dort beginnt, wo es noch keine Zeit,
kein zeitliches Sein gibt, nur das göttliche unzeitliche und überzeitliche, ferner
weil er so andeuten kann, wie zeitliches Sein überhaupt als Sein fragwürdig und
minderwertig ist, da er darauf aufmerksam macht, nur gegenwärtiges sei zum
Unterschied von erstkünftigem und schonvergangenem eigentliches Sein, zeitliche
Gegenwart aber punkthaft, kaum greifbar, wie ein « ictus oculi » vorübereile. Diese
Reihenfolge in der Zeitbetrachtung ist die Plotins (3. Enn., 7. Buch).



364 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

est : 'et dixit Deus : fiat, et sic est factum', in ipsa rationali natura
prius factum est fortasse unde imprimeretur corpori species » Das

heißt : vielleicht will uns die Genesis andeuten, Gott habe vor Bildung
des Firmamentes den Engeln (incorporea natura, rationalis natura) die

geistige Erkenntnis davon vermittelt, damit sie es dann bilden könnten.
Die letzten Worte aber sagen, daß in diesem Fall für die Engel zunächst

Urbilder solcher künftigen « species » des körperlichen Firmamentes
« gemacht » wurden (weil die Genesis erklärt : « et sie est factum »,

dann erst «et fecit Deus»). Wichtig erscheint uns der Parallelismus,
wie ihn Augustinus zwischen geistigen Urbildern, Vorbildern und körperlichen

Abbildern durchführt, der ihm eine Art Identifikation erlaubt

(ut prius incorporeae naturae rationaliter impressum sit quod cor-

poraliter imprimeretur). Auch von diesen Formulierungen zum Satz

« scientia Dei res ipsas habet » scheint kein großer Abstand vorhanden.
Auf der gleichen Linie steht die spätere Bemerkung (n. 10) : « etiam
hoc fortasse in rationibus intellectualis naturae prius factum est, ut
postea quod dicitur : 'et congregata est aqua in congregationem unam
et adparuit arida', non superfluo additum videatur, cum iam dictum
esset : 'et sic est factum', sed ut post rationalem atque incorpoream
operationem intellegeremus etiam corporalem secutam ». Ferner (n. 11) :

« an quia terra et mare simul fieri potuerint non solum in rationibus
creaturae spiritualis, ubi simul omnia facta sunt, sed etiam in ipsa

corporali motione »1 Unser Kirchenvater überlegt wirklich nicht
lange, ob er sogar um der Treue zum Schrifttext willen sagen dürfe,
trockenes Land und Meer seien zuerst in den « rationes » der Engel
« gemacht ». Sollte er davor zurückschrecken, zu schreiben « scientia
Dei res ipsas habet », obschon er in beiden Fällen darunter nur meint,
die Urbilder im Wissen Gottes und der Engel seien, wenngleich geistige,
so doch solche, die wie Musterbilder genau die « res », Festland, Meer

usw. bekanntgeben
6. Im Jahre 395 ordnet Augustinus die Zusammenstellung jener

Eigendiktate an, die wir in De div. qq. 83 vor uns haben. Davon ist
für unser Thema De ideis, q. 46, wertvoll : sie wirft in Verbindung mit
den bereits gesehenen Texten ein besonders helles Licht auf die Frage,
wie der Autor die gedrängten Sätze der q. 17 « De scientia Dei » eben-

dieses Sammelwerkes und die Ausführungen über Gottes Vorherwissen
des Künftigen in De div. qq. ad Simplicianum verstanden hat. Neben

1 De Gen. ad litt. lib. imp. 7. 8. 10. 11 (CSEL 28 I, S. 478-485).



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 365

q. 17 «De scientia Dei» (s. oben S. 355) können als Kommentar folgende
Zeilen unserer q. de ideis gestellt werden : « Sunt namque ideae principales

formae quaedam, vel rationes rerum stabiles atque incommuta-
biles, quae ipsae formatae non sunt, ac per hoc aeternae ac semper
eodem modo sese habentes, quae in divina intelligentia continentur.
Et cum ipsae neque oriantur neque intereant : secundum eas tarnen
formari dicitur omne quod oriri et interire potest, et omne quod oritur
et interit » h Alles bisher Gebotene und diese Worte hier zeigen

eindeutig, daß Augustinus « apud Deum autem nihil deest omne praesens

est apud Deum » von den göttlichen Ideen der Dinge gemeint hat,
ohne daß er deshalb aber gedacht hätte, Gott kenne die Zeitlichkeit
der « formata » nicht genau und je im Einzelnen.

Neben die Erörterungen in De div. qq. an Simplizian nun gehören,
soweit auch dort die Wendung « apud Deum » vorkommt (« si et
apud eum nondum sunt, quae futura sunt ») als Beleuchtung und
Erklärung ebenfalls die obigen der q. de ideis. Zur restlosen Aufhellung
der Sätze jedoch, die in der Auskunft an Simplizian so rätselhaften

Klang haben, führen wohl diese aus De ideis : « quis audeat dicere,
Deum irration abiliter omnia condidisse Quod si recte dici vel credi

non potest, restât ut omnia ratione sint condita. Nec eadem ratione
homo, qua equus : hoc enim absurdum est existimare. Singula igitur
propriis sunt creata rationibus 2. Has autem rationes ubi arbitrandum est

esse, nisi in ipsa mente Creatoris non enim extra se quidquam positum
intuebatur, ut secundum id constitueret quod constituebat : nam hoc opinari
sacrilegum est. Quod si hae rerum omnium creandarum creatarumve
rationes in divina mente continentur, neque in divina mente quidquam
nisi aeternum atque incommutabile potest esse (atque has rerum rationes

principales appellat ideas Plato) : non solum sunt ideae, sed ipsae verae
sunt, quia aeternae sunt, et eiusmodi atque incommutabiles manent ;

quorum participatione fit ut sit quidquid est, quoquomodo est ». Durch
diese Ausführungen gedeutet, können diejenigen an Simplizian, der ja
selber über Marius Victorinus mit dem neuplatonischen Denken vertraut
war, nicht anders verstanden werden denn von der steten « scientia »

Gottes in den unwandelbaren, stets gegenwärtigen göttlichen « rationes ».

1 De div. qq. 83, q. 46, 2 (Ml 40, 30).
2 Man vergleiche diese Argumentation für die Vorhandenheit göttlicher

«rationes» der «singula» mit jener aus ep. 14, 4 oben S. 362 und wird zugeben,
daß die des Briefes eher befriedigt ; dort geht es um « homo » und « homo » und um
den « orbis temporis », hier aber bleibt es bei « homo » und « equus », was nur
« rationes » von Gattungen postulierte.



366 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

Das « creatarumve » verdient unsere besondere Beachtung : es bestätigt,
daß Augustinus keine andere göttliche Kenntnis der Dinge nach deren

Entstehung annimmt als vorher, d. h. die in den « rationes », es würde

sonst, dies ist seine Überzeugung, die zu haltende Unwandelbarkeit und
auch die Unabhängigkeit Gottes angetastet. Das « quoquomodo est »

sagt, daß er genau alle Einzelheiten des Konkreten durch die geistigen
Urbilder bekanntgegeben findet.

7. Nun bliebe noch darauf hinzuweisen, wie bei Augustinus der

Ausdruck « habere » des Gewußten durch Wissen eine geläufige Redensart

ist, die an sich nichts anderes bedeutet als etwa die andere : «in animo

esse », « in cogitatione esse », wie er sie aber in einem engeren und
eigentlichen Sinn nur von geistigen Realitäten oder von Ideen, « rationes »

gelten läßt. Unsere Seele « hat » das, was ihr dem Wissen nach zur
Verfügung steht, ob sie hic et nunc die betreffende Sache denkt oder nicht :

« Aut est aliquid in animo, quod in praesenti cogitatione non est ; aut
non est in erudito animo ars musica, cum de sola geometrica cogitat :

hoc autem falsum est ; illud igitur verum. Non autem quidquam se habere

animus sentit, nisi quod in cogitationem venerit. Potest igitur aliquid esse

in animo, quod esse in se animus ipse non sentiat manifestum etiam
est, immortalem esse animum humanum, et omnes veras rationes in
secretis eius esse, quamvis eas sive ignoratione, sive oblivione, aut non
habere, aut amisisse videatur »1. In De div. qq. 83, q. 35 nun wird uns
gesagt, zuweilen bedeute « etwas haben » soviel wie dieses Etwas kennen :

«... Cuius ergo rei amor amandus est, nisi eius quae non potest deesse

dum amatur Id autem est, quod nihil est aliud habere quam nosse.

Porro aurum et omne corpus non hoc est habere quod nosse fieri
potest ut habeat quisque aliquid, quod habere hoc sit quod nosse, neque
amet tarnen quid est aliud beate vivere, nisi aeternum aliquid
cognoscendo habere Aeternum est enim, de quo solo recte fiditur,
quod amanti auferri non potest ; idque ipsum est, quod nihil sit aliud
habere quam nosse Quidquid autem mente habetur, noscendo habetur »2.

Nunmehr dürfte klar sein, welchen Sinn bei Augustinus die Aussage

hat : « scientia Dei res ipsas habet ». Fassen wir ins Auge, daß ja

1 De imm. an. 4, 5 (Ml 32, 1024) — « In animo habere » « im Sinn haben »,

«im Kopf haben» usw.) z.B. De magistro 13, 42 (Ml 32, 1218) ; vgl. damit die
gleichbedeutende Wendung De lib. arb. 2,3,9:« quiequid enim seimus, ratione
comprehensum tenemus » oder wieder ebd. 2, 16, 42 : « artifices homines in arte
habent numéros, quibus coaptant opera sua» (Ml 32. 1244. 1263) ; ep. 3, 4 : «in
qua parte animi est (ista) Veritas In mente atque intelligentia » (CSEL 34, S. 8).

2 Ml 40, 24.



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 367

von der « scientia » die Rede ist, so ergibt sich : keinen andern Sinn
tatsächlich als hätte er geschrieben « in scientia res ipsas habet », wie

jene eine Hs. will1, oder etwa : si enim scientia (Ablativ) Deus res

ipsas habet, wobei das « ipsas » die Genauigkeit der Übereinstimmung
zwischen dem ewigen Vorbild im Wissen und dem geschöpflichen
zeitlichen Abbild unterstreichen kann. Vielleicht wird man noch entgegnen,
Gott kenne doch gewiß auch nach Augustinus « Gold und jeglichen
Körper », von denen er aber erklärt, es sei nicht dasselbe, sie zu « haben »

und sie zu « kennen », also könne er zumindest nicht für alle Dinge dem

Satz « scientia Dei res ipsas habet » unsere Auslegung gegeben haben.

Dabei würde jedoch vergessen, daß laut augustinischer Lehre dem Gold

und jeglichem Körper bei Gott je eigene ewige geistige «rationes»
urbildlich entsprechen, daß der Schöpfer nur in diesen ihren « rationes »

Gold und die Körper « sieht », auch nachdem letztere zeitlich verwirklicht

sind ; daß für Gold und die Körper « nosse » und « habere » nicht
zusammenfallen, wird von den Menschen gesagt2.

II. Das « praesens esse » des Künftigen in De civ. Dei und De Trin.

Innerhalb seiner bohrenden Analysen des Zeitphänomens bzw. der

Zeiterfahrung unseres Geistes in Conf. 11, 19 schreibt Augustinus
beiläufig wieder ein Wort, das wie eine Leugnung der Kenntnis dessen

seitens Gottes klingt, was wir Künftigkeit der Dinge nennen : « quis
est modus, quo doces animas ea quae futura sunt docuisti enim

prophetas tuos. quisnam ille modus est, quo doces futura, cid futurum
quicquam non est vel potius de futuris doces praesentia nam quod
non est, nec doceri utique potest »3. Wir lassen diesen Satz hier
unberücksichtigt, da er im Licht der Gesamtausführungen des 11. Buches

der Bekenntnisse über die Zeit erst vollverständlich werden kann und
dann die Deutung bekommt, die wir für die Texte aus De civ. Dei und
De Trin. belegen wollen, teilweise auch durch Stellen der Bekenntnisse.

1 Siehe oben S. 356, Anm. 1.
2 Stellen aus späteren Schriften begegnen wir noch, welche wiederholen, daß

Gott das Gewußte durch sein Wissen « hat ».

3 Ed. M. Skutella, Leipzig 1934, S. 280 f. Dort als Variante aus Cod. Sess.

statt « futurum » : « futurorum » vermerkt, was einen etwas andern Sinn ergäbe. —
Zu «nec doceri potest» vgl. « quod non est, videri non potest» in Conf. 11, 17

und 18 und in De Gen. ad litt. 4, 32 von der Erkenntnis der Engel : « nisi enim
prius sit, quod cognoscatur, cognosci non potest» (CSEL 28 I, S. 130).



368 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

In De ci v. Dei 11, 211 stehen ein paar Sätze, die man so verstehen

könnte, als ob Gott alle Dinge immer in ihrer eigenen zeitlichen Gegenwart

sehen sollte. Aber der unmittelbare Kontext hier eignet sich

vorzüglich, ein solches Mißverständnis zu zerstreuen. Wir bringen den

Passus im Zusammenhang (unter Auslassung bloß einer Abschweifung
über Piatos Meinung) : « Quid est (enim) aliud intelligendum in eo,

quod per omnia dicitur 'Vidit Deus quia bonum est' (im Schöpfungsbericht)

: nisi operis approbatio secundum artem facti, quae Sapientia
Dei est Deus autem usque adeo non, cum factum est, tunc didicit
bonum, ut nihil eorum fieret, si ei fuisset incognitum. Dum ergo videt
quia bonum est, quod nisi vidisset antequam fieret, non utique fieret :

docet bonum esse, non discit non quod ullo modo scientia Dei

varietur, ut aliud in ea faciant quae nondum sunt, aliud quae iam sunt,
aliud quae fuerunt ; non enim more nostro ille vel quod futurum est

prospicit, vel quod praesens est aspicit, vel quod praeteritum est

respicit ; sed alio modo quodam a nostrarum cogitationum consuetudine

longe altequc diverso. Ille quippe non ex hoc in illud cogitatione mutata,
sed omnino incommutabiliter videt; ita ut Uta quidern quae temporalitér
fiunt, et futura nondum sint, et praesentia iam sint, et praeterita iam non
sint, ipse vero haec omnia stabili ac sempiterna praesentia comprehendat;

nec aliter oculis, aliter mente ; non enim ex animo constat et corpore ;

nec aliter nunc, et aliter antea, et aliter postea ; quoniam non sicut

nostra, ita eins quoque scientia trium temporum, praesentis videlicet et

praeteriti vel futuri varietate mutatur, 'apud quem non est immutatio
nec momenti obumbratio'2. Neque enim eius intentio de cogitatione
in cogitationem transit, in cuius incorporeo contuitu simul adsunt cuncta

quae novit ; quoniam tempora ita novit nullis suis temporalibus notionibus,

quemadmodum temporalia movet nullis suis temporalibus motibus. Ibi
ergo vidit bonum esse quod fecit, ubi bonum esse vidit ut faceret. Nec

quia factum vidit, scientiam duplicavit vel ex aliqua parte auxit,
tanquam minoris scientiae fuerit priusquam faceret quod videret, qui
tarn perfecte non operaretur, nisi tarn perfecta scientia, cui nihil ex
eius operibus adderetur. »3

Das eigentliche Anliegen ist hier wieder, wie in der Antwort an

Simplizian, die Wahrung der Unveränderlichkeit auch für Gottes Wissen.

1 Buch 11 De civ. Dei wurde um 416 verfaßt (vgl. Ml 41, 11 nach Angabe
von Orosius).

2 Jac. 1, 17.
3 Ml 41, 333 s. Dombart-Kalb ist uns leider nicht zugänglich.



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 369

Der Kontext führt zum Schluß, daß « stabili ac sempitema praesentia »

nicht etwa bloß auf Gott bezogen wird, es soll nicht nur heißen, auf
seiner Seite gebe es einzig Gegenwart, sondern hat den Sinn, das

« Erfaßte », « Gesehene » sei vor ihm in steter Gegenwart. Denn vor
seinem « contuitus » sind alle Dinge, die er kennt, zugleich da (simul
adsunt), ohne daß dieses sein Schauen von der zeitlichen Reihenfolge
im Entstehen der Dinge abhängig wäre. Aber Augustinus will doch

keineswegs sagen, Gott habe kein Wissen von deren zeitlichen Ordnung
oder kümmere sich darum nicht. Im Gegenteil : « tempora novit » genau
so gut wie « tempora movet ». Nicht ohne weiteres verständlich ist hier
die Wendung : « novit nullis suis temporalibus notionibus ». Zunächst

fragt sich, ob « suis » auf « tempora » oder auf Gott zu beziehen sei :

durch die Parallele des « movere » wird eindeutig, daß es auf Gott
bezogen werden muß. Steht dies fest, so können wir bereits leichter
den gemeinten Sinn von « temporalibus notionibus » bestimmen. Es ist
klar, daß « nullis suius temporalibus motibus » besagen soll, Gottes
Wirken auf die Welt geschehe nicht etwa in zeitlich aufeinanderfolgenden,
voneinanderverschiedenen Akten, nicht in verschiedenen zeitlichen
« Bewegungen » Gottes selbst1. Der parallele Gedanke für « novit nullis
suis temporalibus notionibus » kann nur der sein, daß Gott die
verschiedenen Zeiten kennt ohne Mehrzahl von aufeinanderfolgenden
Erkenntnisakten seinerseits. « Notio » hat also hier nicht den Sinn von
« Begriff », obschon das Wort anderwärts bei unserm Kirchenvater
meistens in solchem Sinn verwendet wird, sondern hier bedeutet es ihm
soviel wie Kenntnis bzw. Erkenntnisvollzug oder Wissensakt, als das

Hauptwort zu « nosse »2.

1 Vgl. z.B. De civ. Dei 10,12: « temporalia movens, temporaliter non
movetur » (MI 41, 291) ; 11, 6 : « mutabilibus motibus» (ebd. 322) ; Conf. 11, 6 :

« motibus temporalibus », usw.
2 A. Schröder hat unsern Satz so übersetzt : «... wie er das Zeitliche

bewegt, ohne selbst der zeitlichen Bewegung unterworfen zu sein, so umgreift
er die Zeiten, ohne dem Begriffe der Zeiten zu unterliegen » (Kösels Bibliothek
der Kirchenväter, Gottesstaat, II. Band, 1914, S. 174 f.). Die Reihenfolge im
Vergleich wird also ohne Bedenken umgestellt und ein eigenes Wortspiel wird durch
die Wiedergabe von « novit » mit « umgreift » erreicht, in der Meinung, daß « notio »

auch in diesem Kontext nur « Begriff » bedeuten könne. Leider bringt diese
Übersetzung den oben dargelegten Gedanken nicht zur Geltung, für den die Parallele
deutlich spricht. Augustinus bindet sich nicht sklavisch an Verwendung der
Ausdrücke in einem einzigen technischen Sinn. Für das Vorkommen von « notio »

bei ihm in der Bedeutung von « Kenntnis », soviel wie « notitia » und zugleich als
Übergang zur Bedeutung « Begriff » siehe De Irin. 8, 6, 9 : « animus quidem quid
sit, non incongrue nos dicimus ideo nosse, quia et nos habemus animum. Neque

24



370 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

Inwiefern sind für Augustinus alle Dinge, die Gott kennt, in steter

Gegenwart alle zugleich vor ihm da (simul adsunt) Nicht so, wie wir
bei Lesung dieser Worte anzunehmen geneigt sind. Von unserm empirisch

eingestellten Denken aus wie von den Voraussetzungen einer

aristotelischen Erkenntnislehre her meinen wir leicht, es sei hier von
Kenntnis der Dinge unmittelbar in deren je eigenen Realität die Rede.

Augustinus aber bleibt der Platoniker, der ohne weiteres von der

Überzeugung ausgeht, die wertvolle Erkenntnis der echten Wirklichkeit sei

die in ewigen, unwandelbaren Ideen, selbst für uns, erst recht für Gott.
Er arbeitet auch nicht mit unsern Unterscheidungen zwischen konkret
und abstrakt, zwischen dem Begriff in unserm Verständnis von abstraktem

Allgemeinbegriff und dem konkreten Wirklichen, das im Begriff
auf geistige Weise erkannt wird, abgesehen davon, daß diese

Unterscheidungen auf Gottes Wissen a limine unanwendbar sind h Gottes
Schau der Dinge ist ein « incorporeus contuitus », aber nicht das allein,
sondern für unsern Kirchenvater zudem eine Schau der Dinge in ihren
« rationes » und in ihnen allein, auch nachdem die Dinge existieren. Das

verdeutlicht der letzte Satz unseres Zitates : Gottes Kenntnis seiner

Geschöpfe geht nach ihrer Erschaffung immer noch in der gleichen
Weise vor sich und bleibt vollkommen die gleiche (nec scientiam

duplicavit vel ex aliqua parte auxit), denn sie war von jeher
vollkommen 2. Diese letzten Worte fassen für ihren Urheber das Ergebnis
der Ausführungen des Zitates zusammen, wobei es im Ansatzpunkt um
die Abwehr eines manichäischen Einwandes gegen den biblischen

Schöpfungsbericht geht, hier wie an mehreren andern Stellen von
Augustins Werken, welche die gleiche Deutung des « vidit Deus quia
bonum est » bringen. Was festgehalten werden soll, ist die stete
Unwandelbarkeit Gottes, welche unser Kirchenvater jetzt immer noch,
wie in den früheren Schriften, für Gottes Wissen nicht anders gewahrt

enim unquam oculis vidimus, et ex similitudine visorum plurium notionem genc-
ralem specialemve percepimus ; sed potius, ut dixi, quia et nos habemus quid
sit animus, ut dictum est, novimus ex nobis : inest enim animus nobis superius
demonstravimus, neminem diligere quod credit et non videt, nisi ex aliqua régula
notitiae generalis sive specialis» (Hl 42, 953 s.) ; De civ. Dei 8, 7 (Ml 41, 232) ;

11, 10 (ebd. 325) ; De Trin. 10, 1, 1 (Ml 42, 971) und an vielen andern Stellen
« notio » im Sinn von Begriff.

1 Für die Erkenntnis der Dinge durch die Engel hat ja auch Thomas von
Aquin eine platonisch gefärbte Theorie beibehalten.

2 Gedanke und Begründung bleiben also die gleichen wie in der Antwort an
Simplizian ; dort « bis sentire », « bis innotescere », hier « scientiam duplicare »,

dort « nihil novi accedet scientiae Dei », hier « nec ex aliqua parte auxit » usw.



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 371

sieht als durch die Annahme, der Schöpfer sehe die Geschöpfe nach

wie vor einzig in den « rationes », Das stete « praesens esse », die « stabilis

ac sempiterna praesentia », das « simul adesse » sind die « praesentia »,

das « adesse » dieser « rationes ».

So und nicht anders versteht Augustinus auch den Text D e Tr i n. 15,

7, 13 h Nachdem trinitarisch von der göttlichen Weisheit die Rede

war, kommt er zu folgenden Erwägungen : « Quis ergo hominum potest
istam sapientiam qua novit Dens omnia, ita ut nec ea quae dicuntur prae-

terita, ibi praetereant, nec ea quae dicuntur futura, quasi desint, exspec-

tentur ut ventant, sed et praeterita et futura cum praesentibus sint cuncta

praesentia; nec singula cogitentur, et ab aliis ad alia cogitando tran-
seatur, sed in uno conspectu simul praesto sint universa : quis, inquam,
hominum comprehendit istam sapientiam, eamdemque prudentiam,
eamdemque scientiam, quandoquidem a nobis nec nostra comprehen-
ditur Ea quippe quae vel sensibus vel intelligentiae nostrae adsunt,

possumus utcumque conspicere ; ea vero quae absunt, et tarnen ad-

fuerunt, per memoriam novimus, quae obliti non sumus. Nec ex futuris
praeterita, sed futura ex praeteritis, non tarnen firma cognitione coniici-
mus. Nam quasdam cogitationes nostras, quas futuras velut manifestius

atque certius proximas quasi prospicimus, memoria faciente id agimus,
cum agere valemus quantum valemus, quae videtur non ad ea quae
futura sunt, sed ad praeterita pertinere. Quod licet experiri in eis

dictis vel canticis, quorum Seriem memoriter reddimus Et putamus
nos, utrum Dei Providentia eadem sit quae memoria et intelligentia,
qui non singula cogitando aspicit, sed una, aeterna et immutabili atque

ineffabili visione complectitur cuncta quae novit, tanta mentis infirmitate
posse comprehendere ?»2 Um aus dem ersten hervorgehobenen Satz
keine falschen Schlüsse zu ziehen, muß man das Wörtlein « ibi » wohl
beachten, das sich auf die « sapientia » bezieht. In ihr, der göttlichen
Weisheit, d. h. trinitarisch dem göttlichen Verbum, sind für den Bischof
von Hippo eben die « rationes » aller Dinge, als solche aber stets «

präsent », stets « praesto »3. Insofern alle « rationes » Gott immer
gegenwärtig sind, sind alle entsprechenden Geschöpfe für sein Wissen immerzu

1 De Trin. wurde nach neuerer Forschung erst 419 abgeschlossen.
2 Ml 42, 1066 s.
3

« praesto esse » braucht Augustinus öfters wie synonym zu « praesens esse »

oder «adesse». Bedeutung: vor dem wahrnehmenden Sinn oder dem erkennenden
Geist zugegen sein. — Die Anspielung auf die Leistung der « memoria » bei Vortrag

und Gesang kommt bereits in den frühesten Schriften vor, innerhalb gleicher
Gedankengänge.



372 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

gegenwärtig, so schaut er sie alle « una, aeterna et immutabili atque
ineffabili visione », ohne daß eine solche Aussage aber behaupten wollte,
Gott fehle irgendwie das Bewußtsein geschöpflicher Vergangenheit und
Zukunft. Denn für die Zeitlichkeit der Dinge und Geschehnisse nimmt
Augustinus auch in jenen Jahren noch entsprechende besondere ewige,
unwandelbare « rationes » in Gottes Weisheit an. Einzelne Texte aus

jener Periode seines Schaffens (von 400 an) mögen unsere Deutung
bestätigen.

1. In Conf. 4, 10, 15 findet die für den hl. Kirchenlehrer wichtige
Idee ihren Niederschlag, daß der Schöpfer ein « Weltall » auch als
zeitliches Nacheinander der « Teile » will : « pulchra quae oriuntur et
occidunt et oriendo quasi esse incipinut et crescunt, ut perficiantur,
et perfecta senescunt et intereunt : et non omnia senescunt et omnia
intereunt. ergo cum oriuntur et tendunt esse, quo magis celeriter

crescunt, ut sint, eo magis festinant, ut non sint. sie est modus eorum.
tantum dedisti eis, quia partes sunt rerum, quae non sunt omnes simul,
sed decedendo ac succedendo agunt omnes Universum, cuius partes
sunt » h Das zeitliche Nacheinander der Dinge und des Geschehens im
Universum ist nach augustinischem Denken die wirkliche Zeit2. Sie ist
auch als solche Gottes Werk. So bekennt es Conf. 1, 6, 10 : « summus
enim es et non mutaris, neque peragitur in te hodiernus dies, et tarnen
in te peragitur, quia in te sunt et ista omnia : non enim haberent vias

transeundi, nisi contineres ea ». Und Conf. 7, 25, 21 : « vidi, quia non
solum locis sua quaeque suis conveniunt, sed etiam temporibus et quia
tu, qui solus aeternus es, non post innumerabilia spatia temporum
coepisti operari, quia omnia spatia temporum, et quae praeterierunt et

quae praeteribunt, nec abirent nec venirent, nisi te opérante et manente ».

Conf. 11, 30, 40 desgleichen : « intellegant te ante omnia tempora creator

em omnium temporum ».

1 Aus früheren Schriften vgl. für diesen Gedanken etwa De Gen. c. Man. 1,

21, 32 (Ml 34, 188 s.). Verwandt damit ist die Lehre, Gott habe das Einzelne des
Universums auf das Ganze desselben hingeordnet : « neque (enim) Universum condit
in singulis, sed ad universi complexum condens singula» (C. Faust. Man. 21, 55 ;

Ml 42, 391).
2 Das wird indirekt selbst durch die Antwort auf manichäische Schwierigkeiten

bestätigt, die De Gen. c. Man. 1, 14, 21 gibt: der Zeitenlauf wäre auch
ohne das Dasein von Gestirnen, aber « si currant tempora, et nullis distinguantur
articulis, qui articuli per siderum cursus notantur, possunt quidem currere tempora
atque praeterire ; sed intelligi et discerni ab hominibus non possunt. Sicut horae,
quando nubilus dies est, transeunt quidem, et sua spatia peragunt ; sed distingui
a nobis et notari non possunt » (Ml 34, 183). Vgl. Conf. 11, 23, 30 Schluß ; 12, 8, 8.



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 373

2. Geht die Zeit bzw. die Zeitlichkeit der Dinge als solche auf den

Willen des Schöpfers zurück, so bringt Augustins Gesamtauffassung die

Folgerung mit sich, daß den Geschöpfen einschließlich all ihrer zeitlichen
Bestimmungen, Ordnungen und Verhalte ewige « rationes » bei Gott
entsprechen, in denen der Schöpfer Dinge und Geschehen samt all diesen

zeitlichen Einzelheiten gegeben sieht, und zwar so, daß die « rationes »

allein, exklusiv sie, Gott für immer alle von ihm gewollten Zeitverhalte
seiner Schöpfung gleichsam anzeigen. Unser Kirchenvater verkennt eine

solche Konsequenz auch nach 400 nicht, deutlich bejaht er sie weiterhin.
De Gen. ad litt. 1, 2 lesen wir : « aeternum est quod ait deus : 'fiat lux',
quia verbum dei, deus apud deum, filius unicus dei, patri coaeternus

est, quamvis deo haec in aeterno verbo dicente creatura temporalis
facta sit. cum enim verba sint temporis, cum dicimus 'quando' et

'aliquando', aeternum tarnen est verbo dei, quando fieri aliquid debeat,
et tunc fit, quando fieri debuisse in Mo verbo est, in quo non est quando
et aliquando, quoniam totum illud verbum aeternum est » h Im
göttlichen Verbum, von dem hier gesprochen wird, sind nach der Lehre
des Heiligen die « rationes » der Schöpfung, in den « rationes » ist also

gemäß diesen Worten das « quando » der Entstehung je der einzelnen

geschöpflichen Wirklichkeiten.
3. Ebenso klar kommt der gleiche Gedanke De Gen. ad litt. 2, 6

zum Ausdruck, wobei Augustinus allen Geschöpfen ein « Sein im Verbum
schon bevor sie geschaffen wurden » zuschreibt, freilich ein Sein eigener

Art, im Verbum sind sie « Leben », wie es der Kirchenvater im Johannesprolog

zu finden glaubt : «... an eo ipso, quod scriptum est : 'fiat
firmamentum', haec ipsa dictio verbum est patris, unigenitus filius, in
quo sunt omnia quae creantur, etiam antequam creantur, et quidquid in
illo est, vita est, quia 'quidquid per eum factum est, in ipso vita est'

aliter ergo in illo sunt ea, quae per illum facta sunt, quia regit et
continet ea ; aliter autem in illo sunt ea, quae ipse est. ipse enim vita
est quia ergo nihil creari posset sive ante tempora, quod quidem
non est creatori coaeternum, sive ab exordio temporum sive in aliquo
tempore, cuius creandi ratio, si tarnen ratio rede dicitur, non in dei verbo

patri coaeterno coaeterna vita viveret, propterea scriptura, priusquam
insinuet unamquamque creaturam, ex ordine, quo conditam dicit,
respicit ad dei verbum, prius ponens : 'et dixit deus : fiat' illud. non
enim invenit ullam causam rei creandae, quam in verbo dei non invenit
creari debuisse. Non ergo deus totiens dixit : fiat ilia vel ilia creatura,

1 CSEL 28 I, S. G f.



374 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

quotiens in hoc libro repetitur : 'et dixit dcus'. uaum quippe verbum
ille genuit, in quo dixit omnia, priusquam facta sunt singula in
verbo dei 'dixit deus : fiat', id est, in verbo dei aeterno erat, ut
fieret cum vero audimus : 'et sie est factum', intellegimus factam
creaturam non excessisse praescriptos in verbo dei terminos generis sui.

cum vero audimus : 'et vidit deus quia bonum est', intellegimus in
benignitate spiritus eius, non quasi cognitum postea quam factum est

placuisse, sed potius in ea bonitate placuisse ut maueret factum, ubi
placebat ut fieret »1. Was in De Gen. ad litt. lib. imp. bereits in etwa
skizziert war, erscheint hier in inhaltlicher und formeller Entfaltung.
Der Gedanke ist bereichert durch den Hinweis auf den Johannesprolog,
wo Augustinus dank einer damals in der lateinischen Kirche verbreiteten
Lesart für die VV. 3 und 4 die neuplatonische Ideenlehre hineinlas und
heraushörte 2, die er dann zur Theorie der ewigen « rationes » im
göttlichen Verbum gestaltet, wie sie dem eben gebotenen Abschnitt De Gen.

ad litt, klar zugrundeliegt. Selbstverständlich wird « in quo sunt omnia »

von einer reingeistigen Daseinsweise geistiger, ideeller Urbilder gedacht,
wie es bei Gott nach Augustinus ausschließlich in Betracht kommt, es

bedeutet soviel wie « in scientia habere », und die Urbilder sind mit dem

Verbum selbst identifiziert (quae ipse est), da die Einfachheit des

Göttlichen zu wahren ist. Es wird ein leises Bedenken geäußert, ob das Wort
«ratio» passe, aber dieses Bedenken hat keine Nachwirkung gehabt,
in der Folgezeit wird unser Kirchenvater weiter von « rationes » in Gott
reden. Die Schau der ewigen « ratio » gilt von jeder Einzelwirklichkeit
im einzelnen (nihil creari posset cuius creandi ratio non in dei
verbo viveret in quo dixit omnia priusquam facta sunt singula).
Daß die Kenntnis, die Gott vom Geschaffenen hat, nach dessen

Entstehung auch noch in den Urbildern allein erfolgt, wird vorausgesetzt
und durch das « etiam antequam » sowie den letzten Satz insinuiert3.

1 EM. S. 41 f.
2 Vgl. Conf. 7, 9, 13 : « quod factum est, in eo vita est » ; oben : « quid-

quid per eum factum est, in ipso vita est ». Bei dieser Lesart ist der Bischof von
Hippo geblieben : so In loa. ev. tract. 1,16 s. (Ml 35, 1387) ; De civ. Dei 10, 29, 2

(Ml 41, 309) und andere Stellen mehr. Im Wesentlichen diese Lesart, aber mit einer
Wortverbindung, die Augustinus als arianisch klingend ablehnen wird, bezeugen
Hilarius von Poitiers, De Trin. 1, 10 ; 2, 20 (Ml 10, 31 ; 63) und Ambrosius,
En. in ps. 36, n. 34 s. (Ml 14, 1030 s.). Vgl. auch Marius Victorinus, Adv. Arium
1, 4 und 1, 40 (Ml 8, 1042 ; 1071) ; ferner den Arianer Candidus (ebd. 1020) ;

Ambrosius erwähnt die Verschiedenheit der Lesarten bereits in De fide ad Grat. 3, 6

(Ml 16, 622 s.).
3 Der Sinn des letzten Satzes wäre : das Schriftwort will nicht sagen, erst



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 375

4. Das Werk De Gen. ad litt., dessen Ausarbeitung sich über
mehrere Jahre erstreckt, offenbart noch wiederholt den gleichen Standpunkt

: Gottes Wissen vom Zeitlichen ist gegeben mit den « rationes »

allein, denn sonst würde Gott sich ändern. Die richtige Auslegung der
Schrift hat die göttliche Unwandelbarkeit sicherzustellen. Dieser Grundsatz,

verbunden mit der platonischen Wertschätzung der Ideenschau,
bestärkt den hl. Kirchenlehrer in seiner bereits früher sich anbahnenden

Exegese des Schöpfungsberichtes, laut welcher nicht Gott selbst, sondern
die Engel die entstandenen Geschöpfe in deren geschöpflicher Eigengestalt
erkennen, nachdem sie sie zuerst im Verbum geschaut hatten, während
es für Gott keine Kenntnis außerhalb seiner eigenen « rationes » gibt.
De Gen. ad litt. 4, 23 ff. erklärt : « Multum quippe interest inter
Cognitionen! rei cuiusque in verbo dei et cognitionem eius in natura eius,

ut illud merito ad diem pertineat, hoc ad vesperam. in comparatione
enim lucis illius, quae in verbo dei conspicitur, omnis cognitio qua crea-
turam quamlibet in se ipsa novimus, non immerito nox dici potest :

quae rursum tantum differt ab errore vel ignorantia eorum, qui nec

ipsam creaturam sciunt, ut in eius comparatione non incongrue dicatur
dies cum sancti angeli semper videant faciem dei verboque eius

unigenito filio, sicut patri aequalis est, perfruantur, in quibus prima
omnium creata est sapientia, procul dubio universam creaturam, in qua
ipsi sunt principaliter conditi, in ipso verbo dei prius noverunt, in quo
sunt omnium, etiam quae temporaliter facta sunt, aeternae rationes, tam-

quam in eo, per quod facta sunt omnia, ac deinde in ipsa creatura, quam
sie noverunt, tamquam infra despicientes eamque referentes ad illius
laudem, in cuius incommutabili veritate rationes, secundum quas facta
est, principaliter vident dei requies non est creatura : quae cum per
dies ceteros conderetur, aliter in se ipsa facta cognoscebatur, quam in
illo, in cuius veritate facienda videbatur, cuius cognitio quasi decolor
species vesperam faciebat neque enim cognitio fieri potest, nisi cogno-
scenda praecedant: quae item priora sunt in verbo, per quod facta sunt
omnia, quam in his, quae facta sunt, omnibus, mens itaque humana

prius haec, quae facta sunt, per sensus corporis experitur eorumque
notitiam pro infirmitatis humanae modulo capit et deinde quaerit eorum

causas, si quo modo possit ad eas pervenire, principaliter atque incom-

mutabiliter manentes in verbo dei, ac sic invisibilia eius per ea, quae

das vollendete Werk habe Gott gefallen, sondern ihm habe gefallen, daß es dem
gefallenden ewigen Musterbild entspreche und bei dieser Entsprechung bleibe.



376 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

facta sunt intellecta conspicere1 mens vero angelica posteaquam
illo ordine creata est, ut praecederet cetera, prius ea vidit in verbo dei

facienda, quam facta sunt ; ac sie prius in eins fiebant cognitione, cum
deus dicebat, ut fierent quam in sua propria natura : quae itidem facta
in eis ipsis etiam cognovit minore utique notitia, quae vespera dicta
est. quam notitiam sane praecedebant quae fiebant, quia praecedit
cognitionem quidquid cognosci potest ; nisi enim prius sit, quod cog-
noscatur, cognosci non potest. »2

Denkt Augustinus so über die Bedeutung und die vollkommene

Entsprechung der Urbilder (rationes und causae zugleich) der geschaffenen

Dinge im Geiste Gottes einerseits und über den beschränkten Wert
einer Erkenntnis der Weltdinge in ihrer Eigenwirklichkeit anderseits,

so ist eigentlich nur Konsequenz, daß er Gott keine solche Kenntnis
der Weltwirklichkeit zuschreiben konnte, sondern einzig die in den

Urbildern.
5. Aus De Gen. ad litt. 5, 14-19 verdient wiederum folgendes

unsere Beachtung : «... sie ergo distinguendum est, ut, cum dixerimus :

'quod factum est', deinde inferamus : 'in illo vita est', non in se scilicet,
hoc est, in sua natura, qua factum est, ut conditio 3 creaturaque sit
sed 'in illo vita est', quia omnia, quae per ipsum facta sunt, noverat
antequam fierent, ac per hoc in illo erant non sicut creatura, quam
fecit, sed sicut vita et lux hominum 4, quod est ipsa sapientia et ipsum
verbum unigenitus filius dei manet ista sententia, ut id, quod per
ipsum factum est, vita esse in illo intellegatur, in qua vita vidit omnia,

quando fecit et, sicut vidit, ita fecit, non praeter se ipsum videns, sed in
se ipso ita enumeravit omnia, quae fecit haec omnia, priusquam
fierent, erant in notitia facientis, et utique ibi meliora, ubi veriora, ubi
aeterna et incommutabilia. quamquam sufficere debeat, ut quisque
noverit, vel inconcusse credat, quod deus haec omnia fecerit, non opinor
eum esse tarn excordem, ut deum quae non noverat fecisse arbitretur
nota ergo fecit, non facta cognovit, proinde, antequam fierent, et erant
et non erant : erant in dei scientia, non erant in sua natura 5 ipsi

1 Rom. 1, 20.
2 De Gen. ad litt. 4, 23. 24. 26. 32 (CSEL 28 I, S. 122-124. 125. 129 f.).
3 Von condere ; hier soviel wie : Gemachtes.
4 Man beachte den steten Anruf des Evangeliums.
5 Zum jeweiligen Sinn von « natura » bei Augustinus, der je aus dem

Zusammenhang zu entnehmen ist, vgl. etwa De mor. Man. 1., 3 : «... ipsa natura
nihil aliud est, quam id quod intelligitur in suo genere aliquid esse veteres

pro essentia et substantia naturam vocabant » (Ml 32, 1346). In den Schriften



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 377

aittem deo non audeo dicere alio modo innotuisse, cum ea fecisset, quam
illo, quo ea noverat ut faceret, 'apud quem non est commutatio nec
momenti obumbratio'1. Non sane propter inferiorum scientiam nuntiis
indiget, quasi per eos fiat scientior ; sed illo simplici ac mirabili modo

novit omnia stabiliter atque incommutabiliter »2. Mit aller wünschbaren

Deutlichkeit zeigt sich hier, wie dem Kirchenvater Gottes Unwandelbarkeit,

die er philosophisch hält und nach der Schrift bekennt, die

Lehre abfordert, der Schöpfer bleibe auch nach Entstehung der

Geschöpfe bei deren Kenntnis durch die geistigen Urbilder ; wie er die

« natura », das Eigensein der geschöpfliehen Weltwesen, von den

Urbildern unterscheidet, die im Verbum (vermeintlich nach Joh. 1) « Leben »

sind (non in se scilicet ; wie dieser Unterschied sein platonisches
Philosophieren nicht hindert, die Gleichheit von urbildlicher göttlicher
Idee und geschaffenem Abbild so auf die Spitze zu treiben, möchte man

sagen, daß es heißen kann, Gott habe alles, was er schuf, in sich gehabt
und in sich abgezählt. Immer wieder fungiert dabei die berüchtigte Lesart

aus dem Johannesprolog als Ceterum censeo. Augustinus will christlich,

deshalb in Bindung an das Schriftwort philosophieren. Das « ibi
meliora » bringt nicht etwa eine Ungereimtheit, insofern man ja sagen
müßte, Gott habe kein genaues, kein richtiges Wissen von den Dingen,
wenn sie in den « rationes » ihm « besser » zu sein scheinen als sie sind :

« meliora » nennt sie Augustinus eben weil « veriora », und dies weil
ewig und unveränderlich beständig, nämlich als göttliche Urbilder. Die

Gleichung aeternum et incommutabile — verior — melior gehört zum

augustinischen Repertorium von Anfang an3. Ewigkeit und Unwandelbarkeit

der Urbilder tun aber der göttlichen Kenntnis der Zeitlichkeit,
Wandelbarkeit, Vergänglichkeit der Abbilder keinerlei Eintrag. Man

könnte höchstens sagen, es liege eine letzte Unausgeglichenheit darin,
daß in der Ausdrucksweise manchmal das Geschöpf mit seinem Musterbild

wie schlechthin identifiziert erscheint, obschon dann wieder so

einschneidende Unterschiede zwischen beiden betont werden, wie : un-

gegen die Manichäer stellt A. immer wieder die Frage, ob das Übel eine « natura »

sei ein als solches existierendes Wesen) ; siehe noch ep. 18, 2 (Ml 33, 85) ; vgl.
De Gen. ad litt. 8, 23 (Unterschied « natura » und « voluntas ») ; C. Jul. 1, 8, 36 ff.

(Ml 44, 666 s.) usw.
1 Jac. 1, 17.
a Op. cit. 5, 14. 15. 18. 19 (a. a. O. S. 157. 158 f. 161).
3 Vgl. Marius Victorinus, Adv. Arium 3, 13 (Ml 8, 1108) : platonisch. Aus

frühen Schriften Augustins etwa De ord. 2, 12, 6 (CSEL 63, S. 149) ; De lib. arb.
2, 10 ; 3, 7, 20 ss. (Ml 32, 1256 ; 1280 ss.).



378 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

geschaffen, ewig, unveränderlich, unvergänglich — geschaffen, zeitlich,
veränderlich, vergänglich1. Vielleicht kommen diese Unausgeglichenheiten

bei Augustinus doch daher, daß er zu stark an Begriffen und

Formulierungen hing, die emanatistischer Philosophie entstammten,
wenn er schon selber den Kreationsbegriff so entschieden verfocht.

6. Im gleichen Jahrzehnt hat Augustinus die zwölf Bücher De Gen.

ad litt, und die fünfzehn De Trin. geschrieben. Dem letzten Buch des

Werkes über die Dreieinigkeit ist die oben zitierte Stelle entnommen,
die eine stete Gegenwart aller Dinge für Gottes Wissen behauptet.
Schon haben wir ihre Auslegung aus dem Zusammenhang und im Licht
der augustinischen Trinitätslehre erörtert. Es fehlt nicht an Texten
des gleichen Werkes, die diese Auslegung stützen. So De Trin. 4, 1, 3,

wo wir Gedanken und Worte von De Gen. ad litt, wiedererkennen. Es

heißt da : « Quia igitur unum Verbum Dei est, per quod facta sunt
omnia, quod est incommutabilis Veritas, ibi principaliter atque incom-
mutabiliter sunt omnia simul2 ; non solum quae nunc sunt in hac uni-
versa creatura, verum etiam quae fuerunt et quae futura sunt. Ibi autem

nec fuerunt nec futura sunt, sed tantummodo sunt; et omnia vita sunt,
et omnia unum sunt, et magis unum est et una vita est In iis autem

quae per ipsum facta sunt, etiam corpus quod vita non est, per ipsum
non fieret, nisi in illo, antequam fieret, vita esset. 'Quod' enim 'factum
est', iam 'in illo vita erat'»3. Dem können gleich De Trin. 4, 17, 22 f.
angefügt werden. Es geht um eine Erklärung der Vorhersage : « plu-
rimum interest, utrum experimento praeteritorum futura coniiciantur,
sicut medici multa praevidendo, etiam litteris mandaverunt sicut

denique agricolae vel etiam nautae ; an vero iam Ventura proces-
serint, et longe visa venientia nuntientur pro acuto sensu videntium,
quod cum faciunt aereae potestates divinare creduntur ; tanquam si

quisquam de montis vertice aliquem longe videat venientem, et pro-

1 Vgl. noch die Wendung z. B. De Gen. ad litt. 2, 8 : «... lucis conditio
prius est in verbo dei secundum rationem, qua condita est, hoc est in coaeterna
patri sapientia, ac deinde in ipsa lucis conditione secundum naturam quae condita
est : illic non facta, sed genita, hic vero facta, quia ex informitate formata
Neque enim sicut pecora solo sensu corporis vident angeli haec sensibilia ; sed
si quo sensu tali utuntur, agnoscunt ea potius, quae melius noverunt interius in
ipso dei verbo, a quo inluminantur » (CSEL 28 I, S. 40 f.).

2 Der Gedanke hier hat mit dem berühmten « tota simul » in der Definition
der Ewigkeit bei Boethius wenig zu tun ; hier ist nicht von Gottes « possessio vitae »

die Rede, sondern davon, daß für Gott schlechthin alles, was er kennt, zugleich
gegenwärtig ist. Inwiefern, ist oben gemäß Kontext darzulegen.

3 Ml 42, 888.



Die Eigenaxt des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 379

xime in campo habitantibus ante nuntiet1 ; an ab angelis Sanctis, quibus
ea Deus per Verbum Sapientiam sitain indicat, ubi et futura et praeterita
stant, vel quibusdam praenuntientur hominibus, vel ab eis audita rursus
ad alios homines transmittantur ; an ipsorum liominum quorundam
mentes in tantum evehantur Spiritu sancto, ut non per Angelos, sed

per se ipsas futurorum stantes causas in ipsa summa rerum arce 2 con-
spiciant ...» Von den profanen Philosophen wird alsdann erklärt :

« cum idonei non essent, in aeternitatem spiritualis incommutabilisque
naturae aciem mentis tarn constanter infigere, ut in ipsa sapientia
Creatoris atqae Rectoris universitatis vidèrent Volumina saeculorum, quae
ibi iam essent et semper essent, hic autem futura essent ut non essent »3

Unschwer entdeckt man eine inhaltlich völlige Übereinstimmung dieser

beiden Zitate mit der Auffassung, die Augustinus in unserer Frage seit
seiner Bekehrung zum Kirchenglauben vertreten hat. Wie im späteren
Text 15. Buch, 7, 13, den wir behandelt haben, so muß auch ein richtiges
Verständnis von De Trin. 4, 1, 3 das zweimalige « ibi » im Auge behalten,
das sich hier auf das göttliche Verbum, « die unwandelbare Wahrheit »

bezieht, wie dort auf die göttliche Weisheit. « Im Verbum » sind alle
Wesen des Schöpfungsganzen (universa creatura) jeglicher Zeit als

stetes « esse » ohne Vergangenheit noch Zukunft, und in ihm sind sie

alle « Leben » (Joli. 1, 3 f.), selbst die in ihrer Eigenwirklichkeit leblosen,
und sie wären als Geschöpfe nicht « gemacht » worden, wenn sie nicht
vorher (antequam) dieses lebendige Insein in Gott hätten. Leicht kommen
wir auf die Idee, Augustinus spreche damit, wenigstens implizit und
für ein konsequentes Denken, Gott das Bewußtsein von der Vergangenheit

bzw. Zukünftigkeit der Dinge ab, denn er behaupte ja, der Schöpfer
kenne sie alle immerzu als gegenwärtig seiend (tantummodo sunt). Das

ist nicht der Fall: die stete Gegenwart wird für die ewigen Urbilder
der Dinge angenommen, die in Gott (« ibi ») « Leben », göttliches Leben
sind. Aber Gott weiß gerade durch sie wieder mit letzter Klarheit und

1 Eines ähnlichen Vergleichs bedient sich z. B. Thomas von Aquin, De. ver.
q. 2 a. 12 zur Veranschaulichung des ewigen Wissens Gottes auf Grund des « totum
siraul » der Ewigkeit, ein Gedanke, der sich bei Augustinus nicht findet. Der
Vergleich bei Thomas bleibt freilich sehr inadäquat und das ist wohl der Grund,
weshalb weder die Summa contra Gentes 1, 67 noch die Summa theologica I q. 14

a. 13 ihn bringen.
2 Eine Vatikan-Hs. : arte ; diese Lesart hat für sich die Häufigkeit, mit der

A. im Zusammenhang mit den ewigen « rationes » und der Erschaffung der Dinge
von der göttlichen « ars » spricht.

3 Ml 42, 902 s.



380 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

Genauigkeit um die Zeitbestimmungen der Abbilder, ihre Existenzdauer,
ihr Sein dann oder dann, denn all diese Bestimmungen und der gesamte
Zeitverlauf der geschöpflichen Abbilder wird in den ewigen Musterbildern

dargestellt und geschaut. Zumal De Trin. 4, 17, 22 f. verträgt
keine andere Deutung. Im Verbum, in Gottes Weisheit, heißt es hier,
ist auch das Vergangene und Zukünftige beständig zugegen1. Wenn von
« stantes causae » geredet wird, denkt unser Kirchenlehrer im hiesigen

Zusammenhang nicht etwa an Wirkursachen als solche, sondern
zunächst an die urbildlichen « causae »2. Daß er im Wissen, welches Gott
durch sie von den geschöpfliehen Dingen hat, auch alle ihre Zeitumstände

einbegreift, ist hier aus dem Kontext so klar wie möglich. Wie
sollte sonst Engeln oder Menschen gerade von dort her eine Vorschau
des Künftigen ermöglicht werden und was sonst sollten die Worte
besagen, «dort» seien die «volumina saeculorum » der Zeitenlauf)
schon und immer da 3

7. De Trin. 6, 10, 11 bietet Darlegungen über den trinitarischen
Sohn als « prima et summa vita primus ac summus intellectus
Verbum perfectum et ars quaedam omnipotentis atqne sapientia
Dei, plena omnium rationum viventium incommutabilium; et omnes unum
in ea Ibi novit omnia Deus quae fecit per ipsam, et ideo cum décédant

et succédant tempora, non decedit aliquid vel succedit scientiae Dei.
Non enim haec quae creata sunt, ideo sciuntur a Deo, quia facta sunt,
ac non potius ideo facta sunt vel mutabilia, quia incommutabiliter ab eo

sciuntur »4. Es wäre ein grobes Mißverständnis, in diesen Worten die

Behauptung zu sehen, für Gottes Wissen seien « alle Dinge immer

gegenwärtig » oder sei « alles Zeitliche immer Gegenwart » mit dem Sinn,

1 « Stare » ist in solchen Zusammenhängen ein « stehender Ausdruck » Augu-
stins, um beständige Gegenwart zum Unterschied von vorübergehender, « fließender

» Zeit und Zeitlichkeit zu kennzeichnen, besonders wenn er von Gottes
Unwandelbarkeit und Ewigkeit spricht. Diese Terminologie ist wahrscheinlich sowohl
von Plotin wie von der Heiligen Schrift her eingegeben, von Plotin siehe besonders
3. Enn., 7. Buch.

2 Die Bedeutungen der Termini « rationes » oder « causae rerum » sind bei
unserm Kirchenvater je nach Kontext vielfältig. Vgl. nur etwa De Gen. ad litt.
6, 9-11 ; 14 («causales rationes» für die «rationales seminales) » ; 15-18 (CSEL 28 I,
S. 180-185 ; 189-192).

3 Lehrreich ist noch die Ausdrucksweise De Trin. 5, 16, 17 : «Deus autem
absit ut temporaliter aliquem diligat, quasi nova dilectione quae in illo ante non
erat, apud quem nec praeterita transierunt, et futura iam facta sunt » (Ml 42, 924).
Der Kontext dort behebt jeden Zweifel daran, daß es dem Heiligen um die Wahrung
der Unveränderlichkeit Gottes geht.

4 Ml 42, 931 s.



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 381

den wir solcher Behauptung beilegen würden. Er schreibt zwar so oder

ähnlich, meint aber die stete Gegenwart der göttlichen « rationes » aller
zeitlichen Dinge im Verbum. Diese Theorie liegt desgleichen dem Passus

De Trin. 12, 14, 23 zu Grunde, wo die «rationes intelligibiles» selbst

Gegenstand der Erörterung sind, von denen unter Voraussetzung der

augustinischen Illuminationslehre gesagt wird, einige weise Menschen

vermöchten sie vorübergehend durch die « acies mentis » gedanklich zu
erreichen und der « memoria » weiterzugeben. Bei dieser Gelegenheit
macht Augustinus eine für unsere Frage wertvolle Bemerkung, nämlich :

« Non autem solum rerum sensibilium in locis positarum sine spatiis
localibus manent intelligibiles incorporalesque rationes; verum etiam mo-

tionum in temporibus transeuntium sine temporali transitu stant etiam

ipsae utique intelligibiles, non sensibiles »1. Gemeint sind die « rationes »,

von denen der Bischof von Hippo so oft schreibt, sie wohnten dem

göttlichen Verbum inne : also haben wir hier wieder ein formelles Zeugnis
der Ansicht, daß durch die « rationes » alles Geschehen und dessen zeit-

1 Ebd. 1010. — In seiner wohlgelungenen Übertragung des nicht leicht in
eine gute deutsche Sprachform einzuschmelzenden Werkes gibt Schmaus (Kösels
Bibl. d. Kirchenväter, 2. Reihe, Band 14, München 1936, S. 151) « rationes » mit
« Wesensgründe » wieder (ebenso S. 128 für De Trin. 12, 2 ; da S. 127 in der
Kapitelüberschrift mit «Urgründe»; 6, 10, 11, Band 13, S. 229 steht « Seinsgründe » ;

9, 6, 11, Bd. 14, S. 57 « Urgründe » ; 9, 6, 9 aber, S. 54 : « ewige Wesenszüge ». Bei
Grabmann, Der göttliche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach Augustinus

und Thomas von Aquin (Münster i. W. 1924, S. 12 ff.) erscheinen die
verschiedenen herkömmlichen Ausdrücke zur Wiedergabe der augustinischen « rationes
acternae » oder aber häufig einfach das lateinische Wort. Über die Mehrdeutigkeit
der « rationes » im Denken unseres Kirchenvaters belehrt schon der Vergleich der
Texte untereinander, der zeigt, wie manchmal « regulae », « vcritates », « ideae »,

« principales formae », « species », « rerum causae », « res intelligibiles », « essentiae
rerum », « res aeternae » gesagt wird und besondere Aspekte dessen bezeichnet werden

sollen, was für das augustinische Denken doch wieder die « rationes » sind. Zur
Schwierigkeit, den verschiedenen Nuancen der Wortbedeutung Rechnung zu tragen,
siehe z. B. B. Jansen S. J., Zur Lehre des hl. Augustinus von dem Erkennen der
rationes aeternae, in Grabmann-Mausbach, Aurelius Augustinus, Festschrift der
Görresgesellschaft, Köln 1930, S. 114. Daß es an der von uns behandelten Stelle De
Trin. 12, 14, 23 um die «rationes aeternae» als die göttlichen Ideen geht, zeigt ein
Vergleich mit dem De div. qq. 83, q. 46 n. 2 Gesagten, von dem Augustinus nie
etwas retraktiert hat, zur Genüge, und der Gedanke der Urbildlichkeit der « rationes »

scheint gerade hier wichtig, könnte aber bei der Wiedergabe mit « Wesensgründe »,

« Seinsgründe », « Urgründe » leicht zu kurz kommen. Wie Augustinus auch die sog.
« rationes seminales » auf innergöttliche « rationes aeternae » zurückführt, wird
z.B. aus De Trin. 3, 8, 15 (ebd. 877) ersichtlich; vgl. mit De civ. Dei 12,25
(Ml 41, 374 s.). Auf Überlegungen, die uns die Annahme erschweren, Augustinus
habe die göttlichen « rationes » auch als Ur- und Vorbilder, Musterbilder aller
Dinge, selbst der stofflichen, hingestellt, kommen wir noch zu sprechen.



382 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

licher Verlauf Gott entsprechend bekannt sind. De Trin. 15, 13, 22,

eine Stelle, die auch an De Gen. ad litt. 5,14-19 besonders anklingt,
bleibt den gleichen Gedanken treu : Gott weiß alles von sich aus, seine

Engel erfahren vieles durch das göttliche Verbum, Gott dagegen erfährt
durch sie nichts, was er nicht von jeher wüßte. Auch unser Gebet

braucht ihm unsere Bedürfnisse nicht erst zu melden, er kannte sie

bereits vor aller Zeit : « sed futura omnia temporalia, atque in eis etiam

quid et quando ab illo petituri fueramus, et quos et de quibus rebus

vel exauditurus vel non exauditurus esset, sine initio ante praescivit.
Universas autem creaturas suas, et spirituales et corporales, non quia
sunt, ideo novit ; sed ideo sunt, quia novit. Non enim nescivit quae
fuerat creaturus. Quia ergo scivit, creavit ; non quia creavit, scivit.
Nec aliter ea scivit creata, quam creanda : non enim eius sapientiae aliquid
accessit ex eis; sed illis existentibus sicut oportebat et quando oportebat,
ille mansit ut erat. Ita et scriptum est in libro Ecclesiastico : 'Antequam
crearentur, omnia nota sunt illi ; sie et postquam consummata sunt' '.

'Sic', inquit, non aliter, et 'antequam crearentur, et postquam consummata

sunt', sic ei nota sunt Quia in illius naturae simplicitate mira-
bili, non est aliud sapere, aliud esse ; sed quod est sapere, hoc est et
esse »2. Nach gewonnenem Überblick über das Ganze kann die Deutung
hier ebensowenig wie bei den bisherigen Stellen eine andere sein, als
daß Gott die Weltwirklichkeit immer bloß durch die göttlichen « ra-
tiones » kenne, wenn schon der Ausdruck diesmal nicht erscheint.

8. Bemerkenswerte Stützung findet die gebotene Erklärung von
De civ. Dei 11, 21 an mehreren Stellen des gleichen Hauptwerkes des

Heiligen. Sie erweisen, daß er in unserer Frage des Vorherwissens und
Wissens Gottes unbeirrbar die gleiche Ansicht hält. Wir müssen uns
auf ein paar Zitate aus dem selben 11. Buch beschränken. De civ. Dei
11, 10, 3 bespricht Gottes Einfachheit und lehrt : « dictus est in Scrip-
turis sanetis Spiritus sapientiae multiplex 3, eo quod midta in se habeat :
sed quae habet, haec et est, et ea omnia unus est. Neque enim multae,
sed una sapientia est, in qua sunt immensi quidam atque infiniti thesauri 4

rerum intelligibilium, in quibus sunt omnes invisibiles atque incommuta-
biles rationes rerum, etiam visibilium et mutabilium, quae per ipsam

1 Eccli. 23, 29. 2 Ml 42, 1075 s. 3 Wsh. 7, 22.
4 Anm. bei Migne : « Plures Mss. : in qua sunt infiniti quidam eique finiti

thesauri Mss. 2050 : eique infiniti ». — Diese Varianten kommen zum Teil
vermutlich aus einer Konfrontierung mit dem, was De civ. Dei 12, 18 (Ml 41, 367 s.)
über Gottes Zahlenwissen sagt.



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 383

factae sunt. Quoniam Deus non aliquid nesciens fecit, quod nec de

quolibet homine artifice recte dici potest : porro, si sciens fecit omnia,
ea utique fecit quae noverat. Ex quo occurrit animo quiddam mirum,
sed tarnen verum, quod iste mundus nobis notus esse non posset, nisi
esset ; Deo autem nisi notus esset, esse non posset » Belassen wir diese

Sätze in ihrem Zusammenhang, so können wir uns der Einsicht nicht
verschließen, daß sie geeignet sind, jene Stellen zu erläutern, aus denen

wir die Behauptung einer steten Gegenwart der Dinge als solcher vor
Gottes Wissensschau herauszulesen neigen. Hier ist eindeutig, daß

Augustinus nicht die Dinge selbst, sondern deren « rationes » meint.
Dieser Text bringt zudem wieder die aus De div. qq. an Simplizian
vertraute Wendung : « habere », « in se habere » durch das Wissen 2.

De civ. Dei 11, 29 hat den Gedanken von De Gen. ad litt. 4, 32 in
noch prägnanterer Durchführung, nämlich daß die Kenntnis eines

Dinges in der « ratio », nach welcher es geschaffen wurde, das

Erfahrungswissen an Vollkommenheit weit übertreffe : « Illi quippe Angeli
saneti creaturam melius ibi, hoc est in sapientia Dei, tanquam in
arte qua facta est, quam in ea ipsa sciunt : ac per hoc et se ipsos ibi
melius quam in se ipsis, verumtamen et in se ipsis Ibi ergo tanquam

I Ml 41, 327. — Beinahe wörtliche Übereinstimmung mit Sätzen aus De
Trin. 6, 10, 11 und 15, 13, 22 (s. S. 380 und 382).

II Für «habere» durch Wissen im Sprachgebrauch Augustins nach 390 vgl.
etwa Sermo 177, 9 (aus d. J. 397) : « Quod noverat fecit. Habebat ergo antequam fecit.
Sed habebat miris modis, non sicut fecit, ut fecit temporalia et transeuntia, sed
sicut facit artifex (ob nicht eher : sicut habet artifex Habet intus quod operatur
Joris. Ibi ergo sunt omnia praeeipua, immortalia, indeficientia, permanentia, et ipse
Deus omnia in omnibus » (Ml 38,958). Wir bedauern, die kritische Edition dieses sermo

durch Lambot in Stromata patristica Utrecht 1950, nicht einsehen zu können.

— De Gen. ad litt. 5, 16 : « illa aeterna incommutabilisque natura, quod deus
est nihil horum, quae fecit, existens et omnia primitus habens, sicut ipse est —
neque enim ea faceret, nisi ea nosset antequam faceret, nec nosset, nisi videret, nec
videret, nisi haberet, nec haberet ea, quae nondum facta erant, nisi quemadmodum
est ipse non factus » (CSEL 28 I, S. 159) : diese Stelle läßt begreifen, wie leicht unser
Autor so redet, als meinte er die Dinge selbst, wenn er deren göttliche « rationes »

meint. — Ep. 138 (geschrieben 412) 1,7: «... id quod in tempore novum est,
non esse novum apud eum qui condidit tempora, et sine tempore habet omnia quae
suis quibusque temporibus pro eorum varietate distribuit » (Ml 33, 528). — De civ.
Dei 7, 30 : «... ilium Deum colimus qui verum causas habet, novit atque
disponit qui causas non solum principales, sed etiam subséquentes novit atque
ordinat » (Ml 41, 219 s.). — Sermo 26 (um das Jahr 417), 4 : «... habet electos,
quos creaturus est eligendos : habet autem apud seipsum, non in natura sua,
sed in praescientia sua » (Ml 38, 173). — « Haben » durch Wissen bei Plotin z. B.
5. Enn., 3, 14 ; bei Marius Victorinus, De gen. div. Verbi, 28 : «... habentes
in intellectu » (Ml 8, 1034).



384 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

in cognitione diurna, in se ipsis autem tanquam in vespertina, sicut

supra iam diximusL Multum enim differt utrum in ea ratione cognoscatur

aliquid, secundum quam factum est, an in se ipso. Sicut aliter scitur
rectitudo linearum seu Veritas figurarum, cum intellecta conspicitur,
aliter cum in pulvere scribitur ; et aliter iustitia in veritate incommuta-

bili, aliter in anima iusti. Sic deinde caetera Omnia haec aliter in
Verbo Dei cognoscuntur ab Angelis, tibi habent causas rationesque suas,

id est, secundum quas facta sunt, incommutabiliter permanentes, aliter in
se ipsis; illic clariore, hic obscuriore cognitione, velut artis atque operum. » 2

9. Eben das letzte Zitat könnte wieder unsicher machen, ob wir
dem Heiligen wirklich die Lehre zuschreiben dürften, Gott kenne die

Einzeldinge allein und ausschließlich durch seine « rationes ». Sollte es

ihm nicht aufgegangen sein, daß er diesfalls Gott das wahrheitsgemäße
Wissen um die Konkretheiten des Wirklichen absprechen würde Um
das Beispiel zu brauchen, das er selber bringt : ein durch den Staub

gezogener Strich würde doch dadurch nicht objektiv (d. h. hier
wahrheitsgemäß) erkannt, daß Gott einfach die Idee der geraden Linie
(rectitudo linearum) hätte. Ein Strich durch den Staub wird mehr oder

weniger gerade sein, auch wenn wir ihn schnurgerade ziehen wollten.
Haben wir hier nicht ohne Abstraktionslehre dennoch, eben platonisch,
die Abstrakta Plus c'est différent et plus c'est la même chose, möchte

man meinen. Sollte Augustinus das Vorherwissen und Wissen Gottes

so ausdeuten wollen Diese Bedenken müssen wir indes zurücktreten
lassen, wenn er uns unzweideutig sagt, daß Gott die Dinge einzig durch
die « rationes », durch sie aber vollkommen kenne. Und das bezeugen
wiederum folgende Erklärungen seiner Schrift Ad Orosium 8, 9, aus
dem Jahr 415, mithin ungefähr ein Jahr älter als das 11. Buch De civ.
Dei. Gegen die Origenisten wird der rechte Glaube bekannt, unter
anderm : « credimus factum esse mundum Dei bonitate ut eo

modo essent omnia, dum non essent sola potiora, et haberent eins numeri
terminum, quem constituendum apud se vidit omnium naturarum crea-

turarum conditor Deus, qui ea non facta didicit, sed noverat esse facienda.
Unde illud quod aiunt, in eius sapientia iam fuisse facta omnia, ante-

quam in istas formas et modos proprios proferrentur, atque in suis

ordinibus apparerent, non sobrie dicitur3. Facta enim quando essent,

antequam facta essent Sed in Dei sapientia omnium faciendarum rerum

1 Ebd. 7 (Ml 41, 322). a Ml 41, 343.
3 Vgl. Hilarius, De Trin. 12, 39 (Ml 10, 457) ; Ambrosius, De fide ad

Grat. 1, 15, 97 (Ml 16, 574)



Die Eigenart des göttlichen Vorhervvissens nach Augustinus 385

rationes esse potuerunt, non tarnen factae. Omnia enim per ipsam facta
sunt, non et ipsa facta est Noverat ergo Deus omnia quae fecit ante-

quam faceret. Non enim possumus eum dicere ignorata fecisse, et ea

non nisi facta didicisse ; nescisse quid faceret, sed scisse quod fecit. Hoc
enim si de aliquo artifice homine diceremus, insipientissime saperemus.
Noverat ergo ea facienda, non facta: noverat ut faceret, non quia fecerat.
Proinde quamvis iam nota essent, quia nisi a sciente non fièrent; non
tarnen facta esse coeperunt quae ut fierent sciebantur, nisi post fièrent,

quae ut recte fierent sciebantur antequam fierent »1. Der Vergleich mit
dem Werkmeister, der in unserer Frage so oft vorkommt, bleibt
selbstverständlich auch für den Gedanken des Kirchenvaters ein bloßer

Vergleich, in dem er keine volle Parallele suchen will2. Er hätte gewiß
nicht geleugnet, daß Künstler wie Handwerker auch geistig neue
Erkenntnis gewinnen, wenn sie das Produkt ihres Könnens fertig vor sich
sehen. Sicher ist aber, daß Augustinus davon keine Anwendung auf Gott
zugestanden hätte. Von Gott heißt es : er hat die Dinge nicht kennengelernt,

nachdem sie gemacht waren, alles, was er gemacht hat, kannte

er, bevor er es machte, genau so wie es gemacht wurde und ward. Wenn
schon die folgenden Worte die Deutung vertrügen, der Schöpfer habe

zwar nicht in voller Unwissenheit gehandelt, aber doch ohne ganz

genaues Wissen über das Ergebnis im Einzelnen, so glauben wir nicht,
daß Augustinus eine solche Deutung approbieren würde und irgend
etwas zurücknähme von den anderwärts gebotenen Gedanken, wie wir
sie gesehen haben. Der eben gelesene Text ist zu buchen auch deshalb,
weil er bestätigt, daß Augustinus jetzt wie früher für jede Einzelwirklichkeit

« rationes » annimmt, da er sagt, die geschöpflichen Dinge seien

ihrer Zahl nach vom Schöpfer vorausbestimmt und vorausgewußt3.
10. In den Tractatus in Ioannis evangelium, die der gleichen Periode

angehören wie die zuletzt behandelten Schriften4, treffen wir auf
streckenweise fast wörtliche Übereinstimmung mit dem bisher
Gebotenen. Traktat 1,16 f. erklärt die Lesart « Quod factum est, in illo vita

1 Ml 42, 674. Vgl. mit De civ. Dei 11, 21 oben S. 368 zu Beginn.
3 Schon in De Gen. c. Man. 1, 8, 13 (s. oben S. 361 f.) erscheint er, aber gleich

mit der Bemerkung : «... cum videant etiam hominem artificem quamvis
in comparatione sapientiae et potentiae Dei pene nullus sit » (Ml 34, 179).

3 Vgl. z.B. mit De civ. Dei 12, 18 über das göttliche Wissen und Vorherwissen

der Zahlen.
4 Nach Zarb, O. P. in Angelicum 1933 Traktat 1-54 im Jahre 413 gehalten,

die folgenden um 418 niedergeschrieben ; nach Le Landais, S. J. in Rondet u. a.,
Etudes Augustiniennes, Paris 1953, das Ganze von 414-416 entstanden.

25



386 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

est » durch den nun breit ausgeführten Vergleich mit dem Schmiedemeister,

der eine Truhe herstellt. Nur weniges daraus sei erwähnt : « est

autem in ipsa Sapientia spiritualiter ratio quaedam qua terra facta est;
haec vita est Faber facit arcam. Primo in arte habet arcam
area in arte vita est ; quia vivit anima artificis Sapientia Dei, per

quam facta sunt omnia, secundum artem continet omnia, antequam
fabricet omnia quidquid factum est, vita in illo est. Terram vides :

est in arte terra ; coelum vides : est in arte coelum ; solem et lunam
vides : sunt et ista in arte. Sed foris corpora sunt : in arte vita sunt »1.

Die Identifikation der « ratio » des Geschöpfes mit diesem selbst, wenigstens

in den Wendungen, wird hier vielleicht noch stärker auffallen als

in allen früheren Zitaten. Mögen wir darin zum Teil rhetorische Freiheit
sehen : man dürfte nicht verkennen, daß nur der Prediger so sprechen

wird, der das Urbild im Schöpfer als restlose Entsprechung des geschöpflichen

Abbildes versteht und verstanden wissen will und jedem Einzelwesen

ein Urbild zudenkt. Kurz klingen diese Gedanken im 3. Traktat,
n. 4 wieder an. Im 37. Traktat begegnen sie uns nochmals in typisch
augustinischer Konkretheit und Farbe. Die Ansicht soll abgelehnt werden,

daß Christus dem Fatum unterworfen war, weil das Evangelium
ja sage, « seine Stunde » wäre noch nicht gekommen (Joh. 8, 20) : « Hoc
nonnulli cum audiunt, sub fato fuisse Dominum Christum credunt, et
dicunt : Ecce Christus habebat fatum. 0 si cor tuum non esset fatuum
non crederes fatum Si fatum, sicut nonnulli intellexerunt, a fando
dictum est, id est a loquendo : Verbum Dei quomodo habet fatum,
quando in ipso Verbo omnia sunt quae condita sunt non enim aliquid
Deus constituit quod ante neseivit; in Verbo ipsius erat quod factum est.

Mundus factus est; et factus est, et ibi erat. Quomodo et factus est, et

ibi erat Quia domus quam aedificat struetor, prius in arte erat; et ibi
melius erat, sine vetustate, sine ruina; tarnen ut ostendat artem, fabricat
domum ; et processit quodammodo domus ex domo ; et si domus ruat, ars
manet. Ita apud Dei Verbum erant omnia quae condita sunt; quia omnia
in sapientia fecit Deus2 et cuncta nota fecit er hat lauter ihm
Bekanntes gemacht) : non enim quia fecit didicit, sed quia noverat fecit.
Nobis quia facta sunt, nota sunt ; illi nisi nota essent, facta non essent.

Praecessit ergo Verbum. Et quid ante Verbum Dei nihil o.nnino »3.

1 Ml 35, 1387. 2 Ps. 103, 24.
3 In loa. ev. tract. 37, 8 (Ml 35, 1674). Siehe noch sermo 141, 1 (Ml 38, 776). —

Sermo 97, 1, 1 (ebd. 589). — En. in ps. 49, 18 (Ml 36, 577) ; en. in ps. 61, 18

(ebd. 742) ; en. in ps. 105, 35 (Ml 37, 1416).



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 387

Augustins Überzeugung von der genauen Entsprechung zwischen
urbildlicher göttlicher Idee und geschöpflichem Abbild ist also im Lauf
der Zeit nur womöglich bestimmter und präziser zum Ausdruck gekommen,

und nirgends finden wir, daß er die früher mehrfach vorgetragene
Auffassung zurückgenommen hätte, Gott kenne die Dinge auch nach

ihrer Entstehung einzig in seinen ewigen Ideen, wo er sie immerfort
« hat » bzw. wo sie immer « sind », d. h. bekannt sind so wie sie je sind.

In den späteren Jahren spricht Augustinus kaum noch von den

göttlichen « rationes ». Gesichtspunkt und Interesse haben sich im Kampf
gegen den Pelagianismus mehr und mehr auf Betonung der Prädestination

verlagert, die eher Gottes ewiges Wollen betrifft als sein ewiges
Wissen. Es ist in diesen Schriften über die Gnade und Vorherbestimmung
vom göttlichen Vorherwissen viel die Rede, aber immer mehr in
Verbindung und Verschmelzung mit dem ewigen Willensbeschluß des

Schöpfers. Da wo das Wort « ratio » in Anwendung auf Gott vorkommt,
hat es nun eher den Sinn von Grund oder Ursache im Willen als von
Urbild im Wissen 1. Immerhin hat Augustinus in den Retractationes

an seiner früheren Darstellung über die « rationes » in Gottes Weisheit
nichts zu widerrufen. Er läßt das, was er De div. qq. 83, q. 46 über die
Ideen gesagt hatte, ohne Korrektur stehen 2 und bekräftigt es indirekt,
da er Retractationes 1, 3, 2 aus seinen Büchern De ordine die Worte
über einen « mundus intelligibilis » mißbilligt, die er damals den Plato-
nikern entlehnt habe und durch Joh. 18, 36 bestätigt dachte. Jetzt aber
deutet er Plato so aus : « Mundum quippe ille intelligibilem nuncupavit
ipsam rationem sempiternam atque incommutabilem, qua fecit Deus

mundum. Quam qui esse negat, sequitur ut dicat, irrationabiliter Deum
fecisse quod fecit ; aut cum faceret, vel antequam faceret, nescisse quid
faceret : si apud eum ratio faciendi non erat. Si vero erat, sicut erat,
ipsam videtur Plato vocasse intelligibilem mundum. Nec tarnen isto
nomine nos uteremur, si iam satis essemus litteris ecclesiasticis eruditi. »3

Vorhin haben wir die Frage angeschnitten, in welchem Verhältnis
Augustinus die ewigen, unwandelbaren « rationes » in Gott zum Willen
Gottes sehe. Sind sie nach seinem Denken davon abhängig, setzen sie

ihn mit logischer Notwendigkeit voraus oder nicht Diese Frage for-

1 Vgl. etwa De civ. Dei 21, 5, 2 ; 21, 7, 1 s. (Ml 41, 716 ; 719 s.). — Für die
Verflechtung von Vorherwissen und ewigem Wollen des Schöpfers (auch Wollen
als zulassendes) z. B. schon De civ. Dei 14, 11, 1 (ebd. 418) und 17, 6, 2 (ebd. 537) ;

22, 2, 1 s. (ebd. 752 s.).
3 Retr. 1, 26 (Ml 32, 626).
3 Ebd. 589.



388 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

derte aber wiederum eine eigene eingehende Analyse der Texte, eine

umfangreiche Arbeit für sich. Für unsere Zwecksetzung hier ist ihre

Beantwortung nicht notwendig.

Vielleicht meldet sich bei uns wie spontan eine Schwierigkeit wider
die Annahme, der große Kirchenlehrer habe Gott eine vollkommene
Kenntnis der « konkreten » Wirklichkeit überhaupt nur in geistigen
innergöttlichen « rationes » zugeschrieben : wie mochte er glauben, Gott
besitze auf solche Weise ein « objektives », wahrheitsgemäßes und
vollständiges Vorherwissen und Wissen besonders um die stoffliche Welt —
Doch machen wir uns keine Illusionen : dies bleibt auch für uns, die

wir Augustins Rationenlehre und deren Piatonismus ad acta gelegt
haben wollen, es ist vielmehr gerade für uns eher als für Augustinus
ein Rätsel. Wie können reine Geister ohne sinnliche Erfahrung,
sinnliches Empfinden, ohne Experimentieren, ohne das, was wir sinnliches
Gedächtnis und sinnliche Phantasie, Vorstellungsvermögen nennen, die

Körperwelt « richtig » kennen Das bedeutet für uns allemal soviel wie
« konkret », mit allen Besonderheiten je des stofflichen Einzelwesens und
des Einzelgeschehens, des « gegebenen Falles », und doch nimmt sich
eine derartige Frage, in Hinsicht auf Gott gestellt, von vornherein

grotesk aus, da er der Schöpfer alles Wahren, Objektiven, Konkreten
ist, alles dessen, woran wir experimentieren, pröbeln und prüfen, was

wir messen, wägen, verifizieren usw., usw., im stofflichen Bereich

sozusagen restloser noch als im geschöpflichen Geistigen, wo die Sünde,
das moralische Übel zu Hause ist. Zuletzt gibt es auf derlei Schwierigkeiten

keine wesensgerechtere Antwort als die, daß wir uns eine

geheimnislose « Psychologie » Gottes weder vom philosophischen noch

vom theologischen Standpunkt aus anmaßen dürfen. Für Augustinus
war freilich diese Frage von geringerer Belastung als für uns. Er war
wie im Besitz einer Grundlage und eines Hebels, die solche Problematik
aus den Angeln heben konnten : seine theozentrische Auffassung der
Wahrheit und der Erkenntnis ; ihm galt für ausgemacht, daß nicht die

Sinneneindrücke von sich aus zur eigentlichen Wahrheit über die

sinnfälligen Dinge führen, sondern erst die geistige Erleuchtung, die Gott
unserer « mens » einstrahlt zu etwaiger Teilhabe am Schauen der «

rationes » dieser und höherer Dinge1.

1 Vgl. dazu etwa Kälin B., Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus, Sarnen
1920, S. 61 ff. ; Hessen J., Augustins Metaphysik der Erkenntnis, Berlin/Bonn 1931,
S. 50 ff. — Aufschlußreiche Texte zum Thema göttlicher Kenntnis der stofflichen



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 389

Des weiteren würde sich die Frage stellen, wie Augustinus wohl
seine Rationenlehre und das so angenommene göttliche Vorherwissen
mit der Kontingenz vieler innerweltlicher Kausalzusammenhänge und
zumal mit der Bindung an die Ursächlichkeit wahlfreier geschöpflicher
Ursachen reime. Trotz der schon mehrfachen Erörterung gerade dieses

Gegenstandes schiene uns eine Untersuchung darüber im Licht
möglichst aller Rationentexte nicht überflüssig : sie würde vermutlich zeigen,
daß unser Kirchenvater da Ideen vorbringt, die untereinander nicht
immer vollbefriedigend auszugleichen sind, indem er zuweilen über

Veranschaulichungen aus dem Gebiet der Natur oder des menschlichen

Lebens nicht hinausstößt, das Problem so auf allzu anthropomorpher
Stufe und damit bei einer Scheinlösung stehen läßt1. Hier müssen wir
von einer solchen Untersuchung absehen.

Abschließend möchten wir als Ergebnis Folgendes hervorheben :

1. Augustinus begründet eine stete « praesentia » der Geschöpfe für
Gottes Wissen und seine daraus abgeleitete Bestreitung der eigentlichen
Anwendbarkeit des Begriffes eines Vorherwissens nie mit dem Gedanken

steter Koexistenz Gottes zu jedem Augenblick des Zeitflusses und des

in der Zeit verlaufenden Daseins der außergöttlichen Wesen. Er spricht
von einer immerwährenden Gegenwart der Dinge und Geschehnisse vor
dem wissenden Gott, meint aber genau gefaßt allemal nur die unwandelbare

und ewige Gegenwart der göttlichen « rationes » dieser Dinge und

Ereignisse. Dem Moment des « totum simul » als einem wesensnotwendigen

Gesichtspunkt richtiger Begriffsbestimmung der göttlichen Ewigkeit,

von dem die spätere Theologie die eingangs dargelegten

Folgerungen über eine stete Koexistenz Gottes und seines Wissens zu allem
Zeitlichen oder wenigstens eine « virtualis extensio aeternitatis ad omnia

tempora »2 abgeleitet hat, begegnen wir nämlich bei unserm Heiligen

Welt durch die « rationes » sind De Gen. ad litt. 5, 16 (CSEL 28 I, S. 159) und
De Trin. 4, 16, 21 (Ml 42, 902). Im Übrigen zeigt sich auch, daß der hl. Kirchenlehrer

keinen scharfen Unterschied zwischen sinnlicher Vorstellung und geistigem
Gedanken anbringt. Von den mehreren Stellen, die das belegen können, sei nur
In loa. ev. tract. 23, 10 f. (Ml 35, 1588-1590) erwähnt, wo die Herübernahme des

Begriffes « visio » von der menschlichen « cogitatio » auf die « visio » der « facienda »

in der zweiten Person der Trinität bezeichnend ist.
1 Vgl. z. B. De lib. arb. 3, 4, 10 f. (Ml 32, 1276), eine Stelle, deren Beispiele

sich mit der Annahme der ewigen « rationes » nicht vertragen (aber eben : jedes
Beispiel hinkt), während die darauf folgenden Ausführungen wieder ohne weiteres
damit zu vereinbaren sind.

a Diese letztere Fassung steht bei Kleutgen, Institutiones theologicae,
vol. I, De ipso Deo, (Ratisbonae 1881) S. 313.



390 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

selten in klarer Fassung. Trotzdem Plotin 3. Enn., Buch 7 die berühmte
Definition des Boethius eigentlich schon bietet1. Augustinus geht in
seiner Betrachtung der göttlichen Ewigkeit vorwiegend vom Gedanken

der Unwandelbarkeit und Unvergänglichkeit des Schöpfers aus, kommt
aber, wie uns scheint, nicht zu letzter Klarheit darüber, daß schlecht-

hinnige Unvergänglichkeit und Unwandelbarkeit die Idee des « totum
simul » ergeben müssen. Aus seinen Darlegungen kann man kein Bewußtsein

einer notwendigen Unterscheidung zwischen aeternitas und sempi-
ternitas Gottes, auch wenn zeitliche Dinge und somit Zeit existieren,
herausbringen. Der Grund liegt wohl darin, daß er sich in seinem Denken
über Gottes Ewigkeit stärker durch Worte der Heiligen Schrift inspirieren
läßt und an die durch diese Worte nahegelegte Vorstellung gebunden
bleibt, wohl auch bewußt gebunden bleiben will, als daß er sich
spekulatives Weiterfolgern gestatten oder solche Folgerungen betonen würde.
Neben dem Schriftwort Ex. 3, 14 in der Übersetzung mit « qui est »

kehrt besonders häufig die Anknüpfung an Ps. 90, 4 in Kombination
mit Ps. 101, 28 (« anni tui non deficient ») und Ps. 2, 6 (das unvergängliche

«hodie») wieder2, auch Weish. 7, 27 («in se manens»), dann der

Johannesprolog VV. 3 und 4, wie er sie las («in ipso vita est ») und
Jak. 1, 17, die klassische Stelle der Unveränderlichkeit.

2. Weil Gottes Unveränderlichkeit dem hl. Kirchenlehrer geradezu
Herzenssache wurde, eine Absage an seine eigenen früheren manichäi-

1 Nach der ausgezeichneten Eindeutschung von O. Kiefer, Plotin, Enneaden
in Auswahl, I.Band, Jena/Leipzig 1905, S. 273 f. sagt Plotin dort: « Faßt
man nun diese Prinzipien wieder zu einer Einheit, zu einem einheitlichen Leben
im Geistigen zusammen, indem man von der Verschiedenheit möglichst absieht
und auf seine unermüdliche Wirksamkeit, auf das Identische, immer Unveränderliche

und Ununterbrochene in seinem Leben und Denken blickt, so ergibt sich
daraus als Anblick der Ewigkeit ein Leben, welches identisch bleibt und das Ganze
stets gegenwärtig besitzt, nicht in zeitlicher Folge zuerst das eine und darauf etwas
anderes, sondern alles zusammen; es ist auch nicht jetzt die und dann eine andere
Vielheit, sondern es besitzt eine ungeteilte Vollendung, es enthält alles wie in einem
Punkt, ohne daß irgend etwas davon bereits in Fluß geraten ist ; es bleibt immer
an derselben Stelle, nämlich in sich selbst und ist keiner Veränderung unterworfen ;

es ist ewige Gegenwart, denn nichts von ihm ist vergangen oder zukünftig, sondern
es ist ewig, was es ist ».

Bei Augustinus taucht das Motiv des « totum simul » wenigstens in etwa
auf Conf. 3, 7, 14 ; 11, 6, 7 ; 11, 7, 9 ; 11, 11, 13 ; 11, 13, 15 ; 12, 13 ; besonders
aber 12, 15, 18 für Gottes Wollen : «non eum modo velle hoc modo velle illud,
sed semel et simul et semper velle omnia quae vult, non iterum et iterum ...»
Erwähnenswert ist noch ep. 138, 8 und en. in ps. 89, 15 (Ml 33, 528 und 37, 1147 s.).

a Besonders die En. in ps. wiederholen da und dort diese Schriftworte, aber
auch in andern Werken sind sie Lieblingszitate zur Belehrung über Gottes Ewigkeit

(siehe Conf. 11, 13, 15 f.) ; In loa. ev. tract. 38, 8 fi. (Ml 35, 1679 11.).



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 391

sehen Irrungen, neigt er leicht zu einer Auffassung der Ewigkeit wesentlich

als ein « manere », stare« » im Sinn dieses « manere » und demzufolge

zum erwähnten Übersehen der Unterscheidung von Aeternität und

Sempiternität. Daher halten wir es für unangebracht, die bei ihm
sozusagen überall in Darlegungen über die göttliche Ewigkeit vorhandene
Idee des « semper esse » Gottes wegdeuten zu wollen, als hätte er je
das Bewußtsein gehabt, sie sei auch dann noch eigentlich unzutreffend,
wenn durch das Dasein zeitlicher Dinge reale Zeit gegeben ist}.

3. Ein Mißverständnis der augustinischen Lehre liegt ferner dem

Vorwurf zu Grunde, den G. Loesche 2 unserm Kirchenvater macht :

« si Deus et praeteritum et futurum tantum ut praesens conspiceret

omniaque ut ita dicam in aeterna praesentia intueretur, supremum

1 So will W. Verwiebe in seiner scharfsinnigen und gedrängt reichhaltigen
Untersuchung « Welt und Zeit bei Augustin » (Forschungen zur Geschichte der
Philosophie und der Pädagogik 5. Band, Heft 3, Leipzig 1933), S. 45 Anm. 74,

aus De civ. Dei 12, 15 ein «Empfinden der sachlichen Ungenauigkeit, ja Unmöglichkeit

» entnehmen, Gott das « semper » zuzuschreiben, denn dort werde ein
« semper tempore » einem « semper aeternitate » gegenübergestellt. Was Augustinus

dort erklärt, scheint aber durchaus nicht die Gültigkeit des « semper » bei
Gott zu bestreiten oder anzuzweifeln, sondern sie gerade für Gott erst recht zu
behaupten, ein « semper » nicht bloß seit es veränderliche Dinge und damit Zeit gibt,
sondern das « semper » der wandellosen Ewigkeit. Wir glauben nicht, daß A.
Gott Dauer einfachhin abgesprochen hätte. Der ganze Tenor seiner Ausführungen
über incommutabilitas und aeternitas, wo immer er davon redet, läuft dem
zuwider. Verwiebe erklärt alsdann gar (S. 46) : « Auch wenn die Anfanglosigkeit
und Endlosigkeit Gottes zum Ausdruck gebracht wird, liegt ein ungenaues Sprechen
vor, das seine Wurzel meist in dem Bemühen hat, Gottes Ewigkeit gegenüber
der zeitlichen Begrenztheit alles Geschaffenen zum Ausdruck zu bringen. » Wir
fragen uns, ob derlei Thesen nicht die Verstiegenheit rein dialektischer Konsequenz-
macherei aus dem « totum simul » und « nunc stans » offenbare, Konsequenz-
macherei, die ins Absurde umzuschlagen droht, sobald man versucht, einen echten
Gedanken damit zu verbinden. Was sind übrigens Anfang- und Endlosigkeit an
sich anders als Negationen, deren Bestreitung die Behauptung wäre : Gottes
Dasein hat einen Anfang und ein Ende Und wäre dies nicht das Absurde Soweit
kann es ja kommen, wenn man Gott jede Dauer, auch sukzessionslose, teillose
innere Dauer meint abstreiten zu müssen. Dafür hat interessanterweise J. Guitton,
Le temps et l'éternité chez Plotin et saint Augustin, Paris 1933, also ein Buch,
das gleichzeitig mit dem von Verwiebe erschienen ist, ohne daß einer der Autoren
das des andern kannte, in der « Conclusion » seiner das Thema erschöpfenden
Arbeit Augustins Ewigkeitsverständnis mit einer Auskunft Descartes' an Burman
interpretieren zu können geglaubt, in der der französische Philosoph den Begriff
der Dauer unter Leugnung eines « simul et semel » der Ewigkeit auf Gott
angewendet wissen wollte. Der Text Descartes' ist zu lang, um hier noch angeführt
zu werden. Er steht bei Adam-Tannery, Oeuvres de Descartes, 5. Band, Paris
1903, S. 148 f.

2 Loesche G., De Augustino plotinizante in doctrina de Deo disserenda,
Jena 1880, S. 42.



392 Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

numen solum res non videret ut sunt ideoque veritate non frueretur,
quoniam neque praeterita neque futura tanquam praesentia iudicanda
sunt ». Dieser Pfeil trifft Augustinus nicht. Denn letzterer versteht unter
der ewigen « Präsenz » der Dinge vor Gottes Wissen ausschließlich die

ewige Gegenwart der göttlichen Ideen davon, und der ewige, unwandelbare

Gedanke, den Gott vom Einzelwesen sowohl wie von dessen

Zusammenhängen mit andern und vom Universum als solchem hat,
enthält je auch alle Zeitbestimmungen der betreffenden Wesen, sodaß Gott

genau so gut weiß, wann ihr Dasein gegeben, wie wann es noch
aussteht und wann es bereits vergangen ist. Das weiß Gott aber alles stets

zugleich und in einem, auf uns unbegreifliche Weise, er sieht den ganzen
Zeitenlauf in seinen ewigen Gedanken.

Stimmt unsere Deutung der Auffassung des Kirchenlehrers von
Hippo über die Gegenwart des Außergöttlichen vor Gottes Wissen,
dann dürften seine Texte nicht für eine sog. Koexistenz der « ganzen »,

weil teillosen Ewigkeit Gottes zu jedem zeitlichen Augenblick oder für
eine « Virtualausdehnung der Ewigkeit auf alle Zeiten hin » (Kleutgen)
im Sinn späterer Präzisierung des Ewigkeitsbegriffes beansprucht werden,

einfach als ob bereits er das gemeint hätte, wie es vor allem mit
der Stelle De div. qq. ad Simplic. da und dort geschieht. Diese

Folgerungen hat er nicht gezogen. So darf es auch nicht wundernehmen,
wenn noch stark an Augustinus orientierte Hochscholastiker wie
Bonaventura und sogar Albert der Große 1 zu jenen « quidam » gehören,
die Thomas von Aquin meint, wenn er die Ansicht als unzureichend

bezeichnet, daß Gott das Künftige von aller Ewigkeit kenne « ea ratione

qua habet rationes rerum apud se praesentes » (S. Th. I q. 14 a. 13 corp.).

Literatur zu grundlegenden und konnexen Fragen
(außer der schon im Artikel erwähnten) :

Barion T., Plotin und Augustinus. Untersuchungen zum Gottesproblem.
Berlin 1935.

Benz E., Marius Victorinus und die Entwicklung der abendländischen
Willensmetaphysik (Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte,
I. Band). Stuttgart 1932.

Bouillet N., Les Ennéades de Plotin, 3 vol., Paris 1857-1861 (wertvoll
durch Verzeichnis der Plotinzitate und -anklänge bei Augustinus).

Cayré F., Initiation à la philosophie de saint Augustin. Paris 1947.

1 Vgl. L.-B. Gillon O. P., Art. Thomas d'Aquin, in : Vacant-Mangenot-
Amann, Diet, de Théol. Cath., 15 I, Sp. 661.



Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus 393

Gilson E., Introduction à l'étude de saint Augustin. Paris 1929.
Grandgeorge L., Saint Augustin et le néo-platonisme. Paris 1896 (mit

manchen Parallelstellen aus Plotin).
Henry P., S. J., Plotin et l'Occident. Louvain 1934.
Manser G., O. P., Augustins Philosophie in ihrem Verhältnis und ihrer Ab¬

hängigkeit von Plotin. Divus Thomas (Freiburg) 10 (1932) 3-22.
Perler O., Der Nus bei Plotin und das Verbum bei Augustinus als vor¬

bildliche Ursache der Welt. Freiburg (Schweiz) 1931.

Ritter J., Mundus intelligibilis, eine Untersuchung zur Aufnahme und Um¬
wandlung der neuplatonischen Ontologie bei Augustinus. Frankfurt
a. M. 1937.

Schubert A., Augustins Lex-aeterna-Lehre nach Inhalt und Quellen (Bei¬
träge zur Gesch. d. Philosophie des Mittelalters, Band 24, Heft 2)
Münster i. W. 1924.

Theiler W, Porphyrios und Augustin (Schriften der Königsberger Gelehr¬
ten Gesellschaft, Geisteswissensch. Klasse, Bd. X, 1) Halle 1933.

Wytzes J., Bemerkungen zu dem neuplatonischen Einfluß in Augustins
« De Genesi ad Iitteram ». Zeitschrift für die neutestamentliche
Wissenschaft 39 (1940) 137 ff.


	Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

