Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 4

Artikel: Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus
Autor: Zimara, Coelestin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760386

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens
nach Augustinus

Zum Gedenkjahr der Geburt des Heiligen (13. November 354)

Von COELESTIN ZIMARA S. M. B.

Die gewohnliche Auffassung unserer Theologie iiber das gottliche
Vorherwissen will diese Frage in folgerichtige Beziehung zum Begriff
der gottlichen Ewigkeit bringen, bei deren Bestimmung wir das « totum
simul » als das Ausschlaggebende betrachten. In Gottes Wesen und da-
mit identischem Wirken (aktiv gefaBt) gibt es keinerlei Abfolge von
Zustdnden noch Akten, es ist ein einfaches und vollkommenes Zugleich,
nichts vergeht, nichts ist vergangen, nichts entsteht, nichts bleibt noch
ans, Werden und Vergehen haben da nichts zu suchen, Gott ist lauter
Gegenwart. Ein einziges, teilloses und daher unverteiltes, « stetes Jetzt »
also. Gott existiert zwar je und je, aber doch so, daB seine Existenz
die unvorstellbare Seinsweise eines einzigen Nun hat, welches sich durch
keine von ihm verschiedenen weiteren verdringen und ablosen 1iBt 1,
Ist die Ewigkeit ein einziges Jetzt, so wird gefolgert, dann koexistiert
dieses unteilbare Nun, eines und dasselbe, all den verschiedenen zeit-
lichen Nun, jedem Augenblick des zeitlichen Ablaufes geschopflicher
Wirklichkeit. Denn das stete Jetzt Gottes umfaBt und iiberragt die
gesamte Zeit («ambit », «includit » totum tempus oder omnia tempora
et excedit) 2. Fiir Gottes Wissen, mit seinem Wesen realidentisch, ergibt
sich, wird gesagt, daB es desgleichen keinerlei Abfolge aufweist, es

1 Uber die Anwendbarkeit des Begriffes der Dauer (auch der bloSen « inneren
Dauer ») auf Gottes so verstandene Daseinsweise sind die Meinungen geteilt, ob-
schon die meisten Autoren gerade fiir ein richtiges Verstindnis ohne ihn nicht
auskommen zu koénnen und ihn sogar betonen zu miissen glauben, damit nicht
das Vorstellungselement punkthafter Existenz, des « nunc temporis », das Denken
der gottlichen Ewigkeit beherrsche und verfilsche.

2 Vgl. CajeraN, Kommentar zu I q. 14 a. 13 n. 11 und 12.

23



354 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

gibt da kein fritheres Wissen und kein spiteres, nicht bloB insofern
als die gewuBten Inhalte immer genau die gleichen wiren, sondern weil
Gottes Wissen als Akt nicht zeitlich verlduft : Gott wei3 alles in jenem
einzigen Jetzt-Zugleich steter Gegenwart. Fiir sein Vorherwissen wird
die entsprechende Konsequenz gezogen : es ist kein Wissen um noch
nicht existierende geschopfliche Dinge und Ereignisse, das zeitlich sich
unterscheiden wiirde von dem Wissen um sie als nunmehrexistierende
und um sie als nichtmehrexistierende, denn in Gottes Wissen gibt es
keinen Unterschied von Dann und Dann. Also sehe Gott alles stets je
in der zeitlichen Gegenwart der betreffenden Wirklichkeiten, als wire
er « fortwihrend » deren Zeitgenosse, wenn wir anschaulichkeitshalber
so sagen diirften, stets ihnen mitgegenwirtig, mitzugegen. Sein « Vorher-
wissen » sei also im Grunde und in Wirklichkeit schlechthin Wissen,
geistige Schau des zeitlichen AuBergottlichen vom Standpunkt seiner
eigenen steten und unverteilten Koexistenz zu jedem Zeitpunkt des Da-
seins von AuBergottlichem. Dabei halten die meisten unserer Philo-
sophen und Theologen den Satz, daB Gott alles Geschépfliche nur in
seinem eigenen gottlichen Wesen schaue, da sonst sein Wissen von der
Kreatur abhdngig wire.

Diese kurze Zusammenfassung der heute iiblichen Lehre mubBte
vorausgeschickt werden, um ein vergleichendes Urteil zu erlauben iiber
deren Einklang mit den darzulegenden Gedanken des hl. Augustinus
oder aber iiber vorhandene Abweichungen. Die Texte des Kirchenvaters
bringen wir mdglichst in chronologischer Anordnung, um das Moment
etwaiger Meinungsanderung, vielleicht unbewuBter Meinungsverschieden-
heit, beziehungsweise das einer allfilligen Korrektur, fortschreitenden
Bestimmtheit, Klirung, Erginzung und Entwicklung sowohl der Ideen
wie der Formulierung nicht zu iibersehen.

Sehr hiufig spricht Augustinus von der « praescientia », durch die
Gott alles im voraus kenne, was zu irgend einer Zeit in der geschaffenen
Welt sein und geschehen wird. Er betont, daB die Uberzeugung von
diesem allesumfassenden Vorherwissen fiir einen richtigen Gottesbegriff
unerldBlich sei. Dabei ist gewdhnlich einfach die Rede vo 1 « praescientia
futurorum », Gott sei « praescius omnium futurorum », s:he, kenne die
« futura », alles, was einmal eintritt, gehore in den Bereich dessen, was
Gott schon «ante praescivit», «praevidit», «praedixit » usw., Wen-
dungen, die an sich so lauten, als ob Gottes Wissen des Kiinftigen
diesem zeitlich voraus sei, wenn schon um ein Unendliches. Mehrfach
bemerkt der hl. Kirchenlehrer auch, daB Weissagungen Kiinftiges in



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 355

der Vergangenheitsform erwihnen, deshalb, weil es in der Vorausschau
des Geistes Gottes bereits so sicher stehe als wire es geschehen !. Mit
solchen Texten scheinen einige andere zu kontrastieren, in denen Augu-
stinus erklirt, fiir Gott sei das Kiinftige gegenwirtig, von « Vorher-
wissen », « Vorhersehen » kénne man bei ihm deshalb nicht im eigent-
lichen Sinn reden. Wir glauben nicht, daB fiir letztere Idee wirkliche
Vorlidufer in der Patristik da waren?. Wie er diese Stellen verstand
und verstanden haben wollte, mochten wir an Hand der betreffenden
Texte und im Vergleich mit seiner Gesamtauffassung eingehender unter-
suchen.

I. Das « praesens esse » des Kiinftigen
in De div. qq. 83 und De div. qq. ad Simplicianum

De div. qq. 83, q. 17 enthilt eine kurze Auskunft Augustins zum
Thema des Wissens (scientia) Gottes, wie er sie auf Fragen seiner
Freunde einmal in den ersten Jahren nach seiner Bekehrung ihnen
diktiert hatte (Retr. 1, 26). Sie ist sehr einsilbig, zudem in der Fassung
so gehalten, daBl man zunichst stutzt, wieso sie speziell Gottes Wissen
betreffen soll : « De scientia Dei. Omne praeteritum iam non est ; omne
futurum nondum est : omne igitur et praeteritum et futurum deest.
Apud Deum autem nihil deest : nec praeteritum igitur nec futurum,
sed omne praesens est apud Deum » 3. Man sieht und hort die stilistische

1 So z. B. De lib. arb. 3, cap. 2-4 passim (Migne, Patr. lat., Band 32, 1272-
1276) ; Migne in Zukunft zitievt: Ml; en. in ps. 3, 5 (Ml 37, 75) ; De serm. Dom.
i. m. 1, 21, 72 (M1 34, 1265) ; De fide rer. q. n. vid. 7, 10 (Ml 40, 180) ; De Gen.
ad litt. 6, 15 ss. (Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, Band 28 I, Wien
1894, S. 189-192) ; Wiener Corpus in Zukunft zitiert: CSEL; 11, 9 (ebd. S. 342) ;
en. i. ps. 103, sermo 2, 7 (M1 37, 1354) ; en. in ps. 43, 8 (Ml 36, 485) ; ep. 140, 29, 69
(Ml 33, 568) ; sermo 80, 1, 2 (M1 88, 494) ; De civ. Dei 5, 9, &4 (Ml 41, 152) : «qui
(enim) non est praescius futurorum, non est utique Deus»; 5, 10, 2 (ebd. 1583) !
en. in ps. 113, sermo 1, 1.4 (Ml 37, 1476. 1477s.); In Ioa. ev. tract. 53, 12, 4
(Ml 85, 1776) ; De corr. et gr. 8,19; 10, 27; 12, 37 (MI 44, 927; 932; 939) ; De
praed. sanct. 10, 19; 14, 26 ; 17, 34; 19, 38; 20, 41 (Ml 44, 975; 979 ; 986 ; 988 ;
990) ; De don. pers. 14, 36 ; 15, 38 ; 17, 41 ss.; 18, 47 ; 24, 67 (Ml 45, 1015 ; 1016 s. ;
1018 s.; 1023 ; 1027 ; 1034) die Lehre : Deus praescivit quid esset ipse facturus ;
opera sua futura praescivit.

? Worte wie die bei HiLARIUS, De Trin. 12, 39 (Ml 10, 457) und AMBROSIUS,
De fide ad Grat. 1, 15, 97 (Ml 16, 574) im Anschlu8 an Is. 45, 11 und Spr. 8, 22
reduzieren sich wohl auf die erste Art der obenerwihnten augustinischen Aus-
sagen, auf den Gedanken namlich, daB fiir Gott alles Kiinftige so sicher steht
wie Geschehendes oder schon Geschehenes.

3 MI 40, 15. — Bei Zitaten aus Migne nehmen wir wenige Anderungen der



wie rhythmische Feilung einer gewollt knappen, wahrscheinlich auch
wegen der gelungenen Wortspiele diktierten Antwort. Rein fiir sich
betrachtet brichte dieser Text nicht viel Klarheit tiber die Auffassung
seines Urhebers vom gottlichen Wissen.

Bald nach Amtsiibernahme als Bischof von Hippo, im Jahre 396
oder 397 hat Augustinus eine Reihe Fragen zu beantworten, die sein
Amtsbruder in Mailand, Simplicianus, der rund ein Jahrzehnt friiher
bei seiner Bekehrung zum Kirchenglauben eine bedeutsame Rolle ge-
spielt hatte, iiber den Sinn gewisser Stellen der Heiligen Schrift an ihn
richtete. Im so entstandenen Werk De div. qq. ad Simplicianum
2. Buch, q. 2 geht es um das Verstindnis des Ausdrucks « Reue » Gottes
aus 1 Sam. 15, 11. Der Bischof von Hippo bemerkt, menschliche Sprache
sei allgemein unzuldnglich, Gottes Transzendenz geziemend darzulegen,
auch die menschlichem Fassungsvermoégen angepaBte Sprache der Hei-
ligen Schrift. Simplicianus hat gefragt « quomodo poeniteat aliquid
Deum, in quo sit omnis praescientia ». Die Antwort erklirt : « haec duo
verba sunt, poenitentia et praescientia, quorum quia unum congruere
credimus Deo, id est, praescientiam, negamus in eo esse poenitentiam.
Cum vero aliquis liquidiore consideratione ista pertractans, quaesierit
quemadmodum vel ipsa praescientia Deo congruat, et invenerit huius
etiam verbi notionem illius ineffabili divinitate longe lateque superari,
non miratur utrumque de illo propter hominem dici potuisse, de quo
utrumque propter ipsum incongrue diceretur. Quid est enim praescien-
tia, nisi scientia futurorum ? Quid autem futurum est Deo, qui omnia
supergreditur tempora ? St enim scientia Dei ves ipsas habet, non sunt
et futurae, sed praesentes; ac per hoc non iam praescientia, sed tantum
scientia dici *potest. Si autem sicut in ordine temporalium creaturarum,
ita et apud eum nondum sunt, quae futura sunt, sed ea praevenit
sciendo, bis ergo ea sentit, uno quidem modo secundum futurorum
praescientiam, altero vero secundum praesentium scientiam. Aliquid
ergo temporaliter accedit scientiae Dei?; quod absurdissimum atque
falsissimum est. Nec enim potest, quae ventura praenoscit, nosse cum
venerint, nisi bis innotescant : et praenoscendo antequam sint, et cog-
noscendo cum iam sunt. Ita fit ut (quod longe a veritate seclusum est)

Interpunktion vor, die, wie wir glauben, das Verstindnis des Gedankenganges
erleichtern, ebenso ein paarmal bei CSEL.
1 Anm. bei Migne : « Sic Mss. excepto uno ex Vaticanis qui cum ante editis

ferebat ‘in scientia res ipsas habet’. »
2 FuBnote bei Migne : « Mss. ‘accidit scientiae Dei’. Et infra habent ‘accidat,

accidet’, loco ‘accedat’, ‘accedet’. »



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 357

temporaliter aliquid accedat scientiae Dei, cum temporalia quae prae-
sciuntur, etiam praesentia sentiuntur, quae non sentiebantur antequam
fierent, sed tantummodo praesciebantur. Si vero etiam cum venerint,
quae praesciebantur esse ventura, nihil novi accedet scientiae Dei, sed
manebit illa praescientia sicut erat etiam priusquam venirent quae
praesciebantur : quomodo iam praescientia dicetur, quando non est
rerum futurarum ? Iam enim praesentia sunt, quae futura cernebat,
et paulo post erunt praeterita. Praeteritarum autem rerum, sicut prae-
sentium, nullo modo potest dici praescientia. Reditur ergo ad id, ut
fiat rebus iam praesentibus scientia, quae eisdem rebus futuris erat
praescientia. Et cum ea quae praescientia erat prius, postea scientia
fiat in Deo, admittit mutabilitatem et temporalis est ; cum sit Deus,
qui vere summeque est, nec ulla ex parte mutabilis, nec ullo motu
novitio temporalis. Placet ergo ut non dicamus praescientiam Dei, sed
tantummodo scientiam, Quaeramus et hoc quomodo. Non enim scien-
tiam solemus dicere in nobis, nisi cum sensa et intellecta memoria retine-
mus ; cum meminimus aliquid sensisse nos vel intellexisse, ut id, cum
volumus, recolamus. Quod si ita in Deo est, ut possit proprie dici
‘intelligit’ et ‘intellexit’, ‘sentit’ et ‘sensit’ : admittit tempus, et subrepit
nihilominus illa mutabilitas, quae longe a Dei substantia removenda
est. Et tamen et scit Deus et praescit Deus ineffabili modo. Cum enim
scientia Dei longe distet ab humana scientia, ita ut irridenda sit com-
paratio, utraque tamen scientia vocatur ... »?!

Die Versuchung liegt nahe, einzelne dieser Sitze so zu deuten, als
wollte Augustinus behaupten, Gott sehe in seinem Wissen um die Dinge
keinen Unterschied zwischen deren Zukiinftigkeit und deren gegen-
wirtigen Vorhandenheit, fiir ihn seien die zukiinftigen schon vorhanden,
schon gegenwirtig, und zwar in ihrer eigenen Realitdt, heit es doch :
« Quid enim futurum est Deo, qui omnia supergreditur tempora ? Si
enim scientia Dei res ipsas habet 2, non sunt ei futurae, sed praesentes. »
Es kommt darauf an, was mit « omnia supergreditur tempora » und mit
« scientia Dei res ipsas habet » genau gesagt sein soll. Aus dem gebotenen
Kontext allein kann man das nicht entscheiden, die Antwort darauf
miissen wir noch zuriickstellen. Immerhin scheinen bereits Wortlaut und
Gedankengang der auf diese zwei Sitze folgenden Argumentation die
erwihnte Deutung zu widerraten. Alsbald wird ja erklirt : «in ordine

1 Ml 40, 138 s.
? Die Lesart der einen Vatikan-Hs. lassen wir auBer Betracht, da sie als die
facilior den Eindruck einer iiberlegten Korrektur an der Vorlage macht.



358 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

temporalium creaturarum ... nondum sunt, quae futura sunt», d.h.
das Kiinftige existiere als zeitliches Geschopf noch nicht. Also mufl3
«apud eum esse» einen andern, besonderen Sinn haben, der sich fiir
das Denken unseres Kirchenvaters damit vertrigt, daB die gleichen
Dinge in ihrem zeitlichen Sein noch nicht existieren. Der anschlieBende
Gedankengang macht die Unwandelbarkeit und Unzeitlichkeit Gottes
zum ausschlaggebenden Grund dafiir, da8 da kein Unterschied von
« praescientia » und «scientia » bestehen konne : ein solcher wiirde, so
wird gesagt, notwendig eine Verdinderung, Zeitlichkeit in Gott selbst
hineintragen. Man beachte aber wie die Argumentation zum Teil auch
in bloBe, fiir die Sache nicht viel abwerfende, sprachliche Belehrung
abzusinken droht, um schlieBlich doch mit dem Gestindnis auszu-
klingen : « Et tamen et scit Deus et praescit Deus ineffabili modo »,
sodaB man selbst von géttlicher « scientia » nur in einem zu menschlicher
«scientia » entfernt dhnlichen Sinn reden konne.

Einige Zeilen hernach sucht Augustinus sowohl Ahnlichkeit wie
Unédhnlichkeit von gottlicher und menschlicher « scientia » zu bestimmen.
Diese Ausfithrungen weisen schon in die Richtung seiner Losung der
Frage, warum bei Gott besonders der Begriff « praescientia» unzu-
treffend sei. Er schreibt: « Cum (enim) dempsero de humana scientia
mutabilitatem, et transitus quosdam a cogitatione in cogitationem, cum
recolimus, ut cernamus animo quod in contuitu eius paulo ante non
erat, atque ita de parte in partem crebris recordationibus transilimus ... :
cum ergo haec cuncta detraxero, et reliquero solam vivacitatem certae
atque inconcussae veritatis una atque aeterna contemplatione cuncta
lustrantis ; imo non relinquero, non enim habet hoc humana scientia,
sed pro viribus cogitavero : insinuatur mihi utcumque scientia Dei :
quod tamen nomen, ex eo quod sciendo aliquid non latet hominem,
potuit esse rei utrique commune ... si ita est, ut nomen scientiae rebus
quas per sensus corporis experimur, deputatum sit, nulla est omnino
scientia Dei. Non enim Deus per seipsum ex corpore et anima constat,
sicut homo. Sed melius dicitur aliam esse scientiam Dei, et non eiusdem
generis, cuius ista est quae hominum dicitur ... Tamen ad non latere
quoquo modo pertinet communicatio ipsa wvocabuli»!. Wir sehen
hier das gleiche Anliegen : die Unwandelbarkeit Gottes muf auch fiir
das Wissen Gottes unbedingte Geltung behalten, von irgendwelcher
Mehrzahl von Akten des Wissens kann hier deshalb keine Rede sein.

1 A a.O. n. 3 (M 40, 140).



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 359

Bekanntlich betrachtet Augustinus Gott als die subsistierende « veritas
incommutabilis ». Insofern spricht er an dieser Stelle von der inten-
siven Lebendigkeit (vivacitas)! der sicheren und ruhigen (inconcussa
= unbewegten, ruhigen = unwandelbaren) Wahrheit, die alle Vielheit
in einer einzigen und ewigen, jedoch reingeistigen Schau zugleich be-
leuchtet und iiberblickt (lustro = beleuchten ; dann = betrachten ;
mustern) 2, der also nichts unbekannt ist (non latet — non latere) : das
besagt Gottes « Wissen ».

Fiir das Schweigen iiber « praescientia » in diesem Abschnitt, der
nur noch von «scientia » Gottes spricht, liegt die Erklirung offenbar
darin, daB der Kirchenvater, wie er es oben erklirt hat, dem Begriff
«scientia » doch gréBere Anwendbarkeit auf Gott zuschreibt als dem
ersteren. Gleichwohl hat er eingerdumt : «et praescit Deus ineffabili
modo ». Wir glauben, daB er bei Redaktion dieser Antwort fiir seine
Person sich vellkommen im Klaren war tiber die Vereinbarkeit der zwei
Aussagen : a) Gott hat ein Vorherwissen um die zeitlichen, an sich zu-
kiinftigen Dinge und ' b) dieses Vorherwissen ist doch eher ein Wissen,
denn ihm sind sie schon gegenwirtig. Die Synthese erwichst fiir Augu-
stinus aus der Uberzeugung, dafBl gerade Gottes Unwandelbarkeit eine
stete Schau der Dinge ausschlieBlich und allein in ihren Ideen (rationes,
causae), ihren Gott stetsfort gegenwirtigen geistigen Musterbildern
postuliere, auch nachdem die betreffenden Dinge ihre zeitliche Verwirk-
lichung gefunden haben, daB aber diese Schau, eben weil sie durch voll-
kommene Ur- und Musterbilder je der einzelnen geschépflichen Wirk-
lichkeiten und auch des gesamten Zeitflusses als solchen geschehe, jede
andere Art Wissen um sie gleichsam {iberfliissig mache, ja ausschalte.
Der mit der neuplatonischen Philosophie Befreundete bindet sich in
jenen Jahren der Bekehrung zum Glauben der Kirche und dann als
Neugetaufter und Priester mit letztem Ernst auch an das Wort der
Heiligen Schrift. Bald einmal gestaltet er seine Synthese jenes philo-
sophischen Denkens mit der Gotteslehre der Schrift und christlichen'

1 Vgl. De immort. an. 7, 12: «animus ... corpore ... vivacior» (Ml 82

1027) ; De ver. rel. 49, 97 : « vivacitate » (1\“ 34, '165) ep. 147, 44 : « vivacior vita »
(M1 33, 616).

* Wahrscheinlich soll « lustrare » hier zugleich beide Gedanken ausdriicken :
daB die subsistierende gottliche Wahrheit selbst geistige Lichtquelle ist und so
im eigenen Licht alle vielfiltige Wahrheit der Schépfung sieht. Aus den ersten
Jahren nach der Bekehrung vgl. fiir diese Gedanken etwa De beata vita 4, 35
(CSEL 63, S. 115) ; De lib. arb. 2, 13 s.; 3, 25, 77 (Ml 32, 1260-1262; 1308-1310) ;
De Gen. ad litt. 1ib. imp. 5 (CSEL 28 I S. 471 ff) ;en. in ps. 7, 8 (Ml 36, 102s.);
Solil. 1, 13, 23 (Ml 32, 881 s.).



360 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

Uberlieferung. Dazu gehoért wie eine Art Leitmotiv die Lehre von
Gottes Unwandelbarkeit, eine von den Manichdern verkannte gottliche
Vollkommenheit, dann jene von den gottlichen Ideen, von der Erschaf-
fung alles AuBergottlichen « ex nihilo » gemdl diesen géttlichen, ideellen
Musterbildern sowohl des Universums wie der Arten und jeder Einzel-
wirklichkeit, ferner die Ansicht, daB Gottes Wissen um die geschépfliche
Wirklichkeit immer nur eine Schau dieser Musterbilder von Allem und
Jedem in seinem eigenen gottlichen Wesen bzw. seiner ungeschaffenen
Weisheit oder «ars» ist, aus den oben angegebenen Griinden.

Dazu mochten wir einzelne Belege aus andern Schriften jener Jahre
vor 400 erbringen.

1. Im Jahr 387 schreibt er (ep. 4) seinem Freund Nebridius, die
geistige Erkenntnis sei zweifellos wertvoller als die sinnliche. Das wire
aber nicht der Fall «nisi magis essent illa quae intelligimus, quam ista
quae cernimus ». Die geistige Erfahrung fiihre nachdriicklich zur An-
nahme dieses « magis esse », dieses stdrkeren Wirklichkeitscharakters der
Objekte des Geistes, der echten Wahrheiten, denn wir erlebten bei deren
Betrachtung ihre Bestdndigkeit und intensivste Gegenwirtigkeit, die
jener nicht nachsteht, mit der ein jeder sich selber gegenwirtig ist :
« ... cum deo in auxilium deprecato, et in ipsum et in ea, quae verissime
vera sunt, adtolli coepero, tanta non numquam rerum manentium
praesumptione compleor, ut mirer interdum illa mihi opus esse ratio-
cinatione, ut haec esse credam, quae fanta insunt praesentia, quanta
stbi quisque ipse fit praesens » 1. Augustinus redet da nicht vom gott-
lichen Wissen, sondern von seinem eigenen Erkennen geistiger Wesen-
heiten. Aber diese Worte beleuchten schon den Sinn, den fiir ihn die
Aussage hat, geistig gesehene echte Wahrheiten seien stets « praesentes ».
Wir miissen uns hiiten vor Interpretation und Aushohlung dieses Textes
durch die uns geldufige Unterscheidung zwischen Gegenwirtigkeit des
Erkannten vor unserm BewuBtsein (intentionale Gegenwirtigkeit) und
Gegenwart als Jetztheit, jetziges reales Dasein, jetzige Wirklichkeit
(reale oder physische Gegenwart), d. h. weder bloBe Moglichkeit noch
Vergangenheit noch Zukunft. Denn hier wird ja gerade aus der inten-
siven Gegenwirtigkeit im BewuBtsein das «esse», sogar «ntagis esse »
der geistig erkannten Wahrheiten erwiesen : weil sie dem Geiste « tanta
insunt praesentia », deshalb kann kein Zweifel an ihrem « esse » bestehen.
Damit stimmt iiberein, daB Augustinus dort « esse » sowohl wie « prae-

1 Ep. 4, 2 (CSEL 34 I, S.10f.)



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 361

sens esse » in vorziiglichem Grade gegeben findet, wo das Sein bestindig
ist, kein Vergehen, keine Verinderung statthat, sondern « manere »
(«res manentes») : von solcher Art sind die geistigen Realititen und
die Ideen tiberhaupt .

2. In De ordine 2, 2, 7 erklirt Licentius, dem Weisen werde inner-
lich alles schaubar, indem er Gott selbst unverwandt schaue, «mit
welchem alles ist, was der Intellekt sieht und besitzt » : « Sapienti igitur
ante illos interiores intellectus oculos habenti omnia, id est deum ipsum
fixe immobiliterque intuenti, cum quo sunt omnia quae intellectus videt
ac possidet, quid opus est quaeso memoria ? » 2 Wenn Augustinus auch
nicht ganz einverstanden ist, daB3 der Weise ohne « memoria» aus-
komme : gegen die Feststellung, alles Geistiggeschaute sei « mit Gott »
hat er nichts einzuwenden.

3. In De Gen. ¢. Man. 1, 8, 13 finden wir den oft wiederholten
Grundgedanken und Vergleich, daB Gott die Geschopfe im voraus
kennt, wie ein Werkmeister sein Werk. Er antwortet auf Angriffe der
Manichier gegen den Schopfungsbericht: «... Numquid ergo quia
placet ei quod fecit, ideo mon noverat bonmum ? Prorsus noverat intus in
animo, ubi ars ipsa pulchrior est, quam illa quae arte fabricantur. Sed

1 Vgl. Ep. 2, 1. Satz (ebd. S. 3); De beata vita 2,8 (CSEL 63, S. 95f):
« nihil est (enim) omne, quod fluit, quod solvitur, quod liquescit et quasi semper
perit ... est autem aliquid, si manet, si constat, si semper tale est, ut est virtus ... »;
Solil. 1, 15, 29 (Ml 32, 884) ; De ord. 2, 6: «sapiens amplectitur deum ... qui
semper manet, nec expectatur ut sit, nec metuitur ne desit, sed eo ipso quo vere
est, semper est praesens» (CSEL 63, S. 149) : zum Unterschied von Vergangen-
heit und Zukunft; Worte des Gesprichspartners Licentius iiber Gott, von denen
Augustinus nachher sagt, er habe sie selber schon einmal vorgetragen. — In De
imm. an. 6, 12 steht fiir die Unsterblichkeit der Seele folgender Beweis : « Est
(enim) maxime ipsa ratio, ubi summa etiam incommutabilitas intelligitur. Itaque
eum quem ex se afficit, cogit esse quodammodo. Non ergo exstingui animus potest,
nisi a ratione separatus ; separari autem non potest, ut supra ratiocinati sumus :
non potest igitur interire » (M1 32, 1027). — Ebd. 10, 17 : « ea quae intelligit animus
cum se avertit a corpore, non sunt profecto corporea ; et tamen sunt, maximeque
sunt,, nam eodem modo semper sese habent, nam nihil absurdius dici potest, quam
ea esse quae oculis videmus, ea non esse, quae intelligentia cernimus » (a. a. 0.1030) ;
es wird da gesprochen von der Unwandelbarkeit, Unverginglichkeit, von der
«sempiterna praesentia » wahrer Beweisgriinde ebd. 14, 23 (a. a. O. 1033). Diese
seine Schrift beurteilt Augustinus in Retr. 1, 5, 1 allerdings ungiinstig, weil dunkel
und « gewunden ». — Ep. 18, 2 : « cum autem omne quod esse dicimus, inquantum
manet dicamus ...» (CSEL 34 I, S. 45). — De div. qq. 83, q. 46 : De ideis, 2
(MI 40, 30) ; q. 54 (ebd. 38). — Manche Texte Augustins bringen einen Unterschied
an zwischen « praesens esse» im Sinn zeitlicher Gegenwart und « praesens» als
Gegensatz zu « absens», aber nicht hier, wo es um Geistiges geht.

% CSEL 63, S.149f.



362 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

quod wvidet artifex intus in arte, hoc foris probat in opere, et hoc est
perfectum quod artifici suo placet. ‘Vidit’ ergo ‘Deus lucem quia bona
est’: quibus verbis non ostenditur eluxisse Deo insolitum bonum, sed
placuisse perfectum»!. Die Entstehung der Dinge brachte fiir Gott
keinerlei neue Kenntnis derselben.

4. Aus der gleichen Zeit datiert ein Brief an Nebridius, ep. 14,
worin unter anderm die Frage beantwortet wird, ob die « rationes » bei
Gott auch die Einzelwirklichkeiten als solche urbildlich darstellten :
« Item quaeris, utrum summa illa veritas et summa sapientia, forma
rerum, per quam facta sunt omnia, quem filium dei unicum sacra
nostra profitentur, generaliter hominis, an etiam uniuscuiusque nostrum
rationem contineat. magna quaestio. sed mihi videtur, quod ad hominem
faciendum adtinet, hominis quidem tantum, non meam vel tuam ibi
esse rationem ; quod autem ad orbem temporis, varias hominum rationes
in illa sinceritate vivere. verum hoc cum obscurissimum sit, qua simili-
tudine inlustrari possit, ignoro, nisi forte ad artes illas, quae insunt
animo nostro, confugiendum est. nam in disciplina metiendi una est
anguli ratio, una quadrati. itaque quotiens demonstrare angulum volo,
non nisi una ratio anguli mihi occurrit ; sed quadratum nequaquam
scriberem, nisi quattuor simul angulorum rationem intuerer. ita quilibet
homo una ratione, qua homo intellegitur, factus est; at ut populus
fiat, quamvis et ipsa una ratio, non tamen hominis ratio, sed hominum.
si igitur pars huius universi est Nebridius, sicut est, et omne universum
partibus confit, non potuit universi conditor Deus rationem partium
non habere, quam ob rem quod plurimorum hominum tbi ratio est, non
ad ipsum hominem pertinet, quamquam miris rursum modis ad unum
omnia redigantur » 2. Unser Kirchenlehrer entscheidet sich also in dieser
«magna quaestio » dahin, daB jedem Einzelnen eine besondere «vatio »
bei Gott entspricht und daBl Gott dabei zugleich die zeitliche Abfolge
(orbis temporis) und die Gemeinschaften (populus) kennt. Besonders
wichtig und fiir unsere Frage belangvoll scheint uns hier der Gedanke
zu sein, daBB Gott gerade den «orbis temporis» als solchen in seinen
« rationes » kennt. Wer so denkt, kommt ohne weiteres zur Annahme,
dal Gottes ewige Ideen dem Schopfer genau den zeitlichen Ansatz,
zeitliche Entwicklung und Existenzdauer jedes Einzelwesens und alle
einzelnen Ereignisse des Zeitenlaufes angeben, also eine vollkommen
objektive Kenntnis der Dinge nach Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft

1 M1 34, 179.
® Ep. 14 4 (CSEL 34 I, S. 34 f.).



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 363

ergeben. Was ist denn der «orbis temporis», wenn nicht das ? Das
beleuchtet den Sinn des Satzes « omnia supergreditur tempora » im Text
der Antwort an Simplizian : Gottes Wissen « liberschreitet » alle Zeiten,
da er die «rationes» aller Zeiten hat . Die letzten Worte des Zitats
zeigen, wie Augustinus trotz der pluralischen Rede {iber «rationes »
Gottes die gottliche Einfachheit nicht aus den Augen verlieren will.

5. Schon De Gen. ad litt. ltb. imp., aus den Jahren 393394,
bringt Andeutungen der fiir den spiteren Bischof von Hippo charakte-
ristischen Erklirung des Sechstagewerkes. Gewisse Formulierungen be-
leuchten hier wiederum seine Auffassung vom Wissen Gottes um die
Weltdinge kraft der «rationes». So n.7: «...quomodo facta est
vespera, et factum est mane ? An tanta mora temporis fecit lucem Deus
et divisit inter lucem et tenebras, quanta mora tenditur dies lucens,
id est non annumerata nocte ? ... an omnia quidem tamquam in arte
atque ratione perfecta sunt Deo non in productione temporis, sed in ipsa
vi, quae illas etiam res, quas non stare sed transire cernimus, stabiliter
efficit ?. .. ita ergo fortasse dictum est : ‘et facta est vespera et factum
est mane dies unus’, sicut ratione prospicitur ita fieri debere aut posse,
non ita ut fit temporis tractibus». Wem fiele nicht auf, mit welcher
Leichtigkeit Augustinus sagen kann, «in arte atque ratione » seien die
Dinge fiir Gott bereits « perfecta », dort « wirke » (efficit) Gott schon
«stabiliter » die verginglichen «res» obgleich es doch wieder ein
« prospicere » ist ? Darf man sich da noch wundern iiber die Worte
«scientia Dei res ipsas habet » aus De div. qq. ad Simplic. oben ? —
In n. 8 wird folgende Auslegung der umstindlichen Sprache «dixit
Deus : fiat — et sic est factum — et fecit Deus » insinuiert : «an hic
adparet ... hoc vero firmamentum caeli, quia corporeum est, per incor-
poream creaturam accepisse speciem formamque credatur, ut prius in-
corporeae naturae rationaliter a veritate impressum sit quod corpora-
liter imprimeretur, ut caeli fieret firmamentum, et ideo quod positum

1 Bei seinen Analysen der Zeit, besonders in den letzten Biichern der Con-
fessiones, zdhlt Augustinus die drei Zeitphasen gewohnlich in der Reihenfolge
Zukunft — Gegenwart — Vergangenheit auf, deshalb, weil er nach den ihm
liegenden gedanklichen Zusammenhidngen Gott als den Schopfer der Zeiten als
solcher zum Ausgangspunkt nimmt, also dort beginnt, wo es noch keine Zeit,
kein zeitliches Sein gibt, nur das gottliche unzeitliche und iiberzeitliche, ferner
weil er so andeuten kann, wie zeitliches Sein iiberhaupt als Sein fragwiirdig und
minderwertig ist, da er darauf aufmerksam macht, nur gegenwirtiges sei zum
Unterschied von erstkiinftigem und schonvergangenem eigentliches Sein, zeitliche
Gegenwart aber punkthaft, kaum greifbar, wie ein « ictus oculi » voriibereile. Diese
Reihenfolge in der Zeitbetrachtung ist die Plotins (3. Enn., 7. Buch).



364 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

est : ‘et dixit Deus: fiat. et sic est factum’, in ipsa rationali natura
prius factum est fortasse unde imprimeretur corpori species ? » Das
heiBt : vielleicht will uns die Genesis andeuten, Gott habe vor Bildung
des Firmamentes den Engeln (incorporea natura, rationalis natura) die
geistige Erkenntnis davon vermittelt, damit sie es dann bilden kénnten.
Die letzten Worte aber sagen, daB in diesem Fall fiir die Engel zundchst
Urbilder solcher kiinftigen «species» des korperlichen Firmamentes
« gemacht » wurden (weil die Genesis erklirt: «et sic est factumy,
dann erst «et fecit Deus»). Wichtig erscheint uns der Parallelismus,
wie ihn Augustinus zwischen geistigen Urbildern, Vorbildern und kérper-
lichen Abbildern durchfithrt, der ihm eine Art Identifikation erlaubt
(ut prius incorporeae naturae rationaliter ... impressum sit quod cor-
poraliter imprimeretur). Auch von diesen Formulierungen zum Satz
«scientia Dei res ipsas habet » scheint kein groBer Abstand vorhanden.
Auf der gleichen Linie steht die spitere Bemerkung (n. 10): «etiam
hoc fortasse in rationibus intellectualis naturae prius factum est, ut
postea quod dicitur : ‘et congregata est aqua in congregationem unam
et adparuit arida’, non superfluo additum videatur, cum iam dictum
esset : ‘et sic est factum’, sed ut post rationalem atque incorpoream
operationem intellegeremus etiam corporalem secutam ». Ferner (n. 11) :
«an quia terra et mare simul fieri potuerint non solum in rationibus
creaturae spiritualis, ubi simul omnia facta sunt, sed etiam in ipsa
corporali motione ... »1 Unser Kirchenvater iiberlegt wirklich nicht
lange, ob er sogar um der Treue zum Schrifttext willen sagen diirfe,
trockenes Land und Meer seien zuerst in den «rationes» der Engel
«gemacht ». Sollte er davor zuriickschrecken, zu schreiben «scientia
Dei res ipsas habet », obschon er in beiden Fillen darunter nur meint,
die Urbilder im Wissen Gottes und der Engel seien, wenngleich geistige,
so doch solche, die wie Musterbilder genau die «res», Festland, Meer
usw. bekanntgeben ?

6. Im Jahre 395 ordnet Augustinus die Zusammenstellung jener
Eigendiktate an, die wir in De div. ¢q. 83 vor uns haben. Davon ist
fiir unser Thema De ideis, q. 46, wertvoll : sie wirft in Verbindung mit
den bereits gesehenen Texten ein besonders helles Licht auf die Frage,
wie der Autor die gedringten Sitze der q. 17 « De scientia Dei» eben-
dieses Sammelwerkes und die Ausfithrungen iiber Gottes Vorherwissen
des Kiinftigen in De div. qq. ad Simplicianum verstanden hat. Neben

1 De Gen. ad litt. lib. imp. 7. 8. 10. 11 (CSEL 28 I, S. 478-485).



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 365

q. 17 «De scientia Dei» (s. oben S. 355) konnen als Kommentar folgende
Zeilen unserer q. de ideis gestellt werden : « Sunt namque ideae princi-
pales formae quaedam, vel rationes rerum stabiles atque incommuta-
biles, quae ipsae formatae non sunt, ac per hoc aeternae ac semper
eodem modo sese habentes, quae in divina intelligentia continentur.
Et cum ipsae neque oriantur neque intercant: secundum eas tamen
formari dicitur omne quod oriri et interire potest, et omne quod oritur
et interit » 1. Alles bisher Gebotene und diese Worte hier zeigen ein-
deutig, daB Augustinus « apud Deum autem nihil deest ... omne prae-
sens est apud Deum » von den gottlichen Ideen der Dinge gemeint hat,
ohne daB er deshalb aber gedacht hitte, Gott kenne die Zeitlichkeit
der « formata » nicht genau und je im Einzelnen.

Neben die Erorterungen in De div. qq. an Simplizian nun gehéren,
soweit auch dort die Wendung «apud Deum » vorkommt («si... et
apud eum nondum sunt, quae futura suunt ... ») als Beleuchtung und
Erklirung ebenfalls die obigen der q. de ideis. Zur restlosen Aufhellung
der Sitze jedoch, die in der Auskunft an Simplizian so ritselhaften
Klang haben, fithren wohl diese aus De ideis: « ... quis audeat dicere,
Deum irrationabiliter omnia condidisse ? Quod si recte dici vel credi
non potest, restat ut omnia ratione sint condita. Nec eadem ratione
homo, qua equus: hoc enim absurdum est existimare. Singula igitur
propriis sunt creata vationibus ®. Has autem rationes ubi arbitrandum est
esse, nist in ipsa mente Creatoris ? non enim extra se quidquam positum
intuebatur, ut secundum id constitueret quod constituebat : nam hoc opinari
sacrilegum est. Quod si hae rerum omnium creandarum creatarumve
rationes in divina mente continentur, neque in divina mente quidquam
nisi aeternum atque incommutabile potest esse (atque has rerum rationes
principales appellat ideas Plato) : non solum sunt ideae, sed ipsae verae
sunt, quia aeternae sunt, et eiusmodi atque incommutabiles manent ;
quarum participatione fit ut sit quidquid est, quoquomodo est». Durch
diese Ausfithrungen gedeutet, konnen diejenigen an Simplizian, der ja
selber iiber Marius Victorinus mit dem neuplatonischen Denken vertraut
war, nicht anders verstanden werden denn von der steten «scientia »
Gottes in den unwandelbaren, stets gegenwiirtigen gottlichen « rationes ».

! De div. qq. 83, q. 46, 2 (MI 40, 30).

? Man vergleiche diese Argumentation fiir die Vorhandenheit géttlicher
« rationes » der «singula » mit jener aus ep. 14, & oben S. 362 und wird zugeben,
daB die des Briefes eher befriedigt ; dort geht es um « homo » und « homo » und um

den «orbis temporis», hier aber bleibt es bei « homo» und «equus», was nur
«rationes » von Gattungen postulierte.



366 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

Das «creatarumve » verdient unsere besondere Beachtung : es bestitigt,
daB Augustinus keine andere gottliche Kenntnis der Dinge nach deren
Entstehung annimmt als vorher, d. h. die in den «rationes », es wiirde
sonst, dies ist seine Uberzeugung, die zu haltende Unwandelbarkeit und
auch die Unabhingigkeit Gottes angetastet. Das « quoquomodo est »
sagt, daB er genau alle Einzelheiten des Konkreten durch die geistigen
Urbilder bekanntgegeben findet.

7. Nun bliebe noch darauf hinzuweisen, wie bei Augustinus der
Ausdruck « habere » des GewuBten durch Wissen eine geldufige Redens-
art ist, die an sich nichts anderes bedeutet als etwa die andere : «in animo
esse», «in cogitatione esse», wie er sie aber in einem engeren und
eigentlichen Sinn nur von geistigen Realitdten oder von Ideen, « rationes »
gelten liBt. Unsere Seele « hat » das, was ihr dem Wissen nach zur Ver-
fiigung steht, ob sie hic et nunc die betreffende Sache denkt oder nicht :
« Aut est aliquid in animo, quod in praesenti cogitatione non est ; aut
non est in erudito animo ars musica, cum de sola geometrica cogitat :
hoc autem falsum est ; illud igitur verum. Non autem quidquam se habere
animus sentit, nisi quod in cogitationem venerit. Potest igitur aliquid esse
in animo, quod esse in se animus ipse non sentiat ... manifestum etiam
est, immortalem esse animum humanum, et omnes veras rationes in
secretis eius esse, quamvis eas sive ignoratione, sive oblivione, aut non
habere, aut amisisse videatur » 1. In De div. qq. 83, q. 35 nun wird uns
gesagt, zuweilen bedeute « etwas haben » soviel wie dieses Etwas kennen :
« ... Cuius ergo rei amor amandus est, nisi eius quae non potest deesse
dum amatur ? Id autem est, quod nihil est aliud habere quam nosse.

Porro aurum et omne corpus non hoc est habere quod nosse ... fieri
potest ut habeat quisque aliquid, quod habere hoc sit quod nosse, neque
amet tamen ... quid est aliud beate vivere, nisi aeternum aliquid

cognoscendo habere ? Aeternum est enim, de quo solo recte fiditur,
quod amanti auferri non potest ; idque ipsum est, quod nihil sit aliud
habere quam nosse . . . Quidquid autem mente habetur, noscendo habetur » 2.

Nunmehr diirfte klar sein, welchen Sinn bei Augustinus die Aus-
sage hat : «scientia Dei res ipsas habet ». Fassen wir ins Auge, daB ja

1 De imm. an. 4, 5 (Ml 32, 1024) — « In animo habere » (= «im Sinn haben »,
«im Kopf haben » usw.) z. B. De magistro 13, 42 (Ml 32, 1218) ; vgl. damit die
gleichbedeutende Wendung De lib. arb. 2, 3, 9: « quicquid enim scimus, ratione
comprehensum tenemus » oder wieder ebd. 2, 16, 42 : « artifices homines in arte
habent numeros, quibus coaptant opera sua» (Ml 32. 1244. 1263) ; ep. 8, 4: «in
qua parte animi est (ista) veritas ? In mente atque intelligentia » (CSEL 34, S. 8).
2 MI 40, 24.



Die Eigenart des géttlichen Vorherwissens nach Augustinus 367

von der «scientia » die Rede ist, so ergibt sich: keinen andern Sinn
tatsichlich als hitte er geschrieben «in scientia res ipsas habet », wie
jene eine Hs. will!, oder etwa: si enim scientia (Ablativ) Deus res
ipsas habet, wobei das «ipsas» die Genauigkeit der Ubereinstimmung
zwischen dem ewigen Vorbild im Wissen und dem geschépflichen zeit-
lichen Abbild unterstreichen kann. Vielleicht wird man noch entgegnen,
Gott kenne doch gewiB auch nach Augustinus « Gold und jeglichen
Korper », von denen er aber erklirt, es sei nicht dasselbe, sie zu « haben »
und sie zu « kennen », also konne er zumindest nicht fiir alle Dinge dem
Satz «scientia Dei res ipsas habet » unsere Auslegung gegeben haben.
Dabei wiirde jedoch vergessen, daB3 laut augustinischer Lehre dem Gold
und jeglichem Korper bei Golt je eigene ewige geistige «rationes» ur-
bildlich entsprechen, daB8 der Schopfer nur in diesen ihren «rationes »
Gold und die Koérper «sieht », auch nachdem letztere zeitlich verwirk-
licht sind ; daB fiir Gold und die Ko6rper « nosse » und « habere » nicht
zusammenfallen, wird von den Menschen gesagt 2.

II. Das « praesens esse » des Kiinftigen in De civ. Dei und De Trin.

Innerhalb seiner bohrenden Analysen des Zeitphinomens bzw. der
Zeiterfahrung unseres Geistes in Conf. 11, 19 schreibt Augustinus bei-
liufig wieder ein Wort, das wie eine Leugnung der Kenntnis dessen
seitens Gottes klingt, was wir Kiinftigkeit der Dinge nennen : « ... quis
est modus, quo doces animas ea quae futura sunt ? docuisti enim
prophetas tuos. quisnam ille modus est, quo doces futura, cui futurum
quicquam non est ? vel potius de futuris doces praesentia ? nam quod
non est, nec doceri utique potest » 3. Wir lassen diesen Satz hier unbe-
riicksichtigt, da er im Licht der Gesamtausfithrungen des 11. Buches
der Bekenntnisse iiber die Zeit erst vollverstindlich werden kann und
dann die Deutung bekommt, die wir fiir die Texte aus De civ. Dei und
De Trin. belegen wollen, teilweise auch durch Stellen der Bekenntnisse.

1 Sjehe oben S. 356, Anm. 1.

2 Stellen aus spiteren Schriften begegnen wir noch, welche wiederholen, dag
Gott das GewuBite durch sein Wissen «hat ».

3 Ed. M. SKuTELLA, Leipzig 1934, S. 280 f. Dort als Variante aus Cod. Sess.
statt « futurum » : « futurorum » vermerkt, was einen etwas andern Sinn ergibe. —
Zu «nec doceri potest» vgl. «quod non est, videri non potest» in Conf. 11, 17
und 18 und in De Gen. ad litt. 4, 32 von der Erkenntnis der Engel: « nisi enim
prius sit, quod cognoscatur, cognosci non potest» (CSEL 28 I, S. 130). .



368 Die Eigenart des géttlichen Vorherwissens nach Augustinus

InDeciv.Dei 11, 21! stehen ein paar Sitze, die man so verstehen
konnte, als ob Gott alle Dinge immer in ihrer eigenen zeitlichen Gegen-
wart sehen sollte. Aber der unmittelbare Kontext hier eignet sich vor-
ziiglich, ein solches MiBverstindnis zu zerstreuen. Wir bringen den
Passus im Zusammenhang (unter Auslassung bloB einer Abschweifung
iiber Platos Meinung) : « Quid est (enim) aliud intelligendum in eo,
quod per omnia dicitur ‘Vidit Deus quia bonum est’ (im Schépfungs-
bericht) : nisi operis approbatio secundum artem facti, quae Sapientia
Dei est ? Deus autem usque adeo non, cum factum est, tunc didicit
bonum, ut nihil eorum fieret, si ei fuisset incognitum. Dum ergo videt
quia bonum est, quod nisi vidisset antequam fieret, non utique fieret :
docet bonum esse, non discit ... non quod ullo modo scientia Dei
varietur, ut aliud in ea faciant quae nondum sunt, aliud quae iam sunt,
aliud quae fuerunt ; non enim more nostro ille vel quod futurum est
prospicit, vel quod praesens est aspicit, vel quod praeteritum est
respicit ; sed alio modo quodam a nostrarum cogitationum consuetudine
longe alteque diverso. Ille quippe non ex hoc in illud cogitatione mutata,
sed ommnino incommutabiliter videt, ita ut illa quidem quae temporaliter
fiunt, et futura nondum sint, et praesentia iam sint, et praeterita iam non
sint, ipse vero haec omnia stabili ac sempiterna praesentia comprehendat ;
nec aliter oculis, aliter mente ; non enim ex animo constat et corpore ;
nec aliter nunc, et aliter antea, et aliter postea; quoniam non sicut
nostra, ita eius quoque scientia trium temporum, praesentis videlicet et
practeriti vel futuri varietate mutatur, ‘apud quem non est immutatio
nec momenti obumbratio’ 2. Neque enim eius intentio de cogitatione
in cogitationem transit, in cuius incorporeo contuitu simul adsunt cuncta
quae novit,; quoniam tempora ita novit nullis suis temporalibus notionibus,
quemadmodum temporalia movet nullis suis temporalibus motibus. Ibi
ergo vidit bonum esse quod fecit, ubi bonum esse vidit ut faceret. Nec
quia factum vidit, scientiam duplicavit vel ex aliqua parte auxit,
tanquam minoris scientiae fuerit priusquam faceret quod videret, qui
tam perfecte non operaretur, nisi tam perfecta scientia, cui nihil ex
eius operibus adderetur. »®

Das eigentliche Anliegen ist hier wieder, wie in der Antwort an
Simplizian, die Wahrung der Unveridnderlichkeit auch fiir Gottes Wissen.

1 Buch 11 De civ. Dei wurde um 416 verfaBt (vgl. Ml 41, 11 nach Angabe

von Orosius).
2 Jac. 1, 17.
3 M1 41, 333 s, DomBART-KALB ist uns leider nicht zuginglich.



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 369

Der Kontext fiihrt zum SchluB, da3 «stabili ac sempiterna praesentia »
nicht etwa bloB auf Gott bezogen wird, es soll nicht nur heiBen, auf
seiner Seite gebe es einzig Gegenwart, sondern hat den Sinn, das
« ErfaBBte », « Gesehene » sei vor ihm in steter Gegenwart. Denn vor
seinem « contuitus » sind alle Dinge, die er kennt, zugleich da (simul
adsunt), ohne daB dieses sein Schauen von der zeitlichen Reihenfolge
im Entstehen der Dinge abhdngig wire. Aber Augustinus will doch
keineswegs sagen, Gott habe kein Wissen von deren zeitlichen Ordnung
oder kiimmere sich darum nicht. Im Gegenteil : « tempora novit » genau
so gut wie « tempora movet ». Nicht ohne weiteres verstandlich ist hier
die Wendung : «novit nullis suis temporalibus notionibus ». Zunichst
fragt sich, ob «suis» auf «tempora» oder auf Gott zu beziehen sei :
durch die Parallele des «movere» wird eindeutig, daB es auf Gott
bezogen werden mufl. Steht dies fest, so konnen wir bereits leichter
den gemeinten Sinn von « temporalibus notionibus » bestimmen. Es ist
klar, daB «nullis suius temporalibus motibus» besagen soll, Gottes
Wirken auf die Welt geschehe nicht etwa in zeitlich aufeinanderfolgenden,
voneinanderverschiedenen Akten, nicht in wverschiedenen zeitlichen
« Bewegungen » Gottes selbst !. Der parallele Gedanke fiir « novit nullis
suis temporalibus notionibus » kann nur der sein, daB Gott die ver-
schiedenen Zeiten kennt ohne Mehrzahl von aufeinanderfolgenden Er-
kenntnisakten seinerseits. « Notio » hat also hier nicht den Sinn von
« Begriff », obschon das Wort anderwiirts bei unserm Kirchenvater mei-
stens in solchem Sinn verwendet wird, sondern hier bedeutet es ihm
soviel wie Kenntnis bzw. Erkenntnisvollzug oder Wissensakt, als das
Hauptwort zu «nosse » 2.

1 Vgl. z.B. De civ. Dei 10, 12: «temporalia movens, temporaliter non
movetur » (M1 41, 291) ; 11, 6 : « mutabilibus motibus» (ebd. 822) ; Conf. 11, 6 :
« motibus temporalibus », usw.

2 A. ScHRODER hat unsern Satz so iibersetzt: « ... wie er das Zeitliche
bewegt, ohne selbst der zeitlichen Bewegung unterworfen zu sein, so umgreift
er die Zeiten, ohne dem Begriffe der Zeiten zu unterliegen » (Késels Bibliothek
der Kirchenviiter, Gottesstaat, II. Band, 1914, S. 174 £.). Die Reihenfolge im Ver-
gleich wird also ohne Bedenken umgestellt und ein eigenes Wortspiel wird durch
die Wiedergabe von « novit » mit « umgreift » erreicht, in der Meinung, daf} « notio »
auch in diesem Kontext nur « Begriff » bedeuten kénne. Leider bringt diese Uber-
setzung den oben dargelegten Gedanken nicht zur Geltung, fiir den die Parallele
deutlich spricht. Augustinus bindet sich nicht sklavisch an Verwendung der Aus-
driicke in einem einzigen technischen Sinn. Fiir das Vorkommen von «notio»
bei ihm in der Bedeutung von « Kenntnis », soviel wie « notitia » und zugleich als
Ubergang zur Bedeutung « Begriff » siche De Trin. 8, 6, 9 : «animus quidem quid
sit, non incongrue nos dicimus ideo nosse, quia et nos habemus animum. Neque

.24



370 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

Inwiefern sind fiir Augustinus alle Dinge, die Gott kennt, in steter
Gegenwart alle zugleich vor ihm da (simul adsunt) ? Nicht so, wie wir
bei Lesung dieser Worte anzunehmen geneigt sind. Von unserm empi-
risch eingestellten Denken aus wie von den Voraussetzungen einer
aristotelischen Erkenntnislehre her meinen wir leicht, es sei hier von
Kenntnis der Dinge unmittelbar in deren je eigenen Realitdt die Rede.
Augustinus aber bleibt der Platoniker, der ohne weiteres von der Uber-
zeugung ausgeht, die wertvolle Erkenntnis der echten Wirklichkeit sei
die in ewigen, unwandelbaren Ideen, selbst fiir uns, erst recht fiir Gott.
Er arbeitet auch nicht mit unsern Unterscheidungen zwischen konkret
und abstrakt, zwischen dem Begriff in unserm Verstindnis von abstrak-
tem Allgemeinbegriff und dem konkreten Wirklichen, das im Begriff
auf geistige Weise erkannt wird, abgesehen davon, daB diese Unter-
scheidungen auf Goffes Wissen a limine unanwendbar sind!. Gottes
Schau der Dinge ist ein « incorporeus contuitus », aber nicht das allein,
sondern fiir unsern Kirchenvater zudem eine Schau der Dinge in ihren
«rationes » und in ihnen allein, auch nachdem die Dinge existieren. Das
verdeutlicht der letzte Satz unseres Zitates: Gottes Kenntnis seiner
Geschopfe geht nach ihrer Erschaffung immer noch in der gleichen
Weise vor sich und bleibt vollkommen die gleiche (nec ... scientiam
duplicavit vel ex aliqua parte auxit), denn sie war von jeher voll-
kommen 2. Diese letzten Worte fassen fiir ihren Urheber das Ergebnis
der Ausfithrungen des Zitates zusammen, wobei es im Ansatzpunkt um
die Abwehr eines manichiischen Einwandes gegen den biblischen
Schopfungsbericht geht, hier wie an mehreren andern Stellen von
Augustins Werken, welche die gleiche Deutung des «vidit Deus quia
bonum est » bringen. Was festgehalten werden soll, ist die stete Un-
wandelbarkeit Gottes, welche unser Kirchenvater jetzt immer noch,
wie in den fritheren Schriften, fiir Gottes Wissen nicht anders gewahrt

enim unquam oculis vidimus, et ex similitudine visorum plurium notionem gene-
ralem specialemve percepimus ; sed potius, ut dixi, quia et nos habemus ... quid
sit animus, ut dictum est, novimus ex nobis : inest enim animus nobis ... superius
demonstravimus, neminem diligere quod credit et non videt, nisi ex aliqua regula
notitiae generalis sive specialis » (M1 42, 953 s.) ; De civ. Dei 8, 7 (Ml 41, 232);
11, 10 (ebd. 325); De Trin. 10,1, 1 (M1 42, 971) und an vielen andern Stellen
«notio» im Sinn von Begriff.

1 Fiir die Erkenntnis der Dinge durch die Engel hat ja auch Thomas von
Aquin. eine platonisch gefirbte Theorie beibehalten.

2 Gedanke und Begriindung bleiben also die gleichen wie in der Antwort an
Simplizian ; dort « bis sentire», « bis innotescere », hier «scientiam duplicare »,
dort « nihil novi accedet scientiae Dei », hier « nec ... ex aliqua parte auxit » usw.



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 371

sicht als durch die Annahme, der Schopfer sehe die Geschopfe nach
wie vor einzig in den « rationes », Das stete « praesens esse », die « stabilis
ac sempiterna praesentia », das «simul adesse » sind die « praesentia »,
das «adesse » dieser «rationes ».

So und nicht anders versteht Augustinus auch den Text De Trin. 15,
7,131, Nachdem trinitarisch von der gottlichen Weisheit die Rede
war, kommt er zu folgenden Erwigungen : « Quis ergo hominum potest
istam sapientiam qua novit Deus omnia, ita ut nec ea quae dicuntur prae-
terita, 1bi praetereant, nec ea quae dicuntur futura, quasi desint, exspec-
tentur ut veniant, sed et praelerita et fulura cum praesentibus sint cuncla
praesentia ; nec singula cogitentur, et ab aliis ad alia cogitando tran-
seatur, sed in uno conspectu simul praesto sint universa : quis, inquam,
hominum comprehendit istam sapientiam, eamdemque prudentiam,
eamdemque scientiam, quandoquidem a nobis nec nostra comprehen-
ditur ? Ea quippe quae vel sensibus vel intelligentiae nostrae adsunt,
possumus utcumque conspicere ; ea vero quae absunt, et tamen ad-
fuerunt, per memoriam novimus, quae obliti non sumus. Nec ex futuris
praeterita, sed futura ex praeteritis, non tamen firma cognitione coniici-
mus. Nam quasdam cogitationes nostras, quas futuras velut manifestius
atque certius proximas quasi prospicimus, memoria faciente id agimus,
cum agere valemus quantum valemus, quae videtur non ad ea quae
futura sunt, sed ad praeterita pertinere. Quod licet experiri in eis
dictis vel canticis, quorum seriem memoriter reddimus ... Et putamus
nos, utrum Dei providentia eadem sit quae memoria et intelligentia,
qui non singula cogitando aspicit, sed una, aeterna et immulabili atque
ineffabili visione complectitur cuncta quae novit, tanta mentis infirmitate
posse comprehendere ? » 2 Um aus dem ersten hervorgehobenen Satz
keine falschen Schliisse zu ziehen, muBl man das Wértlein « 747 » wohl
beachten, das sich auf die «sapientia » bezieht. In ihr, der géttlichen
Weisheit, d. h. trinitarisch dem gottlichen Verbum, sind fiir den Bischof
von Hippo eben die «rationes » aller Dinge, als solche aber stets « pri-
sent », stets « praesto»®. Insofern alle «rationes» Gott immer gegen-
wirtig sind, sind alle entsprechenden Geschépfe fiir sein Wissen immerzu

! De Trin. wurde nach neuerer Forschung erst 419 abgeschlossen.

2 Ml 42, 1066 s.

3 « praesto esse » braucht Augustinus 6fters wie synonym zu « praesens esse »
oder «adesse ». Bedeutung : vor dem wahrnehmenden Sinn oder dem erkennenden
Geist zugegen sein. — Die Anspielung auf die Leistung der « memoria » bei Vor-
trag und Gesang kommt bereits in den frithesten Schriften vor, innerhalb gleicher

Gedankenginge.



372 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

gegenwiirtig, so schaut er sie alle «una, aeterna et immutabili atque
ineffabili visione », ohne daB eine solche Aussage aber behaupten wollte,
Gott fehle irgendwie das BewuBtsein geschopflicher Vergangenheit und
Zukunft. Denn fiir die Zeitlichkeit der Dinge und Geschehnisse nimmt
Augustinus auch in jenen Jahren noch entsprechende besondere ewige,
unwandelbare «rationes» in Gottes Weisheit an. Einzelne Texte aus
jener Periode seines Schaffens (von 400 an) moégen unsere Deutung
bestitigen.

1. In Conf. 4, 10, 15 findet die fiir den hl. Kirchenlehrer wichtige
Idee ihren Niederschlag, daBB der Schopfer ein « Weltall » auch als zeit-
liches Nacheinander der « Teile » will : « pulchra ... quae oriuntur et
occidunt et oriendo quasi esse incipinut et crescunt, ut perficiantur,
et perfecta senescunt et intereunt : et non omnia senescunt et omnia
intereunt. ergo cum oriuntur et tendunt esse, quo magis celeriter
crescunt, ut sint, eo magis festinant, ut non sint. sic est modus eorum.
tantum dedisti eis, quia partes sunt rerum, quae non sunt omnes simul,
sed decedendo ac succedendo agunt omnes universum, cuius partes
sunt » 1, Das zeitliche Nacheinander der Dinge und des Geschehens im
Universum ist nach augustinischem Denken die wirkliche Zeit ®. Sie ist
auch als solche Gottes Werk. So bekennt es Conf. 1, 6, 10 : « summus
enim es et non mutaris, neque peragitur in te hodiernus dies, et tamen
in te peragitur, quia in te sunt et ista omnia : non enim haberent vias
transeundi, wnisi contineres ea». Und Conf. 7, 25, 21 : «vidi, quia non
solum locis sua quaeque suis conveniunt, sed etiam temporibus et quia
tu, qui solus aeternus es, non post innumerabilia spatia temporum
coepisti operari, quia omnia spatia temporum, et quae praeterierunt et
quae praeteribunt, nec abirent nec venirent, nisi e operante et manente ».
Conf. 11, 30, 40 desgleichen : «intellegant te ante omnia tempora crea-
torem ommium temporum ».

1 Aus fritheren Schriften vgl. fiir diesen Gedanken etwa De Gen. c¢. Man. 1,
21, 32 (Ml 34, 188 s.). Verwandt damit ist die Lehre, Gott habe das Einzelne des
Universums auf das Ganze desselben hingeordnet : « neque (enim) universum condit
in singulis, sed ad universi complexum condens singula » (C. Faust. Man. 21, 55 ;
Ml 42, 391).

2 Das wird indirekt selbst durch die Antwort auf manichdische Schwierig-
keiten bestitigt, die De Gen. c. Man. 1, 14, 21 gibt: der Zeitenlauf wire auch
ohne das Dasein von Gestirnen, aber «si currant tempora, et nullis distinguantur
articulis, qui articuli per siderum cursus notantur, possunt quidem currere tempora
atque praeterire ; sed intelligi et discerni ab hominibus non possunt. Sicut horae,
quando nubilus dies est, transeunt quidem, et sua spatia peragunt ; sed distingui
a nobis et notari non possunt » (M1 34, 183). Vgl. Conf. 11, 23, 30 SchluB3 ; 12, 8, 8.



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 313

2. Geht die Zeit bzw. die Zeitlichkeit der Dinge als solche auf den
Willen des Schépfers zuriick, so bringt Augustins Gesamtauffassung die
Folgerung mit sich, daB den Geschopfen einschlieBlich all ihrer zeitlichen
Bestimmungen, Ordnungen und Verhalte ewige «rationes» bei Gott
entsprechen, in denen der Schopfer Dinge und Geschehen samt all diesen
zeitlichen Einzelheiten gegeben sieht, und zwar so, daf die «rationes »
allein, exklusiv sie, Gott fiir immer alle von ihm gewollten Zeitverhalte
seiner Schépfung gleichsam anzeigen. Unser Kirchenvater verkennt eine
solche Konsequenz auch nach 400 nicht, deutlich bejaht er sie weiterhin.
De Gen. ad litt. 1, 2 lesen wir : «aeternum est quod ait deus: ‘fiat lux’,
quia verbum dei, deus apud deum, filius unicus dei, patri coaeternus
est, quamvis deo haec in aeterno verbo dicente creatura temporalis
facta sit. cum enim verba sint temporis, cum dicimus ‘quando’ et
‘aliquando’, aeternum tamen est verbo dei, quando fieri aliquid debeat,
et tunc fit, quando fiers debuisse in illo verbo est, in quo non est quando
et aliquando, quoniam totum illud verbum aeternum est » 1. Im gott-
lichen Verbum, von dem hier gesprochen wird, sind nach der Lehre
des Heiligen die «rationes» der Schopfung, in den «rationes » ist also
gemilB diesen Worten das « quando » der Entstehung je der einzelnen
geschépflichen Wirklichkeiten.

3. Ebenso klar kommt der gleiche Gedanke De Gen. ad litt. 2, 6
zum Ausdruck, wobei Augustinus allen Geschépfen ein « Sein im Verbum
schon bevor sie geschaffen wurden » zuschreibt, freilich ein Sein eigener
Art, im Verbum sind sie « Leben », wie es der Kirchenvater im Johannes-
prolog zu finden glaubt: « ... an eo ipso, quod scriptum est: ‘fiat
firmamentum’, haec ipsa dictio verbum est patris, unigenitus filius, %
quo sunt omnia quae creantur, etiam antequam creantur, et quidquid in
illo est, vita est, quia ‘quidquid per eum factum est, in ipso vita est’
... aliter ergo in illo sunt ea, quae per illum facta sunt, quia regit et
continet ea ; aliter autem in illo sunt ea, quae ipse est. ipse enim vita
est ... quia ergo nihil creari posset sive ante tempora, quod quidem
non est creatori coaeternum, sive ab exordio temporum sive in aliquo
tempore, cutus creands ratio, st tamen ratio vecte dicitur, non in dei verbo
patri coaeterno coaeterna vita viveret, propterea scriptura, priusquam
insinuet unamquamque creaturam, ex ordine, quo conditam dicit,
respicit ad dei verbum, prius ponens: ‘et dixit deus: fiat’ illud. non
enim invenit ullam causam rei creandae, quam in verbo dei non invenit
creari debuisse. Non ergo deus totiens dixit : fiat illa vel illa creatura,

1 CSEL 281, S.6f.



374 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

quotiens in hoc libro repetitur : ‘et dixit deus’. unum quippe verbum
ille genuit, in quo dixit omnia, priusquam facta sunt singula ... in
verbo dei ... ‘dixit deus: fiat’, id est, in verbo dei aeterno erat, ut
fieret ... cum vero audimus: ‘et sic est factum’, intellegimus factam
creaturam non excessisse praescriptos in verbo dei terminos generis sui.
cum vero audimus: ‘et vidit deus quia bonum est’, intellegimus in
benignitate spiritus eius, non quasi cognitum postea quam factum est
placuisse, sed potius in ca bonitate placuisse ut maneret factum, ubi
placebat ut fieret »1. Was in De Gen. ad litt. lib. imp. bereits in etwa
skizziert war, erscheint hier in inhaltlicher und formeller Entfaltung.
Der Gedanke ist bereichert durch den Hinweis auf den Johannesprolog,
wo Augustinus dank einer damals in der lateinischen Kirche verbreiteten
Lesart fiir die VV. 3 und 4 die neuplatonische Ideenlehre hineinlas und
heraushorte 2, die er dann zur Theorie der ewigen « rationes» im gott-
lichen Verbum gestaltet, wie sie dem eben gebotenen Abschnitt De Gen.
ad litt. klar zugrundeliegt. Selbstverstidndlich wird « in quo sunt omnia »
von einer reingeistigen Daseinsweise geistiger, ideeller Urbilder gedacht,
wie es bei Gott nach Augustinus ausschlieBlich in Betracht kommt, es
bedeutet soviel wie «in scientia habere », und die Urbilder sind mit dem
Verbum selbst identifiziert (quae ipse est), da die Einfachheit des Gott-
lichen zu wahren ist. Es wird ein leises Bedenken geduBert, ob das Wort
«ratio» passe, aber dieses Bedenken hat keine Nachwirkung gehabt,
in der Folgezeit wird unser Kirchenvater weiter von « rationes » in Gott
reden. Die Schau der ewigen «ratio» gilt von jeder Einzelwirklichkeit
im einzelnen (nihil creari posset ... cuius creandi ratio ... non in dei
verbo ... viveret ... in quo dixit omnia priusquam facta sunt singula).
Daf3 die Kenntnis, die Gott vom Geschaffenen hat, nach dessen Ent-
stehung auch noch in den Urbildern allein erfolgt, wird vorausgesetzt
und durch das «etiam antequam » sowie den letzten Satz insinuiert ?.

1 Ebd. S. 41f.
2 Vgl. Conf. 7, 9,13 : « ... quod factum est, in eo vita est»; oben : « quid-

quid per eum factum est, in ipso vita est ». Bei dieser Lesart ist der Bischof von
Hippo geblieben : so In Ioa. ev. tract. 1, 16s. (Ml 35, 1387) ; De civ. Dei 10, 29, 2
(M1 41, 309) und andere Stellen mehr. Im Wesentlichen diese Lesart, aber mit einer
Wortverbindung, die Augustinus als arianisch klingend ablehnen wird, bezeugen
HiLarius voN Poirtiers, De Trin. 1, 10; 2, 20 (M1 10, 31; 63) und AMBROSIUS,
En. in ps. 36, n. 34s. (Ml 14, 1030 s.). Vgl. auch MaRr1us VicToriNus, Adv. Arium
1,4 und 1, 40 (Ml 8, 1042; 1071) ; ferner den Arianer CANDIDUS (ebd. 1020) ;
Ambrosius erwihnt die Verschiedenheit der Lesarten bereits in De fide ad Grat. 3, 6
(M1 16, 622 5.).

3 Der Sinn des letzten Satzes ware : das Schriftwort will nicht sagen, erst



Die Eigenart des géttlichen Vorherwissens nach Augustinus 375

4. Das Werk De Gen. ad litt.,, dessen Ausarbeitung sich iiber
mehrere Jahre erstreckt, offenbart noch wiederholt den gleichen Stand-
punkt : Gottes Wissen vom Zeitlichen ist gegeben mit den «rationes »
allein, denn sonst wiirde Gott sich dndern. Die richtige Auslegung der
Schrift hat die gottliche Unwandelbarkeit sicherzustellen. Dieser Grund-
satz, verbunden mit der platonischen Wertschdtzung der Ideenschau,
bestdrkt den hl. Kirchenlehrer in seiner bereits frither sich anbahnenden
Exegese des Schopfungsberichtes, laut welcher nicht Gott selbst, sondern
die Engel die entstandenen Geschopfe in deren geschopflicher Eigengestalt
erkennen, nachdem sie sie zuerst im Verbum geschaut hatten, wihrend
es fiir Gott keine Kenntnis auBerhalb seiner eigenen «rationes» gibt.
De Gen. ad litt. 4, 23 ff. erklirt: « Multum quippe interest inter cogni-
tionem rei cuiusque in verbo dei et cognitionem eius in natura eius,
ut illud merito ad diem pertineat, hoc ad vesperam. in comparatione
enim lucis illius, quae in verbo dei conspicitur, omnis cognitio qua crea-
turam quamlibet in se ipsa novimus, non immerito nox dici potest :
quae rursum tantum differt ab errore vel ignorantia eorum, qui nec
ipsam creaturam sciunt, ut in eius comparatione non incongrue dicatur
dies ... cum sancti angeli ... semper videant faciem dei verboque eius
unigenito filio, sicut patri aequalis est, perfruantur, in quibus prima
omnium creata est sapientia, procul dubio universam creaturam, in qua
ipsi sunt principaliter conditi, in ipso verbo dei prius noverunt, in quo
sunt omnium, etiam quae temporaliter facta sunt, aeternae rationes, tam-
quam in eo, per quod facta sunt omnia, ac deinde in ipsa creatura, quam
sic noverunt, tamquam infra despicientes eamque referentes ad illius
laudem, in cuius incommutabili veritate rationes, secundum quas facta
est, principaliter vident ... dei requies non est creatura : quae cum per
dies ceteros conderetur, aliter in se ipsa facta cognoscebatur, quam in
illo, in cuius veritate facienda videbatur, cuius cognitio quasi decolor
species vesperam faciebat ... neque enim cognitio fieri potest, nisi cogno-
scenda praccedant: quae item priora sunt in verbo, per quod facta sunt
omnia, quam in Ms, quae facta sunt, omnibus. mens itaque humana
prius haec, quae facta sunt, per sensus corporis experitur eorumque
notitiam pro infirmitatis humanae modulo capit et deinde quaerit eorum
causas, si quo modo possit ad eas pervenire, principaliter atque incom-
mulabiliter manentes in verbo dei, ac sic invisibilia eius per ea, quae

das vollendete Werk habe Gott gefallen, sondern ihm habe gefallen, daB es dem
gefallenden ewigen Musterbild entspreche und bei dieser Entsprechung bleibe.



376 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

facta sunt intellecta conspicere ! ... mens vero angelica . .. posteaquam
illo ordine creata est, ut praecederet cetera, prius ea vidit in verbo dei
facienda, quam facta sunt ; ac sic prius in eius fiebant cognitione, cum
deus dicebat, ut fierent quam in sua propria natura: quae itidem facta
in eis ipsis etiam cognovit minore utique notitia, quae vespera dicta
est. quam notitiam sane praecedebant quae fiebant, quia praecedit
cognitionem quidquid cognosci potest ; nisi enim prius sit, quod cog-
noscatur, cognosci non potest. »

Denkt Augustinus so iiber die Bedeutung und die vollkommene
Entsprechung der Urbilder (rationes und causae zugleich) der geschaf-
fenen Dinge im Geiste Gottes einerseits und {iber den beschrinkten Wert
einer Erkenntnis der Weltdinge in ihrer Eigenwirklichkeit anderseits,
so ist eigentlich nur Konsequenz, daB3 er Gott keine solche Kenntnis
der Weltwirklichkeit zuschreiben konnte, sondern einzig die in den
Urbildern.

5. Aus De Gen. ad litt. 5, 14-19 verdient wiederum folgendes
unsere Beachtung : « . .. sic ergo distinguendum est, ut, cum dixerimus :
‘quod factum est’, deinde inferamus : ‘in illo vita est’, non in se scilicet,
hoc est, in sua natura, qua factum est, ut conditio® creaturaque sit
sed ‘in illo vita est’, quia omnia, quae per ipsum facta sunt, noverat
antequam fierent, ac per hoc in illo erant non sicut creatura, quam
fecit, sed sicut vita et lux hominum %, quod est ipsa sapientia et ipsum
verbum unigenitus filius dei ... manet ista sententia, ut id, quod per
ipsum factum est, vita esse in illo intellegatur, ¢n qua vita vidit omnia,
quando fecit et, sicut vidit, ila fecit, non praeter se ipsum videns, sed in
se 1pso ita enumeravit ommnia, quae fecit ... haec omnia, priusquam
fierent, erant in notitia facientis, et utique ibi meliora, ubi veriora, ubi
aeterna et incommutabilia. quamquam sufficere debeat, ut quisque
noverit, vel inconcusse credat, quod deus haec omnia fecerit, non opinor
eum esse tam excordem, ut deum quae non noverat fecisse arbitretur . ..
nota ergo fecit, non facta cognovit. proinde, antequam fierent, et erant
et non evant: evant in dei scientia, non erant in sua natura® ... ipsi

1 R6ém. 1, 20.

? De Gen. ad litt. 4, 23. 24. 26. 32 (CSEL 28 I, S. 122-124. 125. 129 {.).

3 Von condere ; hier soviel wie : Gemachtes.

4 Man beachte den steten Anruf des Evangeliums.

8 Zum jeweiligen Sinn von « natura» bei Augustinus, der je aus dem Zu-
sammenhang zu entnehmen ist, vgl. etwa De mor. Man. 1., 3: « ... ipsa natura
nihil aliud est, quam id quod intelligitur in suo genere aliquid esse ... veteres
pro essentia et substantia naturam vocabant» (Ml 32, 1346). In den Schriften



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 377

autem deo non audeo dicere alio modo innotuisse, cum ea fecisset, quam
illo, quo ea mnoverat ut faceret, ‘apud quem non est commutatio nec
momenti obumbratio’ . Non sane propter inferiorum scientiam nuntiis
indiget, quasi per eos fiat scientior ; sed ¢llo simplici ac mirabili modo
novit ommnia stabiliter atque incommutabiliter » 2. Mit aller wiinschbaren
Deutlichkeit zeigt sich hier, wie dem Kirchenvater Gottes Unwandel-
barkeit, die er philosophisch hilt und nach der Schrift bekennt, die
Lehre abfordert, der Schopfer bleibe auch nach Entstehung der Ge-
schopfe bei deren Kenntnis durch die geistigen Urbilder ; wie er die
«natura», das Eigensein der geschopflichen Weltwesen, von den Ur-
bildern unterscheidet, die im Verbum (vermeintlich nach Joh. 1) « Leben »
sind (non in se scilicet ...); wie dieser Unterschied sein platonisches
Philosophieren nicht hindert, die Gleichheit von urbildlicher géttlicher
Idee und geschaffenem Abbild so auf die Spitze zu treiben, méchte man
sagen, daB es heilen kann, Gott habe alles, was er schuf, in sich gehabt
und in sich abgezihlt. Immer wieder fungiert dabei die beriichtigte Les-
art aus dem Johannesprolog als Ceterum censeo. Augustinus will christ-
lich, deshalb in Bindung an das Schriftwort philosophieren. Das «ibi
meliora » bringt nicht etwa eine Ungereimtheit, insofern man ja sagen
miiBte, Gott habe kein genaues, kein richtiges Wissen von den Dingen,
wenn sie in den «rationes » ihm « besser » zu sein scheinen als sie sind :
«meliora » nennt sie Augustinus eben weil « veriora», und dies weil
ewig und unverinderlich bestdndig, ndmlich als g6ttliche Urbilder. Die
Gleichung aeternum et incommutabile — verior — melior gehért zum
augustinischen Repertorium von Anfang an 3. Ewigkeit und Unwandel-
barkeit der Urbilder tun aber der gottlichen Kenntnis der Zeitlichkeit,
Wandelbarkeit, Verginglichkeit der Abbilder keinerlei Eintrag. Man
kénnte hochstens sagen, es liege eine letzte Unausgeglichenheit darin,
daB in der Ausdrucksweise manchmal das Geschépf mit seinem Muster-
bild wie schlechthin identifiziert erscheint, obschon dann wieder so
einschneidende Unterschiede zwischen beiden betont werden, wie : un-

gegen die Manichier stellt A. immer wieder die Frage, ob das Ubel eine « natura »
sei (= ein als solches existierendes Wesen) ; siehe noch ep. 18, 2 (Ml 33, 85) ; vgl.
De Gen. ad litt. 8, 23 (Unterschied « natura» und « voluntas») ; C. Jul. 1, 8, 36 ff.
(M1 44, 666 s.) usw.

1 Jac. 1, 17.

? Op. cit. 5, 14. 15. 18. 19 (a.a. 0. S. 157, 158 f. 161).

3 Vgl. Marius Victorinus, Adv. Arium 3,13 (Ml 8, 1108) : platonisch. Aus
friithen Schriften Augustins etwa De ord. 2, 12, 6 (CSEL 63, S. 149) ; De lib. arb.
2,10; 3,7, 20ss. (M1 32, 1256 ; 1280ss.).



378 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

geschaffen, ewig, unverdnderlich, unverginglich — geschaffen, zeitlich,
verdnderlich, vergdnglich. Vielleicht kommen diese Unausgeglichen-
heiten bei Augustinus doch daher, daB er zu stark an Begriffen und
Formulierungen hing, die emanatistischer Philosophie entstammten,
wenn er schon selber den Kreationsbegriff so entschieden verfocht.

6. Im gleichen Jahrzehnt hat Augustinus die zwo6lf Biicher De Gen.
ad litt. und die fiinfzehn De Trin. geschrieben. Dem letzten Buch des
Werkes iiber die Dreieinigkeit ist die oben zitierte Stelle entnommen,
die eine stete Gegenwart aller Dinge fiir Gottes Wissen behauptet.
Schon haben wir ihre Auslegung aus dem Zusammenhang und im Licht
der augustinischen Trinititslehre erortert. Es fehlt nicht an Texten
des gleichen Werkes, die diese Auslegung stiitzen. So De Trin. 4, 1, 3,
wo wir Gedanken und Worte von De Gen. ad litt. wiedererkennen. Es
heiBt da: « Quia igitur unum Verbum Dei est, per quod facta sunt
omnia, quod est incommutabilis veritas, 1bi principaliter atque incom-
mutabiliter sunt omnia simul®; non solum quae nunc sunt in hac uni-
versa creatura, verum etiam quae fuerunt et quae futura sunt. Ibi autem
nec fuerunt nec futura sunt, sed tantummodo sunt,; et omnia vita sunt,
et omnia unum sunt, et magis unum est et una vita est ... In iis autem
quae per ipsum facta sunt, etiam corpus quod vita non est, per ipsum
non fieret, nist in illo, antequam fieret, vita esset. ‘Quod’ enim ‘factum
est’, iam ‘in illo vita erat’»3. Dem koénnen gleich De Trin. 4, 17, 22 f.
angefiigt werden. Es geht um eine Erklarung der Vorhersage : « ... plu-
rimum interest, utrum experimento praeteritorum futura coniiciantur,
sicut medic_i multa praevidendo, etiam litteris mandaverunt ... sicut
denique agricolae vel etiam nautae ... ; an vero iam ventura proces-
serint, et longe visa venientia nuntientur pro acuto sensu videntium,
quod cum faciunt aereae potestates divinare creduntur; tanquam si
quisquam de montis vertice aliquem longe videat venientem, et pro-

! Vgl. noch die Wendung z. B. De Gen. ad litt. 2, 8: « ... lucis conditio
prius est in verbo dei secundum rationem, qua condita est, hoc est in coaeterna
patri sapientia, ac deinde in ipsa lucis conditione secundum naturam quae condita
est : illic non facta, sed genita, hic vero facta, quia ex informitate formata ...
Neque enim sicut pecora solo sensu corporis vident angeli haec sensibilia ; sed
si quo sensu tali utuntur, agnoscunt ea potius, quae melius noverunt interius in
ipso dei verbo, a quo inluminantur » (CSEL 28 I, S. 40 f.).

? Der Gedanke hier hat mit dem berithmten « tota simul » in der Definition
der Ewigkeit bei Boethius wenig zu tun ; hier ist nicht von Gottes « possessio vitae»
die Rede, sondern davon, daB fiir Gott schlechthin alles, was er kennt, zugleich
gegenwirtig ist. Inwiefern, ist oben gemaB Kontext darzulegen.

3 Ml 42, 888.



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 379

xime in campo habitantibus ante nuntiet ! ; an ab angelis sanctis, quibus
ea Deus per Verbum Sapientiam suam indical, wbi et futura et practerita
stant, vel quibusdam praenuntientur hominibus, vel ab eis audita rursus
ad alios homines transmittantur; an ipsorum hominum quorundam
mentes in tantum evehantur Spiritu sancto, ut non per Angelos, sed
per se ipsas futurorum stantes causas in ipsa summa rerum arce 2 con-
spiciant ... » Von den profanen Philosophen wird alsdann erklirt :
«cum idonei non essent, in aeternitatem spiritualis incommutabilisque
naturae aciem mentis tam constanter infigere, ut in ipsa sapientia
Creatoris atque Rectoris universitalis viderent volumina saeculorum, quae
1bi 1am essent et semper essent, hic autem futura essent ut nonessent ... »3
Unschwer entdeckt man eine inhaltlich véllige Ubereinstimmung dieser
beiden Zitate mit der Auffassung, die Augustinus in unserer Frage seit
seiner Bekehrung zum Kirchenglauben vertreten hat. Wie im spiteren
Text 15. Buch, 7, 13, den wir behandelt haben, so muf} auch ein richtiges
Verstidndnis von De Trin. 4, 1, 3 das zweimalige « £b7 » im Auge behalten,
das sich hier auf das gottliche Verbum, « die unwandelbare Wahrheit »
bezieht, wie dort auf die gottliche Weisheit. « Im Verbum » sind alle
Wesen des Schopfungsganzen (universa creatura) jeglicher Zeit als
stetes «esse » ohne Vergangenheit noch Zukunft, und in ihm sind sie
alle « Leben » (Joh. 1, 3 f.), selbst die in ihrer Eigenwirklichkeit leblosen,
und sie wiren als Geschépfe nicht « gemacht » worden, wenn sie nicht
vorher (antequam) dieses lebendige Insein in' Gott hitten. Leicht kommen
wir auf die Idee, Augustinus spreche damit, wenigstens implizit und
fiir ein konsequentes Denken, Gott das BewuBtsein von der Vergangen-
heit bzw. Zukiinftigkeit der Dinge ab, denn er behaupte ja, der Schépfer
kenne sie alle immerzu als gegenwirtig seiend (tantummodo sunt). Das
ist nicht der Fall: die stete Gegenwart wird fiir die ewigen Urbilder
der Dinge angenommen, die in Gott («ibi») « Leben », gittliches Leben
sind. Aber Gott weiB gerade durch sie wieder mit letzter Klarheit und

! Eines dhnlichen Vergleichs bedient sich z. B. THoMAs voN Agquin, De. ver.
q. 2 a. 12 zur Veranschaulichung des ewigen Wissens Gottes auf Grund des « totum
simul » der Ewigkeit, ein Gedanke, der sich bei Augustinus nicht findet. Der Ver-
gleich bei Thomas bleibt freilich sehr inaddquat und das ist wohl der Grund,
weshalb weder die Summa contra Gentes 1, 67 noch die Summa theologica I q. 14
a. 13 ihn bringen.

2 Eine Vatikan-Hs. : arte; diese Lesart hat fiir sich die Hiufigkeit, mit der
A. im Zusammenhang mit den ewigen « rationes » und der Erschaffung der Dinge

von der gottlichen «ars» spricht.
3 Ml 42, 902 s,



380 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

Genauigkeit um die Zeitbestimmungen der Abbilder, ihre Existenzdauer,
ihr Sein dann oder dann, denn all diese Bestimmungen und der gesamte
Zeitverlauf der geschopflichen Abbilder wird in den ewigen Muster-
bildern dargestellt und geschaut. Zumal De Trin. 4, 17, 22 f. vertrigt
keine andere Deutung. Im Verbum, in Gottes Weisheit, heiBt es hier,
ist auch das Vergangene und Zukiinftige bestindig zugegen . Wenn von
«stantes causae » geredet wird, denkt unser Kirchenlehrer im hiesigen
Zusammenhang nicht etwa an Wirkursachen als solche, sondern zu-
nichst an die urbildlichen « causae » 2. Dal3 er im Wissen, welches Gott
durch sie von den geschopflichen Dingen hat, auch alle ihre Zeitum-
stinde einbegreift, ist hier aus dem Kontext so klar wie mdglich. Wie
sollte sonst Engeln oder Menschen gerade von dort her eine Vorschau
des Kiinftigen ermoglicht werden und was sonst sollten die Worte
besagen, «dort » seien die « volumina saeculorum » (= der Zeitenlauf)
schon und immer da ? 3

7. De Trin. 6, 10, 11 bietet Darlegungen iiber den trinitarischen
Sohn als « prima et summa vita ... primus ac summus intellectus ...
Verbum perfectum ... et ars quaedam ommipotentis atque sapientia
Dei, plena ommium rationum viventium incommutabilium, et omnes unum
in ea ... Ibi novit omnia Deus quae fecit per ipsam, et ideo cum dece-
dant et succedant tempora, non decedit aliquid vel succedit scientiae Dei.
Non enim haec quae creata sunt, ideo sciuntur a Deo, quia facta sunt,
ac non potius ideo facta sunt vel mutabilia, quia incommutabiliter ab eo
sctuntur »*. Es wire ein grobes MiBverstindnis, in diesen Worten die
Behauptung zu sehen, fiir Gottes Wissen seien «alle Dinge immer
gegenwirtig » oder sei «alles Zeitliche immer Gegenwart » mit dem Sinn,

1 « Stare » ist in solchen Zusammenhingen ein « stehender Ausdruck » Augu-
stins, um bestandige Gegenwart zum Unterschied von voriibergehender, « flieBen-
der » Zeit und Zeitlichkeit zu kennzeichnen, besonders wenn er von Gottes Un-
wandelbarkeit und Ewigkeit spricht. Diese Terminologie ist wahrscheinlich sowohl
von Plotin wie von der Heiligen Schrift her eingegeben, von Plotin siehe besonders
3. Enn., 7. Buch.

2 Die Bedeutungen der Termini « rationes » oder « causae rerum » sind bei
unserm Kirchenvater je nach Kontext vielfaltig. Vgl. nur etwa De Gen. ad litt.
6, 9-11; 14 («causales rationes» fiir die « rationales seminales)»; 15-18 (CSEL 28 I,
S. 180-185; 189-192).

3 Lehrreich ist noch die Ausdrucksweise De Trin. 5, 16, 17 : « Deus autem
absit ut temporaliter aliquem diligat, quasi nova dilectione quae in illo ante non
erat, apud quem nec praeterita transierunt, et futura iam facta sunt » (Ml 42, 924).
Der Kontext dort behebt jeden Zweifel daran, daf es dem Heiligen um die Wahrung
der Unverinderlichkeit Gottes geht.

4 M1 42, 931s.



Die Eigenart des goéttlichen Vorherwissens nach Augustinus 381

den wir solcher Behauptung beilegen wiirden. Er schreibt zwar so oder
dhnlich, meint aber die stete Gegenwart der gottlichen « rationes » aller
zeitlichen Dinge im Verbum. Diese Theorie liegt desgleichen dem Passus
De Trin. 12, 14, 23 zu Grunde, wo die «rationes intelligibiles» selbst
Gegenstand der Erorterung sind, von denen unter Voraussetzung der
augustinischen Illuminationslehre gesagt wird, einige weise Menschen
vermochten sie voriibergehend durch die « acies mentis» gedanklich zu
erreichen und der «memoria » weiterzugeben. Bei dieser Gelegenheit
macht Augustinus eine fiir unsere Frage wertvolle Bemerkung, ndmlich :
«Non autem solum rerum sensibilium in locis positarum sine spatiis
localibus manent intelligibiles incorporalesque rationes; verum etiam mo-
tionum in temporibus transeuntium sine temporali transitu stant etiam
ipsae utique intelligibiles, non sensibiles » '. Gemeint sind die « rationes »,
von denen der Bischof von Hippo so oft schreibt, sie wohnten dem
gbttlichen Verbum inne : also haben wir hier wieder ein formelles Zeugnis
der Ansicht, daB durch die «rationes » alles Geschehen und dessen zeit-

1 Ebd. 1010. — In seiner wohlgelungenen Ubertragung des nicht leicht in
eine gute deutsche Sprachform einzuschmelzenden Werkes gibt Scumaus (Kosels
Bibl. d. Kirchenviter, 2. Reihe, Band 14, Miinchen 1936, S. 151) « rationes » mit
« Wesensgriinde » wieder (ebenso S. 128 fiir De Trin. 12, 2 ; da S. 127 in der Kapitel-
tberschrift mit « Urgriinde»; 6, 10, 11, Band 13, S. 229 steht « Seinsgriinde » ;
9, 6, 11, Bd. 14, S. 57 « Urgriinde » ; 9, 6, 9 aber, S. 54 : « ewige Wesensziige ». Bei
GRrRABMANN, Der goéttliche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach Augu-
stinus und Thomas von Aquin (Miinster i. W. 1924, S. 12 ff.) erscheinen die ver-
schiedenen herkémmlichen Ausdriicke zur Wiedergabe der augustinischen « rationes
acternae » oder aber hiufig einfach das lateinische Wort. Uber die Mehrdeutigkeit
der «rationes» im Denken unseres Kirchenvaters belehrt schon der Vergleich der
Texte untereinander, der zeigt, wie manchmal «regulae», « veritates», «ideae»,
« principales formae », « species», « rerum causae », « res intelligibiles», « essentiae
rerum », « res aeternae » gesagt wird und besondere Aspekte dessen bezeichnet wer-
den sollen, was fiir das augustinische Denken doch wieder die «rationes » sind. Zur
Schwierigkeit, den verschiedenen Niiancen der Wortbedeutung Rechnung zu tragen,
siche z. B. B. JansEN S. J., Zur Lehre des hl. Augustinus von dem Erkennen der
rationes aeternae, in GRABMANN-MAUSBACH, Aurelius Augustinus, Festschrift der
Gorresgesellschaft, Koln 1930, S. 114. DaB es an der von uns behandelten Stelle De
Trin. 12, 14, 23 um die «rationes aeternae» als die gottlichen Ideen geht, zeigt ein
Vergleich mit dem De div. qq. 83, q. 46 n. 2 Gesagten, von dem Augustinus nie et-
was retraktiert hat, zur Geniige, und der Gedanke der Urbildlichkeit der « rationes »
scheint gerade hier wichtig, kénnte aber bei der Wiedergabe mit « Wesensgriinde »,
« Seinsgriinde », « Urgriinde » leicht zu kurz kommen. Wie Augustinus auch die sog.
« rationes seminales» auf innergéttliche « rationes aeternae» zuriickfithrt, wird
z. B, aus De Trin. 3, 8, 15 (ebd. 877) ersichtlich ; vgl. mit De civ. Dei 12, 25
(Ml 41, 374s.). Auf Uberlegungen, die uns die Annahme erschweren, Augustinus
habe die géttlichen «rationes» auch als Ur- und Vorbilder, Musterbilder aller
Dinge, selbst der stofflichen, hingestellt, kommen wir noch zu sprechen.



382 Die Eigenart des géttlichen Vorherwissens nach Augustinus

licher Verlauf Gott entsprechend bekannt sind. De Trin. 15, 13, 22,
eine Stelle, die auch an De Gen. ad litt. 5, 14-19 besonders anklingt,
bleibt den gleichen Gedanken treu : Gott weill alles von sich aus, seine
Engel erfahren vieles durch das gottliche Verbum, Gott dagegen erfihrt
durch sie nichts, was er nicht von jeher wiilte. Auch unser Gebet
braucht ihm unsere Bediirfnisse nicht erst zu melden, er kannte sie
bereits vor aller Zeit : « sed futura omnia temporalia, atque in eis etiam
quid et quando ab illo petituri fueramus, et quos et de quibus rebus
vel exauditurus vel non exauditurus esset, sine initio ante praescivit.
Universas autem creaturas suas, et spirituales et corporales, non quia
sunt, ideo novit ; sed ideo sunt, quia novit. Non enim nescivit quae
fuerat creaturus. Quia ergo scivit, creavit; non quia creavit, scivit.
Nec aliter ea scivit creata, quam creanda : non entm eius sapientiae aliquid
accessit ex eis,; sed illis existentibus sicut oportebat et quando oportebat,
ille mansit ut erat. Ita et scriptum est in libro Ecclesiastico : ‘Antequam
crearentur, omnia nota sunt illi ; sic et postquam consummata sunt’*.
‘Sic’, inquit, non aliter, et ‘antequam crearentur, et postquam consum-
mata sunt’, sic ei nota sunt ... Quia in illius naturae simplicitate mira-
bili, non est aliud sapere, aliud esse ; sed quod est sapere, hoc est et
esse » 2. Nach gewonnenem Uberblick iiber das Ganze kann die Deutung
hier ebensowenig wie bei den bisherigen Stellen eine andere sein, als
daB Gott die Weltwirklichkeit immer bloB8 durch die géttlichen « ra-
tiones » kenne, wenn schon der Ausdruck diesmal nicht erscheint.

8. Bemerkenswerte Stiitzung findet die gebotene Erklirung von
De civ. Dei 11, 21 an mehreren Stellen des gleichen Hauptwerkes des
Heiligen. Sie erweisen, daB er in unserer Frage des Vorherwissens und
Wissens Gottes unbeirrbar die gleiche Ansicht hidlt. Wir miissen uns
auf ein paar Zitate aus dem selben 11. Buch beschrinken. De civ. Dei
11, 10, 3 bespricht Gottes Einfachheit und lehrt : «dictus est in Scrip-
turis sanctis Spiritus sapientiae multiplex 3, eo quod multa in se habeat :
sed quae habet, haec et est, et ea omnia unus est. Neque enim multae,
sed una sapientia est, in qua sunt immensi quidam atque infiniti thesauri *
reyum intelligibilium, in quibus sunt ommes invisibiles atque tncommuta-
biles rationes verum, etiam visibilium et mutabilium, quae per ipsam

! Eccli. 23, 29. 2 Ml 42,1075s.. 3 Wsh. 7, 22.

¢ Anm. bei Migne : « Plures Mss. : in qua sunt infiniti quidam eique finiti
thesauri ... Mss. 2050 : eique infiniti». — Diese Varianten kommen zum Teil
vermutlich aus einer Konfrontierung mit dem, was De civ. Dei 12, 18 (MI 41, 367 s.)
iiber Gottes Zahlenwissen sagt.



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 383

factae sunt. Quoniam Deus non aliquid nesciens fecit, quod nec de
quolibet homine artifice recte dici potest : porro, si sciens fecit omnia,
ea utique fecit quae noverat. Ex quo occurrit animo quiddam mirum,
sed tamen verum, quod iste mundus nobis notus esse non posset, nisi
esset ; Deo autem nisi notus esset, esse non posset » 1. Belassen wir diese
Sitze in ihrem Zusammenhang, so kénnen wir uns der Einsicht nicht
verschlieBen, daB sie geeignet sind, jene Stellen zu erldiutern, aus denen
wir die Behauptung einer steten Gegenwart der Dinge als solcher vor
Gottes Wissensschau herauszulesen neigen. Hier ist eindeutig, daB
Augustinus nicht die Dinge selbst, sondern deren «rationes» meint.
Dieser Text bringt zudem wieder die aus De div. qq. an Simplizian
vertraute Wendung : «habere», «in se habere» durch das Wissen .
De civ. Der 11, 29 hat den Gedanken von De Gen. ad litt. 4, 32 in
noch prignanterer Durchfithrung, ndmlich daB die Kenntnis eines
Dinges in der «ratio», nach welcher es geschaffen wurde, das Erfah-
rungswissen an Vollkommenheit weit iibertreffe : « Illi quippe Angeli
sancti ... creaturam melius ibi, hoc est in sapientia Dei, tanquam in
arte qua facta est, quam in ea ipsa sciunt : ac per hoc et se ipsos ibi
melius quam in se ipsis, verumtamen et in se ipsis ... Ibi ergo tanquam

1 Ml 41, 327. — Beinahe wortliche Ubereinstimmung mit Sitzen aus De
Trin. 6,10, 11 und 15, 13, 22 (s. S. 380 und 382).

? Fiir « habere » durch Wissen im Sprachgebrauch Augustins nach 396 vgl.
etwa Sermo 177, 9 (aus d. J. 397) : « Quod noverat fecit. Habebat evgo antequam fecit.
Sed habebat miris modis, non sicut fecit, ut fecit temporalia et transeuntia, sed
sicut facit artifex (ob nicht eher : sicut habet artifex ?). Habet intus quod operatur
Joris. Ibi ergo sunt omnia praecipua, immortalia, indeficientia, permanentia, et ipse
Deus omnia in omnibus» (Ml 38, 958). Wir bedauern, die kritische Edition dieses ser-

mo durch Lambot in Stromata patristica ..., Utrecht 1950, nicht einsehen zu kén-
nen. — De Gen. ad litt. 5, 16 : «illa aeterna incommutabilisque natura, quod deus
est ... nihil horum, quae fecit, existens et omnia primitus habens, sicut ipse est —

neque enim ea faceret, nisi ea nosset antequam facevet, nec nosset, nisi videvet, nec
videret, nisi haberet, nec habevet ea, quae nondum facla erant, nisi quemadmodum
est ipse non factus» (CSEL 28 I, S. 159) : diese Stelle 1aBt begreifen, wie leicht unser
Autor so redet, als meinte er die Dinge selbst, wenn er deren gottliche « rationes »
meint. — Ep. 138 (geschrieben 412) 1, 7: «...id quod in tempore novum est,
non esse novum apud eum qui condidit tempora, et sine tempore habet omnia quae
suis quibusque temporibus pro eorum varietate distribuit» (M1 33, 528). — De civ.
Dei 7,30: «...illum Deum colimus ... qui rerum causas habet, novit atque
disponit ... qui causas non solum principales, sed etiam subsequentes novit atque
ordinat» (Ml 41, 219s.). — Sermo 26 (um das Jahr 417), 4: « ... habet electos,
quos creaturus est eligendos: habet autem apud seipsum, non in natura sua,
sed in praescientia sua» (Ml 38, 173). — « Haben » durch Wissen bei PLoTIN z, B.
5. Enn., 3, 14; bei Marius VicTtoriNus, De gen. div. Verbi, 28 : « ... habentes
in intellectu» (Ml 8, 1034).



384 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

in cognitione diurna, in se ipsis autem tanquam in vespertina, sicut
supra iam diximus 1. Multum enim differt utrum in ea ratione cognoscatur
aliquid, secundum quam factum est, an in se ipso. Sicut aliter scitur
rectitudo linearum seu veritas figurarum, cum intellecta conspicitur,
aliter cum in pulvere scribitur ; et aliter iustitia in veritate incommuta-
bili, aliter in anima iusti. Sic deinde caetera ... Omnia haec aliter 7
Verbo Dei cognoscuntur ab Angelis, ubi habent causas rationesque suas,
id est, secundum quas facta sunt, incommutabiliter permanentes, aliter in
se 1psis ; illic clariove, hic obscuriore cognitione, velut artis atque operum. » 2

9. Eben das letzte Zitat konnte wieder unsicher machen, ob wir
dem Heiligen wirklich die Lehre zuschreiben diirften, Gott kenne die
Einzeldinge allein und ausschlieflich durch seine «rationes». Sollte es
ihm nicht aufgegangen sein, daB er diesfalls Gott das wahrheitsgemile
Wissen um die Konkretheiten des Wirklichen absprechen wiirde ? Um
das Beispiel zu brauchen, das er selber bringt : ein durch den Staub
gezogener Strich wiirde doch dadurch nicht objektiv (d. h. hier wahr-
heitsgemiB) erkannt, daB Gott einfach die Idee der geraden Linie
(rectitudo linearum) hitte. Ein Strich durch den Staub wird mehr oder
weniger gerade sein, auch wenn wir ihn schnurgerade ziehen wollten.
Haben wir hier nicht ohne Abstraktionslehre dennoch, eben platonisch,
die Abstrakta ? Plus c’est différent et plus c’est la méme chose, méchte
man meinen. Sollte Augustinus das Vorherwissen und Wissen Gottes
so ausdeuten wollen ? Diese Bedenken miissen wir indes zuriicktreten
lassen, wenn er uns unzweideutig sagt, daB Gott die Dinge einzig durch
die' «rationes », durch sie aber vollkommen kenne. Und das bezeugen
wiederum folgende Erklirungen seiner Schrift Ad Orosium 8, 9, aus
dem Jahr 415, mithin ungefihr ein Jahr dlter als das 11. Buch De civ.
Dei. Gegen die Origenisten wird der rechte Glaube bekannt, unter
anderm : « credimus ... factum esse mundum Dei bonitate ... ut eo
modo essent omnia, dum non essent sola potiora, et haberent etus numeri
terminum, quem constituendum apud se vidit ommium naturarum crea-
turarum conditor Deus, qui ea non facta didicit, sed noverat esse facienda.
Unde illud quod aiunt, in eius sapientia iam fuisse facta omnia, ante-
quam in istas formas et modos proprios proferrentur, atque in suis
ordinibus apparerent, non sobrie dicitur 3. Facta enim quando essent,
antequam facta essent ? Sed in Dei sapientia omnium faciendarum rerum

1 Ebd. 7 (Ml 41, 322). 2 MI 41, 343.
3 Vgl. Hiarius, De Trin. 12, 39 (Ml 10, 457) ; AmBRosius, De fide ad
Grat. 1, 15, 97 (Ml 16, 574) |



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 385

rationes esse potuerunt, non tamen factae. Omnia enim per ipsam facta
sunt, non et ipsa facta est ... Noverat ergo Deus omnia quae fecit ante-
quam faceret. Non enim possumus eum dicere ignorata fecisse, et ea
non nisi facta didicisse ; nescisse quid faceret, sed scisse quod fecit. Hoc
enim si de aliquo artifice homine diceremus, insipientissime saperemus.
Noverat ergo ea facienda, non facta: noverat ut faceret, non quia fecerat.
Proinde quamvis iam nota essent, quia nisi a sciente non fierent,; non
tamen facta esse coeperunt quae ut fierent sciebantur, nisi post fierent,
quae ut recte fierent sciebantur antequam fierent »!. Der Vergleich mit
dem Werkmeister, der in unserer Frage so oft vorkommt, bleibt selbst-
verstindlich auch fiir den Gedanken des Kirchenvaters ein bloBer Ver-
gleich, in dem er keine volle Parallele suchen will®2. Er hitte gewi3
nicht geleugnet, daB Kiinstler wie Handwerker auch geistig neue Er-
kenntnis gewinnen, wenn sie das Produkt ihres Kénnens fertig vor sich
sehen. Sicher ist aber, dal Augustinus davon keine Anwendung auf Gott
zugestanden hitte. Von Gott heilt es : er hat die Dinge nicht kennen-
gelernt, nachdem sie gemacht waren, alles, was er gemacht hat, kannte
er, bevor er es machte, genau so wie es gemacht wurde und ward. Wenn
schon die folgenden Worte die Deutung vertriigen, der Schépfer habe
zwar nicht in voller Unwissenheit gehandelt, aber doch ohne ganz
genaues Wissen tiber das Ergebnis im Einzelnen, so glauben wir nicht,
daB Augustinus eine solche Deutung approbieren wiirde und irgend
etwas zuriicknidhme von den anderwirts gebotenen Gedanken, wie wir
sie gesehen haben. Der eben gelesene Text ist zu buchen auch deshalb,
weil er bestitigt, daB Augustinus jetzt wie frither fiir jede Einzelwirk-
lichkeit « rationes » annimmt, da er sagt, die geschépflichen Dinge seien
threr Zahl nach vom Schopfer vorausbestimmt und vorausgewuBt 3.

10. In den Tractatus in Toannis evangelium, die der gleichen Periode
angehéren wie die zuletzt behandelten Schriften?, treffen wir auf
streckenweise fast wortliche Ubereinstimmung mit dem bisher Gebo-
tenen. Traktat 1, 16 f. erklirt die Lesart « Quod factum est, in illo vita

1 Ml 42, 674. Vgl. mit De civ. Dei 11, 21 oben S. 368 zu Beginn.

2 Schon in De Gen. c. Man. 1, 8, 13 (s. oben S. 361 f.) erscheint er, aber gleich
mit der Bemerkung: «...cum videant etiam hominem artificem ... quamvis
in comparatione sapientiae et potentiae Dei pene nullus sit ...» (Ml 34, 179).

3 Vgl. z. B. mit De civ. Dei 12, 18 iiber das gottliche Wissen und Vorher-
wissen der Zahlen.

4 Nach ZArs, O. P. in Angelicum 1933 Traktat 1-54 im Jahre 413 gehalten,
die folgenden um 418 niedergeschrieben ; nach LE LANDAI1s, S. J. in RONDET u. a.,
Etudes Augustiniennes, Paris 1953, das Ganze von 414-416 entstanden.

25



386 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

est » durch den nun breit ausgefithrten Vergleich mit dem Schmiede-
meister, der eine Truhe herstellt. Nur weniges daraus sei erwihnt : « est
autem in ipsa Sapientia spiritualiter ratio quaedam qua terva facta est;
haec vita est ... Faber facit arcam. Primo in arte habet arcam ...
arca in arte vita est; quia vivit anima artificis ... Sapientia Dei, per
quam facta sunt ommia, Ssecundum artem continet ommia, antequam
fabricet omnia ... quidquid factum est, vita in illo est. Terram vides :
est in arte terra ; coelum vides: est in arte coelum ; solem et lunam
vides : sunt et ista in arte. Sed foris corpora sunt : in arte vitasunt ... » 1.
Die Identifikation der « ratio » des Geschépfes mit diesem selbst, wenig-
stens in den Wendungen, wird hier vielleicht noch stirker auffallen als
in allen fritheren Zitaten. Mogen wir darin zum Teil rhetorische Freiheit
sehen : man diirfte nicht verkennen, daB nur der Prediger so sprechen
wird, der das Urbild im Schépfer als restlose Entsprechung des geschdpf-
lichen Abbildes versteht und verstanden wissen will und jedem Einzel-
wesen ein Urbild zudenkt. Kurz klingen diese Gedanken im 3. Traktat,
n. 4 wieder an. Im 37. Traktat begegnen sie uns nochmals in typisch
augustinischer Konkretheit und Farbe. Die Ansicht soll abgelehnt wer-
den, daB Christus dem Fatum unterworfen war, weil das Evangelium
ja sage, « seine Stunde » wire noch nicht gekommen (Joh. 8, 20) : « Hoc
nonnulli cum audiunt, sub fato fuisse Dominum Christum credunt, et
dicunt : Ecce Christus habebat fatum. O si cor tuum non esset fatuum
non crederes fatum! Si fatum, sicut nonnulli intellexerunt, a fando
dictum est, id est a loquendo: Verbum Dei quomodo habet fatum,
quando i ipso Verbo omnia sunt quae condita sunt ? non enim aliquid
Deus constituit quod ante nescivit,; in Verbo ipsius evat quod factum est.
Mundus factus est; et factus est, et ibi erat. Quomodo et factus est, et
ibi erat ? Quia domus quam aedificat structor, prius in arte erat, et 1bi
melius erat, sine vetustate, sine ruina; tamen ut ostendat artem, fabricat
domum ; et processit quodammodo domus ex domo, et si domus ruat, ars
manet. Ita apud Dei Verbum erant omnia quae condita sunt, quia omnia
in sapientia fecit Deus? et cuncta nota fecit (= er hat lauter ihm
Bekanntes gemacht) : non enim quia fecit didicit, sed quia noverat fecit.
Nobis quia facta sunt, nota sunt ; illi nisi nota essent, facta non essent.
Praecessit ergo Verbum. Et quid ante Verbum Dei ? nihil omnino ... »3.

1 MI 35, 1387. 2 Ps. 103, 24.
3 In Ioa. ev. tract. 37, 8 (M1 35, 1674). Siehe noch sermo 141, 1 (Ml 38, 776). —

Sermo 97,1, 1 (ebd. 589). — En. in ps. 49, 18 (Ml 36, 577) ; en. in ps. 61, 18
(ebd. 742) ; en. in ps. 105, 35 (M1 37, 1416).



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 387

Augustins Uberzeugung von der genauen Entsprechung zwischen ur-
bildlicher gottlicher Idee und geschépflichem Abbild ist also im Lauf
der Zeit nur womoglich bestimmter und priziser zum Ausdruck gekom-
men, und nirgends finden wir, dal3 er die frither mehrfach vorgetragene
Auffassung zuriickgenommen hitte, Gott kenne die Dinge auch nach
ihrer Entstehung einzig in seinen ewigen Ideen, wo er sie immerfort
« hat » bzw. wo sie immer «sind », d. h. bekannt sind so wie sie je sind.

In den spiteren Jahren spricht Augustinus kaum noch von den
gottlichen « rationes ». Gesichtspunkt und Interesse haben sich im Kampf
gegen den Pelagianismus mehr und mehr auf Betonung der Pridestina-
tion verlagert, die eher Gottes ewiges Wollen betrifft als sein ewiges
Wissen. Es ist in diesen Schriften iiber die Gnade und Vorherbestimmung
vom gottlichen Vorherwissen viel die Rede, aber immer mehr in Ver-
bindung und Verschmelzung mit dem ewigen WillensbeschluBl des
Schopfers. Da wo das Wort « ratio » in Anwendung auf Gott vorkommt,
hat es nun eher den Sinn von Grund oder Ursache im Willen als von
Urbild im Wissen . Immerhin hat Augustinus in den Retractationes
an seiner fritheren Darstellung iiber die « rationes » in Gottes Weisheit
nichts zu widerrufen. Er 1iBt das, was er De div. qq. 83, q. 46 {iber die
Ideen gesagt hatte, ohne Korrektur stehen 2 und bekriftigt es indirekt,
da er Retractationes 1, 3, 2 aus seinen Biichern De ordine die Worte
iiber einen « mundus intelligibilis » miBbilligt, die er damals den Plato-
nikern entlehnt habe und durch Joh. 18, 36 bestitigt dachte. Jetzt aber
deutet er Plato so aus : « Mundum quippe ille intelligibilem nuncupavit
ipsam rationem sempiternam atque incommutabilem, qua fecit Deus
mundum: Quam qui esse negat, sequitur ut dicat, irrationabiliter Deum
fecisse quod fecit ; aut cum faceret, vel antequam faceret, nescisse quid
faceret : si apud eum ratio faciendi non erat. Si vero erat, sicut erat,
ipsam videtur Plato vocasse intelligibilem mundum. Nec tamen isto
nomine nos uteremur, si iam satis essemus litteris ecclesiasticis eruditi. » 3

Vorhin haben wir die Frage angeschnitten, in welchem Verhiltnis
Augustinus die ewigen, unwandelbaren « rationes » in Gott zum Willen
Gottes sehe. Sind sie nach seinem Denken davon abhiingig, setzen sie
ihn mit logischer Notwendigkeit voraus oder nicht ? Diese Frage for-

1 Vgl. etwa De civ. Dei 21, 5, 2; 21, 7, 1s. (Ml 41, 716 ; 719 s.). — Fir die
Verflechtung von Vorherwissen und ewigem Wollen des Schépfers (auch Wollen
als zulassendes) z, B. schon De civ. Dei 14, 11, 1 (ebd. 418) und 17, 6, 2 (ebd. 537) ;
22, 2, 1s. (ebd. 752s.).

? Retr. 1, 26 (M1 32, 626).
3 Ebd. 589.



388 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

derte aber wiederum eine eigene eingehende Analyse der Texte, eine
umfangreiche Arbeit fiir sich. Fiir unsere Zwecksetzung hier ist ihre
Beantwortung nicht notwendig.

Vielleicht meldet sich bei uns wie spontan eine Schwierigkeit wider
die Annahme, der groBe Kirchenlehrer habe Gott eine vollkommene
Kenntnis der «konkreten» Wirklichkeit {iberhaupt nur in geistigen
innergottlichen « rationes » zugeschrieben : wie mochte er glauben, Gott
besitze auf solche Weise ein « objektives », wahrheitsgemidBes und voll-
stindiges Vorherwissen und Wissen besonders um die stofffiche Welt ? —
Doch machen wir uns keine Illusionen : dies bleibt auch fiir uns, die
wir Augustins Rationenlehre und deren Platonismus ad acta gelegt
haben wollen, es ist vielmehr gerade fiir uns eher als fiir Augustinus
ein Ritsel. Wie konnen reine Geister ohne sinnliche Erfahrung, sinn-
liches Empfinden, ohne Experimentieren, ohne das, was wir sinnliches
Gedéchtnis und sinnliche Phantasie, Vorstellungsvermégen nennen, die
Korperwelt «richtig » kennen ? Das bedeutet fiir uns allemal soviel wie
« konkret », mit allen Besonderheiten je des stofflichen Einzelwesens und
des Einzelgeschehens, des « gegebenen Falles», und doch nimmt sich
eine derartige Frage, in Hinsicht auf Gott gestellt, von vornherein
grotesk aus, da er der Schopfer alles Wahren, Objektiven, Konkreten
ist, alles dessen, woran wir experimentieren, prébeln und priifen, was
wir messen, wigen, verifizieren usw., usw., im stofflichen Bereich sozu-
sagen restloser noch als im geschopflichen Geistigen, wo die Siinde,
das moralische Ubel zu Hause ist. Zuletzt gibt es auf derlei Schwierig-
keiten keine wesensgerechtere Antwort als die, daB wir uns eine
geheimnislose « Psychologie » Gottes weder vom philosophischen noch
vom theologischen Standpunkt aus anmaBen diirfen. Fiir Augustinus
war freilich diese Frage von geringerer Belastung als fiir uns. Er war
wie im Besitz einer Grundlage und eines Hebels, die solche Problematik
aus den Angeln heben konnten : seine theozentrische Auffassung der
Wabhrheit und der Erkenntnis ; ihm galt fiir ausgemacht, daB nicht die
Sinneneindriicke von sich aus zur eigentlichen Wahrheit {iber die sinn-
filligen Dinge fithren, sondern erst die geistige Erleuchtung, die Gott
unserer « mens » einstrahlt zu etwaiger Teilhabe am Schauen der «ra-
tiones » dieser und hoherer Dinge !,

1 Vgl. dazu etwa KALiN B., Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus, Sarnen
1920, S. 61 ff. ; HESSEN J., Augustins Metaphysik der Erkenntnis, Berlin/Bonn 1931,
S. 50 fi. — AufschluBreiche Texte zum Thema gottlicher Kenntnis der stofflichen



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 389

Des weiteren wiirde sich die Frage stellen, wie Augustinus wohl
seine Rationenlehre und das so angenommene gottliche Vorherwissen
mit der Kontingenz vieler innerweltlicher Kausalzusammenhinge und
zumal mit der Bindung an die Ursdchlichkeit wahlfreier geschopflicher
Ursachen reime. Trotz der schon mehrfachen Erérterung gerade dieses
Gegenstandes schiene uns eine Untersuchung dariiber im Licht mog-
lichst aller Rationentexte nicht iiberfliissig : sie wiirde vermutlich zeigen,
daB unser Kirchenvater da Ideen vorbringt, die untereinander nicht
immer vollbefriedigend auszugleichen sind, indem er zuweilen {iber Ver-
anschaulichungen aus dem Gebiet der Natur oder des menschlichen
Lebens nicht hinaussté8t, das Problem so auf allzu anthropomorpher
Stufe und damit bei einer Scheinlésung stehen 148t !. Hier miissen wir
von einer solchen Untersuchung absehen.

AbschlieBend mochten wir als Ergebnis Folgendes hervorheben :

1. Augustinus begriindet eine stete « praesentia » der Geschopfe fiir
Gottes Wissen und seine daraus abgeleitete Bestreitung der eigentlichen
Anwendbarkeit des Begriffes eines Vorherwissens nie mit dem Gedanken
steter Koexistenz Gottes zu jedem Augenblick des Zeitflusses und des
in der Zeit verlaufenden Daseins der auBergottlichen Wesen. Er spricht
von einer tmmerwihrenden Gegenwart der Dinge und Geschehnisse vor
dem wissenden Gott, meint aber genaw gefaft allemal nur die unwandel-
bare und ewige Gegenwart der gottlichen «rationes» dieser Dinge und
Ereignisse. Dem Moment des « totum simul » als einem wesensnotwen-
digen Gesichtspunkt richtiger Begriffsbestimmung der gottlichen Ewig-
keit, von dem die spitere Theologie die eingangs dargelegten Folge-
rungen iiber eine stete Koexistenz Gottes und seines Wissens zu allem
Zeitlichen oder wenigstens eine « virtualis extensio aeternitatis ad omnia
tempora » 2 abgeleitet hat, begegnen wir ndmlich bei unserm Heiligen

Welt durch die « rationes» sind De Gen. ad litt. 5, 16 (CSEL 28 I, S. 159) und
De Trin. 4, 16, 21 (Ml 42, 902). Im Ubrigen zeigt sich auch, daB der hl. Kirchen-
lehrer keinen scharfen Unterschied zwischen sinnlicher Vorstellung und geistigem
Gedanken anbringt. Von den mehreren Stellen, die das belegen kénnen, sei nur
In Ioa. ev. tract. 23, 10 f. (M1 35, 1588-1590) erwihnt, wo die Heriibernahme des
Begriffes « visio » von der menschlichen « cogitatio » auf die « visio » der « facienda »
in der zweiten Person der Trinitit bezeichnend ist.

1 Vgl. z. B. De lib. arb. 3, 4, 10f. (Ml 32, 1276), eine Stelle, deren Beispiele
sich mit der Annahme der ewigen « rationes» nicht vertragen (aber eben : jedes
Beispiel hinkt), wihrend die darauf folgenden Ausfithrungen wieder ohne weiteres
damit zu vereinbaren sind.

3 Diese letztere Fassung steht bei KLEuTGEN, Institutiones theologicae,
vol. I, De ipso Deo, (Ratisbonae 1881) S. 313.



390 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

selten in klarer Fassung. Trotzdem Plotin 3. Enn., Buch 7 die berithmte
Definition des Boethius eigentlich schon bietet . Augustinus geht in
seiner Betrachtung der gottlichen Ewigkeit vorwiegend vom Gedanken
der Unwandelbarkeit und Unverginglichkeit des Schépfers aus, kommt
aber, wie uns scheint, nicht zu letzter Klarheit dariiber, daB schlecht-
hinnige Unverginglichkeit und Unwandelbarkeit die Idee des « totum
simul » ergeben miissen. Aus seinen Darlegungen kann man kein BewuBt-
sein einer notwendigen Unterscheidung zwischen aeternitas und sempi-
ternitas Gottes, auch wenn zeitliche Dinge und somit Zeit existieren, her-
ausbringen. Der Grund liegt wohl darin, daB er sich in seinem Denken
iber Gottes Ewigkeit stirker durch Worte der Heiligen Schrift inspirieren
1aBt und'an die durch diese Worte nahegelegte Vorstellung gebunden
bleibt, wohl auch bewuBt gebunden bleiben will, als daB er sich speku-
latives Weiterfolgern gestatten oder solche Folgerungen betonen wiirde.
Neben dem Schriftwort Ex. 3, 14 in der Ubersetzung mit «qui est»
kehrt besonders hdufig die Ankniipfung an Ps. 90, 4 in Kombination
mit Ps. 101, 28 («anni tui non deficient ») und Ps. 2, 6 (das unverging-
liche «hodie ») wieder 2, auch Weish. 7, 27 («in se manens »), dann der
Johannesprolog VV.3 und 4, wie er sie las («in ipso vita esf») und
Jak. 1, 17, die klassische Stelle der Unverinderlichkeit.

2. Weil Gottes Unverinderlichkeit dem hl. Kirchenlehrer geradezu
Herzenssache wurde, eine Absage an seine eigenen fritheren manichii-

! Nach der ausgezeichneten Eindeutschung von O. KIEFER, Plotin, Enneaden
in Auswahl, I.Band, JenafLeipzig 1905, S. 273 f. sagt Plotin dort: « ... FaBt
man nun diese Prinzipien wieder zu einer Einheit, zu einem einheitlichen Leben
im Geistigen zusammen, indem man von der Verschiedenheit moglichst absieht
und auf seine unermiidliche Wirksamkeit, auf das Identische, immer Unverander-
liche und Ununterbrochene in seinem Leben und Denken blickt, so ergibt sich
daraus als Anblick der Ewigkeit ein Leben, welches identisch bleibt und das Ganze
stets gegenwdrtig besitzt, nicht in zeitlicher Folge zuerst das eine und darauf etwas
anderes, sondern alles zusammen; es ist auch nicht jetzt die und dann eine andere
Vielheit, sondern es besitzt eine ungeteilte Vollendung, es enthilt alles wie in einem
Punkt, ohne daB irgend etwas davon bereits in FluB geraten ist ; es bleibt immer
an derselben Stelle, nimlich in sich selbst und ist keiner Veranderung unterworfen ;
es ist ewige Gegenwart, denn nichts von ihm ist vergangen oder zukiinftig, sondern
es ist ewig, was es ist .

Bei Augustinus taucht das Motiv des « totum simul » wenigstens in etwa
auf Conf. 3, 7, 14; 11, 6, 7; 11, 7, 9; 11, 11, 13 ; 11, 13, 15; 12, 13 ; besonders
aber 12, 15, 18 fiir Gottes Wollen : « non eum modo velle hoc modo velle illud,
sed semel et simul et semper velle omnia quae vult, non iterum et iterum ...»
Erwihnenswert ist noch ep. 138, 8 und en. in ps. 89, 15 (Ml 33, 528 und 37, 1147 s.).

? Besonders die En. in ps. wiederholen da und dort diese Schriftworte, aber
auch in andern Werken sind sie Lieblingszitate zur Belehrung iiber Gottes Ewig-
keit (sieche Conf. 11, 13, 15f.); In Ioa. ev. tract. 38, 8 ff. (Ml 35, 1679 fi.).



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 391

schen Irrungen, neigt er leicht zu einer Auffassung der Ewigkeit wesent-
lich als ein « manere », stare«» im Sinn dieses « manere » und demzufolge
zum erwihnten Ubersehen der Unterscheidung von Aeternitit und
Sempiternitit. Daher halten wir es fiir unangebracht, die bei ihm sozu-
sagen {iberall in Darlegungen iiber die gottliche Ewigkeit vorhandene
Idee des «semper esse» Gottes wegdeuten zu wollen, als hitte er je
das BewuBtsein gehabt, sie sei auch dann noch eigentlich unzutreffend,
wenn durch das Dasein zeitlicher Dinge reale Zeit gegeben ist !.

3. Ein MiBverstindnis der augustinischen Lehre liegt ferner dem
Vorwurf zu Grunde, den G. LoESCHE 2 unserm Kirchenvater macht :
«si Deus et praeteritum et futurum tantum ut praesens conspiceret
omniaque ut ita dicam in aeterna praesentia intueretur, supremum

! So will W. VERWIEBE in seiner scharfsinnigen und gedringt reichhaltigen
Untersuchung « Welt und Zeit bei Augustin» (Forschungen zur Geschichte der
Philosophie und der Padagogik ... 5. Band, Heft 3, Leipzig 1933), S. 45 Anm. 74,
aus De civ. Dei 12, 15 ein « Empfinden der sachlichen Ungenauigkeit, ja Unmog-
lichkeit » entnehmen, Gott das «semper» zuzuschreiben, denn dort werde ein
« semper tempore» einem «semper acternitate» gegeniibergestellt. Was Augu-
stinus dort erklart, scheint aber durchaus nicht die Giiltigkeit des « semper » bei
Gott zu bestreiten oder anzuzweifeln, sondern sie gerade fiir Gott erst recht zu
behaupten, ein « semper» nicht bloB seit es veranderliche Dinge und damit Zeit gibt,
sondern das «semper» der wandellosen Ewigkeit. Wir glauben nicht, daf A.
Gott Dauer einfachhin abgesprochen hitte. Der ganze Tenor seiner Ausfiihrungen
iiber incommutabilitas und aeternitas, wo immer er davon redet, liuft dem zu-
wider. VERWIEBE erklirt alsdann gar (S. 46) : « Auch wenn die Anfanglosigkeit
und Endlosigkeit Gottes zum Ausdruck gebracht wird, liegt ein ungenaues Sprechen
vor, das seine Wurzel meist in dem Bemiihen hat, Gottes Ewigkeit gegeniiber
der zeitlichen Begrenztheit alles Geschaffenen zum Ausdruck zu bringen.» Wir
fragen uns, ob derlei Thesen nicht die Verstiegenheit rein dialektischer Konsequenz-
macherei- aus dem «totum simul» und «nunc stans» offenbare, Konsequenz-
macherei, die ins Absurde umzuschlagen droht, sobald man versucht, einen echten
Gedanken damit zu verbinden. Was sind iibrigens Anfang- und Endlosigkeit an
sich anders als Negationen, deren Bestreitung die Behauptung wire : Gottes Da-
sein hat einen Anfang und ein Ende ? Und wire dies nicht das Absurde ? Soweit
kann es ja kommen, wenn man Gott jede Dauer, auch sukzessionslose, teillose
innere Dauer meint abstreiten zu miissen. Dafiir hat interessanterweise J. GUITTON,
Le temps et 1'éternité chez Plotin et saint Augustin, Paris 1938, also ein Buch,
das gleichzeitig mit dem von Verwiebe erschienen ist, ohne daB einer der Autoren
das des andern kannte, in der « Conclusion» seiner das Thema erschopfenden
Arbeit Augustins Ewigkeitsverstindnis mit einer Auskunft Descartes’ an Burman
interpretieren zu koénnen geglaubt, in der der franzoésische Philosoph den Begriff
der Dauer unter Leugnung eines « simul et semel » der Ewigkeit auf Gott ange-
wendet wissen wollte. Der Text Descartes’ ist zu lang, um hier noch angefiihrt
zu werden. Er steht bei ApaAM-TANNERY, Oeuvres de Descartes, 5. Band, Paris
1903, S. 148 f.

* LoescHE G., De Augustino plotinizante in doctrina de Deo disserenda,
Jena 1880, S. 42.



392 Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus

numen solum res non videret ut sunt ideoque veritate non frueretur,
quoniam neque praeterita neque futura tanquam praesentia iudicanda
sunt ». Dieser Pfeil trifft Augustinus nicht. Denn letzterer versteht unter
der ewigen « Prisenz » der Dinge vor Gottes Wissen ausschlieBlich die
ewige Gegenwart der gottlichen Ideen davon, und der ewige, unwandel-
bare Gedanke, den Gott vom Einzelwesen sowohl wie von dessen Zu-
sammenhidngen mit andern und vom Universum als solchem hat, ent-
halt je auch alle Zeitbestimmungen der betreffenden Wesen, sodaBl Gott
genau so gut weiB, wann ihr Dasein gegeben, wie wann es noch aus-
steht und wann es bereits vergangen ist. Das weill Gott aber alles stets
zugleich und in einem, auf uns unbegreifliche Weise, er sieht den ganzen
Zeitenlauf in seinen ewigen Gedanken.

Stimmt unsere Deutung der Auffassung des Kirchenlehrers von
Hippo tiber die Gegenwart des AuBergottlichen vor Gottes Wissen,
dann diirften seine Texte nicht fiir eine sog. Koexistenz der « ganzen »,
weil teillosen Ewigkeit Gottes zu jedem zeitlichen Augenblick oder fiir
eine « Virtualausdehnung der Ewigkeit auf alle Zeiten hin » (Kleutgen)
im Sinn spiterer Prizisierung des Ewigkeitsbegriffes beansprucht wer-
den, einfach als ob bereits er das gemeint hitte, wie es vor allem mit
der Stelle De div. qq. ad Simplic. da und dort geschieht. Diese Folge-
rungen hat er nicht gezogen. So darf es auch nicht wundernehmen,
wenn noch stark an Augustinus orientierte Hochscholastiker wie Bona-
ventura und sogar Albert der GroBe! zu jenen «quidam» gehoren,
die Thomas von Aquin meint, wenn er die Ansicht als unzureichend
bezeichnet, daBB Gott das Kiinftige von aller Ewigkeit kenne « ea ratione
qua habet rationes rerum apud se praesentes » (S. Th. I q. 14 a. 13 corp.).

Litevatur zu grundlegenden und konmexen Fragen
(auBer der schon im Artikel erwidhnten) :

Barion J., Plotin und Augustinus. Untersuchungen zum Gottesproblem.
Berlin 1935.

Benz E., Marius Victorinus und die Entwicklung der abendlindischen
Willensmetaphysik (Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte,
I. Band). Stuttgart 1932.

BouiLLET N., Les Ennéades de Plotin, 3 vol., Paris 1857-1861 (wertvoll
durch Verzeichnis der Plotinzitate und -anklinge bei Augustinus).

Cavre F,, Initiation a la philosophie de saint Augustin. Paris 1947.

1 Vgl. L.-B. GirLon O. P., Art. Thomas d’Aquin, in: VACANT-MANGENOT-
AMANN, Dict. de Théol. Cath., 15 I, Sp. 661.



Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus 393

GiLsoN E., Introduction a l’étude de saint Augustin. Paris 1929.

GRANDGEORGE L., Saint Augustin et le néo-platonisme. Paris 1896 (mit
manchen Parallelstellen aus Plotin).

Henry P., S. J., Plotin et I’Occident. Louvain 1934.

MansEeR G., O. P., Augustins Philosophie in ihrem Verhiltnis und ihrer Ab-
hingigkeit von Plotin. Divus Thomas (Freiburg) 10 (1932) 3-22.

PERLER O., Der Nus bei Plotin und das Verbum bei Augustinus als vor-
bildliche Ursache der Welt. Freiburg (Schweiz) 1931.

RitTER J., Mundus intelligibilis, eine Untersuchung zur Aufnahme und Um-
wandlung der neuplatonischen Ontologie bei Augustinus. Frankfurt
a. M. 1937.

ScHUBERT A., Augustins Lex-aeterna-Lehre nach Inhalt und Quellen (Bei-
trige zur Gesch. d. Philosophie des Mittelalters, Band 24, Heft 2)
Miinster i. W. 1924.

THEILER W, Porphyrios und Augustin (Schriften der Koénigsberger Gelehr-
ten Gesellschaft, Geisteswissensch. Klasse, Bd. X, 1) Halle 1933.

WvyTzeEs J., Bemerkungen zu dem neuplatonischen EinfluB in Augustins
« De Genesi ad litteram». Zeitschrift fiir die neutestamentliche
Wissenschaft 39 (1940) 137 ff.



	Die Eigenart des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus

