Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Textausgaben

Q. S. F. Tertuliani Opera, pars I: Opera catholica adversus Marcionem.
(Corpus Christianorum, series latina I.) — Brepols, Turnholti [Turnhout,
Belg.] 1953. xxv-75 p.

Von der neuen Sammlung Corpus Christianorum, Series Latina, Bd. I,
Teil I, ist soeben die erste Lieferung erschienen. Sie enthidlt die ersten
Schriften Tertullians Ad Martyras, bearbeitet von E. Dekkers (S. 3-8) und
Ad Nationes libvi 11, neubearbeitet von J. G. Borleffs (S. 11-75). Vom zu-
nichst genannten Schriftchen Tertullians hatte man auBer der unzuver-
lissigen Ausgabe in der PL I 619 (2. Aufl. I 691) eine nach den Hss. bear-
beitete, aber schwer zugingliche Version von Th. H. Bindley (Oxford 1893)
zur Verfiigung. Die Wiener Viterausgabe (CSEL) hat fiir den IV, Band der
Werke Tertullians eine Neubearbeitung von Em. Kroymann angekiindigt,
aber inzwischen startet das Corpus Christianorum mit einer eigenen Aus-
gabe nach den fiinf bekannten Hss. des 15. Jahrhunderts und den sechs
bisherigen Editionen. Die Libri II ad Nationes (PL I 559, bzw. 629), welche
Borleffs selbst bereits 1929 nach der einzigen Hs. des 9. Jh. edierte, wird
nun vom gleichen Forscher hier neubearbeitet. Unter den ultravioletten
Strahlen einer Quartzlampe konnte er in der Hs. fast 200, sonst unleserlich
gewordenen Stellen entweder ganz oder teilweise rekonstituieren, bzw. wirk-
liche Licken in der Hs. feststellen. Einige positive Ergebnisse dieser tech-
nischen Bearbeitung der Hs. bestitigen einfach die Leseart der &ltesten
Ausgaben. Die erste Lieferung des Corpus Christianorum erdffnet die Reihe
auf wiirdige Weise. Mégen nun bald die anderen folgen !

Fribourg. G. G. MeERssEMAN O. P.

Alberti Magni Ord. Fr. Praed. Postilla super Isaiam primum edidit
Ferdinandus SiepmaNnN. Postillae super Ieremiam et Postillae super Eze-
chielem fragmenta edidit Henricus OsTLENDER. (Opera omnia, tom. XIX.) —
Aschendorff, Monasterii [Miinster] 1952. xx1v-684 p.

Von den ungedruckten Werken Alberts des GroBen, welche das Kolner
Albertus Institut zunédchst herausgeben will, kiindigten wir im Divus Thomas
(1952, S.102-114) bereits die Summa de bono an, die in der neuen Kélner
Gesamtausgabe Bd. XXVIII dargestellt wird. Nun vertffentlicht das Institut



Besprechungen 315

kaum ein Jahr spiter als Bd. XIX der Gesamtausgabe den ganzen Isaias-
kommentar und die Fragmente der Hieremias- und Ezechielpostillen.

Vom Isaiaskommentar entdeckten wir selbst in Berlin und Fr. Pelster
in Leipzig je eine Hs. Weitere wurden seitdem nicht aufgefunden. Vom
Jeremiaskommentar konnten wir 1932 ein groBeres Stiick in einer Briigger
Hs. feststellen. Eine vollstindige Hs. wurde bis jetzt nicht gefunden, nicht
einmal der von G. Dinghens O. P. 1649 ebenfalls auBerhalb Deutschland
entdeckte Codex (vgl. Divus Thomas 1952, S. 109). Vom Ezechielkommentar
fand P. Heusgen 1933 ein kleines Stiick in einer Kolner Hs. Auch das half
nicht, um in irgendeiner anonymen Hs. den vollstindigen Text identifi-
zieren zu koénnen. Ob die von G. Dinghens 1649 in Avignon aufgefundene
Hs. (vgl. Divus Thomas 1952, S. 109) irgendwo noch besteht, scheint von
den Kolner Editoren nicht untersucht worden zu sein.

Die vorliegende Ausgabe ist vortrefflich. Zwar gab es wegen des Hand-
schriftenmangels nicht viel Varianten zu verarbeiten, aber die zur Verfiigung
stehenden, spiten Hss. boten teilweise unzuverldssige Lesearten, sodaB die
Editoren ihre Geduld und ihren Scharfsinn zur Rekonstitution eines brauch-
baren Textes anwenden konnten. Die Zitate wurden ebenfalls genau identi-
fiziert, hie und da wichtige Parallelstellen verzeichnet. Am SchluB finden
sich vortreffliche Indices. Die Einleitung zum Isaiaskommentar enthilt eine
wertvolle Untersuchung tiber den von Albert gebrauchten Vulgatatext. Es
versteht sich von selbst, daB diese Postillen Alberts fiir die Geschichte der
Theologie nicht so wichtig sind wie die Summa de bono, aber fiir manche
Probleme diirfen sie nicht auBler acht gelassen werden, wie wir selbst und
B. Van Hulse bereits dargelegt haben. Die Prolegomena und die FuBnoten
der Kolner Ausgabe erleichtern eine weitere Benutzung in dieser Hinsicht.
Wir schlieBen mit dem Wunsche, das Kolner Institut mége im gleichen
Tempo und mit der gleichen Zuverlissigkeit die weiteren Binde heraus-
bringen. Perge quo cepisti!

Fribourg. G. G. MEeErssEMAN O. P.

Wyss, Joseph M. : De natura materiae attributed to St. Thomas Aquinas.
Introduction and text according to the tradition of the manuscripts. (Textus
philosophici Friburgenses, 3.) — Société philos., Fribourg 1953. 135 p.

Der Mediaevist wird jedem Forscher Dank wissen, der sich der miihe-
vollen Aufgabe unterzieht, einen wissenschaftlich einwandfreien Text mittel-
alterlicher Philosophen und Theologen zu publizieren, denn ohne solche
Editionen wird es unmdglich sein, die groflen Liicken zu schlieBen und die
vielen Unsicherheiten zu kliren, auf die jeder stoBt, der sich mit schola-
stischen Studien beschiftigt. '

Wyss hat sich seine Arbeit nicht leicht gemacht. In der Einleitung
bietet er vorerst das heute wohl umfassendste Verzeichnis der Handschriften,
in welchen das dem Aquinaten zugeschriebene Opusculum, « De natura
materiae », zu finden ist. Der Autor kennt 29 Handschriften, wovon er 9
dem 14, Jh. und 20 dem 15. Jh. zuschreibt. Dieser Teil der Arbeit muB als
vorziiglich taxiert werden und wird von keinem, der sich mit den umstrit-



316 Besprechungen

tenen Opuscula des hl. Thomas befafit, {ibergangen werden diirfen. Der
Autor nahm sich die Zeit- und finanzielle Mittel raubende Miihe, die meisten
Codices personlich einzusehen ; iiber die andern lieB er sich gewissenhaft
informieren und vergiBt auch nicht, auf die einschligige Literatur hinzu-
weisen, Die Untersuchungen uber die Verwandtschaft der Handschriften
sind vorsichtig und klug. Wer um die Eigenart der Tradition scholastischer
Texte weil3, wird es begriiBen, daB der Autor von der Aufstellung eines
Stemmas abgesehen hat.

Ein eigenes Kapitel orientiert iiber den Titel des Opusculums, wobei
neben den Handschriften auch die alten Werkkataloge beriicksichtigt werden.

Der Autentizititsfrage wird groBe Aufmerksamkeit geschenkt. Wyss
gibt einen knappen Uberblick iiber den jahrhundertalten Streit, der um
die Echtheit von « De natura materiae » ausgefochten wurde und zeigt
iiberzeugend die Komplexitit der Frage, ohne selbst eine persénliche Ent-
scheidung zu fillen. — Fiir die im 5. Kapitel der Einleitung gebotene Text-
analyse wird jeder dankbar sein, der sich im Gedankengang des Opusculums
rasch zurechtfinden will.

Der von Wyss vorgelegte Tex? basiert auf 7 Handschriften des 14. Jh.
Die Eliminierung von Bordeaux 131 und Vat. lat. 807 (beide 14. Jh.) ist
gut begriindet. Von den 20 Codices des 15. Jh. wird u. a. gesagt : « Here
again it was found that these manuscripts had no particularly significant
additions to, or differences from, the traditional text» (S. 77). Der Text
und der kritische Apparat sind — soweit wir es nachpriifen konnten — mit
groBer Gewissenhaftigkeit und Exaktheit redigiert ; er wird fiir einschlagige
Studien von nun an die einzig berechtigte Grundlage bieten.

Stans. WALDEMAR GREMPER O. F. M. Cap.

Wittgenstein, Ludwig : Tractatus Logico-Philosophicus. Testo originale,
versione italiana a fronte, introduzione critica e note a cura di G. C. M. Co-
LoMBO S. J. (Archivum Philosophicum Aloisianum, Serie III, vol.I.) —
Bocca, Milano-Roma 1954. 331 p.

Der Tractatus von Ludwig Wittgenstein (1889-1951) gehort ohne Zweifel
zu den bedeutendsten philosophischen Werken der ersten Halfte des 20. Jahr-
hunderts. Bedeutend ist er durch den gewaltigen EinfluB, den er ausgeiibt
hat und noch heute ausiibt. Aber auch durch seinen Inhalt. Ein merk-
wiirdiges Werk ist er : aus aphoristischen, numerierten Aussagen bestehend,
kann es eigentlich nur durch jemanden verstanden werden, der den Kreis
von Cambridge zu Wittgensteins Zeit gut gekannt hat. Und was der Ver-
fasser darin zu sagen hat, ist eine vielleicht noch merkwiirdigere Verbindung
einer atomistischen Ontologie, der Lebensphilosophie und der reinen Logik.
Zugleich enthilt das Werk wichtige Gedanken zur Semiotik, also zu jener
Wissenschaft, welche, seit dem Ausgang des Mittelalters fast vergessen, zum
groBen Teil dank dem Tractatus wieder zur Bliite kam.

Damit soll nicht gesagt werden, daB der Wahrheitsgehalt des Werkes
groB wire. Im Gegenteil hat sich das meiste dessen, was Wittgenstein hier
sagt, als unhaltbar erwiesen. Seine extrem atomistische Ontologie ist offenbar



Besprechungen 317

falsch, der linguistische Solipsismus ist eine Art philosophisches Monstrum,
die « Mystik », die das Buch lehrt, wird von niemandem ernst genommen ;
auch sein Verifikationsprinzip vertritt heute (trotz dem, was Schlick dariiber
sagte), niemand mehr, auch nicht die schroffsten Empiristen. Die historische
Bedeutung dieses Klassikers liegt aber darin, daB der Tractatus eine Reihe
von Problemen gestellt hat, die noch immer im Zentrum des philosophischen
Interesses stehen, dann darin, daB in diesem Werk gewisse extreme Hal-
tungen zum Ausdruck kommen — und solche Haltungen sind in der Ge-
schichte der Philosophie immer sehr fruchtbar, wenn auch nur dadurch,
daB sie eine Reaktion hervorrufen und die Gegner zwingen, ihre Lehren
zu vertiefen.

Der Text wurde zum ersten Mal 1921 deutsch, dann mehrmals deutsch
und englisch herausgegeben. Die vorliegende italienische Ubersetzung und
Textausgabe ist die erste kontinentale seit der Urausgabe. Der Herausgeber
hat sie mit einer eingehenden Einleitung (S.1-131) versehen. Diese ist
— auch fir einen Kenner — sehr interessant. Die dort geleistete Kritik
konnte nur ein ontologisch denkender Philosoph verfassen, welcher zugleich
vom Positivismus nicht nur «ex auditu» oder aus einigen Propaganda-
Schriften weill : denn Wittgenstein war vor allem ein Ontologe, und nur
vom Standpunkt einer Ontologie aus kann er verstanden und gewirdigt
werden. Es ist vielleicht zu bedauern, daB der Herausgeber die neuere
Literatur fast ganz unberiicksichtigt 1aBt. Und ein Logiker hitte lieber in
einem so ernsten Buch iiber einen Logiker keine schiefen Syllogismen gesehen
(S.101). Das sind aber Nebensachen. Die hier gebotene Einleitung ist, so-
weit dem Rezensenten bekannt, das bis heute beste Werk iiber Wittgenstein.
Es ist zu hoffen, daB es — endlich — den Denker den Italienern bekannt
machen wird.

Fribourg. I. M. BocHENsKI O. P.

Naturphilosophie

Fleischer, Paul : Vom Lichte und von der Materie der leblosen Kérper.
— Buch-und Zeitschriften-Verlag Dr. Hans Riegler, Stuttgart 1952. viii-76 S.

V. will die Kluft, die sich seit Jahrhunderten zwischen Naturwissen-
schaft und Philosophie aufgetan hat, nicht dadurch iberbriicken, da er
hypothetische Fehlannahmen und philosophische Trugschliisse miteinander
in Einklang bringt. Er will vielmehr den Ausgangspunkt aufweisen, von wo
aus der Weg zu einer einwandfreien Deutung der experimentellen Ergeb-
nisse fithrt (VII). Diesen Ausgangspunkt findet V. in der These, daB irdische
Korper keine selbsttéi.ﬁge Wirksamkeit besitzen (13, 24, 29, e.c.t.). Irdische
Korper wirken nur in der Kraft der Sonnenstrahlung. Unter allen Kérpern
hat die Sonne allein selbsttdtige Wirksamkeit (29 f., 34, 38, 50, ect.). —
Irdische Korper haben keine eigene Leuchtkraft. Sie leuchten nur in der
Kraft der Sonnenstrahlung (61 ff.). Zum Beweis fithrt V. nur solche Strah-
lungsvorgidnge an, die tatsdchlich aus der Sonnenstrahlung erklirt werden



318 Besprechungen

miissen. Die zahlreichen Phinomene irdischer Selbststrahlung aber {ibergeht
er. — Mit dem Fortfall der Sonnenstrahlung miillte jede Verinderung der
irdischen leblosen Koérper aufhoren (29). Wiirde V. auf dem Boden der
Forschungsergebnisse bleiben (VIII), konnte er nicht mehr als eine quanti-
tative Sonderstellung der Sonnenenergien feststellen. Mit dem Fortfall der
Sonnenenergien wiirde eine empfindliche Stérung eintreten. Aber auch nicht
mehr | — Wihrend alle Verdnderung an irdischen Korpern nur unter der
Einwirkung duBerer Krifte vor sich geht, vermag die Sonne ihre Wirksam-
keit ohne Einwirkung duBlerer Krifte von sich aus zu dndern (32). V. bleibt
uns den Beweis schuldig. Alle Ergebnisse moderner Forschung zeigen um-
gekehrt, daB auch das Geschehen im Ganzen des Sonnenkdorpers ein Zu-
sammenspiel vielartiger Einzelvorgidnge ist, wo ein Vorgang nur unter der
Einwirkung anderer Vorginge moglich wird.

Die Schrift erfiillt nicht, was sie verspricht. Sie kénnte im Gegenteil
geeignet sein, beim Naturwissenschaftler ein MiBtrauen gegen die Arbeits-
weise der Philosophie hervorzurufen.

Fribourg. G. MEvER O. P.

Van Melsen, Andrew G. : From Atomos to Atom. The History of the
Concept Atom. Translated by HENrRY J. KoreN C. S. Sp. (Duquesne Studies,
Philosophical Series, 1.) — Duquesne University Press, Pittsburgh 1952.
XI11-240 p.

Diese Arbeit erschien 1949 in hollindischer Sprache. Bis auf wenige
unbedeutende Korrekturen und Zufiigungen, die auf Wunsch des Verfas-
sers gemacht wurden, gibt die Ubersetzung den genauen Text der hollin-
dischen Ausgabe wieder.

V. teilt die Geschichte des Atombegriffes in zwei Perioden ein : 1. Die
Geschichte des Atombegriffes vor dem Entstehen der physikalischen Atom-
theorie (bis zum 17. Jahrhundert einschlieBlich), 2. Die Geschichte des
Atombegriffes in der physikalischen Wissenschaft (nach dem 17. Jahr-
hundert). Es wiére nicht korrekt, diese Perioden einfachhin als die philo-
sophische und die naturwissenschaftliche einander gegeniiberzustellen. Der
Atombegriff der 1. Periode war zwar primdr philosophisch. Aber er war
verwoben mit Problemen, die spiter in der naturwissenschaftlichen Atom-
theorie weiterentwickelt werden konnten. Ebenso stellt der Atombegriff der
2. Periode nicht eine rein naturwissenschaftliche Theorie dar. Im neuzeit-
lichen Atombegriff leben philosophische Gedanken fritherer Zeiten weiter,
Die zwei Perioden diirfen also nur in dem Sinne unterschieden werden, daf3
in der ersten Periode das naturwissenschaftliche Interesse vor dem philo-
sophischen zuriicktreten muBte, in der zweiten aber das philosophische
Interesse von dem naturwissenschaftlichen in den Hintergrund gedringt
wurde (4-6, 218).

Aus dem Charakter der ersten Periode wird es verstidndlich, warum
der Atomismus Demokrits sich nicht behaupten konnte. Dieser Atomismus
war primir ein philosophischer Losungsversuch. Als solcher war er nicht
zu halten. Sein naturwissenschaftlich bedeutsamer Inhalt, hier nur keim-



Besprechungen 319

haft vorhanden, konnte erst sehr viel spiter entwickelt werden (23, 219 {.).
Mit Recht stellte Aristoteles gegen Demokrit seine Lehre vom Wandel der
Korperdinge auf (30-38). Zur Lehre von den minima naturalia legte Aristo-
teles nur den Grund. Erst Jahrhunderte spiter wurde sie im Averroismus
weiterentwickelt. Aristoteles hatte nach dem terminus divisionis gefragt,
und die meisten Aristoteliker des Mittelalters folgten ihm darin. Die aver-
roistische Schule aber kehrte die Fragestellung um und fragte nach den
prima ad compositionem. Sie leitete so iiber in die Anfinge der naturwissen-
schaftlichen Forschung (58-80, 116, 120). V. betont diese bedeutsame ge-
schichtliche Rolle des Averroismus gegen bisherige Darstellungen (z. B. Lass-
witz), nach denen das Korpuskularproblem erst im 17. Jahrhundert auf-
getreten sei. In Wirklichkeit stehen die Naturwissenschaftler des 17. Jahr-
hunderts in einer lebendigen Verbindung mit dem Gedankengut der aver-
roistischen Schule und unter ihrem EinfluB. Allerdings tritt zu dieser Zeit
der Gedanke Demokrits immer mehr in den Vordergrund. Weniger aus
philosophischen Erwigungen. Das Interesse dieser Ubergangszeit geht
immer deutlicher darauf hinaus, die Sprache und die Methode einer neuen
Wissenschaft zu formen. Noch ist die Trennung von Philosophie und Natur-
wissenschaft nicht durchgefiihrt, im Keim ist sie aber schon vorhanden
( 115-128).

In der 2. Periode wird die Trennung vollzogen. Aber nicht in dem
Sinne, daB Naturwissenschaften und Philosophie nun zusammenhanglos
nebeneinander stinden. Auch nach dem Entstehen einer selbstindigen Natur-
wissenschaft bestimmen die empirischen Data nicht allein die naturwissen-
schaftliche Theorienbildung. Im Hintergrund des neuen wissenschaftlichen
Denkens stehen immer noch philosophische Grundhaltungen, die sich kon-
tinuierlich aus den Anschauungen des 17. Jahrhunderts und weiter zuriick
aus der averroistischen Tradition des Mittelalters entwickelt haben. Bei-
spiele dafiir sind die Atomtheorie Daltons und der Mechanismus des 19. Jahr-
hunderts. Beide diirfen nicht einfachhin als ein bloffes Wiederaufleben des
Demokritischen Atomismus verstanden werden. Im unbewufiten Denken
der Naturwissenschaftler verband sich Gedankengut der Tradition mit neu-
auflebendem atomistischen Anschauungen. So entstand der « philosophische
Hintergrund » der physikalischen Theorienbildung. Er ist nicht gefordert
aus den Ergebnissen der Forschung, sondern geht unbewuBt ein in die
Theorienbildung der naturwissenschaftlichen Forschung (131-166). Die gro-
Ben Umwilzungen in der Physik des 20. Jahrhunderts haben die mechani-
stische Grundhaltung der Naturwissenschaft stark erschiittert. Obwohl die
Entwicklung noch nicht abgeschlossen ist, 1a8t sich doch schon eine Grund-
tenderiz deutlich erkennen, Man versteht die Elementarteile des Atoms
nicht mehr als unwandelbare Teile im Sinne der mechanistischen Physik.
Die mechanistischen Grundtendenzen des 19. Jahrhunderts wurden abgeldst
durch einen starken Hang zum Positivismus. Mit gutem Recht aber ist
zu bezweifeln, ob der Positivismus, da er eine komplizierte Philosophie dar-
stellt, jemals zum « philosophischen Hintergrund » werden kann (167-193).

Die Auseinandersetzung mit dem Positivismus fithrt den V. von der
geschichtlichen Untersuchung auf ein Problem, das mit dem Ergebnis der



320 Besprechungen

geschichtlichen Untersuchungen eng verkniipft ist: das Verhiltnis von
Naturwissenschaft und Naturphilosophie. MuB3 jede naturwissenschaftliche
Theorie notwendig einen « philosophischen Hintergrund » haben ? M. a. W. :
Besteht neben dem physikalischen Problem noch ein anderes Problem, das
in der Naturwissenschaft selbst nicht behandelt wird und nicht behandelt
werden kann, das sich aber dennoch dem Naturwissenschaftler als Menschen
aufzwingt, indem es den Hintergrund bestimmt, gegen den der Natur-
wissenschaftler seine Theorien entwirft ? V. zeigt, daB8 die Philosophie
neben den spezialisierten Naturwissenschaften ihr Recht behalten muB.
Alle Versuche, die gemacht wurden, das philosophische Problem als Pseudo-
problem zu erweisen und die Naturwissenschaft als einzige Wissenschaft
darzustellen, kommen doch wieder auf philosophische Aussagen hinaus.
Neben den spezialisierten Naturwissenschaften bleibt noch Platz fiir die
Philosophie, welche die allgemeinen Aspekte der menschlichen Erfahrung
zum Gegenstand hat (194-205). Bleibt aber noch Platz fir eine eigene Philo-
sophie der Natur, wenn einerseits die Philosophie die allgemeinen Aspekte
der menschlichen Erfahrung zum Gegenstand haben soll, und wenn anderer-
seits alle speziellen Probleme den einzelnen Teilwissenschaften tiberlassen
sein sollen ? Die Naturphilosophie steht an der Grenze, wo Philosophie und
Naturwissenschaften sich treffen. Wenn die Naturwissenschaft z. B. eine
« Erkldarung » gibt, so geht sie nicht auf die Frage ein, was eine « Erkldrung »
zu einer « Erklarung » macht. In diesen « Mangel an Realisierung » aber tritt
die Naturphilosophie ein. Geht die Naturwissenschaft auf diese Frage ein,
so ist sie nicht mehr Naturwissenschaft, sondern wird zur Philosophie. Die
Philosophie bezeichnet also ein Grenzgebiet zwischen Naturwissenschaft und
allgemeiner Philosophie, in dem beide sich treffen. V. unterscheidet in der
Naturphilosophie zwei Teile: eine Philosophie der Naturwissenschaften
(eine Epistemonologie oder Theorie der Wissenschaften von der Natur,
deren Gegenstand die Wissenschaft ist) und eine Naturphilosophie im Sinne
der Alten (deren Gegenstand die Nafur in ihrer Verdnderlichkeit ist). Letz-
tere, obwohl aus einer primitiveren Naturerkenntnis erwachsen, hat heute
gerade nach den Ergebnissen der modernen Atomphysik ihre Berechtigung
und Bedeutung (205-217).

V. bezeichnet seine Untersuchungen iiber das Verhiltnis von Natur-
wissenschaft, Naturphilosophie und allgemeiner Philosophie als nicht er-
schépfend. Inzwischen ist vom V. eine « Philosophy of Nature » erschienen
(als 2. Bd. der gleichen Reihe). Eine Kldrung gewisser Schwierigkeiten kann
also dort erwartet werden. — V. weist darauf hin, daB3 die Masse des Stoffes
ihn zu vereinfachter Darstellung gezwungen habe. Einige Formulierungen
diirften aber zu sehr vereinfacht sein : Die neopositivistische These iiber
das Koérperding ist zum mindesten miverstdndlich wiedergegeben (¢« Accor-
ding to neopositivism, a material thing is nothing but a logical symbol » 197).
Jedwede Frage nach dem Sein der Korperdinge gilt nach dem Neopositivis-
mus als ein Versuch, eine unmégliche Frage zu beantworten. Auch die vom
V. dem Neopositivismus zugeschriebene These, das Korperding sei nur ein
logisches Symbol, wire vom Standpunkt des Neopositivisten ebenso undis-
kutabel wie alle anderen « metaphysischen» Thesen. — Dal die Pariser



Besprechungen 321

Nominalisten schon zu den gleichen Auffassungen kamen (at the same
concepts) wie spater Galilei, Copernicus und Descartes (56), darf nach den
Untersuchungen von Koyré, A. Maier u. a. in dieser Allgemeinheit sicher
nicht mehr gesagt werden.

Die vorliegende Arbeit ist fiir den Naturwissenschaftler wie fir den
Philosophen geschrieben. V. kennt die Probleme der alten Naturphilosophie
und die Probleme der modernen Naturwissenschaft. So konnte er ein Werk
vorlegen, das beitrdgt, noch immer fortdauernde MiBverstindnisse zu
kliren und einer fruchtbaren Diskussion die Wege zu bahnen.

Fribourg. G. Mever O. P.

André, Hans : Vom Sinnreich des Lebens. Eine Ontologie glaubiger
Wurzelfassung. — Otto Miiller Verlag. Salzburg, 1952. 505 SS.

Hans André, der mutige Vertreter einer organischen und ontogenen
und dabei erstsinntreuen Naturauffassung, bietet in dem vorliegenden Werk
eine Zusammenschau seiner «naturontologischen » Gedankenwelt, die er
unter verschiedenen Aspekten in einer stattlichen Reihe von Verdffent-
lichungen bisher dargelegt hat und nunmehr in einer umfassenden Synthese
zusammenschlieft, die ihren Kulminationspunkt hat in der iibernatiirlichen
Lebensordnung.

Er wihlt dafiir nicht die wissenschaftliche Form des systematischen
Aufbaus. Aus dem Reichtum seiner Gedanken, die Besinnung und For-
schung im Laufe der Jahre ihm zugefiihrt haben, 1i3t er mit fast spiele-
rischer Verschwendung in spiralférmiger Bewegung, die er als Botaniker
wohl dem Pflanzenwuchs abgesehen haben mag, seine Einsichten auf- und
absteigen und seitwirts sich ausstrecken, um sie nachher wieder nach oben
zu sammeln. Er beriihrt dabei alle Gebiete des Lebens und zwar aus einer
der Seinswirklichkeit entsprechenden Sicht heraus, die sich bis in die héch-
sten Formen des Seins hinein erstreckt. Immer wieder setzt er von neuem
an und zwar an den verschiedensten Punkten, um wvon iiberall her den
naturontologischen Sinngehalt des Lebens aufzulichten,

Das iibliche Gewand der Sprache ist ihm dabei zu eng, die Fiille der
Gedanken in sich aufzunehmen. Darum versucht er sich in einer bunten
Menge von sprachschopferischen Neubildungen und macht Anleihen bei
den Dichtern, besonders bei Konrad Weil3, um der fast sprudelnden Kraft
seiner Gedanken Ausdruck zu verleihen, aber doch so, daBl dabei der innere
Seinsgehalt moglichst treu getroffen wird. Bei aller Bildmichtigkeit seiner
Sprache legt er groBes Gewicht auf eine moglichst sinntreue Verbindung
der Symbole mit der Wirklichkeit. Bei der Fiille und wechselnden Mannig-
faltigkeit des in dieser Weise Dargebotenen wird es dem Leser nicht immer
leicht, dieser bunt schillernden Bewegung nachdenkend zu folgen.

Das Bild von der Wurzel nimmt bei seinen Darlegungen eine zentrale
Stellung ein. Sie soll das Wirken der formgebenden Actualitas der ihr ent-
sprechenden Potentialitit gegeniiber im Stufenbau des Lebens verstind-
lich machen. Zu ihrer Illustration dient eine Beobachtung aus der Pflan-
zenwelt. « Durch die Wurzelung steigt die Lebenskraft des Baumes in die

21



322 Besprechungen

zum Leben hin noch unaufgeschliisselte unbelebte Erdenschicht hinab und
kehrt deren Tendenz, nur der Ordnung der Tiefe, dem Unbelebten oder
Unorganischen verhaftet zu bleiben, gleichsam um. Sie schlieBt die Scholle
auf, damit der durch Resorption aus ihr aufgenommene Stoff schon am
Anfang die Richtung im aufsteigenden Saftstrom seiner Erfiillung entgegen
einschligt und damit eben in das Unterpfand aufgenommen wird, einmal
durch das Fruchtbringen des Lebens ins Ganze des Lebens dienstbar wer-
den zu konnen. »

Weil sich hier in so augenfilliger Weise das Wesen und Wirken des
Aktes gegeniiber den ihm zugeordneten Potenzen enthiillt, bietet ihm diese
Beobachtung das Grundschema fiir die Erklirung des Zusammenwirkens
von Akt und Potenz in allen iibrigen Lebensbezirken. Primir wegweisend
wird ihm dabei das, was Thomas (De pot. 2,1 c) iiber den Akt im allge-
meinen sagt: daB es in seiner Natur gelegen sei, sich selber soweit mit-
zuteilen, als es maglich ist. Damit verbindet sich das andere Prinzip des
Aquinaten : omne agens agit sibi simile. Darnach steigt der Akt in die
ihm entsprechende Potenz herab, um sie in seine formgebende Richtung
einzuweisen und so ihre bisherige Tendenz umzukehren. André nennt diesen
« Abstieg des hoheren Aktualititsbereiches in den niederen, um ihn in der
Richtung auf Erfiilllung hin zu sich aufzuschlieBen und zu aktuieren », die
« Wurzelfassung ».

Er geht dieser Wurzelfassung nach bei allen Aktuierungsformen im
Bereiche des Lebens. Zutiefst zeigt sie sich im substantialen Wesensgrund
selber, den er die « aristotelische Monade » nennt mit ihrer « Akt-Potenz-
Gezweiung ». Kraft ihrer energiegeladenen Einheit wirkt sie durch ihre
bestimmungsméchtige Form und den entsprechenden bestimmungsbediirf-
tigen Untergrund gestaltend und empfangend hinein in das Lebensganze,
wobei alle irgendwie vorhandenen Wirkelemente bis in die letzten Wirk-
moglichkeiten hinein im Sinne einer werkzeuglichen Mitwirksamkeit zum
Ganzen hin « aufgeschliisselt » werden.

Das wechselseitige Zusammenspiel von Potenz und Akt aus der sub-
stantialen Einheitswurzel heraus zeigt sich zunichst bei der duBeren Ge-
staltung und Erstreckung des Substanzganzen. «Nur der aristotelischen
Monade kommt es zu, in der Einheit ihres Seins aus der stoffuntergrund-
lichen Wurzel heraus sich in Teilen auBer Teilen zu entfalten und gleich-
augenblicklich dann diese Ganzheitsteile durch die von der entelechialen
Whurzel begriindete ineinsbildende Energie ausfaltend riickeinzufalten. » So
liegt z. B. «der Selbstgestaltung der Pflanze, die ihre Ganzheitsteile sich
zubildet », ein « gestaltungsbediirftiger Materialbezirk » und ein « gestaltungs-
machtiges agens » zugrunde. Doch nicht nur das duBere Gestaltbild, son-
dern der ganze innere Aufbau vollzieht sich nach der bi-polaren Gesetz-
lichkeit von Akt und Potenz, von der tiefsten Wurzel bis zur hochsten
Aufgipfelung. So ist z. B. bei der Pflanze ihre Bliite in ganz besonderer
Weise der Ausdruck ihrer polaren Ganzheit.

Diese erdverbindende Wurzelstindigkeit durchzieht in ihrer gestalten-
den Auswirkung alle Stufen des Lebens, wie André an einer Reihe von
interessanten Einzelfragen aufzeigt und durch Beispiele eigener Forschung



Besprechungen 323

bestitigt. Ja, sie ragt bis in das geistige Leben des Menschen hinein. Und
hier ist der Ort, wo sich eine neue Potentialitit auftut, die unter dem
gestaltenden EinfluB gottlicher Aktwirksamkeit den Menschen iiber sein
ureigenes Aktionsfeld hinaus treten li3t. Hier ist es die Gnadenaktualitit,
die sich von oben aus gottlicher Hohe hinabsenkt in die Aufnahmebereit-
schaft menschlicher Geistwirklichkeit und diese durch Umkehr aus ihrer
irdischen Verstrickung in die Richtung der gottlichen Seinsfiille hineintrigt.

André driickt diesen Sachverhalt in folgender Weise aus: « Weil in
Gott das Vaterhaus als Urheimat des Seins in diesem tiberhabenen Sinne
ist, bedeutet die durch Christus uns verdiente Heimrufung ins Vaterhaus
im Sinne der Teilhabe an dessen Vaterhausfiille und des Angesprochenseins
in unserm Eigennamen in Christus ein von Gott diberfliefendes dem Men-
schen zugeplantes Pleroma.» «Das Angesprochensein in unserm Eigen-
namen » soll hier bedeuten, dal der Aufstieg in die Gnadenaktualitit das
Eigenleben des Menschen nicht beeintrichtige, sondern fordere. Denn es
liegt im Wesen der Gnade, daB sie « in der Ordnung des Zueignens so tief
ins innerste Eigen personaler Einheit sich einschenkt, daB ihre Frucht aller-
eigenstes Eigen der Person». Der Heilige wird in seiner Christusgleich-
gestaltung immer mehr er selbst.

Natur und Geschichte wird in diese heilige Einheit mit Christus mit
einbezogen : die Natur durch die physische Wirksamkeit der Sakramente,
die Geschichte durch die Herausfithrung des menschlichen Geschehens aus
der « DrauBenheit », d. h. aus dem irdischen Kreis « unendgiiltiger » Ereig-
nisse in die absolute Sphire gottlicher Erlosungswirklichkeit. Die Geschichte
wird dadurch zu einer analogen Fortsetzung des Planes der Menschwerdung
und die Erde zum «Bethlehem dieser Welt ». Dieses « geheimnisvolle Umein-
ander-Zusammen von Erst- und Zweitursichlichkeiten, die in der gottmensch-
lichen Immanenz kulminiert», nennt André den «christlichen Inextentialis-
mus » Durch ihn kommt es zu einer « Erdung » der christlichen Heilsordnung.

So geht bei André die Naturontologie in eine Naturtheologie tiber kraft
ein und derselben Wurzelbetrachtung, die nach oben hin in ihrer propor-
tional erweiterten Anwendung auf das gottliche Aktionsfeld der gnaden-
haften Erhebung des Menschen zu einer « gliubigen » Wurzelfassung wird.
Auf diese Weise gewinnt der Verfasser ein Erde und Himmel umspannendes
Gesamtbild vom Wurzelcharakter lebenserfiillter Wirklichkeit.

Sein langjdhriger Freund, P. Heinrich Christmann O, P., hat dazu ein
kluges Vorwort geschrieben, das uns besonders mit der Personlichkeit und
den Werken des Verfassers bekannt macht. Aus seinen Worten spricht
eine groBe Hochachtung vor der Leistung des Verfassers, die uns ganz und
gar gerechtfertigt erscheint. Nur mochte man wiinschen, da die Actua-
litas der Gedankenfiille des Verfassers in der Art der « Aufschliisselung »
sich mehr den aufnehmenden Potenzen des Lesers zuneige und ihn so als
wirkliche « Heimholungsmacht » aus seiner « Potenznot» befreie. In der
Sache wird man ihm unbedenklich zustimmen koénnen. Nur scheint mir
die Behauptung gewagt, daB der Seele ein Eigenaether zuzuerkennen sei,
der nach dem Tode bei ihr verbleibe als Keim des Auferstehungsleibes.

Geistingen/Sieg. Jonannes ErLL C. Ss. R.



324 Besprechungen

Metaphysik

Van Steenberghen, Fernand : Erkenntnislehre. Aus dem Franzosischen
iibertragen und durch Anmerkungen erweitert von Dr. A. GUGGENBERGER.
(Philosophia Lovaniensis, Bd. II) — Benziger, Einsiedeln 1950. 414 S.

Eine der wichtigsten, wenn nicht die wichtigste Disziplin der Philo-
sophie, bildet die Kritik, legt sie doch den Wert der menschlichen Erkenntnis
dar und verteidigt so das Fundament der Metaphysik.

Ist die thomistische Auffassung der menschlichen Erkenntnis gerecht-
fertigt ? Ist sie die allein verniinftige, menschliche ? Dies aufzuzeigen ist
das Anliegen der Erkenntnislehre von V. St. Hier fallen die Grundentschei-
dungen der gesamten systematischen Philosophie. Damit ist auch die
Auffassung des Verfassers begriindet, daB3 die Kritik logisch an der Schwelle
der Philosophie steht. Freilich ist am Anfang der Philosophie nur eine all-
gemeine Kritik moglich und die kritische, mehr und mehr sich speziali-
sierende Arbeit folgt spiter (29).

Ausgangspunkt der Untersuchungen bilden die unmittelbaren Bewupi-
seinsgegebenheiten, die einer aufmerksamen Analyse und einer sorgfiltigen
Kritik unterworfen werden (30). In einem dreistufigen Aufbau soll eine all-
gemeine Theorie der Erkenntnis gegeben werden : 1. Analyse der Erkenntnis
oder die beschreibende Erkenntnislehre. 2. Kritik der Erkenntnis oder die
kritische Erkenntnislehre, welche auf Grund der klar umrissenen Gegeben-
heiten die Frage nach dem Wert der Erkenntnis eindeutig und bestimmt
stellt. Aufgabe der Kritik ist es, die aufgeworfenen Fragen zu 16sen. 3. Logik
oder die logische Erkenntnislehre, welche die allgemeinen Regeln fiir das
Fortschreiten des Denkens festlegt (37 f.). Mit Recht betont V. St., daB
die Erkenntnislehre positiv und aufbauend sein muB. Thr Hauptanliegen
ist nicht die Bekdmpfung des Irrtums, auch nicht die Wiederlegung der
Vorurteile des modernen Denkens, die in Fragen der Erkenntnis auf Abwege
fithrten. Ihr obliegt vielmehr, auf einem von der Sache gebotenen Wege
das Problem der Erkenntnis seiner Losung zuzufithren (40). Wir finden
darum in diesem Buche relativ wenige Zitate moderner Denker, aber die
ganze Darstellung und Behandlung zeugt von einem umfangreichen und
eindringenden philosophiegeschichtlichen Wissen, das alle Probleme kennt
und ihnen den richtigen Wert beimiBt. Als Methode verlangt der Verfasser
die personliche Reflexion und den allgemeinen, aber methodischen Zweifel
(52). Jede Wahrheit soll einer kritischen Priifung unterzogen werden.

Bevor V. St. die analytische oder beschreibende Erkenntnislehre in
Angriff nimmt, wird zuerst in einem eigenen (3.) Kapitel das vorwissen-
schaftliche Weltbild und seine Anspriiche und seine Infragestellung auf-
gerollt. Die Einwidnde aus dem Gesichtskreis des vorwissenschaftlichen Men-
schen (58) und des Wissenschaftlers (63) wie des Philosophen (65) zeigen
klarer, worum es in der ganzen Erkenntnislehre geht und deuten den Weg,
der zu beschreiten ist. Ebenso soll der geschichtliche Uberblick (72-99) zum
eigentlichen Thema fithren und die Vielschichtigkeit und Verflochtenheit



Besprechungen 325

des Erkenntnisproblems zeigen und die Aufmerksamkeit des Lesers erregen
(97). Zwei Grundaspekte haben alle Zeiten in etwa im Auge: Rezeption
und Spontaneitdt, Passivitit und Aktivitit, Erfahrung und a priori. Auf
das erste dieser Gegensatzpaare legt der Empirismus in all seinen Formen
Nachdruck, Idealismus und Rationalismus unterstreichen den zweiten
Grundzug. Der Realismus trachtet beide Sichten zu verschnen und aus-
zugleichen (97).

Der zweite Abschnitt bietet eine beschreibende Evkenntnislehve (106-203).
Sorgfiltig wird das BewuBtsein, wie es sich uns offenbart analysiert. Deut-
lich schlieBt dieses eine doppelte Erfahrung, eine objektive und eine sub-
jektive ein. Die subjektive Erfahrung oder das SelbstbewufBtsein ist eine
« gelebte » Erfahrung, eine Erfahrung « von innenher ». Sie ist unter dieser
Riicksicht « innerlicher » als die Erfahrung der objektiven Gegenwart. Gleich-
wohl ist letztere ebenso unmittelbar immanent und evident wie die gelebte
Erfahrung. Die objektive Erfahrung ist sogar psychologisch frither (140).
Darum enthilt auch der Akt der Erkenntnis eine doppelte notwendige Aus-
sage, die jeder Laune des erkennenden Subjekts entzogen ist. Es sind die
beiden notwendigen Aussagen des Objekts und des Ichs (141). Endlich ist
im Erkenntnisakt eine doppelte Evidenz gegeben, die des Objekts und die
des Subjekts (141).

Die Aneignung des Objekts durch das Subjekt verliuft in der Wahr-
nehmung, im Vorstellen und im Begreifen. Sorgfiltig, sachlich werden ein-
fach Tatsachenbefunde dargelegt, wie z. B. das korperlich Gegebene sich
in meinem BewufBtsein anzeigt und darstellt. Uber den Wert des korper-
lich Gegebenen wird an dieser Stelle nicht gesprochen. In der Erfahrung
dieses Gegebenen spielen die Organe des Gesichts- und Tastsinnes eine
Hauptrolle. Sie setzen uns vor allem instand, unsern eigenen Koérper von
allen umgebenden Korpern, gleich ob abstehend oder anliegend zu unter-
scheiden (158). Die Analyse des BewuBtseins offenbart uns auch Vorstellungs-
bilder, deren charakteristische Eigenschaften beschrieben werden (158). Von
entscheidender Bedeutung ist die Tatsache, daB} wir nicht nur raum-zeit-
liche Wahrnehmungen und Bilder besitzen, sondern das abstrakt Gegebene
erfassen im Begriff. In der Untersuchung der begriffsbildenden Titigkeit
stellt sich als klares Ergebnis ihre Transzendenz heraus, wo sie iiber die
blo3 korperlichen Realititen sich erhebt. Eine rein organgebundene Téatig-
keit wiirde am Konkreten, Individuellen, am hic et nunc kleben bleiben.
Von ihr wire niemals AufschluB und Begriindung fiir meine universalen
und abstrakten Reprisentationen zu erlangen (181). Einer weiteren Analyse
wird die Aussage und das Urfeil unterzogen (181-189) und endlich der
Erkenntnisakt im gesamten Titigkeitsgefiige des erkennenden Subjekts
betrachtet : die Erkenntnistitigkeit, das Streben und die Werkstatt des
Biologischen (190-198).

Welchen Wert besitzt aber unsere Erkenntnis ? Das ist das kriterio-
logische Problem, das im dritten Abschnitt, in der kritischen Evkenntnislehve
in Angriff genommen wird. M. E. erblickt V. St. ganz recht im Urfeil, in
der Aussage des Seins, den alles entscheidenden Ausgangspunkt der Kritik.
Zuerst wird der objektive Wert der Aussage gegeniiber dem Skeptizismus



326 Besprechungen

und Relativismus verteidigt (213). Der Erkenntnisgegenstand ist als Inhalt
unseres BewuBtseins wirklich gegeben. Diese Situation nétigt sich auf (215).
Ob der Gegenstand aber auch auerhalb von uns existiert, ist bis jetzt noch
nicht gelost. Was ist also Wahrheit ? Sie ist die Ubereinstimmung des
Urteils mit dem Objekt, das es ausdriickt. Irrtum ist Nichtiibereinstim-
mung mit diesem. Die Wahrheit sichert also dem Urteil seinen objektiven
Wert (215). An dieser Stelle werden auch die verschiedenen Ursachen des
Irrtums erkldrt : Voreiligkeit und Unaufmerksamkeit des Subjektes, An-
mafBung, Storung, Vorurteil des Subjekts, Unrichtigkeit in der logischen
Verbindung der Urteile. Eine andere Eigenart der Aussage ist ihre Nof-
wendigkeit, sie notigt sich auf und sie besitzt Allgemeinheit. Die objektive
Evidenz begriindet im Subjekt die Gewifheit. Der Wurzelfehler des Skepti-
zismus, Relativismus, Subjektivismus und Pragmatismus wird hier in der
Lehre tiber die Aussage aufgedeckt, es ist die Verkennung der wesentlichsten
und ganz evidenten Eigenschaften des Urteils (223).

Als weitere These wird die Behauptung aufgestellt und aufgewiesen :
Das Sein oder das Wirkliche ist erstes Objekt der Aussage und behauptet
sich als unabweisbarer absoluter Wert meiner Erkenntnis. Es ist das end-
giltige letzte Ziel meines Erkenntnisstrebens. Dies wird in folgenden Stufen
dargelegt : Kritik des Seins als Objekt der Erfahrung (224), Kritik des
Begriffes Sein, wo der analoge und transzendentale Charakter des Seins
erklart wird (227). Die Aussage des Seins erfiillt das Ideal der vollkommenen
Erkenntnis. Durch sie erreicht unsere Erkenntnis den absoluten Wert und
ihr letztes Ziel. Sie besitzt darin absolut evidente und absolut sichere Wahr-
heit. Die Verwirklichungsweise dieser Erkenntnis ist aber sehr unvoll-
kommen (235).

Die Erfahrung bringt uns aber mit iiberaus vielgestaltigen Formen des
Seins zusammen. Nun wird der Reihe nach untersucht, wie wir das Ich
und die korperliche Welt erkennen, und darauf wird die Schluffolgerung als
Mittel des Voranschreitens der Erkenntnis einer Priiffung unterzogen, dem
sich einige kritische Uberlegungen iiber den Wert des Geddchinisses, in der
Erkenntnistitigkeit anschlieBen (244-294). Bei der Kritik der Sinneswahr-
nehmung wird gegeniiber dem Solipsismus und allen Formen des Idealismus
der direkte und unmittelbare Realismus gerechtfertigt. Gegeniiber jeder Art
dogmatischen Realismus wird der gemaBigte oder kritische Realismus ver-
teidigt. Zuerst werden einige Vorurteile und MiBverstindnisse zerstreut.
U.a. wird das Prinzip der Immanenz besprochen, welches das schwer-
wiegendste Vorurteil idealistischer Herkunft bedeutet. Dagegen aber spricht
das BewuBtsein, das von unumst6Blicher Evidenz ist. Bei der Untersuchung
der Sinneswahrnehmungen kommt V. St. zum SchluB3: «Durch meine
Sinnesorgane ist das BewuBtsein, dalB3 ich bin, in rdumlicher Beziehung zu
einer Gesamtheit von « Korpern » oder ausgedehnten Objekten. Die Korper
sind in sich real, ausgedehnt, zeitlich und qualitativ differenzievt, unabhingig
von der Erkenntnis, die ich davon habe. Sie haben in sich selbst rdaumliche
Bestimmtheiten (oder geometrische Formen), die bisweilen mit den wahr-
genommenen raumlichen Bestimmtheiten zusammenfallen, doch auch oft
mehr oder weniger bedeutend durch die Wahrnehmung umgeformt werden.



Besprechungen 327

Was endlich die eigentlichen Qualitdten angeht, so gehoren sie zwar virtuell
entschieden den korperlichen Objekten an, sind aber wesentlich relativ zu
den Organen des Subjekts» (273 f.). Aus der ganzen Kritik der Sinnes-
wahrnehmung ist durchgehends ein hervorstechender Zug ersichtlich, der
am SchluB deutlich als Vorherrschen und Durchwalten des korperlichen
Grundcharakters hervortritt. Davon leiten sich die tibrigen Beschaffenheiten
der sinnlichen Erkenntnis ab : Passivitit, teilweise Relativitit der Quali-
titen, Individualitit des wahrgenommenen Objekts, Vorrang des raumlich
Gegebenen und der intuitive Charakter der Sinneswahrnehmung, die unmittel-
bare Schau des Konkreten (274).

Der Kritik der Sinneswahrnehmungen schlie8t sich die Kritik des dis-
kursiven Denkens an. Hier werden die Tatsache der diskursiven, Verstandes-
titigkeit, ihre Normen und der Unterschied zwischen begrifflicher und realer
Ordnung und der Wert der diskursiv vermittelten Erkenntnis erortert
(286-291). Die Kritik des Geddchtnisses zeigt dieses als Erkenntnis des Ver-
gangenen und deren Wert.

Damit hat V. St. die kritische Erkenntnislehre abgeschlossen ; er kann
im vierten Abschnitt die Evgebnisse der Evkenmmiwislehve zusammenfassen.

Das erste Kapitel legt den kritischen Realismus dar, nimlich die Natur
und den Wert der Erkenntnis und die verschiedenen Aspekte des kritischen
Realismus und seine Methode. Unsere Erkenntnis kann jetzt als eine «im-
manente Tédtigkeit, in der ich mich selbst vervollkommne durch den
bewuBten Besitz des Realen, sowohl des objektiven wie das subjektiven »
bestimmt werden (298).

So kommt der Verfasser zum SchluBl, daB der kritische Realismus sich
gleich weit entfernt vom Empirismus und Idealismus. Der Empirismus
driickt die Erkenntnis herab, iibersieht Leistung und Aufgabe der begriff-
bildenden Tétigkeit und will iiberhaupt die transzendental iiberlegene Kraft
und Fihigkeit des Verstandes nicht wahrhaben. Der Idealismus beschneidet
die Erkenntnis durch Preisgabe der Erfahrung. Im Realismus hingegen
kommt keiner der beiden Wesensziige menschlichen BewuBtseins zu kurz.
Es ist ja in Wahrheit weder bloBe Erfahrung, noch reines Denken. Was
Angingiges und Brauchbares in Empirismus und Idealismus sich findet,
ist im Realismus vereint (312). Zu dieser Uberzeugung kommen wir auch,
wenn wir das Kapitel iiber die hauptsichlichsten I'rrwege in der Erkenntnis-
lehre studieren (325-341). Die Ausfiihrungen wollen nur eine Wegweisung
und einen kurzen Uberblick bieten. Gerade aus der Betrachtung der falschen
Erkenntnislehren, ihrer Widerspriiche und Schwierigkeiten, ihres falschen
und wahren Gehaltes, wird die thomistische Erkenntnislehre, die aus der
BewuBtseinsanalyse gewonnen wurde, erhidrtet und macht erfahrungsgema
auf viele Denker einen tiefen Eindruck. V. St. weist auf die Fehllosungen
aus der Verkennung des Wesens der Erkenntnis, des Denkens, des objektiv
Gegebenen und auf den Kantianismus. Mein persénlicher Wunsch wire,
daB entsprechend den andern Ausfithrungen, noch eingehender auf die
Schwierigkeiten und Widerspriiche der gegnerischen Systeme eingegangen
worden wire. Wegweisend ist aber die Bemerkung : « Das Verfiihrerische,
das idealistisches Denken an sich hat, wird man vor allem dadurch los, daB



328 Besprechungen

man redlich sich dazu versteht, Mensch zu bleiben, mit all der Selbst-
bescheidung, die darin liegt» (331).

In einer thomistischen Zeitschrift ist es angebracht, darauf hinzuweisen,
was V. St. bei aller Anerkennung und Verpflichtung der thomistischen
Erkenntnislehre gegeniiber an dieser aussetzt. Er schreibt : « An der thomisti-
schen Erkenntnislehre sind besonders folgende Unzuldnglichkeiten auszu-
setzen. Es fehlt an einer gebiihrenden Kritik der Sinneswahvnehmung. Auch
die Eigentiimlichkeiten des Seinsbegriffs sind nicht geniigend herausgear-
beitet, wenngleich der Thomismus auf metaphysischem Gebiet weit iiber
den Aristotelismus hinausfiihrt, Die Darlegung der Lehre von der Abstrak-
tion ist zu sehr durch ungeeignete Veranschaulichungen verdeckt und biiB3t
so an Klarheit ein. Die begriffliche Ordnung wird nicht durchgehends klar
von der realen Ordnung geschieden. Endlich erscheint die Einheit der Ev-
kenninis oft durch Formulierungen bedroht, die Sinnes- und Verstandes-
erkenntnis zu sehr nebeneinander stellen und so dem Verhéltnis von sinnen-
falligem und intelligiblem Objekt, von Individuellem und Universalem nicht
voll gerecht werden » (339 f.). Wie weit diese Bemerkung von diesem oder
jenem Lehrbuch, von diesem oder jenem Philosophieunterricht stimmen
mag, dariiber zu urteilen iiberlasse ich dem Leser. Die Aufforderung zu
einem lebendigen Thomismus, der Thomas in das Leben der Zeit stellt,
wird uns klar. Wir freuen uns, daBB dies V. St. in ausgezeichnetem Mal
gelungen ist. Wir machen mit Freuden das Urteil von Prof. Dr. A, Antweiler
zum unsrigen : « Klarheit, Genauigkeit und Methode, Strenge der Gedanken-
fithrung, das, was V, St. fordert, zeichnen sein Werk aus. Wohltuend ist
die Schlichtheit der Sprache, die Sauberkeit der Gedankenfiihrung, die Sorg-
falt der Beobachtung, die Weitrdumigkeit des Uberblicks, die Harmonie
der Systematik, die Bestimmtheit des Urteils, die Genauigkeit des Aus-

drucks. »
Stans. Cropoarp Husatka O. F. M. Cap.

Nink, Caspar, S. J. : Ontologie. Versuch einer Grundlegung. — Herder
Freiburg i. Br. 1952. x11-495 S.

Mit diesem stattlichen Band legt uns P. C. Nink das Ergebnis langer
Lebensarbeit vor. Sind doch schon diesem Werke zwei Arbeiten des Ver-
fassers zur Erkenntnislehre und Natiirlichen Theologie (Sein und Erkennen,
1938 ; Philosophische Gotteslehre, 1948) vorausgegangen. Die vorliegende
Arbeit will, wie es der Untertitel besagt, eine Grundlegung sein ; hiezu
mochten den Verfasser wohl die vorgenannten Untersuchungen veranlalBt
haben.

Was der Verfasser unter Ontologie versteht, wird uns im Vorwort
gesagt : « Wahre Ontologie ist Realontologie, die das Reale in seinem inneren
Gehalt und Aufbau zu ergriinden strebt ; sie ist Formalontologie, weil sie
die formale und darum zugleich die darin gegriindete ideelle, formal-sinn-
volle Grundstruktur des Realen freilegt » (V). Uber die Aufgabe der Onoto-
logie lesen wir im einleitenden Abschnitt: « Die Ontologie behandelt die
logisch urspriinglichen und grundlegenden Fragen der Metaphysik. Ihre



Besprechungen 329

erste Aufgabe besteht darin, das ‘Seiende als Seiendes’ in seinem inneren
Sinn und Aufbau zu erschlieBen, d. h. die Grundkonstitution herauszu-
stellen, durch die und in der das Seiende selbst erst moglich und mit der es
logisch notwendig gegeben ist» (1).

Es ist dem Verfasser ein Herzensanliegen, stets auf den innigen Zu-
sammenhang zwischen Seinsordnung und Erkenntnisordnung hinzuweisen :
« Klar tritt dabei das Verhiltnis zur Logik und Erkenntnistheorie hervor,
mit denen die Ontologie in dem Sinn eine innere Einheit bildet, als einheit-
lich-sinnvoll-finale ontologische Verhidltnisse die einheitlich-sinnvoll-finale
Norm der Logik und Erkenntnistheorie sind » (V).

P. C. Nink teilt seine Ontologie in die drei Teile ein : Die Seinsconstitu-
tiva — Wesenseigentiimlichkeiten des Wirklichen — Die Kategorien. Am
meisten wird den Metaphysiker natiirlich der erste Teil interessieren. Die
Arbeit will Fortfiihrung und Vertiefung der aristotelischen Metaphysik und
der allgemeinen Metaphysik der Scholastiker sein. Seiner Grundeinstellung
kommt P. C. Nink dabei Duns Scotus am néchsten. Man braucht nur hin-
zuweisen auf die typisch skotistische Lehre vom Aufbau des Seins, wie sie
kurz in der Einleitung skizziert wird : « Das Seiende als solches ist eine
Vieleinheit, die ihrerseits damit gegeben ist, daB3 unterschiedene und formal
verschiedene Konstitutionsgriinde real identisch sind. Und zwar ist schon
seine spezifische Wesenheit innerlich aus formal verschiedenen, aber real
identischen Wesensconstitutiva aufgebaut. Real identisch bei formaler Ver-
schiedenheit sind ferner spezifische Wesenheit und Individualitit, Indivi-
duum und Diesessein, Diesesseiendes und Dasein » (1). Es sei nur kurz auf
die beiden typisch skotistischen Begriffe von Singularitit und Haecceitas
hingewiesen : « Bei Gott sind Singularitdt und haecceitas, weil logisch not-
wendig mit seinem Wesen gegeben, in ihrer formalen Verschiedenheit (die
auch bei Gott besteht) innerlich notwendig identisch. Beim ens contingens
dagegen schliet die Singularitdt die haecceitas nicht ein ; beide sind von-
einander formal verschiedene und in ihrer formalen Verschiedenheit zu-
gleich real identische innere konstitutive, natura prius substantielle Prinzi-
pien in verschiedener Hinsicht: Die Singularitit ist konstitutiv fiir das
Seiende als solches, ihm gegeniiber also seinslogisch vorgeordnet. Die haec-
ceitas aber ist dem Seienden gegeniiber seinslogisch nachgeordnet ; das ens
contingens ist indifferent gegen seine ihm logisch nachgeordnete haecceitas,
die sein es zum Diesesseienden bestimmender Akt ist » (59).

Gleichwohl will P. C. Nink nicht einfach den Skotismus wiederholen.
Seine eigentliche Absicht ist es, die metaphysisch-erkenntnistheoretischen
Grundlagen bei Thomas und Duns Scotus zu erginzen, um woméglich eine
Harmonisierung beider Denkrichtungen vorzubereiten und eine Begegnung
mit dem transzendentalen Idealismus zu ermoglichen. Die metaphysisch-
erkenntnistheoretischen Grundlagen sind einer Erganzung fihig « bei Thomas
von Aquin insofern, als seine Lehre von der abstraktiv-intellektiven Wesens-
erkenntnis fortzufithren wire zur systematischen Erkenntnis der Seins-
konstitutionsgriinde und ihrer inneren Verhiltnisse ; im inneren Zusammen-
hang damit aber auch zur Betrachtung des Seienden als Consequens, Subjekt
und Objekt ; vor allem zur Betrachtung der naturgegebenen, natura prius



330 Besprechungen

substantiellen Seinsinnerlichkeit und -aktivitit. Ob nicht in dieser Hinsicht
die thomistische Erkenntnismetaphysik durch augustinisch-franziskanische
Grundgedanken in ihrem Fundament tiefer gelegt werden kénnte ? Ander-
seits wire des Duns Scotus Lehre von den formalitates rerum und der
distinctio formalis ex natura rei sowohl mit der thomistischen Abstraktions-
lehre zu verbinden wie auch in sich selber einheitlich durchzufiihren. Der
skotistische Formalismus ist an sich nicht iibertriebener, sondern eindrin-
gender und konsequenter Realismus » (228).

Inwiefern will nun der Verfasser den Thomismus und Skotismus er-
ginzen ? « Der Thomismus erkennt, daB im selben ens contingens essentia
und existentia (zutreffender wire freilich zu sagen : dieses ens contingens,
das eine spezifische Wesenheit hat, und seine Existenz) vorgingig zu unserem
Erkennen real unterschieden sind. Damit ist aber noch nicht gesagt, wie
beide innere Griinde in der Einheit des ens contingens sind, was diese Ein-
heit des ens contingens, die die Zweiheit von essentia und existentia (und
auBerdem doch auch Singularitit und Diesessein) in sich schlieft, eigent-
lich ist und welche Beziehung zur Mehrheit ihrer inneren Griinde sie denn
hat, In dieser Hinsicht geht die skotistische Lehre einen Schritt weiter und
sagt : In dem einen ens contingens sind die inneren Griinde sowohl unter-
schieden und formal verschieden als auch real identisch. Aber auch hiermit
ist das ens contingens in seinem inneren Aufbau noch nicht vollkommen
erschlossen. Denn es fragt sich : Welches ist die Beziehung der formal ver-
schiedenen, aber real identischen inneren Griinde zum ens contingens selber ?
Auf diese Frage aber lautet die Antwort [des Verfassers]: Mit dem realen
Identischsein von essentia und Singularitit ist das singulare logisch not-
wendig gegeben ; mit dem realen Identischsein des singulare mit der haec-
ceitas das Diesesseiende usw. Damit ist die metaphysische SeinserschlieBung
in Gang gebracht, die es geordnet durchzufiihren gilt. Wir gehen also keinen
neuen Weg, sondern fiihren den im Thomismus begonnenen und im Skotis-
mus fortgesetzten Weg der inneren ErschlieBung des Seienden weiter» (228f.).

Die Entscheidung wird schlieBlich und endlich doch in der einen Frage
liegen, ob der skotistische Formalismus nicht doch ein {ibertricbener Rea-
lismus ist. Nur so kénnen logische Kategorien in die ontologische Ordnung
eingebaut werden.

Der zweite Teil bringt die Lehre von den Transzendentalien. Der dritte
Abschnitt dieses Teiles (Wertbestimmte Seinsfinalitit (302-431) kann als
metaphysische Grundlegung der Ethik und Theodizee bezeichnet werden.
Was hier in mehreren Kapiteln iiber die Liebe gesagt wird, diirfte selten
wo in ontologischem Zusammenhang gefunden werden. Nur einige Titel :
Wahrheit und Liebe als Geheimnis — Liebe als Sinn der Seinsfinalitit —
Eros und Eris, Liebe und HaB — Naturliebe, Einstellung und Gottes-
erkenntnis — Naturliebe, Seinserfassung und Seinsbegriffe — Liebe, Person-
lichkeit (Herz) und Erkennen — Philosophia cordis. Die Lehre vom Pul-
chrum wird in einem Anhang (346-353) gebracht.

Der kiirzere dritte Teil (433-483) ist den Kategorien gewidmet. Uber
das Verhiltnis von Substanz und Akzidens schreibt der Verfasser: « Ein
doppelter Charakter kennzeichnet somit das Verhidltnis von Substanz und



Besprechungen- 331

Akzidens : erstens die sinnvoll-zielbestimmte Eignung und Bediirftigkeit
der Substanz nach naturgemifer Ergdnzung durch das Akzidens und um-
gekehrt die sinnvolle Eignung des Akzidens, die Substanz zu ergidnzen ;
zweitens das aktuelle Besitzen des Akzidens durch die Substanz und dem-
entsprechend das aktuelle Erganztwerden der Substanz durch das Akzidens.
Der erste Charakter ist dem Substanz-Akzidens-Verhidltnis innerlich not-
wendig, der zweite ist der naturgemdfBe actus dieses gegenseitigen Ergin-
zungsverhiltnisses. Das Substanz-Akzidens-Verhiltnis ist ein sinnvoll-final
begriindetes Wertverhéltnis » (456 f.). — Ein kurzer Anhang (476-483) hat
«die GroBe als Gegenstand der Mathematik » zum Inhalt.

Wer zu diesem Buch greift, gewinnt sofort den Eindruck, es hier mit
gediegener Arbeit zu tun zu haben, sowohl was den Inhalt angeht, als auch
was den Druck betrifft (ich konnte keinen Druckfehler feststellen!). Ein
Namens- und Sachverzeichnis am SchluB erleichtern die Beniitzung des
Werkes. Die angefiihrten Zitate lassen erkennen, dal P. C. Nink an seine
Leser einige Anforderungen stellt. Aber schlieBlich sind es ja metaphysische
Fragen, die hier erértert werden. Man mag mit dem Verfasser nicht in allen
Punkten einig gehen, aber das Werk ist so reich an tiefen Gedanken, dal
es sich immer lohnen wird, sich darin zu vertiefen. In einer Zeit, wo sich
zwischen den Wissensgebieten und zwischen Wissen und Handeln Abgriinde
auftun, muB man es dem Verfasser hoch anrechnen, daf3 er versucht, die
Metaphysik wirklich als das Fundament alles Wissens und aller mensch-
lichen Zustinde und Tatigkeiten auszuweisen.

Scheibbs (Oesterr.) BeNNoO SurzBacHER O. F. M, Cap.

Rast, Max, S. J.: Welt und Gott. Philosophische Gotteslehre. (Mensch,
Welt, Gott. Ein Aufbau der Philosophie in Einzeldarstellungen, hrsg. vom
Berchmans-Kolleg in Pullach, 6. Bd.) — Herder, Freiburg i. Br. 1952. 220 S.

Diese Theodizee wird jeder, der Lehrer und der interessierte Laie, um
es gleich vorwegzunehmen, mit groBem Gewinne lesen. Er wird das Buch
nicht nur einmal studieren, sondern immer wieder danach greifen. Es ist
keine natiirliche Gotteslehre im iiblichen Sinne. Nach einleitenden Gedanken
iiber Aufgabe, Problematik und Methode dieser Wissenschaft werden in drei
Hauptteilen die Fragenkreise vom Dasein Gottes, das Wesen Gottes, Gott
und die Welt behandelt.

Ein groBer Vorzug dieses Buches ist das psychologische Empfinden, wie
wir es selten in dhnlichen Schulbiichern finden. Der Verfasser geht von der
spontanen Gotteserkenntnis aus und kniipft daran die wissenschaftlichen
Gottesbeweise. Der Beweis aus der Bewegung wird darum ganz iibergangen,
dafiir der Kontingenz-, der Stufen-, der teleologische-, ideologische und
ethische Beweis linger ausgefiihrt. Beim Stufenbeweis wird der Beweis aus
dem Gliickseligkeitstrieb besonders behandelt und als eigenes Argument
bewertet. Wir wissen, daB3 dariiber die Meinungen der groBten Thomisten
auseinandergehen. Mit fein psychologischer Einfiihlung werden die Schwie-
rigkeiten des modernen Menschen gegen die Gottesbeweise aufgedeckt und



332 Besprechungen

bewertet. Besonders hervorzuheben ist auch die Beriicksichtigung der
modernsten Stromungen. Mit wissenschaftlichem Ernst werden die Einwiirfe
widerlegt, die Schwierigkeiten aufgezeigt. Darum werden die Probleme
nicht, wie in vielen Handbiichern, simplifiziert. Die Sprache ist schén und
flieBend. Die iibliche Auflosung in Syllogismen wird vermieden und damit
tritt das rein SchulmifBige zuriick.

Bei seiner Lehrtatigkeit pflegte der Verfasser den Horern « Corollaria
practica » vorzulegen, d.h. Gedanken iiber die jeweiligen Thesen fiir das
religiése und allgemein menschliche Leben. Die meisten davon wurden in
das neue Werk hineingearbeitet und geben ihm einen iiberaus praktischen
Wert.

Einen besondern Vorzug dieser Gotteslehre sehe ich in der groflen Ehr-
furcht, womit der Verfasser die einzelnen Fragen angreift. Die Leser laufen
hier keine Gefahr, daB sie zu Rationalisten werden, welche glauben, Gott
nun zu verstehen. Die GroBe Gottes leuchtet immer wieder auf, dem gegen-
iiber unsere Erkenntnis nur ein Stiickwerk ist. In seiner SchluBbetrachtung
weist der Verfasser darauf hin, daf die Losung des Geheimnisses « Mensch »
in Gott beschlossen ist und erst die Ziige der Offenbarung dem kiihlen
Gottesbild der Philosophie seinen warmen, lebensspendenden Hauch ver-
leihen.

Der Verfasser ist Thomist, insofern er u. a. in den Geschopfen das meta-
physische Auseinanderfallen, die Zweiheit von Sosein und Dasein, bei Gott
dagegen die vollige Einheit beider annimmt. Aus diesem ipsum esse sub-
sistens leitet er die andern Eigenschaften Gottes ab. Die Allgegenwart Gottes
ist auch fiir ihn nichts anderes als das Wirken Gottes in allem, was Dasein
hat (126).

In der vielumstrittenen Frage iiber das gdottliche Vorherwissen und das
gottliche Mitwirken trennt sich der Verfasser von der traditionellen Thomisten-
schule. Sehr richtig hebt er hervor, daB3 die verschiedenen Ldsungsversuche
einer verschiedenen Grundhaltung entspringen und iiberdies zum Teil in
einer verschiedenen Metaphysik verankert und vornehmlich bedingt sind
von der jeweiligen Auffassung iiber das Wirken Gottes in den Geschépfen
(142). Wer in diesen Streitfragen auch nicht die Ansicht des Verfassers teilt,
muf die vornehme Art, womit diese Probleme behandelt werden, anerkennen.
Auch die molinistische Losung befriedigt den Verfasser nicht restlos (166).
Er mochte ein bescheidenes Ignoramus einem unbewiesenen Satz vor-
ziehen (167).

Die Absicht des Verfassers, Gott immer wieder als gewaltigen Schluf3-
stein, der den ganzen Kosmos zusammenhilt und allem Streben und Schaffen
des Menschen letzten Sinn verleiht, zu offenbaren und den gldubigen Men-
schen seines Gottesglaubens froh und seiner Verantwortung gegeniiber andern
bewuBt werden zu lassen, wird u. E. in dieser Gotteslehre im besten Sinne
erreicht,

Stans. CrLopoaLp Husatka O. F. M. Cap.



Besprechungen 333

Stefanini, Luigi : Itinéraires métaphysiques. Introduction et traduction
par J. Cuaix-Rury. — Aubier, Paris 1952. 121 p.

Les thémes développés dans ce petit livre sont les suivants : I. Méta-
physique de I’Art. II. Métaphysique de la Forme. III. Métaphysique de la
Vérité. IV. Métaphysique de la Personne.

La pensée de M. Stefanini se meut dans le climat du spiritualisme'
chrétien. Elle fait sa route A travers deux écueils : I'idéalisme et I’existen-
tialisme, vers l'affirmation de la transcendance. Chacun de ses itinéraires
s’oriente, en effet, vers un Absolu. Au cours de cette lecture, nous avons
souvent admiré la force suggestive des expressions. Par exemple, celle-ci &
propos du concept : « L’universalité du concept est le rappel de la multi-
plicité empirique a sa matrice spirituelle » (p. 105). Un thomiste est heureux
de rencontrer, sous la plume d'un philosophe si ouvert & la pensée moderne,
plusieurs références a saint Thomas. Disons que la traduction est parfaite
et que l'introduction contient de précieux renseignements.

Fribourg. P. EmonEeT O. P.

Geschichte der Philosophie

Capelle, Wilhelm : Die griechische Philosophie, 1. Teil: Von Thales bis
Leukippos. 2. erweit. Aufl. (Geschichte der Philosophie, I ; Sammlung Go6-
schen, 857.) — de Gruyter, Berlin 1953. 135 S.

Wem Zeit oder Mittel fehlen, die neuesten Forschungen iiber die édlteste
griechische Philosophie zu studieren, der wird mit Dankbarkeit dieses Band-
chen zur Hand nehmen, das in 133 Seiten mit den griechischen Denkern
von Thales bis Leukippos bekannt macht. Mit Windelband — im Gegen-
satz zu den meisten Neueren — wird Demokrit erst mit Sokrates in der
zweiten Hauptperiode (2. Biandchen) behandelt. Ebenso werden dort, im
Unterschied zu Zeller, die Sophisten behandelt, die als Ubergangsphase des
griechischen Denkens ‘entscheidende Bedeutung besitzen. Der Verfasser
beniitzt besonders die neuesten Forschungen von Hermann Diels und
Ed. Zeller, der als « echter Historiker unbefangen an die Zeugen des vor-
sokratischen Denkens herangeht und nicht mehr aus ihnen heraushért, als
was sie wirklich aussagen » (17). Neben Zeller stiitzt sich der Verfasser auf
das 1926 erschienene Handbuch der Geschichte der antiken Philosophie von
Karl Praechter (UBERWEG-HEINZE : GrundriB der Phil. I. Das Altertum.
12., gédnzlich neu bearbeitete Auflage). Dieses Werk erscheint ihm als das
auf absehbare Zeit beste wissenschaftliche Handbuch, das wir auf dem
Gebiete der antiken Philosophie besitzen (18).

Wer also eine prignante, sachliche, wissenschaftlich gesicherte Dar-
stellung der Anfinge der griechischen Philosophie wiinscht, wird mit Vorteil
zu dieser Geschichte der Philosophie greifen,

Stans. CropoaLp Husatka O. F. M. Cap.



334 Besprechungen

Owens, Joseph : The doctrine of being in the Aristotelian Metaphysics.
A Study in the greek background of mediaeval thought. — Pontif. Institute
of Mediaeval Studies, Toronto 1951. x11-461 p. :

Der Ausgangspunkt vorliegenden Buches liegt in einer vielfach (z. B.
‘bei Fuchs, Die Proprietiten des Seins bei Alexander von Hales) vertre-
tenen Anschauung, Scholastiker als Platoniker oder als Aristoteliker schon
aus der einen Tatsache heraus bezeichnen zu koénnen, daB sie unter dem
ens qua ens das ens perfectissimum (Plato) oder das ens commune
(Aristoteles) verstehen. Owens sucht nun nachzuweisen, daB Aristoteles
unter dem &v §; v eben nicht das ens commune meint. Er macht sich diese
Aufgabe wahrhaftig nicht leicht. Unter Heranziehung aller ihm erreich-
baren Kommentare, angefangen von den ersten griechischen Kommen-
taren bis herauf zu den allerneuesten unseres Jahrhunderts, unter Beniitzung
einer reichen Literatur (sein Literaturverzeichnis umfaft 502 Nummern)
und mit Anwendung sowohl der historisch-kritischen wie auch einer gerade
dem besonderen Charakter der aristotelischen Metaphysik angepaBten
Methode gibt er im ersten Teil des Buches wichtige Voruntersuchungen :
der besondere literar- und philosophiegeschichtliche Charakter der Meta-
physik wird herausgearbeitet ; auler der Frage nach der zeitlichen Reihen-
folge der verschiedenen Abhandlungen, aus denen die Metaphysik nach-
gewiesenermafen besteht, wird die Frage gepriift, in welcher Reihenfolge
Aristoteles die tatsidchlich von ihm stammenden Bestandteile der Meta-
physik seinen Horern vorgetragen hat; wihrend er die Frage der zeit-
lichen Reihenfolge nach Priifung der verschiedenen Ansichten von Jiger,
v. Arnim, Nuyen u. Oggioni offen liB8t, glaubt er folgende von Aristoteles
beim Vortrag eingehaltene Reihenfolge aus verschiedenen Griinden auf-
stellen und dementsprechend die ganze folgende Untersuchung einteilen
zu kénnen : A BI' E1 (A) E2-4 Z HO 1-9 © 10 I M1-9 M9-10. Als zwei
weitere wichtige Voruntersuchungen folgen eine iiber die woXhaydg Aeybdupeve
und iiber die Ubersetzung dieser schwierigen aristotelischen Begriffe ins
Englische. Im Hauptteil seines Buches steuert der Verf. ohne jegliche
Umschweife klar auf sein grofBes Ziel hin: so uneinheitlich scheinbar von
Aristoteles in seiner Metaphysik der Gegenstand der Ersten Philosophie
angegeben wird, O. zeigt durch alle Einzeluntersuchungen hindurch, daB
dem Aristoteles doch ein einheitlicher Gegenstand eben in dem being (&v)
vorgeschwebt habe. Freilich dieser Begriff des being ist kein univoker,
sondern er ist « equivocal » und zwar nicht auf Grund eines Zufalls oder
eines gemeinsamen Ursprungs, sondern auf Grund des Verhiltnisses alles
Seienden mpdg €. Being qua being aber ist erstinstanzlich identisch mit
Entity ; diese aber wieder ist nicht das ontologische « ens commune » und
nicht das platonische « ens perfectissimum », vielmehr etwas genuin aristo-
telisches, das zwar auf dem Hintergrund der platonischen Philosophie
entstanden ist, sich aber von dieser doch grundsitzlich unterscheidet : es
ist zwar auch «getrennt», trigt den Charakter der forma wie das pla-
tonische ens perfectissimum, aber es ist in grundsitzlich anderer Weise
wie das platonische gewonnen, namlich aus den sinnlichen Dingen, nicht



Besprechungen 335

aus den Abyor. Es ist ewig und unbeweglich, das Denken des Denkens
und doch wieder grundlegend vom christlichen Schopfergott verschieden,
so daB vom aristotelischen being qua being aus die Schépfung nicht ver-
stindlich gemacht werden konne, sie vielmehr fiir ewig angesehen werden
miisse. — E. Gilson hat dem Werk ein dessen Bedeutung klar hervor-
hebendes Vorwort beigegeben. — Zweifellos iiberragt das vorliegende Buch,
das eine Dissertation darstellt, den iiblichen Rahmen einer solchen. Es
orientiert ausgezeichnet iiber den ganzen Stand der Frage nach der aristo-
telischen Metaphysik. Der Verf. weill auch um gewisse subjektive Bedingt-
heiten seiner Forschungsresultate (er « rekonstruiert » im SchluBabschnitt
die aristotelische Seinslehre, da sie sich in der Metaphysik nicht voll-
stindig findet) ; im Rahmen dieser Rezension 1ift sich auf Einzelheiten
jedoch nicht eingehen. Nur auf eines mochte ich zum Schluf3 hinweisen :
eine noch stirkere Heranziehung des Metaphysikkommentars des heiligen
Thomas hitte gewill noch manche Bereicherung gebracht ; denn mir scheint,
daB gerade dieser tiefe Kommentar des Aquinaten noch nicht geniigend
beriicksichtigt ist.

Rottenburg a. N. A. HUFNAGEL.

Festugiére, André-Jean, O.P.: La révélation d’Hermés Trismégiste,
III : Les doctrines de 1’dme ; IV : Le Dieu inconnu et la Gnose. (Etudes
Bibliques.) — Gabalda, Paris 1953-54. x1v-314; x1-315 p.

1. Apres avoir traité de I’Astrologie et des Sciences occultes, puis du
Dieu cosmique, le Pére Festugiére poursuit son étude magistrale de la
gnose hermétique en abordant le probléeme de I’Ame humaine. On retrouve
dans ce troisiéme volume les qualités d’érudition et de clarté des précédents.
En quatre chapitres, I'auteur expose le plan et les doctrines analogues
dans les traités scolaires et les écrits de la gnose : L’origine céleste de 1’dme,
la descente ou la chute sur la terre, le sort de I’ame incarnée, I’eschatologie.
I1 résulte de ces exposés, conduits avec finesse et une acribie extréme, que
les dogmes essentiels de I'anthropologie hermétique dérivent de la tradition
grecque et des aspirations religieuses nouvelles qui se sont faites jour au
sein du développement de cette tradition. Désormais, il ne sera plus possible
de parler de l'origine orientale (chaldéenne, iranienne, indienne) des doctrines
gnostiques de I’ame. Si telle ou telle influence étrangére demeure possible,
ce sera sur un aspect secondaire et de fagon plus ou moins adventice. Les
traités scolaires de I’Ame au II¢ siécle, en effet, reproduisent un schéme et
un cadre qui, en définitive, remontent a Platon lui-méme. L’avoir établi
n’est pas le moindre mérite de cet ouvrage. Celui-ci est enrichi d’une tra-
duction de PorPHYRE, De l'animation de l'embryon,; JAMBLIQUE, Traité
de I’dme (celui-ci étant accompagné d'un commentaire savant et trés neuf).

Dans sa Préface (pp. x11-x1v), F. répond avec sévérité a un certain
H. CHERNISs qui, dans un compte rendu du Dieu cosmique (dans Gnomon,
1950, pp. 204 suiv.), avait tenté d’anéantir I'exégeése du Timée 52d - 53b
proposée et justifiée par notre auteur. Nous tenons a souligner cette contro-



336 Besprechungen

verse, car elle tend a se multiplier entre savants et critiques. D’une part,
trop de recensions sont confiées a des incompétences ; d’autre part, trop de
critiques ne rendent compte d’un ouvrage que pour avoir l'occasion d’exposer
leurs idées personnelles, sans méme avoir la probité de lire les arguments
de l'auteur critiqué et d’en apprécier la valeur. Au minimum, faudrait-il
accorder un préjugé favorable & un savant qui a consacré de longues années
a étudier un probléme. Si on le discute, ce ne peut étre sans respect ni sans
nuance.

2. L’admirable tétralogie dans laquelle le Pére Festugiere étudie la
philosophie religieuse sous ’empire s’achéve par un dernier volume, précieux
entre tous, sur la cognoscibilité du Dieu transcendant. E. Norden avait
prétendu démontrer que la formule Agnostos Theos, non seulement ne se
rencontrait pas dans la littérature grecque, mais qu’elle y était méme
impensable, parce que contraire a l'esprit grec de spéculation et de
recherche. Au terme de sa patiente et immense enquéte, le Pére Festugiere
établit, au contraire, que la notion du « Dieu inconnu » ne vient pas de
I’Orient, mais résulte de traditions platoniciennes et pythagoriciennes qu’on
peut suivre depuis 1’Ancienne Académie. '

Quelques divers que soient les courants qui se croisent dans les écrits
hermétiques, ceux-ci constituent une littérature religieuse exprimant le
besoin profond de I'homme d’étre avec Dieu, de converser avec lui, de
I'aimer comme un ami. Trois voies sont possibles pour parvenir A cette
intimité divine. Il a été montré dans les volumes II et III que Dieu, principe
de l'ordre cosmique, pouvait étre atteint par la contemplation de cet ordre
des cheeurs célestes. Mais le Dieu hypercosmique, invisible, indéfinissable,
indicible, peut étre saisi par un mode particulier de connaissance, la gnose.
Ce Dieu transcendant, en effet, veut étre connu, et il ’est effectivement par
la voie de négation, et sous un double mode que le P. F. appelle « mystique
par extraversion » et « mystique par introversion ». Dans un cas, I’homme
sort de lui-méme pour s’unir & un Dieu (4idn) qui est la totalité de I'Etre
dans l'espace et le temps. Par cette extase — dépassant l'ordre de la
raison — il se perd en Dieu et devient Dieu. Dans l'autre, c’est Dieu qui
envahit le moi humain et le transforme en un étre nouveau, régénéré, qui
remplace entiérement ’homme ancien ; on aboutit a un étre tout différent
du précédent, un étre composé de Puissances divines, c’est-a-dire de Dieu.
A ce stade, ou les dispositions mystiques sont portées a leur comble, on
peut presque parler d’identité entre Dieu et 1’homme.

Quiconque est averti du caractére ésotérique de cette littérature gnos-
tique, sera émerveillé de la clarté et de l'aisance des analyses du P. F.
Tous ceux qui s’intéressent & I’histoire de la pensée religieuse ne lui ména-
geront pas leur gratitude. Nous avons 1a une somme de I’hermétisme aussi
ample que fouillée, ’étude classique sur le sujet.

Fribourg. C. Sricg O. P.



	Besprechungen

