
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Textausgaben

Q. S. F. Tertuliani Opera, pars I: Opera catholica adversus Marcionem.
(Corpus Christianorum, series latina I.) — Brepols, Turnholti [Turnhout,
Belg.] 1953. xxv-75 p.

Von der neuen Sammlung Corpus Christianorum, Series Latina, Bd. I,
Teil I, ist soeben die erste Lieferung erschienen. Sie enthält die ersten
Schriften Tertullians Ad Martyras, bearbeitet von E. Dekkers (S. 3-8) und
Ad Nationes lihri II, neubearbeitet von J. G. Borleffs (S. 11-75). Vom
zunächst genannten Schriftchen Tertullians hatte man außer der unzuverlässigen

Ausgabe in der PL I 619 (2. Aufl. I 691) eine nach den Hss.
bearbeitete, aber schwer zugängliche Version von Th. H. Bindley (Oxford 1893)
zur Verfügung. Die Wiener Väterausgabe (CSEL) hat für den IV. Band der
Werke Tertullians eine Neubearbeitung von Em. Kroymann angekündigt,
aber inzwischen startet das Corpus Christianorum mit einer eigenen
Ausgabe nach den fünf bekannten Hss. des 15. Jahrhunderts und den sechs

bisherigen Editionen. Die Libri II ad Nationes (PL I 559, bzw. 629), welche
Borleffs selbst bereits 1929 nach der einzigen Hs. des 9. Jh. edierte, wird
nun vom gleichen Forscher hier neubearbeitet. Unter den ultravioletten
Strahlen einer Quartzlampe konnte er in der Hs. fast 200, sonst unleserlich
gewordenen Stellen entweder ganz oder teilweise rekonstituieren, bzw. wirkliche

Lücken in der Hs. feststellen. Einige positive Ergebnisse dieser
technischen Bearbeitung der Hs. bestätigen einfach die Leseart der ältesten
Ausgaben. Die erste Lieferung des Corpus Christianorum eröffnet die Reihe
auf würdige Weise. Mögen nun bald die anderen folgen

Fribourg. G. G. Meersseman O. P.

Alberti Magni Ord. Fr. Praed. Postilla super Isaiam primum edidit
Ferdinandus Siepmann. Postillae super Ieremiam et Postillae super
Ezechielen! fragmenta edidit Henricus Ostlender. (Opera omnia, torn. XIX.) —
Aschendorff, Monasterii [Münster] 1952. xxiv-684 p.

Von den ungedruckten Werken Alberts des Großen, welche das Kölner
Albertus Institut zunächst herausgeben will, kündigten wir im Divus Thomas
(1952, S. 102-114) bereits die Summa de bono an, die in der neuen Kölner
Gesamtausgabe Bd. XXVIII dargestellt wird. Nun veröffentlicht das Institut



Besprechungen 315

kaum ein Jahr später als Bd. XIX der Gesamtausgabe den ganzen Isaias-
kommentar und die Fragmente der Hieremias- und Ezechielpostillen.

Vom Isaiaskommentar entdeckten wir selbst in Berlin und Fr. Pelster
in Leipzig je eine Hs. Weitere wurden seitdem nicht aufgefunden. Vom
Jeremiaskommentar konnten wir 1932 ein größeres Stück in einer Brügger
Hs. feststellen. Eine vollständige Hs. wurde bis jetzt nicht gefunden, nicht
einmal der von G. Dinghens O. P. 1649 ebenfalls außerhalb Deutschland
entdeckte Codex (vgl. Divus Thomas 1952, S. 109). Vom Ezechielkommentar
fand P. Heusgen 1933 ein kleines Stück in einer Kölner Hs. Auch das half
nicht, um in irgendeiner anonymen Hs. den vollständigen Text identifizieren

zu können. Ob die von G. Dinghens 1649 in Avignon aufgefundene
Hs. (vgl. Divus Thomas 1952, S. 109) irgendwo noch besteht, scheint von
den Kölner Editoren nicht untersucht worden zu sein.

Die vorliegende Ausgabe ist vortrefflich. Zwar gab es wegen des

Handschriftenmangels nicht viel Varianten zu verarbeiten, aber die zur Verfügung
stehenden, späten Hss. boten teilweise unzuverlässige Lesearten, sodaß die
Editoren ihre Geduld und ihren Scharfsinn zur Rekonstitution eines brauchbaren

Textes anwenden konnten. Die Zitate wurden ebenfalls genau identifiziert,

hie und da wichtige Parallelstellen verzeichnet. Am Schluß finden
sich vortreffliche Indices. Die Einleitung zum Isaiaskommentar enthält eine
wertvolle Untersuchung über den von Albert gebrauchten Vulgatatext. Es
versteht sich von selbst, daß diese Postillen Alberts für die Geschichte der
Theologie nicht so wichtig sind wie die Summa de bono, aber für manche
Probleme dürfen sie nicht außer acht gelassen werden, wie wir selbst und
B. Van Hülse bereits dargelegt haben. Die Prolegomena und die Fußnoten
der Kölner Ausgabe erleichtern eine weitere Benutzung in dieser Hinsicht.
Wir schließen mit dem Wunsche, das Kölner Institut möge im gleichen
Tempo und mit der gleichen Zuverlässigkeit die weiteren Bände
herausbringen. Perge quo cepisti!

Fribourg. G. G. Meersseman O. P.

Wyss, Joseph M. : De natura materiae attributed to St. Thomas Aquinas.
Introduction and text according to the tradition of the manuscripts. (Textus
philosophici Friburgenses, 3.) — Société philos., Fribourg 1953. 135 p.

Der Mediaevist wird jedem Forscher Dank wissen, der sich der mühevollen

Aufgabe unterzieht, einen wissenschaftlich einwandfreien Text
mittelalterlicher Philosophen und Theologen zu publizieren, denn ohne solche
Editionen wird es unmöglich sein, die großen Lücken zu schließen und die
vielen Unsicherheiten zu klären, auf die jeder stößt, der sich mit
scholastischen Studien beschäftigt.

Wyss hat sich seine Arbeit nicht leicht gemacht. In der Einleitung
bietet er vorerst das heute wohl umfassendste Verzeichnis der Handschriften,
in welchen das dem Aquinaten zugeschriebene Opusculum, « De natura
materiae », zu finden ist. Der Autor kennt 29 Handschriften, wovon er 9

dem 14. Jh. und 20 dem 15. Jh. zuschreibt. Dieser Teil der Arbeit muß als
vorzüglich taxiert werden und wird von keinem, der sich mit den umstrit-



316 Besprechungen

tenen Opuscula des hl. Thomas befaßt, übergangen werden dürfen. Der
Autor nahm sich die Zeit- und finanzielle Mittel raubende Mühe, die meisten
Codices persönlich einzusehen ; über die andern ließ er sich gewissenhaft
informieren und vergißt auch nicht, auf die einschlägige Literatur
hinzuweisen. Die Untersuchungen über die Verwandtschaft der Handschriften
sind vorsichtig und klug. Wer um die Eigenart der Tradition scholastischer
Texte weiß, wird es begrüßen, daß der Autor von der Aufstellung eines

Stemmas abgesehen hat.
Ein eigenes Kapitel orientiert über den Titel des Opusculums, wobei

neben den Handschriften auch die alten Werkkataloge berücksichtigt werden.
Der Autentizitätsfrage wird große Aufmerksamkeit geschenkt. Wyss

gibt einen knappen Überblick über den jahrhundertalten Streit, der um
die Echtheit von « De natura materiae » ausgefochten wurde und zeigt
überzeugend die Komplexität der Frage, ohne selbst eine persönliche
Entscheidung zu fällen. — Für die im 5. Kapitel der Einleitung gebotene
Textanalyse wird jeder dankbar sein, der sich im Gedankengang des Opusculums
rasch zurechtfinden will.

Der von Wyss vorgelegte Text basiert auf 7 Handschriften des 14. Jh.
Die Eliminierung von Bordeaux 131 und Vat. lat. 807 (beide 14. Jh.) ist
gut begründet. Von den 20 Codices des 15. Jh. wird u. a. gesagt : « Here
again it was found that these manuscripts had no particularly significant
additions to, or differences from, the traditional text» (S. 77). Der Text
und der kritische Apparat sind — soweit wir es nachprüfen konnten — mit
großer Gewissenhaftigkeit und Exaktheit redigiert ; er wird für einschlägige
Studien von nun an die einzig berechtigte Grundlage bieten.

Stans. Waldemar Gremper O. F. M. Cap.

Wittgenstein, Ludwig : Tractatus Logico-Philosophicus. Testo originale,
versione italiana a fronte, introduzione critica e note a cura di G. C. M.
Colombo S. J. (Archivum Philosophicum Aloisianum, Serie III, vol. I.) —
Bocca, Milano-Roma 1954. 331 p.

Der Tractatus von Ludwig Wittgenstein (1889-1951) gehört ohne Zweifel
zu den bedeutendsten philosophischen Werken der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts. Bedeutend ist er durch den gewaltigen Einfluß, den er ausgeübt
hat und noch heute ausübt. Aber auch durch seinen Inhalt. Ein
merkwürdiges Werk ist er : aus aphoristischen, numerierten Aussagen bestehend,
kann es eigentlich nur durch jemanden verstanden werden, der den Kreis
von Cambridge zu Wittgensteins Zeit gut gekannt hat. Und was der
Verfasser darin zu sagen hat, ist eine vielleicht noch merkwürdigere Verbindung
einer atomistischen Ontologie, der Lebensphilosophie und der reinen Logik.
Zugleich enthält das Werk wichtige Gedanken zur Semiotik, also zu jener
Wissenschaft, welche, seit dem Ausgang des Mittelalters fast vergessen, zum
großen Teil dank dem Tractatus wieder zur Blüte kam.

Damit soll nicht gesagt werden, daß der Wahrheitsgehalt des Werkes
groß wäre. Im Gegenteil hat sich das meiste dessen, was Wittgenstein hier
sagt, als unhaltbar erwiesen. Seine extrem atomistische Ontologie ist offenbar



Besprechungen 317

falsch, der linguistische Solipsismus ist eine Art philosophisches Monstrum,
die « Mystik », die das Buch lehrt, wird von niemandem ernst genommen ;

auch sein Verifikationsprinzip vertritt heute (trotz dem, was Schlick darüber
sagte), niemand mehr, auch nicht die schroffsten Empiristen. Die historische
Bedeutung dieses Klassikers liegt aber darin, daß der Tractatus eine Reihe
von Problemen gestellt hat, die noch immer im Zentrum des philosophischen
Interesses stehen, dann darin, daß in diesem Werk gewisse extreme
Haltungen zum Ausdruck kommen — und solche Haltungen sind in der
Geschichte der Philosophie immer sehr fruchtbar, wenn auch nur dadurch,
daß sie eine Reaktion hervorrufen und die Gegner zwingen, ihre Lehren
zu vertiefen.

Der Text wurde zum ersten Mal 1921 deutsch, dann mehrmals deutsch
und englisch herausgegeben. Die vorliegende italienische Übersetzung und
Textausgabe ist die erste kontinentale seit der Urausgabe. Der Herausgeber
hat sie mit einer eingehenden Einleitung (S. 1-131) versehen. Diese ist
— auch für einen Kenner — sehr interessant. Die dort geleistete Kritik
konnte nur ein ontologisch denkender Philosoph verfassen, welcher zugleich
vom Positivismus nicht nur « ex auditu » oder aus einigen Propaganda-
Schriften weiß : denn Wittgenstein war vor allem ein Ontologe, und nur
vom Standpunkt einer Ontologie aus kann er verstanden und gewürdigt
werden. Es ist vielleicht zu bedauern, daß der Herausgeber die neuere
Literatur fast ganz unberücksichtigt läßt. Und ein Logiker hätte lieber in
einem so ernsten Buch über einen Logiker keine schiefen Syllogismen gesehen
(S. 101). Das sind aber Nebensachen. Die hier gebotene Einleitung ist,
soweit dem Rezensenten bekannt, das bis heute beste Werk über Wittgenstein.
Es ist zu hoffen, daß es — endlich — den Denker den Italienern bekannt
machen wird.

Fribourg. I. M. Bochenski O. P.

Naturphilosophie

Fleischer, Paul : Vom Lichte und von der Materie der leblosen Körper.
— Buch- und Zeitschriften-Verlag Dr. Hans Riegler, Stuttgart 1952. vin-76 S.

V. will die Kluft, die sich seit Jahrhunderten zwischen Naturwissenschaft

und Philosophie aufgetan hat, nicht dadurch überbrücken, daß er
hypothetische Fehlannahmen und philosophische Trugschlüsse miteinander
in Einklang bringt. Er will vielmehr den Ausgangspunkt aufweisen, von wo
aus der Weg zu einer einwandfreien Deutung der experimentellen Ergebnisse

führt (VII). Diesen Ausgangspunkt findet V. in der These, daß irdische
Körper keine selbsttätige Wirksamkeit besitzen (13, 24, 29, e.c.t.). Irdische
Körper wirken nur in der Kraft der Sonnenstrahlung. Unter allen Körpern
hat die Sonne allein selbsttätige Wirksamkeit (29 f., 34, 38, 50, ect.). —
Irdische Körper haben keine eigene Leuchtkraft. Sie leuchten nur in der
Kraft der Sonnenstrahlung (Gl ff.). Zum Beweis führt V. nur solche
Strahlungsvorgänge an, die tatsächlich aus der Sonnenstrahlung erklärt werden



318 Besprechungen

müssen. Die zahlreichen Phänomene irdischer Selbststrahlung aber übergeht
er. — Mit dem Fortfall der Sonnenstrahlung müßte jede Veränderung der
irdischen leblosen Körper aufhören (29). Würde V. auf dem Boden der
Forschungsergebnisse bleiben (VIII), könnte er nicht mehr als eine quantitative

Sonderstellung der Sonnenenergien feststellen. Mit dem Fortfall der
Sonnenenergien würde eine empfindliche Störung eintreten. Aber auch nicht
mehr — Während alle Veränderung an irdischen Körpern nur unter der
Einwirkung äußerer Kräfte vor sich geht, vermag die Sonne ihre Wirksamkeit

ohne Einwirkung äußerer Kräfte von sich aus zu ändern (32). V. bleibt
uns den Beweis schuldig. Alle Ergebnisse moderner Forschung zeigen
umgekehrt, daß auch das Geschehen im Ganzen des Sonnenkörpers ein
Zusammenspiel vielartiger Einzelvorgänge ist, wo ein Vorgang nur unter der
Einwirkung anderer Vorgänge möglich wird.

Die Schrift erfüllt nicht, was sie verspricht. Sie könnte im Gegenteil
geeignet sein, beim Naturwissenschaftler ein Mißtrauen gegen die Arbeitsweise

der Philosophie hervorzurufen.

Fribourg. G. Meyer O. P.

Van Meisen, Andrew G. : From Atomos to Atom. The History of the
Concept Atom. Translated by Heney J. Koren C. S. Sp. (Duquesne Studies,
Philosophical Series, 1.) — Duquesne University Press, Pittsburgh 1952.

xii-240 p.

Diese Arbeit erschien 1949 in holländischer Sprache. Bis auf wenige
unbedeutende Korrekturen und Zufügungen, die auf Wunsch des Verfassers

gemacht wurden, gibt die Übersetzung den genauen Text der
holländischen Ausgabe wieder.

V. teilt die Geschichte des Atombegriffes in zwei Perioden ein : 1. Die
Geschichte des Atombegriffes vor dem Entstehen der physikalischen
Atomtheorie (bis zum 17. Jahrhundert einschließlich), 2. Die Geschichte des

Atombegriffes in der physikalischen Wissenschaft (nach dem 17.

Jahrhundert). Es wäre nicht korrekt, diese Perioden einfachhin als die
philosophische und die naturwissenschaftliche einander gegenüberzustellen. Der
Atombegriff der 1. Periode war zwar primär philosophisch. Aber er war
verwoben mit Problemen, die später in der naturwissenschaftlichen
Atomtheorie weiterentwickelt werden konnten. Ebenso stellt der Atombegriff der
2. Periode nicht eine rein naturwissenschaftliche Theorie dar. Im neuzeitlichen

Atombegriff leben philosophische Gedanken früherer Zeiten weiter.
Die zwei Perioden dürfen also nur in dem Sinne unterschieden werden, daß
in der ersten Periode das naturwissenschaftliche Interesse vor dem
philosophischen zurücktreten mußte, in der zweiten aber das philosophische
Interesse von dem naturwissenschaftlichen in den Hintergrund gedrängt
wurde (4-6, 218).

Aus dem Charakter der ersten Periode wird es verständlich, warum
der Atomismus Demokrits sich nicht behaupten konnte. Dieser Atomismus
war primär ein philosophischer Lösungsversuch. Als solcher war er nicht
zu halten. Sein naturwissenschaftlich bedeutsamer Inhalt, hier nur keim-



Besprechungen 319

haft vorhanden, konnte erst sehr viel später entwickelt werden (23, 219 f.).
Mit Recht stellte Aristoteles gegen Demokrit seine Lehre vom Wandel der
Körperdinge auf (30-38). Zur Lehre von den minima naturalia legte Aristoteles

nur den Grund. Erst Jahrhunderte später wurde sie im Averroismus
weiterentwickelt. Aristoteles hatte nach dem terminus divisionis gefragt,
und die meisten Aristoteliker des Mittelalters folgten ihm darin. Die aver-
roistische Schule aber kehrte die Fragestellung um und fragte nach den
prima ad compositionem. Sie leitete so über in die Anfänge der naturwissenschaftlichen

Forschung (58-80, 116, 120). V. betont diese bedeutsame
geschichtliche Rolle des Averroismus gegen bisherige Darstellungen (z. B.
Lasswitz), nach denen das Korpuskularproblem erst im 17. Jahrhundert
aufgetreten sei. In Wirklichkeit stehen die Naturwissenschaftler des 17.
Jahrhunderts in einer lebendigen Verbindung mit dem Gedankengut der aver-
roistischen Schule und unter ihrem Einfluß. Allerdings tritt zu dieser Zeit
der Gedanke Demokrits immer mehr in den Vordergrund. Weniger aus
philosophischen Erwägungen. Das Interesse dieser Übergangszeit geht
immer deutlicher darauf hinaus, die Sprache und die Methode einer neuen
Wissenschaft zu formen. Noch ist die Trennung von Philosophie und
Naturwissenschaft nicht durchgeführt, im Keim ist sie aber schon vorhanden

115-128).
In der 2. Periode wird die Trennung vollzogen. Aber nicht in dem

Sinne, daß Naturwissenschaften und Philosophie nun zusammenhanglos
nebeneinander ständen. Auch nach dem Entstehen einer selbständigen
Naturwissenschaft bestimmen die empirischen Data nicht allein die naturwissenschaftliche

Theorienbildung. Im Hintergrund des neuen wissenschaftlichen
Denkens stehen immer noch philosophische Grundhaltungen, die sich
kontinuierlich aus den Anschauungen des 17. Jahrhunderts und weiter zurück
aus der averroistischen Tradition des Mittelalters entwickelt haben.
Beispiele dafür sind die Atomtheorie Daltons und der Mechanismus des 19.
Jahrhunderts. Beide dürfen nicht einfachhin als ein bloßes Wiederaufleben des

Demokritischen Atomismus verstanden werden. Im unbewußten Denken
der Naturwissenschaftler verband sich Gedankengut der Tradition mit
neuauflebendem atomistischen Anschauungen. So entstand der « philosophische
Hintergrund » der physikalischen Theorienbildung. Er ist nicht gefordert
aus den Ergebnissen der Forschung, sondern geht unbewußt ein in die
Theorienbildung der naturwissenschaftlichen Forschung (131-166). Die großen

Umwälzungen in der Physik des 20. Jahrhunderts haben die mechanistische

Grundhaltung der Naturwissenschaft stark erschüttert. Obwohl die
Entwicklung noch nicht abgeschlossen ist, läßt sich doch schon eine Grund-
tenderiz deutlich erkennen. Man versteht die Elementarteile des Atoms
nicht mehr als unwandelbare Teile im Sinne der mechanistischen Physik.
Die mechanistischen Grundtendenzen des 19. Jahrhunderts wurden abgelöst
durch einen starken Hang zum Positivismus. Mit gutem Recht aber ist
zu bezweifeln, ob der Positivismus, da er eine komplizierte Philosophie
darstellt, jemals zum «philosophischen Hintergrund» werden kann (167-193).

Die Auseinandersetzung mit dem Positivismus führt den V. von der
geschichtlichen Untersuchung auf ein Problem, das mit dem Ergebnis der



320 Besprechungen

geschichtlichen Untersuchungen eng verknüpft ist : das Verhältnis von
Naturwissenschaft und Naturphilosophie. Muß jede naturwissenschaftliche
Theorie notwendig einen « philosophischen Hintergrund » haben M. a. W. :

Besteht neben dem physikalischen Problem noch ein anderes Problem, das

in der Naturwissenschaft selbst nicht behandelt wird und nicht behandelt
werden kann, das sich aber dennoch dem Naturwissenschaftler als Menschen

aufzwingt, indem es den Hintergrund bestimmt, gegen den der
Naturwissenschaftler seine Theorien entwirft V. zeigt, daß die Philosophie
neben den spezialisierten Naturwissenschaften ihr Recht behalten muß.
Alle Versuche, die gemacht wurden, das philosophische Problem als Pseudo-

problem zu erweisen und die Naturwissenschaft als einzige Wissenschaft
darzustellen, kommen doch wieder auf philosophische Aussagen hinaus.
Neben den spezialisierten Naturwissenschaften bleibt noch Platz für die
Philosophie, welche die allgemeinen Aspekte der menschlichen Erfahrung
zum Gegenstand hat (194-205). Bleibt aber noch Platz für eine eigene
Philosophie der Natur, wenn einerseits die Philosophie die allgemeinen Aspekte
der menschlichen Erfahrung zum Gegenstand haben soll, und wenn andererseits

alle speziellen Probleme den einzelnen Teilwissenschaften überlassen
sein sollen Die Naturphilosophie steht an der Grenze, wo Philosophie und
Naturwissenschaften sich treffen. Wenn die Naturwissenschaft z. B. eine
« Erklärung » gibt, so geht sie nicht auf die Frage ein, was eine « Erklärung »

zu einer « Erklärung » macht. In diesen « Mangel an Realisierung » aber tritt
die Naturphilosophie ein. Geht die Naturwissenschaft auf diese Frage ein,
so ist sie nicht mehr Naturwissenschaft, sondern wird zur Philosophie. Die
Philosophie bezeichnet also ein Grenzgebiet zwischen Naturwissenschaft und
allgemeiner Philosophie, in dem beide sich treffen. V. unterscheidet in der
Naturphilosophie zwei Teile : eine Philosophie der Naturwissenschaften
(eine Epistemonologie oder Theorie der Wissenschaften von der Natur,
deren Gegenstand die Wissenschaft ist) und eine Naturphilosophie im Sinne
der Alten (deren Gegenstand die Natur in ihrer Veränderlichkeit ist). Letztere,

obwohl aus einer primitiveren Naturerkenntnis erwachsen, hat heute
gerade nach den Ergebnissen der modernen Atomphysik ihre Berechtigung
und Bedeutung (205-217).

V. bezeichnet seine Untersuchungen über das Verhältnis von
Naturwissenschaft, Naturphilosophie und allgemeiner Philosophie als nicht
erschöpfend. Inzwischen ist vom V. eine « Philosophy of Nature » erschienen
(als 2. Bd. der gleichen Reihe). Eine Klärung gewisser Schwierigkeiten kann
also dort erwartet werden. — V. weist darauf hin, daß die Masse des Stoffes
ihn zu vereinfachter Darstellung gezwungen habe. Einige Formulierungen
dürften aber zu sehr vereinfacht sein : Die neopositivistische These über
das Körperding ist zum mindesten mißverständlich wiedergegeben (« According

to neopositivism, a material thing is nothing but a logical symbol » 197).
Jedwede Frage nach dem Sein der Körperdinge gilt nach dem Neopositivismus

als ein Versuch, eine unmögliche Frage zu beantworten. Auch die vom
V. dem Neopositivismus zugeschriebene These, das Körperding sei nur ein
logisches Symbol, wäre vom Standpunkt des Neopositivisten ebenso
undiskutabel wie alle anderen « metaphysischen » Thesen. — Daß die Pariser



Besprechungen 321

Nominalisten schon zu den gleichen Auffassungen kamen (at the same
concepts) wie später Galilei, Copernicus und Descartes (56), darf nach den

Untersuchungen von Koyré, A. Maier u. a. in dieser Allgemeinheit sicher
nicht mehr gesagt werden.

Die vorliegende Arbeit ist für den Naturwissenschaftler wie für den

Philosophen geschrieben. V. kennt die Probleme der alten Naturphilosophie
und die Probleme der modernen Naturwissenschaft. So konnte er ein Werk
vorlegen, das beiträgt, noch immer fortdauernde Mißverständnisse zu
klären und einer fruchtbaren Diskussion die Wege zu bahnen.

Fribourg. G. Meyer O. P.

».

André, Hans : Vom Sinnreich des Lebens. Eine Ontologie gläubiger
Wurzelfassung. — Otto Müller Verlag. Salzburg, 1952. 505 SS.

Hans André, der mutige Vertreter einer organischen und ontogenen
und dabei erstsinntreuen Naturauffassung, bietet in dem vorliegenden Werk
eine Zusammenschau seiner « naturontologischen » Gedankenwelt, die er
unter verschiedenen Aspekten in einer stattlichen Reihe von Veröffentlichungen

bisher dargelegt hat und nunmehr in einer umfassenden Synthese
zusammenschließt, die ihren Kulminationspunkt hat in der übernatürlichen
Lebensordnung.

Er wählt dafür nicht die wissenschaftliche Form des systematischen
Aufbaus. Aus dem Reichtum seiner Gedanken, die Besinnung und
Forschung im Laufe der Jahre ihm zugeführt haben, läßt er mit fast
spielerischer Verschwendung in spiralförmiger Bewegung, die er als Botaniker
wohl dem Pflanzenwuchs abgesehen haben mag, seine Einsichten auf- und
absteigen und seitwärts sich ausstrecken, um sie nachher wieder nach oben

zu sammeln. Er berührt dabei alle Gebiete des Lebens und zwar aus einer
der Seinswirklichkeit entsprechenden Sicht heraus, die sich bis in die höchsten

Formen des Seins hinein erstreckt. Immer wieder setzt er von neuem
an und zwar an den verschiedensten Punkten, um von überall her den

naturontologischen Sinngehalt des Lebens aufzulichten.
Das übliche Gewand der Sprache ist ihm dabei zu eng, die Fülle der

Gedanken in sich aufzunehmen. Darum versucht er sich in einer bunten
Menge von sprachschöpferischen Neubildungen und macht Anleihen bei
den Dichtern, besonders bei Konrad Weiß, um der fast sprudelnden Kraft
seiner Gedanken Ausdruck zu verleihen, aber doch so, daß dabei der innere
Seinsgehalt möglichst treu getroffen wird. Bei aller Bildmächtigkeit seiner
Sprache legt er großes Gewicht auf eine möglichst sinntreue Verbindung
der Symbole mit der Wirklichkeit. Bei der Fülle und wechselnden
Mannigfaltigkeit des in dieser Weise Dargebotenen wird es dem Leser nicht immer
leicht, dieser bunt schillernden Bewegung nachdenkend zu folgen.

Das Bild von der Wurzel nimmt bei seinen Darlegungen eine zentrale
Stellung ein. Sie soll das Wirken der formgebenden Actualitas der ihr
entsprechenden Potentialität gegenüber im Stufenbau des Lebens verständlich

machen. Zu ihrer Illustration dient eine Beobachtung aus der
Pflanzenwelt. « Durch die Wurzelung steigt die Lebenskraft des Baumes in die

21



322 Besprechungen

zum Leben hin noch unaufgeschlüsselte unbelebte Erdenschicht hinab und
kehrt deren Tendenz, nur der Ordnung der Tiefe, dem Unbelebten oder
Unorganischen verhaftet zu bleiben, gleichsam um. Sie schließt die Scholle
auf, damit der durch Resorption aus ihr aufgenommene Stoff schon am
Anfang die Richtung im aufsteigenden Saftstrom seiner Erfüllung entgegen
einschlägt und damit eben in das Unterpfand aufgenommen wird, einmal
durch das Fruchtbringen des Lebens ins Ganze des Lebens dienstbar werden

zu können. »

Weil sich hier in so augenfälliger Weise das Wesen und Wirken des

Aktes gegenüber den ihm zugeordneten Potenzen enthüllt, bietet ihm diese

Beobachtung das Grundschema für die Erklärung des Zusammenwirkens
von Akt und Potenz in allen übrigen Lebensbezirken. Primär wegweisend
wird ihm dabei das, was Thomas (De pot. 2, 1 c) über den Akt im
allgemeinen sagt : daß es in seiner Natur gelegen sei, sich selber soweit
mitzuteilen, als es möglich ist. Damit verbindet sich das andere Prinzip des

Aquinaten : omne agens agit sibi simile. Darnach steigt der Akt in die
ihm entsprechende Potenz herab, um sie in seine formgebende Richtung
einzuweisen und so ihre bisherige Tendenz umzukehren. André nennt diesen
« Abstieg des höheren Aktualitätsbereiches in den niederen, um ihn in der
Richtung auf Erfüllung hin zu sich aufzuschließen und zu aktuieren », die
« Wurzelfassung ».

Er geht dieser Wurzelfassung nach bei allen Aktuierungsformen im
Bereiche des Lebens. Zutiefst zeigt sie sich im substantialen Wesensgrund
selber, den er die « aristotelische Monade » nennt mit ihrer « Akt-Potenz-
Gezweiung ». Kraft ihrer energiegeladenen Einheit wirkt sie durch ihre
bestimmungsmächtige Form und den entsprechenden bestimmungsbedürftigen

Untergrund gestaltend und empfangend hinein in das Lebensganze,
wobei alle irgendwie vorhandenen Wirkelemente bis in die letzten
Wirkmöglichkeiten hinein im Sinne einer werkzeuglichen Mitwirksamkeit zum
Ganzen hin « aufgeschlüsselt » werden.

Das wechselseitige Zusammenspiel von Potenz und Akt aus der
substantialen Einheitswurzel heraus zeigt sich zunächst bei der äußeren
Gestaltung und Erstreckung des Substanzganzen. « Nur der aristotelischen
Monade kommt es zu, in der Einheit ihres Seins aus der stoffuntergrund-
lichen Wurzel heraus sich in Teilen außer Teilen zu entfalten und
gleichaugenblicklich dann diese Ganzheitsteile durch die von der entelechialen
Wurzel begründete ineinsbildende Energie ausfaltend rückeinzufalten. » So

liegt z. B. « der Selbstgestaltung der Pflanze, die ihre Ganzheitsteile sich
zubildet », ein « gestaltungsbedürftiger Materialbezirk » und ein « gestaltungsmächtiges

agens » zugrunde. Doch nicht nur das äußere Gestaltbild,
sondern der ganze innere Aufbau vollzieht sich nach der bi-polaren
Gesetzlichkeit von Akt und Potenz, von der tiefsten Wurzel bis zur höchsten
Aufgipfelung. So ist z. B. bei der Pflanze ihre Blüte in ganz besonderer
Weise der Ausdruck ihrer polaren Ganzheit.

Diese erdverbindende Wurzelständigkeit durchzieht in ihrer gestaltenden

Auswirkung alle Stufen des Lebens, wie André an einer Reihe, von
interessanten Einzelfragen aufzeigt und durch Beispiele eigener Forschung



Besprechungen 323

bestätigt. Ja, sie ragt bis in das geistige Leben des Menschen hinein. Und
hier ist der Ort, wo sich eine neue Potentialität auftut, die unter dem
gestaltenden Einfluß göttlicher Aktwirksamkeit den Menschen über sein

ureigenes Aktionsfeld hinaus treten läßt. Hier ist es die Gnadenaktualität,
die sich von oben aus göttlicher Höhe hinabsenkt in die Aufnahmebereitschaft

menschlicher Geistwirklichkeit und diese durch Umkehr aus ihrer
irdischen Verstrickung in die Richtung der göttlichen Seinsfülle hineinträgt.

André drückt diesen Sachverhalt in folgender Weise aus : « Weil in
Gott das Vaterhaus als Urheimat des Seins in diesem überhabenen Sinne
ist, bedeutet die durch Christus uns verdiente Heimrufung ins Vaterhaus
im Sinne der Teilhabe an dessen Vaterhausfülle und des Angesprochenseins
in unserm Eigennamen in Christus ein von Gott überfließendes dem
Menschen zugeplantes Pleroma. » « Das Angesprochensein in unserm
Eigennamen » soll hier bedeuten, daß der Aufstieg in die Gnadenaktualität das

Eigenleben des Menschen nicht beeinträchtige, sondern fördere. Denn es

liegt im Wesen der Gnade, daß sie « in der Ordnung des Zueignens so tief
ins innerste Eigen personaler Einheit sich einschenkt, daß ihre Frucht aller-
eigenstes Eigen der Person ». Der Heilige wird in seiner Christusgleichgestaltung

immer mehr er selbst.
Natur und Geschichte wird in diese heilige Einheit mit Christus mit

einbezogen : die Natur durch die physische Wirksamkeit der Sakramente,
die Geschichte durch die Herausführung des menschlichen Geschehens aus
der « Draußenheit », d. h. aus dem irdischen Kreis « unendgültiger » Ereignisse

in die absolute Sphäre göttlicher Erlösungswirklichkeit. Die Geschichte
wird dadurch zu einer analogen Fortsetzung des Planes der Menschwerdung
und die Erde zum «Bethlehem dieser Welt ». Dieses « geheimnisvolle Umein-
ander-Zusammen von Erst- und Zweitursächlichkeiten, die in der gottmenschlichen

Immanenz kulminiert», nennt André den «christlichen Inextentialis-
mus ». Durch ihn kommt es zu einer « Erdung » der christlichen Heilsordnung.

So geht bei André die Naturontologie in eine Naturtheologie über kraft
ein und derselben Wurzelbetrachtung, die nach oben hin in ihrer proportional

erweiterten Anwendung auf das göttliche Aktionsfeld der gnadenhaften

Erhebung des Menschen zu einer « gläubigen » Wurzelfassung wird.
Auf diese Weise gewinnt der Verfasser ein Erde und Himmel umspannendes
Gesamtbild vom Wurzelcharakter lebenserfüllter Wirklichkeit.

Sein langjähriger Freund, P. Heinrich Christmann O. P., hat dazu ein
kluges Vorwort geschrieben, das uns besonders mit der Persönlichkeit und
den Werken des Verfassers bekannt macht. Aus seinen Worten spricht
eine große Hochachtung vor der Leistung des Verfassers, die uns ganz und
gar gerechtfertigt erscheint. Nur möchte man wünschen, daß die Actua-
litas der Gedankenfülle des Verfassers in der Art der « Aufschlüsselung »

sich mehr den aufnehmenden Potenzen des Lesers zuneige und ihn so als
wirkliche « Heimholungsmacht » aus seiner « Potenznot » befreie. In der
Sache wird man ihm unbedenklich zustimmen können. Nur scheint mir
die Behauptung gewagt, daß der Seele ein Eigenaether zuzuerkennen sei,
der nach dem Tode bei ihr verbleibe als Keim des Auferstehungsleibes.

Geistingen/Sieg. Johannes Ell C. Ss. R.



324 Besprechungen

Metaphysik

Van Steenberghen, Fernand : Erkenntnislehre. Aus dem Französischen
übertragen und durch Anmerkungen erweitert von Dr. A. Guggenberger.
(Philosophia Lovaniensis, Bd. II) — Benziger, Einsiedeln 1950. 414 S.

Eine der wichtigsten, wenn nicht die wichtigste Disziplin der
Philosophie, bildet die Kritik, legt sie doch den Wert der menschlichen Erkenntnis
dar und verteidigt so das Fundament der Metaphysik.

Ist die thomistische Auffassung der menschlichen Erkenntnis gerechtfertigt

Ist sie die allein vernünftige, menschliche Dies aufzuzeigen ist
das Anliegen der Erkenntnislehre von V. St. Hier fallen die Grundentscheidungen

der gesamten systematischen Philosophie. Damit ist auch die
Auffassung des Verfassers begründet, daß die Kritik logisch an der Schwelle
der Philosophie steht. Freilich ist am Anfang der Philosophie nur eine
allgemeine Kritik möglich und die kritische, mehr und mehr sich spezialisierende

Arbeit folgt später (29).

Ausgangspunkt der Untersuchungen bilden die unmittelbaren
Bewußtseinsgegebenheiten, die einer aufmerksamen Analyse und einer sorgfältigen
Kritik unterworfen werden (30). In einem dreistufigen Aufbau soll eine
allgemeine Theorie der Erkenntnis gegeben werden : 1. Analyse der Erkenntnis
oder die beschreibende Erkenntnislehre. 2. Kritik der Erkenntnis oder die
kritische Erkenntnislehre, welche auf Grund der klar umrissenen Gegebenheiten

die Frage nach dem Wert der Erkenntnis eindeutig und bestimmt
stellt. Aufgabe der Kritik ist es, die aufgeworfenen Fragen zu lösen. 3. Logik
oder die logische Erkenntnislehre, welche die allgemeinen Regeln für das
Fortschreiten des Denkens festlegt (37 f.). Mit Recht betont V. St., daß
die Erkenntnislehre positiv und aufbauend sein muß. Ihr Hauptanliegen
ist nicht die Bekämpfung des Irrtums, auch nicht die Wiederlegung der
Vorurteile des modernen Denkens, die in Fragen der Erkenntnis auf Abwege
führten. Ihr obliegt vielmehr, auf einem von der Sache gebotenen Wege
das Problem der Erkenntnis seiner Lösung zuzuführen (40). Wir finden
darum in diesem Buche relativ wenige Zitate moderner Denker, aber die
ganze Darstellung und Behandlung zeugt von einem umfangreichen und
eindringenden philosophiegeschichtlichen Wissen, das alle Probleme kennt
und ihnen den richtigen Wert beimißt. Als Methode verlangt der Verfasser
die persönliche Reflexion und den allgemeinen, aber methodischen Zweifel
(52). Jede Wahrheit soll einer kritischen Prüfung unterzogen werden.

Bevor V. St. die analytische oder beschreibende Erkenntnislehre in
Angriff nimmt, wird zuerst in einem eigenen (3.) Kapitel das
vorwissenschaftliche Weltbild und seine Ansprüche und seine Infragestellung
aufgerollt. Die Einwände aus dem Gesichtskreis des vorwissenschaftlichen
Menschen (58) und des Wissenschaftlers (63) wie des Philosophen (65) zeigen
klarer, worum es in der ganzen Erkenntnislehre geht und deuten den Weg,
der zu beschreiten ist. Ebenso soll der geschichtliche Überblick (72-99) zum
eigentlichen Thema führen und die Vielschichtigkeit und Verflochtenheit



Besprechungen 325

des Erkenntnisproblems zeigen und die Aufmerksamkeit des Lesers erregen
(97). Zwei Grundaspekte haben alle Zeiten in etwa im Auge : Rezeption
und Spontaneität, Passivität und Aktivität, Erfahrung und a priori. Auf
das erste dieser Gegensatzpaare legt der Empirismus in all seinen Formen
Nachdruck, Idealismus und Rationalismus unterstreichen den zweiten
Grundzug. Der Realismus trachtet beide Sichten zu versöhnen und
auszugleichen (97).

Der zweite Abschnitt bietet eine beschreibende Erkenntnislehre (106-203).
Sorgfältig wird das Bewußtsein, wie es sich uns offenbart analysiert. Deutlich

schließt dieses eine doppelte Erfahrung, eine objektive und eine
subjektive ein. Die subjektive Erfahrung oder das Selbstbewußtsein ist eine
« gelebte » Erfahrung, eine Erfahrung « von innenher ». Sie ist unter dieser
Rücksicht « innerlicher » als die Erfahrung der objektiven Gegenwart. Gleichwohl

ist letztere ebenso unmittelbar immanent und evident wie die gelebte
Erfahrung. Die objektive Erfahrung ist sogar psychologisch früher (140).
Darum enthält auch der Akt der Erkenntnis eine doppelte notwendige
Aussage, die jeder Laune des erkennenden Subjekts entzogen ist. Es sind die
beiden notwendigen Aussagen des Objekts und des Ichs (141). Endlich ist
im Erkenntnisakt eine doppelte Evidenz gegeben, die des Objekts und die
des Subjekts (141).

Die Aneignung des Objekts durch das Subjekt verläuft in der
Wahrnehmung, im Vorstellen und im Begreifen. Sorgfältig, sachlich werden
einfach Tatsachenbefunde dargelegt, wie z. B. das körperlich Gegebene sich
in meinem Bewußtsein anzeigt und darstellt. Über den Wert des körperlich

Gegebenen wird an dieser Stelle nicht gesprochen. In der Erfahrung
dieses Gegebenen spielen die Organe des Gesichts- und Tastsinnes eine
Hauptrolle. Sie setzen uns vor allem instand, unsern eigenen Körper von
allen umgebenden Körpern, gleich ob abstehend oder anliegend zu
unterscheiden (158). Die Analyse des Bewußtseins offenbart uns auch Vorstellungsbilder,

deren charakteristische Eigenschaften beschrieben werden (158). Von
entscheidender Bedeutung ist die Tatsache, daß wir nicht nur raum-zeit-
liche Wahrnehmungen und Bilder besitzen, sondern das abstrakt Gegebene
erfassen im Begriff. In der Untersuchung der begriffsbildenden Tätigkeit
stellt sich als klares Ergebnis ihre Transzendenz heraus, wo sie über die
bloß körperlichen Realitäten sich erhebt. Eine rein organgebundene Tätigkeit

würde am Konkreten, Individuellen, am hic et nunc kleben bleiben.
Von ihr wäre niemals Aufschluß und Begründung für meine universalen
und abstrakten Repräsentationen zu erlangen (181). Einer weiteren Analyse
wird die Aussage und das Urteil unterzogen (181-189) und endlich der
Erkenntnisakt im gesamten Tätigkeitsgefüge des erkennenden Subjekts
betrachtet : die Erkenntnistätigkeit, das Streben und die Werkstatt des

Biologischen (190-198).
Welchen Wert besitzt aber unsere Erkenntnis Das ist das kriterio-

logische Problem, das im dritten A bschnitt, in der kritischen Erkenntnislehre
in Angriff genommen wird. M. E. erblickt V. St. ganz recht im Urteil, in
der Aussage des Seins, den alles entscheidenden Ausgangspunkt der Kritik.
Zuerst wird der objektive Wert der Aussage gegenüber dem Skeptizismus



326 Besprechungen

und Relativismus verteidigt (213). Der Erkenntnisgegenstand ist als Inhalt
unseres Bewußtseins wirklich gegeben. Diese Situation nötigt sich auf (215).
Ob der Gegenstand aber auch außerhalb von uns existiert, ist bis jetzt noch
nicht gelöst. Was ist also Wahrheit Sie ist die Übereinstimmung des

Urteils mit dem Objekt, das es ausdrückt. Irrtum ist Nichtübereinstimmung

mit diesem. Die Wahrheit sichert also dem Urteil seinen objektiven
Wert (215). An dieser Stelle werden auch die verschiedenen Ursachen des

Irrtums erklärt : Voreiligkeit und Unaufmerksamkeit des Subjektes,
Anmaßung, Störung, Vorurteil des Subjekts, Unrichtigkeit in der logischen
Verbindung der Urteile. Eine andere Eigenart der Aussage ist ihre
Notwendigkeit, sie nötigt sich auf und sie besitzt Allgemeinheit. Die objektive
Evidenz begründet im Subjekt die Gewißheit. Der Wurzelfehler des
Skeptizismus, Relativismus, Subjektivismus und Pragmatismus wird hier in der
Lehre über die Aussage aufgedeckt, es ist die Verkennung der wesentlichsten
und ganz evidenten Eigenschaften des Urteils (223).

Als weitere These wird die Behauptung aufgestellt und aufgewiesen :

Das Sein oder das Wirkliche ist erstes Objekt der Aussage und behauptet
sich als unabweisbarer absoluter Wert meiner Erkenntnis. Es ist das
endgültige letzte Ziel meines Erkenntnisstrebens. Dies wird in folgenden Stufen
dargelegt : Kritik des Seins als Objekt der Erfahrung (224), Kritik des

Begriffes Sein, wo der analoge und transzendentale Charakter des Seins
erklärt wird (227). Die Aussage des Seins erfüllt das Ideal der vollkommenen
Erkenntnis. Durch sie erreicht unsere Erkenntnis den absoluten Wert und
ihr letztes Ziel. Sie besitzt darin absolut evidente und absolut sichere Wahrheit.

Die Verwirklichungsweise dieser Erkenntnis ist aber sehr
unvollkommen (235).

Die Erfahrung bringt uns aber mit überaus vielgestaltigen Formen des
Seins zusammen. Nun wird der Reihe nach untersucht, wie wir das Ich
und die körperliche Well erkennen, und darauf wird die Schlußfolgerung als
Mittel des Voranschreitens der Erkenntnis einer Prüfung unterzogen, dem
sich einige kritische Überlegungen über den Wert des Gedächtnisses, in der
Erkenntnistätigkeit anschließen (244-294). Bei der Kritik der Sinneswahrnehmung

wird gegenüber dem Solipsismus und allen Formen des Idealismus
der direkte und unmittelbare Realismus gerechtfertigt. Gegenüber jeder Art
dogmatischen Realismus wird der gemäßigte oder kritische Realismus
verteidigt. Zuerst werden einige Vorurteile und Mißverständnisse zerstreut.
U. a. wird das Prinzip der Immanenz besprochen, welches das
schwerwiegendste Vorurteil idealistischer Herkunft bedeutet. Dagegen aber spricht
das Bewußtsein, das von unumstößlicher Evidenz ist. Bei der Untersuchung
der Sinneswahrnehmungen kommt V. St. zum Schluß : « Durch meine
Sinnesorgane ist das Bewußtsein, daß ich bin, in räumlicher Beziehung zu
einer Gesamtheit von « Körpern » oder ausgedehnten Objekten. Die Körper
sind in sich real, ausgedehnt, zeitlich und qualitativ differenziert, unabhängig
von der Erkenntnis, die ich davon habe. Sie haben in sich selbst räumliche
Bestimmtheiten (oder geometrische Formen), die bisweilen mit den

wahrgenommenen räumlichen Bestimmtheiten zusammenfallen, doch auch oft
mehr oder weniger bedeutend durch die Wahrnehmung umgeformt werden.



Besprechungen 327

Was endlich die eigentlichen Qualitäten angeht, so gehören sie zwar virtuell
entschieden den körperlichen Objekten an, sind aber wesentlich relativ zu
den Organen des Subjekts » (273 f.). Aus der ganzen Kritik der
Sinneswahrnehmung ist durchgehends ein hervorstechender Zug ersichtlich, der
am Schluß deutlich als Vorherrschen und Durchwalten des körperlichen
Grundcharakters hervortritt. Davon leiten sich die übrigen Beschaffenheiten
der sinnlichen Erkenntnis ab : Passivität, teilweise Relativität der Qualitäten,

Individualität des wahrgenommenen Objekts, Vorrang des räumlich
Gegebenen und der intuitive Charakter der Sinneswahrnehmung, die unmittelbare

Schau des Konkreten (274).
Der Kritik der Sinneswahrnehmungen schließt sich die Kritik des

diskursiven Denkens an. Hier werden die Tatsache der diskursiven Verstandestätigkeit,

ihre Normen und der Unterschied zwischen begrifflicher und realer
Ordnung und der Wert der diskursiv vermittelten Erkenntnis erörtert
(286-291). Die Kritik des Gedächtnisses zeigt dieses als Erkenntnis des

Vergangenen und deren Wert.
Damit hat V. St. die kritische Erkenntnislehre abgeschlossen ; er kann

im vierten Abschnitt die Ergebnisse der Erkenntnislehre zusammenfassen.
Das erste Kapitel legt den kritischen Realismus dar, nämlich die Natur

und den Wert der Erkenntnis und die verschiedenen Aspekte des kritischen
Realismus und seine Methode. Unsere Erkenntnis kann jetzt als eine «

immanente Tätigkeit, in der ich mich selbst vervollkommne durch den
bewußten Besitz des Realen, sowohl des objektiven wie das subjektiven »

bestimmt werden (298).
So kommt der Verfasser zum Schluß, daß der kritische Realismus sich

gleich weit entfernt vom Empirismus und Idealismus. Der Empirismus
drückt die Erkenntnis herab, übersieht Leistung und Aufgabe der
begriffbildenden Tätigkeit und will überhaupt die transzendental überlegene Kraft
und Fähigkeit des Verstandes nicht wahrhaben. Der Idealismus beschneidet
die Erkenntnis durch Preisgabe der Erfahrung. Im Realismus hingegen
kommt keiner der beiden Wesenszüge menschlichen Bewußtseins zu kurz.
Es ist ja in Wahrheit weder bloße Erfahrung, noch reines Denken. Was
Angängiges und Brauchbares in Empirismus und Idealismus sich findet,
ist im Realismus vereint (312). Zu dieser Überzeugung kommen wir auch,
wenn wir das Kapitel über die hauptsächlichsten Irrwege in der Erkenntnislehre

studieren (325-341). Die Ausführungen wollen nur eine Wegweisung
und einen kurzen Uberblick bieten. Gerade aus der Betrachtung der falschen
Erkenntnislehren, ihrer Widersprüche und Schwierigkeiten, ihres falschen
und wahren Gehaltes, wird die thomistische Erkenntnislehre, die aus der
Bewußtseinsanalyse gewonnen wurde, erhärtet und macht erfahrungsgemäß
auf viele Denker einen tiefen Eindruck. V. St. weist auf die Fehllösungen
aus der Verkennung des Wesens der Erkenntnis, des Denkens, des objektiv
Gegebenen und auf den Kantianismus. Mein persönlicher Wunsch wäre,
daß entsprechend den andern Ausführungen, noch eingehender auf die
Schwierigkeiten und Widersprüche der gegnerischen Systeme eingegangen
worden wäre. Wegweisend ist aber die Bemerkung : « Das Verführerische,
das idealistisches Denken an sich hat, wird man vor allem dadurch los, daß



328 Besprechungen

man redlich sich dazu versteht, Mensch zu bleiben, mit all der
Selbstbescheidung, die darin liegt » (331).

In einer thomistischen Zeitschrift ist es angebracht, darauf hinzuweisen,
was V. St. bei aller Anerkennung und Verpflichtung der thomistischen
Erkenntnislehre gegenüber an dieser aussetzt. Er schreibt : « An der thomistischen

Erkenntnislehre sind besonders folgende Unzulänglichkeiten
auszusetzen. Es fehlt an einer gebührenden Kritik der Sinneswahrnehmung. Auch
die Eigentümlichkeiten des Seinsbegriffs sind nicht genügend herausgearbeitet,

wenngleich der Thomismus auf metaphysischem Gebiet weit über
den Aristotelismus hinausführt. Die Darlegung der Lehre von der A bstrak-
tion ist zu sehr durch ungeeignete Veranschaulichungen verdeckt und büßt
so an Klarheit ein. Die begriffliche Ordnung wird nicht durchgehends klar
von der realen Ordnung geschieden. Endlich erscheint die Einheit der
Erkenntnis oft durch Formulierungen bedroht, die Sinnes- und Verstandeserkenntnis

zu sehr nebeneinander stellen und so dem Verhältnis von
sinnenfälligem und intelligiblem Objekt, von Individuellem und Universalem nicht
voll gerecht werden » (339 f.). Wie weit diese Bemerkung von diesem oder
jenem Lehrbuch, von diesem oder jenem Philosophieunterricht stimmen
mag, darüber zu urteilen überlasse ich dem Leser. Die Aufforderung zu
einem lebendigen Thomismus, der Thomas in das Leben der Zeit stellt,
wird uns klar. Wir freuen uns, daß dies V. St. in ausgezeichnetem Maß
gelungen ist. Wir machen mit Freuden das Urteil von Prof. Dr. A. Antweiler
zum unsrigen : « Klarheit, Genauigkeit und Methode, Strenge der Gedanken-
führung, das, was V. St. fordert, zeichnen sein Werk aus. Wohltuend ist
die Schlichtheit der Sprache, die Sauberkeit der Gedankenführung, die Sorgfalt

der Beobachtung, die Weiträumigkeit des Uberblicks, die Harmonie
der Systematik, die Bestimmtheit des Urteils, die Genauigkeit des
Ausdrucks. »

Stans. Clodoald Hubatka O. F. M. Cap.

Nink, Caspar, S. J. : Ontologie. Versuch einer Grundlegung. — Herder
Freiburg i. Br. 1952. xii-495 S.

Mit diesem stattlichen Band legt uns P. C. Nink das Ergebnis langer
Lebensarbeit vor. Sind doch schon diesem Werke zwei Arbeiten des
Verfassers zur Erkenntnislehre und Natürlichen Theologie (Sein und Erkennen,
1938 ; Philosophische Gotteslehre, 1948) vorausgegangen. Die vorliegende
Arbeit will, wie es der Untertitel besagt, eine Grundlegung sein ; hiezu
mochten den Verfasser wohl die vorgenannten Untersuchungen veranlaßt
haben.

Was der Verfasser unter Ontologie versteht, wird uns im Vorwort
gesagt : « Wahre Ontologie ist Realontologie, die das Reale in seinem inneren
Gehalt und Aufbau zu ergründen strebt ; sie ist Formalontologie, weil sie
die formale und darum zugleich die darin gegründete ideelle, formal-sinnvolle

Grundstruktur des Realen freilegt » (V). Uber die Aufgabe der Onoto-
logie lesen wir im einleitenden Abschnitt : « Die Ontologie behandelt die
logisch ursprünglichen und grundlegenden Fragen der Metaphysik. Ihre



Besprechungen 329

erste Aufgabe besteht darin, das 'Seiende als Seiendes' in seinem inneren
Sinn und Aufbau zu erschließen, d. h. die Grundkonstitution herauszustellen,

durch die und in der das Seiende selbst erst möglich und mit der es

logisch notwendig gegeben ist » (1).
Es ist dem Verfasser ein Herzensanliegen, stets auf den innigen

Zusammenhang zwischen Seinsordnung und Erkenntnisordnung hinzuweisen :

» Klar tritt dabei das Verhältnis zur Logik und Erkenntnistheorie hervor,
mit denen die Ontologie in dem Sinn eine innere Einheit bildet, als
einheitlich-sinnvoll-finale ontologische Verhältnisse die einheitlich-sinnvoll-finale
Norm der Logik und Erkenntnistheorie sind » (V).

P. C. Nink teilt seine Ontologie in die drei Teile ein : Die Seinsconstitu-
tiva — Wesenseigentümlichkeiten des Wirklichen — Die Kategorien. Am
meisten wird den Metaphysiker natürlich der erste Teil interessieren. Die
Arbeit will Fortführung und Vertiefung der aristotelischen Metaphysik und
der allgemeinen Metaphysik der Scholastiker sein. Seiner Grundeinstellung
kommt P. C. Nink dabei Duns Scotus am nächsten. Man braucht nur
hinzuweisen auf die typisch skotistische Lehre vom Aufbau des Seins, wie sie
kurz in der Einleitung skizziert wird : « Das Seiende als solches ist eine
Vieleinheit, die ihrerseits damit gegeben ist, daß unterschiedene und formal
verschiedene Konstitutionsgründe real identisch sind. Und zwar ist schon
seine spezifische Wesenheit innerlich aus formal verschiedenen, aber real
identischen Wesensconstitutiva aufgebaut. Real identisch bei formaler
Verschiedenheit sind ferner spezifische Wesenheit und Individualität, Individuum

und Diesessein, Diesesseiendes und Dasein » (1). Es sei nur kurz auf
die beiden typisch skotistischen Begriffe von Singularität und Haecceitas
hingewiesen : « Bei Gott sind Singularität und haecceitas, weil logisch
notwendig mit seinem Wesen gegeben, in ihrer formalen Verschiedenheit (die
auch bei Gott besteht) innerlich notwendig identisch. Beim ens contingens
dagegen schließt die Singularität die haecceitas nicht ein ; beide sind
voneinander formal verschiedene und in ihrer formalen Verschiedenheit
zugleich real identische innere konstitutive, natura prius substantielle Prinzipien

in verschiedener Hinsicht : Die Singularität ist konstitutiv für das
Seiende als solches, ihm gegenüber also seinslogisch vorgeordnet. Die
haecceitas aber ist dem Seienden gegenüber seinslogisch nachgeordnet ; das ens
contingens ist indifferent gegen seine ihm logisch nachgeordnete haecceitas,
die sein es zum Diesesseienden bestimmender Akt ist » (59).

Gleichwohl will P. C. Nink nicht einfach den Skotismus wiederholen.
Seine eigentliche Absicht ist es, die metaphysisch-erkenntnistheoretischen
Grundlagen bei Thomas und Duns Scotus zu ergänzen, um womöglich eine

Harmonisierung beider Denkrichtungen vorzubereiten und eine Begegnung
mit dem transzendentalen Idealismus zu ermöglichen. Die metaphysisch-
erkenntnistheoretischen Grundlagen sind einer Ergänzung fähig « bei Thomas
von Aquin insofern, als seine Lehre von der abstraktiv-intellektiven
Wesenserkenntnis fortzuführen wäre zur systematischen Erkenntnis der
Seinskonstitutionsgründe und ihrer inneren Verhältnisse ; im inneren Zusammenhang

damit aber auch zur Betrachtung des Seienden als Consequens, Subjekt
und Objekt ; vor allem zur Betrachtung der naturgegebenen, natura prius



330 Besprechungen

substantiellen Seinsinnerlichkeit und -aktivität. Ob nicht in dieser Hinsicht
die thomistische Erkenntnismetaphysik durch augustinisch-franziskanische
Grundgedanken in ihrem Fundament tiefer gelegt werden könnte Anderseits

wäre des Duns Scotus Lehre von den formalitates rerum und der
distinctio formalis ex natura rei sowohl mit der thomistischen Abstraktionslehre

zu verbinden wie auch in sich selber einheitlich durchzuführen. Der
skotistische Formalismus ist an sich nicht übertriebener, sondern eindringender

und konsequenter Realismus» (228).
Inwiefern will nun der Verfasser den Thomismus und Skotismus

ergänzen « Der Thomismus erkennt, daß im selben ens contingens essentia
und existentia (zutreffender wäre freilich zu sagen : dieses ens contingens,
das eine spezifische Wesenheit hat, und seine Existenz) vorgängig zu unserem
Erkennen real unterschieden sind. Damit ist aber noch nicht gesagt, wie
beide innere Gründe in der Einheit des ens contingens sind, was diese Einheit

des ens contingens, die die Zweiheit von essentia und existentia (und
außerdem doch auch Singularität und Diesessein) in sich schließt, eigentlich

ist und welche Beziehung zur Mehrheit ihrer inneren Gründe sie denn
hat. In dieser Hinsicht geht die skotistische Lehre einen Schritt weiter und
sagt : In dem einen ens contingens sind die inneren Gründe sowohl
unterschieden und formal verschieden als auch real identisch. Aber auch hiermit
ist das ens contingens in seinem inneren Aufbau noch nicht vollkommen
erschlossen. Denn es fragt sich : Welches ist die Beziehung der formal
verschiedenen, aber real identischen inneren Gründe zum ens contingens selber
Auf diese Frage aber lautet die Antwort [des Verfassers] : Mit dem realen
Identischsein von essentia und Singularität ist das singulare logisch
notwendig gegeben ; mit dem realen Identischsein des singulare mit der haec-
ceitas das Diesesseiende usw. Damit ist die metaphysische Seinserschließung
in Gang gebracht, die es geordnet durchzuführen gilt. Wir gehen also keinen
neuen Weg, sondern führen den im Thomismus begonnenen und im Skotismus

fortgesetzten Weg der inneren Erschließung des Seienden weiter » (228 f.).
Die Entscheidung wird schließlich und endlich doch in der einen Frage

liegen, ob der skotistische Formalismus nicht doch ein übertriebener
Realismus ist. Nur so können logische Kategorien in die ontologische Ordnung
eingebaut werden.

Der zweite Teil bringt die Lehre von den Transzendentalien. Der dritte
Abschnitt dieses Teiles (Wertbestimmte Seinsfinalität (302-431) kann als
metaphysische Grundlegung der Ethik und Theodizee bezeichnet werden.
Was hier in mehreren Kapiteln über die Liebe gesagt wird, dürfte selten
wo in ontologischem Zusammenhang gefunden werden. Nur einige Titel :

Wahrheit und Liebe als Geheimnis — Liebe als Sinn der Seinsfinalität —
Eros und Eris, Liebe und Haß — Naturliebe, Einstellung und
Gotteserkenntnis — Naturliebe, Seinserfassung und Seinsbegrifle — Liebe,
Persönlichkeit (Herz) und Erkennen — Philosophia cordis. Die Lehre vom Pul-
chrum wird in einem Anhang (346-353) gebracht.

Der kürzere dritte Teil (433-483) ist den Kategorien gewidmet. Über
das Verhältnis von Substanz und Akzidens schreibt der Verfasser : « Ein
doppelter Charakter kennzeichnet somit das Verhältnis von Substanz und



Besprechungen 331

Akzidens : erstens die sinnvoll-zielbestimmte Eignung und Bedürftigkeit
der Substanz nach naturgemäßer Ergänzung durch das Akzidens und
umgekehrt die sinnvolle Eignung des Akzidens, die Substanz zn ergänzen ;

zweitens das aktuelle Besitzen des Akzidens durch die Substanz und
dementsprechend das aktuelle Ergänztwerden der Substanz durch das Akzidens.
Der erste Charakter ist dem Substanz-Akzidens-Verhältnis innerlich
notwendig, der zweite ist der naturgemäße actus dieses gegenseitigen
Ergänzungsverhältnisses. Das Substanz-Akzidens-Verhältnis ist ein sinnvoll-final
begründetes Wertverhältnis» (456 f.). — Ein kurzer Anhang (476-483) hat
« die Größe als Gegenstand der Mathematik » zum Inhalt.

Wer zu diesem Buch greift, gewinnt sofort den Eindruck, es hier mit
gediegener Arbeit zu tun zu haben, sowohl was den Inhalt angeht, als auch
was den Druck betrifft (ich konnte keinen Druckfehler feststellen Ein
Namens- und Sachverzeichnis am Schluß erleichtern die Benützung des
Werkes. Die angeführten Zitate lassen erkennen, daß P. C. Nink an seine
Leser einige Anforderungen stellt. Aber schließlich sind es ja metaphysische
Fragen, die hier erörtert werden. Man mag mit dem Verfasser nicht in allen
Punkten einig gehen, aber das Werk ist so reich an tiefen Gedanken, daß
es sich immer lohnen wird, sich darin zu vertiefen. In einer Zeit, wo sich
zwischen den Wissensgebieten und zwischen Wissen und Handeln Abgründe
auftun, muß man es dem Verfasser hoch anrechnen, daß er versucht, die
Metaphysik wirklich als das Fundament alles Wissens und aller menschlichen

Zustände und Tätigkeiten auszuweisen.

Scheibbs (Oesterr.) Benno Sulzbacher O. F. M. Cap.

Rast, Max, S. J. : Welt und Gott. Philosophische Gotteslehre. (Mensch,
Welt, Gott. Ein Aufbau der Philosophie in Einzeldarstellungen, hrsg. vom
Berchmans-Kolleg in Pullach, 6. Bd.) — Herder, Freiburg i. Br. 1952. 220 S.

Diese Theodizee wird jeder, der Lehrer und der interessierte Laie, um
es gleich vorwegzunehmen, mit großem Gewinne lesen. Er wird das Buch
nicht nur einmal studieren, sondern immer wieder danach greifen. Es ist
keine natürliche Gotteslehre im üblichen Sinne. Nach einleitenden Gedanken
über Aufgabe, Problematik und Methode dieser Wissenschaft werden in drei
Hauptteilen die Fragenkreise vom Dasein Gottes, das Wesen Gottes, Gott
und die Welt behandelt.

Ein großer Vorzug dieses Buches ist das psychologische Empfinden, wie
wir es selten in ähnlichen Schulbüchern finden. Der Verfasser geht von der
spontanen Gotteserkenntnis aus und knüpft daran die wissenschaftlichen
Gottesbeweise. Der Beweis aus der Bewegung wird darum ganz übergangen,
dafür der Kontingenz-, der Stufen-, der teleologische-, ideologische und
ethische Beweis länger ausgeführt. Beim Stufenbeweis wird der Beweis aus
dem Glückseligkeitstrieb besonders behandelt und als eigenes Argument
bewertet. Wir wissen, daß darüber die Meinungen der größten Thomisten
auseinandergehen. Mit fein psychologischer Einfühlung werden die
Schwierigkeiten des modernen Menschen gegen die Gottesbeweise aufgedeckt und



332 Besprechungen

bewertet. Besonders hervorzuheben ist auch die Berücksichtigung der
modernsten Strömungen. Mit wissenschaftlichem Ernst werden die Einwürfe
widerlegt, die Schwierigkeiten aufgezeigt. Darum werden die Probleme
nicht, wie in vielen Handbüchern, simplifiziert. Die Sprache ist schön und
fließend. Die übliche Auflösung in Syllogismen wird vermieden und damit
tritt das rein Schulmäßige zurück.

Bei seiner Lehrtätigkeit pflegte der Verfasser den Hörern « Corollaria
practica » vorzulegen, d. h. Gedanken über die jeweiligen Thesen für das

religiöse und allgemein menschliche Leben. Die meisten davon wurden in
das neue Werk hineingearbeitet und geben ihm einen überaus praktischen
Wert.

Einen besondern Vorzug dieser Gotteslehre sehe ich in der großen
Ehrfurcht, womit der Verfasser die einzelnen Fragen angreift. Die Leser laufen
hier keine Gefahr, daß sie zu Rationalisten werden, welche glauben, Gott
nun zu verstehen. Die Größe Gottes leuchtet immer wieder auf, dem gegenüber

unsere Erkenntnis nur ein Stückwerk ist. In seiner Schlußbetrachtung
weist der Verfasser darauf hin, daß die Lösung des Geheimnisses « Mensch »

in Gott beschlossen ist und erst die Züge der Offenbarung dem kühlen
Gottesbild der Philosophie seinen warmen, lebensspendenden Hauch
verleihen.

Der Verfasser ist Tliomist, insofern er u. a. in den Geschöpfen das
metaphysische Auseinanderfallen, die Zweiheit von Sosein und Dasein, bei Gott
dagegen die völlige Einheit beider annimmt. Aus diesem ipsum esse sub-
sistens leitet er die andern Eigenschaften Gottes ab. Die Allgegenwart Gottes
ist auch für ihn nichts anderes als das Wirken Gottes in allem, was Dasein
hat (126).

In der vielumstrittenen Frage über das göttliche Vorherwissen und das

göttliche Mitwirken trennt sich der Verfasser von der traditionellen Thomisten-
schule. Sehr richtig hebt er hervor, daß die verschiedenen Lösungsversuche
einer verschiedenen Grundhaltung entspringen und überdies zum Teil in
einer verschiedenen Metaphysik verankert und vornehmlich bedingt sind
von der jeweiligen Auffassung über das Wirken Gottes in den Geschöpfen
(142). Wer in diesen Streitfragen auch nicht die Ansicht des Verfassers teilt,
muß die vornehme Art, womit diese Probleme behandelt werden, anerkennen.
Auch die molinistische Lösung befriedigt den Verfasser nicht restlos (166).
Er möchte ein bescheidenes Ignoramus einem unbewiesenen Satz
vorziehen (167).

Die Absicht des Verfassers, Gott immer wieder als gewaltigen Schlußstein,

der den ganzen Kosmos zusammenhält und allem Streben und Schaffen
des Menschen letzten Sinn verleiht, zu offenbaren und den gläubigen
Menschen seines Gottesglaubens froh und seiner Verantwortung gegenüber andern
bewußt werden zu lassen, wird u. E. in dieser Gotteslehre im besten Sinne
erreicht.

Stans. Clodoald Hubatka O. F. M. Cap.



Besprechungen 333

Stefanini, Luigi : Itinéraires métaphysiques. Introduction et traduction
par J. Chaix-Ruiy. — Aubier, Paris 1952. 121 p.

Les thèmes développés dans ce petit livre sont les suivants : I.
Métaphysique de l'Art. II. Métaphysique de la Forme. III. Métaphysique de la
Vérité. IV. Métaphysique de la Personne.

La pensée de M. Stefanini se meut dans le climat du spiritualisme
chrétien. Elle fait sa route à travers deux écueils : l'idéalisme et l'existentialisme,

vers l'affirmation de la transcendance. Chacun de ses itinéraires
s'oriente, en effet, vers un Absolu. Au cours de cette lecture, nous avons
souvent admiré la force suggestive des expressions. Par exemple, celle-ci à

propos du concept : « L'universalité du concept est le rappel de la
multiplicité empirique à sa matrice spirituelle » (p. 105). Un thomiste est heureux
de rencontrer, sous la plume d'un philosophe si ouvert à la pensée moderne,
plusieurs références à saint Thomas. Disons que la traduction est parfaite
et que l'introduction contient de précieux renseignements.

Fribourg. P. Emonet O. P.

Geschichte der Philosophie

Capelle, Wilhelm : Die griechische Philosophie, I.Teil: Von Thaies bis

Leukippos. 2. erweit. Aufl. (Geschichte der Philosophie, I ; Sammlung
Göschen, 857.) — de Gruyter, Berlin 1953. 135 S.

Wem Zeit oder Mittel fehlen, die neuesten Forschungen über die älteste
griechische Philosophie zu studieren, der wird mit Dankbarkeit dieses Bändchen

zur Hand nehmen, das in 133 Seiten mit den griechischen Denkern
von Thaies bis Leukippos bekannt macht. Mit Windelband — im Gegensatz

zu den meisten Neueren — wird Demokrit erst mit Sokrates in der
zweiten Hauptperiode (2. Bändchen) behandelt. Ebenso werden dort, im
Unterschied zu Zeller, die Sophisten behandelt, die als Übergangsphase des

griechischen Denkens entscheidende Bedeutung besitzen. Der Verfasser
benützt besonders die neuesten Forschungen von Hermann Diels und
Ed. Zeller, der als « echter Historiker unbefangen an die Zeugen des vor-
sokratischen Denkens herangeht und nicht mehr aus ihnen heraushört, als

was sie wirklich aussagen » (17). Neben Zeller stützt sich der Verfasser auf
das 1926 erschienene Handbuch der Geschichte der antiken Philosophie von
Karl Praechter (Überweg-Heinze : Grundriß der Phil. I. Das Altertum.
12., gänzlich neu bearbeitete Auflage). Dieses Werk erscheint ihm als das
auf absehbare Zeit beste wissenschaftliche Handbuch, das wir auf dem
Gebiete der antiken Philosophie besitzen (18).

Wer also eine prägnante, sachliche, wissenschaftlich gesicherte
Darstellung der Anfänge der griechischen Philosophie wünscht, wird mit Vorteil
zu dieser Geschichte der Philosophie greifen.

Stans. Clodoald Hubatka O. F. M. Cap.



334 Besprechungen

Owens, Joseph : The doctrine of being in the Aristotelian Metaphysics.
A Study in the greek background of mediaeval thought. — Pontif. Institute
of Mediaeval Studies, Toronto 1951. xn-461 p.

Der Ausgangspunkt vorliegenden Buches liegt in einer vielfach (z. B.
bei Fuchs, Die Proprietäten des Seins bei Alexander von Haies) vertretenen

Anschauung, Scholastiker als Platoniker oder als Aristoteliker schon
aus der einen Tatsache heraus bezeichnen zu können, daß sie unter dem
ens qua ens das ens perfectissimum (Plato) oder das ens commune
(Aristoteles) verstehen. Owens sucht nun nachzuweisen, daß Aristoteles
unter dem öv fj Öv eben nicht das ens commune meint. Er macht sich diese

Aufgabe wahrhaftig nicht leicht. Unter Heranziehung aller ihm erreichbaren

Kommentare, angefangen von den ersten griechischen Kommentaren

bis herauf zu den allerneuesten unseres Jahrhunderts, unter Benützung
einer reichen Literatur (sein Literaturverzeichnis umfaßt 502 Nummern)
und mit Anwendung sowohl der historisch-kritischen wie auch einer gerade
dem besonderen Charakter der aristotelischen Metaphysik angepaßten
Methode gibt er im ersten Teil des Buches wichtige Voruntersuchungen :

der besondere literar- und philosophiegeschichtliche Charakter der
Metaphysik wird herausgearbeitet ; außer der Frage nach der zeitlichen Reihenfolge

der verschiedenen Abhandlungen, aus denen die Metaphysik
nachgewiesenermaßen besteht, wird die Frage geprüft, in welcher Reihenfolge
Aristoteles die tatsächlich von ihm stammenden Bestandteile der
Metaphysik seinen Hörern vorgetragen hat ; während er die Frage der
zeitlichen Reihenfolge nach Prüfung der verschiedenen Ansichten von Jäger,
v. Arnim, Nuyen u. Oggioni offen läßt, glaubt er folgende von Aristoteles
beim Vortrag eingehaltene Reihenfolge aus verschiedenen Gründen
aufstellen und dementsprechend die ganze folgende Untersuchung einteilen
zu können : A BP El (A) E2-4 Z H0 1-9 0 10 I Ml-9 M9-10. Als zwei
weitere wichtige Voruntersuchungen folgen eine über die rcoXXaxûç XEyöpeva

und über die Übersetzung dieser schwierigen aristotelischen Begriffe ins
Englische. Im Hauptteil seines Buches steuert der Verf. ohne jegliche
Umschweife klar auf sein großes Ziel hin : so uneinheitlich scheinbar von
Aristoteles in seiner Metaphysik der Gegenstand der Ersten Philosophie
angegeben wird, O. zeigt durch alle Einzeluntersuchungen hindurch, daß
dem Aristoteles doch ein einheitlicher Gegenstand eben in dem being (öv)

vorgeschwebt habe. Freilich dieser Begriff des being ist kein univoker,
sondern er ist « equivocal » und zwar nicht auf Grund eines Zufalls oder
eines gemeinsamen Ursprungs, sondern auf Grund des Verhältnisses alles
Seienden 7rpèç ev. Being qua being aber ist erstinstanzlich identisch mit
Entity ; diese aber wieder ist nicht das ontologische « ens commune » und
nicht das platonische « ens perfectissimum », vielmehr etwas genuin
aristotelisches, das zwar auf dem Hintergrund der platonischen Philosophie
entstanden ist, sich aber von dieser doch grundsätzlich unterscheidet : es

ist zwar auch « getrennt », trägt den Charakter der forma wie das
platonische ens perfectissimum, aber es ist in grundsätzlich anderer Weise
wie das platonische gewonnen, nämlich aus den sinnlichen Dingen, nicht



Besprechungen 335

aus den X6yoi. Es ist ewig und unbeweglich, das Denken des Denkens
und doch wieder grundlegend vom christlichen Schöpfergott verschieden,
so daß vom aristotelischen being qua being aus die Schöpfung nicht
verständlich gemacht werden könne, sie vielmehr für ewig angesehen werden
müsse. — E. Gilson hat dem Werk ein dessen Bedeutung klar
hervorhebendes Vorwort beigegeben. — Zweifellos überragt das vorliegende Buch,
das eine Dissertation darstellt, den üblichen Rahmen einer solchen. Es
orientiert ausgezeichnet über den ganzen Stand der Frage nach der
aristotelischen Metaphysik. Der Verf. weiß auch um gewisse subjektive Bedingtheiten

seiner Forschungsresultate (er « rekonstruiert » im Schlußabschnitt
die aristotelische Seinslehre, da sie sich in der Metaphysik nicht
vollständig findet) ; im Rahmen dieser Rezension läßt sich auf Einzelheiten
jedoch nicht eingehen. Nur auf eines möchte ich zum Schluß hinweisen :

eine noch stärkere Heranziehung des Metaphysikkommentars des heiligen
Thomas hätte gewiß noch manche Bereicherung gebracht ; denn mir scheint,
daß gerade dieser tiefe Kommentar des Aquinaten noch nicht genügend
berücksichtigt ist.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

Festugière, André-Jean, 0. P. : La révélation d'Hermès Trismégiste,
III : Les doctrines de l'âme ; IV : Le Dieu inconnu et la Gnose. (Etudes
Bibliques.) — Gabalda, Paris 1953-54. xiv-314 ; xi-315 p.

1. Après avoir traité de l'Astrologie et des Sciences occultes, puis du
Dieu cosmique, le Père Festugière poursuit son étude magistrale de la
gnose hermétique en abordant le problème de l'âme humaine. On retrouve
dans ce troisième volume les qualités d'érudition et de clarté des précédents.
En quatre chapitres, l'auteur expose le plan et les doctrines analogues
dans les traités scolaires et les écrits de la gnose : L'origine céleste de l'âme,
la descente ou la chute sur la terre, le sort de l'âme incarnée, l'eschatologie.
Il résulte de ces exposés, conduits avec finesse et une acribie extrême, que
les dogmes essentiels de l'anthropologie hermétique dérivent de la tradition
grecque et des aspirations religieuses nouvelles qui se sont faites jour au
sein du développement de cette tradition. Désormais, il ne sera plus possible
de parler de l'origine orientale (chaldéenne, iranienne, indienne) des doctrines
gnostiques de l'âme. Si telle ou telle influence étrangère demeure possible,
ce sera sur un aspect secondaire et de façon plus ou moins adventice. Les
traités scolaires de l'âme au IIe siècle, en effet, reproduisent un schème et
un cadre qui, en définitive, remontent à Platon lui-même. L'avoir établi
n'est pas le moindre mérite de cet ouvrage. Celui-ci est enrichi d'une
traduction de Porphyre, De l'animation de l'embryon; Jamblique, Traité
de l'âme (celui-ci étant accompagné d'un commentaire savant et très neuf).

Dans sa Préface (pp. xn-xiv), F. répond avec sévérité à un certain
H. Cherniss qui, dans un compte rendu du Dieu cosmique (dans Gnomon,
1950, pp. 204 suiv.), avait tenté d'anéantir l'exégèse du Timée 52d - 53b
proposée et justifiée par notre auteur. Nous tenons à souligner cette contro-



336 Besprechungen

verse, car elle tend à se multiplier entre savants et critiques. D'une part,
trop de recensions sont confiées à des incompétences ; d'autre part, trop de

critiques ne rendent compte d'un ouvrage que pour avoir l'occasion d'exposer
leurs idées personnelles, sans même avoir la probité de lire les arguments
de l'auteur critiqué et d'en apprécier la valeur. Au minimum, faudrait-il
accorder un préjugé favorable à un savant qui a consacré de longues années
à étudier un problème. Si on le discute, ce ne peut être sans respect ni sans

nuance.
2. L'admirable tétralogie dans laquelle le Père Festugière étudie la

philosophie religieuse sous l'empire s'achève par un dernier volume, précieux
entre tous, sur la cognoscibilité du Dieu transcendant. E. Norden avait
prétendu démontrer que la formule Agnostos Theos, non seulement ne se

rencontrait pas dans la littérature grecque, mais qu'elle y était même

impensable, parce que contraire à l'esprit grec de spéculation et de
recherche. Au terme de sa patiente et immense enquête, le Père Festugière
établit, au contraire, que la notion du « Dieu inconnu » ne vient pas de

l'Orient, mais résulte de traditions platoniciennes et pythagoriciennes qu'on
peut suivre depuis l'Ancienne Académie.

Quelques divers que soient les courants qui se croisent dans les écrits
hermétiques, ceux-ci constituent une littérature religieuse exprimant le
besoin profond de l'homme d'être avec Dieu, de converser avec lui, de

l'aimer comme un ami. Trois voies sont possibles pour parvenir à cette
intimité divine. Il a été montré dans les volumes II et III que Dieu, principe
de l'ordre cosmique, pouvait être atteint par la contemplation de cet ordre
des chœurs célestes. Mais le Dieu hypercosmique, invisible, indéfinissable,
indicible, peut être saisi par un mode particulier de connaissance, la gnose.
Ce Dieu transcendant, en effet, veut être connu, et il l'est effectivement par
la voie de négation, et sous un double mode que le P. F. appelle « mystique
par extraversion » et « mystique par introversion ». Dans un cas, l'homme
sort de lui-même pour s'unir à un Dieu (A ion) qui est la totalité de l'Etre
dans l'espace et le temps. Par cette extase — dépassant l'ordre de la
raison — il se perd en Dieu et devient Dieu. Dans l'autre, c'est Dieu qui
envahit le moi humain et le transforme en un être nouveau, régénéré, qui
remplace entièrement l'homme ancien ; on aboutit à un être tout différent
du précédent, un être composé de Puissances divines, c'est-à-dire de Dieu.
A ce stade, où les dispositions mystiques sont portées à leur comble, on
peut presque parler d'identité entre Dieu et l'homme.

Quiconque est averti du caractère ésotérique de cette littérature gnos-
tique, sera émerveillé de la clarté et de l'aisance des analyses du P. F.
Tous ceux qui s'intéressent à l'histoire de la pensée religieuse ne lui
ménageront pas leur gratitude. Nous avons là une somme de l'hermétisme aussi
ample que fouillée, l'étude classique sur le sujet.

Fribourg. C. Spicq O. P.


	Besprechungen

