
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 3

Artikel: Das ius utendi bei Thomas von Aquin und in den päpstlichen
Soziallehren

Autor: Zimmermann, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das ius utendi bei Thomas von Aquin
und in den päpstlichen Soziallehren

Von Robert Zimmermann O.S.B.

Der Sozialist Dr. Fritz Marbach, Professor der Nationalökonomie

an der Universität Bern schreibt in seinem Werk « Theorie des

Mittelstandes » S. 58 :1 « Der Mittelstand hätte auch ohnedies (nämlich ohne

die Theorie von Marx) die Grundlagen zu einer eigenen Theorie finden

können ; dann nämlich, wenn das 'catholica non leguntur' bei ihm eine

geringere Rolle gespielt hätte und er infolgedessen doch wohl auf den

heiligen Thomas von Aquino hätte stoßen müssen, in dessen Summa

theologica — es wird darauf zurückzukommen sein — die Grundlinien
einer auch heute noch verwendbaren Mittelstandstheorie in erstaunlicher
Klarheit enthalten sind. Thomas' Lehre vom ius utendi, dem persönlichen

Nutzungsrecht, das jeder Mensch an den Gütern dieser Erde habe

und ebenfalls seine Lehre von der natürlich bzw. göttlich bedingten
Sozialhypothek auf dem Eigentum wären geradezu in erstaunlichem
Maße geeignet gewesen, dem Mittelstand eine eigene Theorie zu
vermitteln. » Und S. 169 des gleichen Buches schreibt Prof. Marbach : « Die

Lösung, die uns hier vorschwebt, ist eine solche der Rückwandlung
von privatem Kapital in soziales Nutzungsgut im Gegensatz zu
den die Frage der Freiheit tangierenden Lösungen oder Scheinlösungen
durch Direktsozialisierung der Kompromiß zwischen Thomas und
Marx es handelt sich hier um die Frage der künftigen Sozialorganisation

schlechthin. »

Es ist wohl nicht ohne weiteres ersichtlich, was Prof. Marbach
hier unter dem Kompromiß zwischen Thomas und Marx verstehen mag.
Wenn der Sozialismus behauptet, er allein verschaffe dem Menschen das

Nutzungsrecht an den Gütern der Erde, so ist das offenbar auch nach
Prof. Marbach nicht richtig. Tatsächlich vertritt der hl. Thomas die

1 Verlag A. Franke, Bern 1942.



Das ius utendi bei Thoraas von Aquin 303

Lehre vom allgemeinen Nutzungsrecht aller Menschen mehrfach in seinen

Werken. Es sei hier nur S. Th. II-II q. 32 a. 5 ad 2 erwähnt : « Bona

temporalia, quae homini divinitus conferuntur, eius quidem sunt, quantum

ad proprietatem, sed quantum ad usum non solum debent esse

eius, sed etiam aliorum, qui ex eis sustentari possunt ex eo, quod ei

superfluit. »

Wir werden also den hl. Thomas so verstehen müssen : Das

Privateigentum ist eine gottgewollte Institution, gemäß welcher dem Eigentümer

das Verfügungs-, Verbrauchs-, Tausch-, Vererbungsrecht über
sein ganzes Vermögen zusteht, das Nutzungsrecht aber an seinen Gütern
muß er mit seinen Mitmenschen teilen.

Uns scheint das der gleiche Gedanke zu sein, den Leo XIII. in
Rerum novarum (7) ausspricht : « Hat nicht Gott die Erde zum Gehrauch

und zur Nutznießung dem ganzen Menschengeschlecht übergeben der

Erdboden, wie immer auch unter Private aufgeteilt, hört nicht auf, dem

Nutzen aller zu dienen. » In Quadragesimo anno (56) weist Pius XI.
sehr eindringlich auf diese Worte seines Vorgängers hin und sagt :

« Durch dieses Gesetz der sozialen Gerechtigkeit wird der einen Klasse

verboten, die andere von dem Anteil an dem Nutzen auszuschließen » (57).

Noch deutlicher und eindringlicher vertritt der jetzige Heilige Vater,
Papst Pius XII. die Idee des hl. Thomas. Am 1. Juni 1941 zur 50-Jahr-
Feier der Enzyklika Rerum novarum spricht der Papst von dem
grundsätzlichen, individuellen Nutzungsrecht jedes Menschen an den
materiellen Gütern der Erde », das auch « von der gottgegebenen
Naturordnung des Privateigentums » nicht beeinträchtigt werden dürfe.

Die bedeutsamste Erklärung über das Nutzungsrecht — scheint uns

— hat Pius XII. in der Weihnachtsbotschaft des Jahres 1942 erlassen.

Der Papst redet in dieser Ansprache über « die innere Ordnung der

Staaten und Völker ». Er verurteilt den « Marxistischen Sozialismus »

aus religiösen Beweggründen, findet aber noch schärfere Worte gegen
das die Arbeiter bedrückende « Triebwerk » jener Ordnung, « die weit
entfernt der Natur zu entsprechen, vielmehr der Ordnung Gottes und
dem von ihm in die Erdengüter hineingelegten Sinn widerstreitet ». Man

wird kaum fehlgehen in der Annahme, daß der Papst damit unser
kapitalistisches System gemeint hat. Wenn er aber sowohl den Kommunismus

als auch den Kapitalismus verurteilt, müssen wir erwarten, daß

der Heilige Vater nicht nur niederreißen, sondern auch aufbauen will.
Und das tut er auch. Gleich im anschließenden Alinea (22) stoßen wir
auf drei Sätze, die wir schon vermöge ihres äußeren Zusammenhanges



304 Das ius utendi bei Thomas von Aquin

als die Grundlage einer neuen naturrechtlich-christlichen Sozialordnung
betrachten müssen. Diese drei Sätze sind aufgebaut auf der Lehre des

hl. Thomas vom « ius utendi, das jeder Mensch an den Gütern dieser

Erde hat ». Der Papst erwähnt zuerst das Herrschaftsrecht des

Menschen über die Erde (« Macht sie euch Untertan ») und seine Arbeitspflicht

(« Im Schweiße deines Angesichtes sollst du dein Brot essen »).

Dann sagt er weiter :

1. «Die Persönlichkeitswürde des Menschen erheischt also das

persönliche Nutzungsrecht an den Gütern der Erde als normale und
naturgemäße Lebensgrundlage.

2. Dem entspricht die grundsätzliche Forderung des Privateigentums
soweit möglich für alle.

3. Die positiv-rechtlichen Bestimmungen zur Regelung des

Privateigentums mögen wechseln und eine mehr oder weniger gebundene Nutzung

gestatten. »

Wir glauben aus diesen Worten die zitierte Stelle von den «bona

temporalia » herauszuhören. Nur im dritten Satz scheint etwas Neues

anzuklingen, insofern der gebundene Nutzungsertrag, der aus dem Überfluß

fließt (quo ei superfluit), durch « positiv-rechtliche Bestimmungen »,

also durch den Staat festzusetzen wäre. Zu den Zeiten des hl. Thomas
konnte man noch nicht daran denken, dem Staat solche Aufgaben zu
übertragen, da selbst heute unseres Wissens bis jetzt sich noch niemand
mit der Frage beschäftigt hat, was unter der « mehr oder weniger
gebundenen Nutzung » zu verstehen sei.

Es wird im Interesse der Klarheit angezeigt sein, daß wir unsere

jetzige sozialwirtschaftliche Ordnung und ihre Grundsätze den Grundsätzen

des hl. Thomas und den Lehren der Päpste gegenüberstellen, mit
andern Worten, daß wir das was ist, mit dem vergleichen, was sein sollte.
Man kritisiert auf unserer Seite immer wieder die jetzigen unrichtigen
Eigentumsverhältnisse. Würde man nicht besser tun, mit dem heiligen
Thomas mehr unsere Rechtsverhältnisse ins Auge zu fassen. Eigentümer

dieser Welt ist schließlich nur der Schöpfer (Domini est terra).
Er hat uns Menschen auf einige Zeit gewisse Rechte an seinem Eigentum
eingeräumt. Er erlaubt uns, von den Verbrauchsgütern zu leben und
die Nutzgüter zu unserem Wohl zu gebrauchen, zu nutzen. —
Grundsätzliche Fragen sind mit den Verbrauchsgütern kaum verbunden.
Anders ist es bezüglich der Rechte, die sich auf die Nutzgüter beziehen.

Nach St. Thomas und der Lehre der Päpste haben alle Menschen,
also auch die Besitzlosen, ein Nutzungsrecht an den Erdengütern. Unsere



und in den päpstlichen Soziallehren 305

landläufige Ordnung aber vertritt den Standpunkt, daß das Nutzungsrecht

an der Erde nur mit dem Eigentum verbunden sein kann. Der
Eigentumslose ist vom freien Nutzungsrecht ausgeschlossen. Er kann
sich wohl durch zusätzliche Leistungen z. B. ein Nutzungsrecht an einer

Wohnung erkaufen, das freie Recht aber, wie die Natur es gibt, kommt
nur dem Eigentümer zu. (Das Nutzungsrecht an den « aufgearbeiteten »

Nutzgütern kann hier der Kürze halber nicht näher erörtert werden.)
Wir stehen also grundsätzlich vor der Frage : Darf ich die Erdengüter
nutzen, weil ich Eigentümer, oder weil ich Mensch bin

Dementsprechend definieren wir das jetzige System d. h. den
Kapitalismus als jene Wirtschaftsordnung, die das Nutzungsrecht nicht an
die menschliche Person, sondern an ihr Eigentum knüpft. Jene andere

Ordnung aber, die gemäß der Lehre des hl. Thomas und der Päpste
zu erstreben ist, die also das Nutzungsrecht an die Persönlichkeitswürde
des Menschen knüpft, wollen wir hier kurz die Nutzrechtordnung nennen.

Wir kennen aber noch eine andere Ordnung. Auch der Kommunismus,

den wir hier nur von der wirtschaftlichen Seite besehen, hält es

grundsätzlich mit jenen, die das Nutzungsrecht an den Erdengütern
nicht vom Eigentum abhängig machen wollen. Darum konnte P. Lom-
bardi in seinem « Kreuzzug der Liebe »1 S. 69 sagen : « Wenn es keine
andere Wahl gäbe, als die Wahl zwischen den beiden Extremen (des

Kapitalismus und Kommunismus), dann müßte man sagen : Dem Plane
Gottes entspricht mehr noch der zweite Typ der sozialen Ordnung,
der auf das Recht aller, zu leben, Bedacht nimmt, als das System, das

nur auf das Recht, Eigentum zu besitzen, Bedacht nimmt und das

Recht aller, zu leben, vergißt. » Dieses Lebensrecht wird so ziemlich
identisch sein mit dem Nutzungsrecht.

Wir sind uns aber einig, daß die kommunistische Lösung auch

wirtschaftlich nicht tragbar ist. Die Begründung hat uns der hl. Thomas
in S. Th. II-II q. 66 a. 2 klargelegt. Sie gilt heute noch so gut wie
damals. Darum verteidigt auch heute noch die Kirche das

Privateigentum so gut wie damals. Dürfen wir aber mit P. Lombardi
annehmen, daß es neben dem Kapitalismus und Kommunismus noch eine

andere Wahl gibt, daß eine Ordnung denkbar und möglich ist, die
sowohl das Privateigentum bestehen läßt und daneben das allgemeine
Nutzungs- und Lebensrecht schützt, also auch den Eigentumslosen das

gleiche freie Lebensrecht gibt, wie den Begüterten Der Verfasser

1 Verlag Josef Knecht, Frankfurt a. M., 4. und 5. Auflage.

20



306 Das ius utendi bei Thomas von Aquin

dieser Zeilen ist durch langjährige Studien zur Überzeugung gekommen,
daß die gesuchte Sozialordnung, wie auch Prof. Marbach bestätigt, in
der Summa Theologica des hl. Thomas enthalten ist und daß der jetzige
Heilige Vater, Papst Pius XII. seine Grundsätze in der Weihnachtsbotschaft

von 1942 noch deutlicher und ausführlicher dargelegt hat.
Ein Praktiker wird uns nun aber die Einwendung machen, es

komme in einer richtigen Wirtschaftsordnung nicht auf schöne Grundsätze

an, sondern die Hauptfrage sei die, ob die Grundsätze sich auch

in der Praxis bewähren, ob sie durchführbar sind. — Um die

Nutzrechtordnung daraufhin zu untersuchen, müßten wir ihren Aufbau näher
studieren. Hier können wir aber auf den im Grunde genommen
richtigen Einwurf nur wenigstens eine grundsätzliche Erwägung als Antwort
anführen : Wenn die Ideen, auf die sich eine Neuordnung aufbauen

will, wahr und richtig sind, dann muß der Neubau auch praktisch
möglich und durchführbar sein. Diese Wahrheit hat der große deutsche

Physiker Max Plank so ausgedrückt : Das Praktischste, was es gibt,
ist eine gute Theorie. — Um etwas konkreter zu sprechen : Wenn es

möglich ist, auf dem offenbar falschen Grundsatz, daß nur die Besitzenden

ein Nutzungsrecht haben an den Erdengütern, doch eine funktionsfähige

Wirtschaftsordnung — allerdings mit vielen Flickmitteln —
aufzurichten, sollte es da nicht auch möglich sein, auf dem richtigen Grundsatz

des allgemeinen Nutzungsrechtes eine richtig funktionierende

Ordnung zu gestalten Gott müßte die Welt wirklich ganz sonderbar

eingerichtet haben, wenn nur eine falsche, nicht aber die naturrechtlich
richtige Theorie die Grundlage der Wirtschaftspraxis sein könnte. Daß
die jetzige Ordnung immer mehr staatliche Eingriffe nötig hat, um sie

notdürftig im Gang zu halten, ist kaum ein Beweis für ihre Richtigkeit.
Wer sich die Mühe nimmt, in folgerichtigem Gedankengang die

Idee der « Nutzrechtordnung » durchzudenken, wird auf Resultate kommen,

die jeden sozial Denkenden interessieren müssen. Es kann aber

nicht die Aufgabe dieser Zeilen sein, den wirtschaftstechnischen Aufbau
des neuen Vorschlages näher darzulegen. Es sollen hier nur einige
theoretische und praktische Auswirkungen zur Sprache kommen.

Mit dem hl. Thomas unterschied man von jeher beim Privateigentum

zwischen « lebensnotwendigem Gut » und « Überfluß » oder Reservegütern.

Jenes hat nach der christlichen Soziallehre gewisse Vorrechte,
und der Überfluß ist mit einer Sozialhypothek belastet. Worin diese

Vorrechte und diese Belastung bestehen und wie weit sie gehen, kann
aber nur sehr vage angegeben werden. Hier würde die Nutzrecht-



und in den päpstlichen Soziallehren 307

Ordnung Abhilfe schaffen. Sie bestimmt genau die Höhe des lebensnotwendigen

Gutes, indem sie es gleichsetzt mit dem Durchschnittsvermögen,

das aus der Gesamtsumme aller Nutzgüter dividiert durch die

Bevölkerungszahl errechnet wird. (Daraus folgt aber nicht etwa, daß

die Nutzrechtordnung den Besitz gleichmäßig verteilen möchte, im

Gegenteil, sie läßt die Eigentumsverhältnisse von heute bestehen.) Sie

nennt das lebensnotwendige Gut « Freigut », oder soweit es nicht wirklich

vorhanden ist « Freianspruch ». Jeder Volksgenosse hat das Recht
auf die freie Nutzung desselben, also auch auf dén sich daraus ergebenden

Nutzungsertrag. Der Überfluß (das überdurchschnittliche
Vermögen) oder « Überbesitz », wie er in der Nutzrechtordnung genannt
wird, wirft dem Eigentümer eine « gebundene Nutzung » ab (gestattet
ihm eine « mehr oder weniger gebundene Nutzung »1, indem er den

Ertrag nur für Produktivzwecke, nicht aber für den Konsum verwenden
kann. So würde sich das gesamte arbeitslose Volkseinkommen in drei
Ströme verteilen : Investition, Steuer und Sozialausgleich oder « Freizins

», der denen zukommt, die mit ihrem faktischen Vermögen die

Freianspruchsgrenze nicht erreichen. Auf diese Weise ergäbe sich ein für
alle Volksgenossen grundsätzlich gleiches Nutzungsrecht, was nach Prof.
Utz 2 eine Forderung des Naturrechtes ist.

Die glücklichen Auswirkungen auf das Familieneinkommen, das

Eigenheim usw. sollen hier nur andeutungsweise genannt werden. Für
Interessenten hat der Verfasser eine kurze Abhandlung geschrieben.

Große Änderungen würde die neue Ordnung im Steuerwesen mit
sich bringen. Es gab eine Zeit, in der der Liberalismus den Grundsatz
vertrat : Der Staat läßt allen Bürgern seine Wohlfahrtseinrichtungen in
gleichem Maße zukommen, darum sollen ihm auch alle in gleichem
Maße Steuern entrichten. Man wird nicht sagen können, daß diese

Auffassung in sich verkehrt sei, im Gegenteil nach dem Äquivalenzprinzip

muß man sie als richtig bezeichnen, Leistung und Gegenleistung
sollen sich decken. Wenn wir nun die Voraussetzung machen, unsere
Erwerbsgesetze seien ganz in Ordnung, wenn wir annehmen, jeder Werktätige,

sei er Hand- oder Kopfarbeiter, könne sich das seiner Tüchtigkeit
und seinem Fleiß entsprechende Einkommen sichern, dann ist wirklich
nicht einzusehen, warum der Staat das Mehreinkommen des Fleißigen
und Tüchtigen höher besteuern soll als das Einkommen des Faulen und

1 Pius XII., 1. c.
2 Freiheit und Bindung des Eigentums, F. H. Kerle-Verlag. Heidelberg 1949,

S. 39.



308 Das ius utendi bei Thomas von Aquin

Untüchtigen. Der Staat soll nicht ausgleichen wollen, was vom Schöpfer
ungleich geschaffen worden ist. Und Fleiß und Tüchtigkeit sollen nicht
gestraft werden. Auch das Anlegen von Reservegütern scheint uns
nichts Strafwürdiges zu sein. Wer die Frucht seiner Arbeit für das

Alter, oder für seine Nachkommen aufspeichert, soll dem Staate

deswegen nicht mehr schuldig sein, als derjenige, der seinen Erwerb vorweg

verzehrt. So widersinnig uns die jetzige Steuerordnung vorkommen
muß, so wäre es doch noch viel widersinniger, wenn man im heutigen
System die Steuergleichheit einführen wollte, wenn Arm und Reich gleich
belastet würden. Es könnte keine größere Ungerechtigkeit geben als
diese. Aber ist es nicht sonderbar Wenn der Staat die erste Forderung
der Gerechtigkeit, das Äquivalenzprinzip zur Anwendung bringen wollte,
müßte man ihn der größten Ungerechtigkeit zeihen Kommt dieser

Widerspruch nicht vielleicht daher, daß das heutige Steuerwesen zwei

Aufgaben, die nicht zusammengehören, miteinander verquicken muß :

die Deckung der Staatsbedürfnisse und die Herstellung des Sozialausgleichs

Da die Nutzrechtordnung den Sozialausgleich selber besorgt,
kann sie die Deckung der Staatsbedürfnisse den Steuernden mit vollem
Recht zu gleichen Teilen überbinden. Sie besteuert darum das gesamte
arbeitslose Einkommen, indem sie den « Freianspruch » des einzelnen

entsprechend heruntersetzt, sodaß der Bürger der Steuerlast kaum
bewußt wird und all die komplizierten Steuerverordnungen in Wegfall
kommen. Auf diese Weise käme der Grundsatz der Steuergleichheit und
das Äquivalenzprinzip wieder ganz zu ihrem Rechte. Dabei wäre dem

Staate die Möglichkeit gegeben, die Wirtschaft ohne Verletzung der
Freiheit « wirtschaftskonform », wie Prof. Röpke es fordert, zu lenken.

Die neue Ordnung und das Zinsproblem. Wir kennen die Einstellung
des hl. Thomas und der Kirchenväter zum Zins. Wir kennen auch das

jetzt noch zurecht bestehende grundsätzliche Verbot des Darlehens-
sinses im Canon 1543 des CJC. Wir wissen ferner um die Schwierig-
ceiten, denen die kirchlichen und staatlichen Verbote zu jeder Zeit
begegneten. Hat der Kirchenhistoriker Franz Xaver Funk wohl recht,
venn er in der Einleitung zu seiner « Geschichte des Zinsverbotes »

schreibt : « Die Zinsfrage harrt noch bis zur Stunde ihrer Lösung »

Es scheint wohl ein keckes und vielleicht nutzloses Unterfangen zu
iein, einen Beitrag zu einem Lösungsversuch leisten zu wollen. Immerhin
vird man beachten müssen, daß die Nutzrechtordnung ganz anders an
liese alte Frage herantritt, sie fragt nicht : Ist der Zins erlaubt oder

licht Ihre Frage lautet: Wie weit geht dein Nutzungsrecht — Die



und in den päptslichen Soziallehren 309

diesbezüglichen Grundsätze der Nutzrechtordnung sind folgende : Der
Zins ist der Gegenwert für das Nutzungsrecht, das ich an einer Sache

habe. Wenn ich dieses mein Nutzungsrecht einem andern abtrete, habe
ich vermöge des Äquivalenzprinzips ein Anrecht auf eine entsprechende

Entschädigung, ganz gleich, wie wenn ich mein Verfügungs- und
Verbrauchsrecht an einer Sache einem andern abtrete und dafür einen

Gegenwert, den Kaufpreis, beanspruchen kann. Kaufpreis und Zins sind
also wirtschaftlich und ethisch analoge Begriffe. — Keinen Zins darf ich

verlangen für die Überlassung einer Sache, an der mir kein Nutzungsrecht

zusteht, sowenig ich eine Sache verkaufen kann, die mir nicht
gehört, d. h. an der ich kein Verfügungs- und Verbrauchsrecht habe.

In der neuen Ordnung fällt darum die Frage nach der Erlaubtheit des

Zinses zusammen mit der Frage nach der Grenze des lebensnotwendigen
Gutes, « Freigutes », und des « Überbesitzes ».

Die Nutzrechtordnung bejaht also grundsätzlich die Erlaubtheit des

Zinses. Sie darf das vom Rechtsstandpunkte aus unbedenklich, weil
sie den Zins als Tauschwert für ein abgetretenes Nutzungsrecht erklärt ;

sie darf es auch vom sozialen Standpunkte aus, weil sie das Nutzungsrecht

an den Erdengütern allen grundsätzlich gleichmäßig zuspricht.
Dabei würden sich in der Praxis Auswirkungen ergeben, die dem
Zinskanon des CJC — mutatis mutandis — auch in der modernen Wirtschaft

ganz gerecht würden. Und damit ginge eine Vorhersage von 0. v. Nell-
Breuning in Erfüllung ; im vierten Heft des Wörterbuches der Politik
— Zur Wirtschaftsordnung »x lesen wir (Spalte 201) : « Es liegt durchaus

im Bereiche der Möglichkeit, daß die heutigen Verhältnisse sich

einmal wieder ändern und dadurch das Anwendungsgebiet der klassischen

(kirchlichen) Zinslehre sich wieder erweitert. »

Wenn der Zinskanon im ersten Teil sagt, daß aus dem Darlehen
einer vertretbaren Sache kein lucrum gezogen werden dürfe, so will er
damit offenbar hauptsächlich das Gelddarlehen treffen. Nun aber ist
das Geld nach O. v. Nell-Breuning « das Wertspeicherungsmittel schlechthin

»2. Der Geldbesitz gehört also — wenn wir vom Haushaltungsgeld
und Betriebskapital absehen — nicht zum lebensnotwendigen Gut
(Freianspruch), sondern zum « Überbesitz », der nicht dem Eigentümer,
sondern der Allgemeinheit « fruchtet ». Nach der Auffassung der neuen

Ordnung kann das Geld weder als Nutzgut noch als Verbrauchsgut
betrachtet werden. Es ist ein Ding für sich, eine öffentliche Bescheinigung

1 Verlag Herder, Freiburg.
2 Zur Wirtschaftsordnung, Sp. 229.



310 Das ius utendi bei Thomas von Aquin

dafür, daß der Inhaber ein Anrecht hat auf eine gewisse Menge

Realgüter. In der Nutzrechtordnung könnte also aus einem Gelddarlehen,
wenn solche dort überhaupt vorkommen, kein Gewinn gezogen werden.
Und damit bekäme die erste Bestimmung des kirchlichen Zinsverbotes
wieder ihre volle Gültigkeit.

Aber der Zinskanon gestattet in seinem zweiten Teil den sog. « Legalzins

». Eine Begründung ist nicht beigefügt. — Auch die Nutzrechtordnung

kennt einen erlaubten Zins, der sich aber nicht auf eine legale

Bestimmung zurückführt, sondern auf das naturrechtlich begründete
Nutzungsrecht an den Erdengütern. Es ist der « Freizins », der arbeitslose

Nutzungsertrag aus den überdurchschnittlichen Vermögen, der denen

zufließt, die mit ihrem Privateigentum unter dem Durchschnitt stehen.

Auch St. Thomas anerkennt eine Zinsberechtigung für den Fall, daß ich
durch meine Geldleihe einen Schaden erleide. Damnum emergens hat
man diesen Zinstitel später genannt. Wenn ich — vom Naturrecht
aus gesehen — einem andern aus meinem lebensnotwendigen Gut etwas

ausleihe, ihm also das Nutzungsrecht an einer mir notwendigen Sache

abtrete, dann erleide ich einen Schadenfall, der mir entschädigt werden
muß. In der jetzigen Ordnung ist es selbstverständlich, daß der
Lehensempfänger diese Entschädigung zu leisten hat. Der gehört aber meistens

auch zu den Bedürftigen und hat oft schwer zu tragen an der Zinsenlast.

Man sieht es auch immer mehr ein, daß Kredite an Kleinbauern
und Kleingewerbler noch lange nicht immer eine Wohltat sind. — In
der Nutzrechtordnung wird derjenige, der durch eine Leihe, oder

infolge der Eigentumsordnung auf das ihm Zukommende verzichten muß,
also einen Schaden erleidet, durch den « Freizins » schadlos gehalten.
Nicht die Bedürftigen, sondern die Allgemeinheit hat seinen Anspruch zu
decken. — Es wird ziemlich fraglich sein, ob der hl. Thomas den jetzigen
« Legalzins » anerkannt hätte, gegen den « Freizins » der Nutzrechtordnung

hätte er wohl kaum etwas einzuwenden.

Der Zinskanon erlaubt in seinem dritten Teil sogar « einen größern
Gewinn », wenn ein gerechter und entsprechender Titel vorliegt. Man

wird diesen größern Gewinn nach der Lehre des hl. Thomas kaum als

Zins ansprechen können. Auch der Zinskanon spricht eigentlich nie von
« Zins », sondern immer nur von einem « lucrum », von einer
Eigentumsvermehrung, die mir zufällt, ohne daß ich eine entsprechende
Gegenleistung hergegeben habe. Und in diesem Sinn findet sich ein erlaubter
« größerer Gewinn » nicht nur beim hl. Thomas, sondern auch bei der

Nutzrechtordnung. Jede Ordnung, die das Privateigentum anerkennt,



und in den päpstlichen Soziallehren 311

muß auch das Wachstum des Eigentums dem Eigentümer zuerkennen,
denn « res crescit domino ». Wenn in einem Lande das Volksvermögen
um eine bestimmte Wertsumme wächst, müssen auch die Privatvermögen

im gesamten um die gleiche Summe wachsen. — Aber wie die

Natur, so kennt auch die Nutzrechtordnung neben dem Wachstum den

« Fruchtertrag ». Während das Wachstum dem Privateigentümer, also

dem Inhaber des Verfügungs- und Verbrauchsrechtes gehört, gehört das,

was als Wirtschaftsfrucht bezeichnet werden kann, nämlich das sog.
arbeitslose Einkommen, den Inhabern des Nutzungsrechtes, d. h. allen.

Zum Vergleich : In einem verpachteten Baumgarten gehört das Wachstum

der Bäume dem Eigentümer, die Frucht der Bäume dem Pächter,
also dem Nutznießer. Der Vergleich kann noch erweitert werden. Es

kommt oft vor, daß man z. B. bei einem jungen Fruchtbaume die
Fruchtknospen ausbricht, damit er seine Lebenssäfte mehr dem Wachstum
zuführen kann. Das geschieht sowohl im Interesse des Eigentümers als

auch des Pächters. In der gleichen Absicht verzichtet in der Nutzrechtordnung

die Allgemeinheit auf einen Teil des Fruchtertrages zugunsten
der Privateigentümer, weil sie weiß, daß das, was die Eigentümer wieder

neu in der Wirtschaft investieren, ihr später von dem größer gewordenen
« Wirtschaftsbaum » wieder als vermehrte Frucht, d. h. als « Freizins »

zufallen wird. — Auf diese Weise wirkt sich « der größere Gewinn »,

den der Zinskanon und die Nutzrechtordnung dem Eigentümer gestatten,
als wirtschaftlich notwendigen Unternehmungsansporn aus und ist vom
sozialen Standpunkt aus unanfechtbar. (Auch im sozialistischen System
muß zu Gunsten der Neuinvestierung Konsumverzicht geleistet werden.)

Es ist verständlich, daß man zu den Zeiten des hl. Thomas noch

nicht genötigt war, solche Erwägungen anzustellen. Da war das

Volksvermögen noch viel besser gestreut als heutzutage. Da kam es noch

nicht so sehr darauf an, ob das Nutzungsrecht mit der Person oder mit
dem Eigentum verbunden war. Es wäre auch heute überflüssig, von
einer Neuordnung zu reden, wenn das persönliche Eigentum annähernd,
wie damals, dem Durchschnittvermögen gleichen würde. Mit der
wirtschaftlichen Entwicklung und der immer größer werdenden Ungleichheit
in den Vermögensverhältnissen mußten sich naturnotwendig immer mehr
theoretische und praktische Schwierigkeiten auf dem Gebiete des

Nutzungsrechtes einstellen. Man suchte diese zu beseitigen, indem man die

Theorie aufstellte, es bestehe ein Unterschied zwischen Geld und Kapital.
Dieses werfe einen Nutzungsertrag ab, das Geld aber nicht. So richtig
das vom Standpunkt der Nutzrechtordnung aus ist, so schwer oder gar



312 Das ius utendi bei Thomas von Aquin

unmöglich ist es in der Praxis der jetzigen Ordnung, diese beiden
Wirtschaftselemente auseinanderzuhalten. Anders in der Nutzrechtsordnung
selber. Da sind das « freie » und das « gebundene » Vermögen zwei

sozusagen handgreiflich getrennte Begriffe, die ganz die Funktion von
« Geld » und « Kapital » übernehmen würden.

Papst Pius XII. spricht in der Weihnachtsbotschaft von 1942 von
einer « grundsätzlichen Forderung des Privateigentums, soweit möglich
für alle ». Wir wissen, daß sich diese Forderung mit der Lehre des

Aquinaten (II-II q. 66 a. 2) völlig deckt. Wie verhält es sich damit
in der Nutzrechtordnung Man könnte auf den ersten Blick etwas

Bedenken bekommen. Während andere Reformvorschläge die Ursache

unserer lugenda desordinatio, wie Pius XI. unsere gegenwärtige Ordnung
nennt, in der unrichtigen Verteilung der Erdengüter finden wollen,
schweigt sich die Nutzrechtordnung über diesen Übelstand völlig aus.

Sie läßt die Vermögensverhältnisse bestehen, wie sie sind. Sie nimmt
dem Reichen nicht einen Pfennig weg, um ihn dem Armen zu geben.
Sie ändert nichts am Erworbenen. Sie ändert aber die Erwerbsgesetze.
Sie sagt sich : Was nützt es, die verfehlten Auswirkungen unserer
Ordnung immer wieder zu korrigieren und dabei die verfehlten Ursachen

weiter bestehen zu lassen. Darum kümmert sich die Nutzrechtordnung
nicht um bessere Vermögensverteilung. Sie könnte aber in kurzer Zeit
die glückliche Entdeckung machen, daß sich diese von selbst einstellen
würde. Das kann sie an Hand mathematischer Erhebungen beweisen.

Dem Staate würde es in der neuen Ordnung sogar möglich, seinen

Bürgern eine « Vermögenspflicht » vorzuschreiben und zwar ohne

Beeinträchtigung der persönlichen und wirtschaftlichen Freiheit, und damit
ergäbe sich auch von selbst eine Alters- und Hinterbliebenenversicherung
auf ganz privater Grundlage.

Und wie verhält es sich mit der Einführungsmöglichkeit einer
naturrechtlich-christlichen Ordnung Man glaubt oft, die Nutzrechtordnung
setze bessere Menschen voraus. Mit nichten. Sie nimmt die Menschen,
wie sie sind. Ein naturrechtlich bedingter Egoismus hat auch in ihr
Platz. Dazu blieben alle funktionsnotwendigen Elemente unserer
jetzigen Wirtschaftsordnung bestehen : Freie Konkurrenz, soweit nicht
soziale Rücksichten eine Bindung fordern, der Zins als Unternehmungsregulator,

die Rendite als Unternehmungsansporn, und vor allem freie

Privatwirtschaft. — Die neue Ordnung würde aber ein starkes
Umlernen in unserem wirtschaftlichen Denken verlangen. Und das ist
vielleicht das größte Hindernis für eine praktische Einführung. Wir hängen



und in den päpstlichen Soziallehren 313

eben ganz unbewußt so stark an unsern hergebrachten kapitalistischen
Anschauungen, daß wir uns z. B. kaum vorstellen können, wieso ein
besitzloser Arbeiter Zins erhalten soll und warum ein nicht arbeitender
Reicher nicht mehr von seinen Zinsen, sondern von seinen Vermögensreserven

leben soll.
Vielleicht müßten wir sogar Zweck und Aufgabe der Soziologie auf

die neue Ordnung hin etwas anders fassen. Während es heute vielfach
als ihre erste Aufgabe betrachtet wird, daß sie die Notwendigkeit des

Privateigentums beweise, weil eine geordnete Nutzung der Erdengüter
nur in einer Privateigentumsordnung möglich sei, hätte die neue Soziologie

die Aufgabe, den Beweis dafür zu erbringen, daß eine richtig
geordnete Nutzung der Erdengüter möglich sei trotz der Institution des

Privateigentums. Nötigenfalls müßte sie auch den Weg zu diesem Ziele
weisen. Denn es ist nicht wahr, was die katholische Zeitschrift « Esprit »

vor einigen Jahren geschrieben hat : « Der Kommunismus ist die
einzige ernst zu nehmende Bedrohung der kapitalistischen Unordnung. »

Aber vielleicht ist es wahr, was Msgr. Cardijn kürzlich auf seiner Indien-
« Missionsreise » sagte, daß der bloße Antikommunismus eine Gefahr sei

für die Kirche, weil er uns vergessen lasse, daß wir dem Kommunismus
etwas Positives entgegenstellen müssen. Auch andere katholische Soziologen

sprechen ähnlich vom Ernst der Stunde. In seinem Buche « Grundzüge

der Soziallehre und der Sozialreform »1 sagt Dr. Paul Jostock
(S. 174) : « Proletarisierung und Sozialisierung sind keine Schicksale von
naturgesetzlicher Unabänderlichkeit. Man kann sie durch eine bessere

Ordnung ersetzen, wenn man will. Geschieht das allerdings nicht oder

nicht zeitig, so ist das Schicksal des Kollektivismus unvermeidlich. Über
diese Alternative müssen diejenigen sich klar sein, die eine kollektive
Lösung vermeiden wollen. So wie die Zustände heute sind, können sie

nicht bleiben. Ändert man sie nicht nach der einen Seite, so werden
sie sich — und mit Recht — nach der andern entwickeln und ihr
vielleicht bald verfallen. » Es scheint aber trotzdem nicht, daß in absehbarer

Zeit an eine Änderung unserer Zustände nach der christlich-
naturrechtlichen Seite gedacht werden kann. Der Schreibende möchte
aber an die Leser dieser Zeitschrift die Frage stellen, ob nicht wenigstens
die Theorie des ius utendi im modernen Gewände erörtert werden sollte,
nachdem der Heilige Vater schon vor zehn Jahren so deutlich neue

Wege gewiesen hat.

1 Herder, Freiburg 1946.


	Das ius utendi bei Thomas von Aquin und in den päpstlichen Soziallehren

