Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 3

Artikel: La structure psychologique de I'acte de foi chez Saint Thomas d'Aquin
Autor: Duroux, Benoit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760384

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La structure psychologique de Iacte de foi
chez Saint Thomas d’Aquin

Par BENoit Duroux O.P.

Suivant la méthode de son temps, S. Thomas expose sa conception
de T'acte de foi dans 'explication de certains textes, de certaines défi-
nitions, ou, comme on disait, d’ « autorités » regues dans la tradition
des écoles théologiques. Il s’agit notamment de deux formules de
S. Augustin : « Credere est cum assensione cogitare ! » — « Credere Deo,
Deum et in Deum 2 », et de la « définition » de S. Paul, Hebr. XI, 1,
« Fides est substantia rerum sperandarum, argumentum non appa-
rentium ».

1. La formule « credere est cum assensione cogitare »

La premiére des formules mentionnées fournit 4 S. Thomas I’occa-
sion de décrire la structure interne de l'acte de foi, en tant qu’acte
psychologique. Elle était parvenue aux écoles par une inscription mar-
ginale « notula », de plusieurs manuscrits des Sentences du Lombard
(IIT Sent. d. 23, ch. 9), ainsi que I'a remarqué S. Albert. On ne sait si
cette « notula » est due au Lombard lui-méme ou a un anonyme. Le
Maitre des Sentences d’ailleurs la mentionne dans son Commentaire
In II Cor. III, 6, ou S. Thomas la prend pour la citer sous le nom de
« Glossa » dans la q. de Ver. 14, a. 1, obj. 13,

Dans le « De Praedestinatione Sanctorum », S. Augustin a moins
I'intention de définir 1'acte de foi, que de montrer que 1’ « initium

1 De Praedest. Sanct. c. 2, n. 5, P. L. XLIV, 963.

? Serm. de Symb.c. 1, P. L. XL, 1190. — Enarr. in Ps. 77, n. 8, P. L. XXXVI,
988. — In Jo. Tr. 29, n. 6, P. L. XXXV, 1630.

3 Nous avons pris ce renseignement dans : CHENU, La psychologie de la foi
au XIIIe s. Notes complém. 1. Etudes hist. litt. et doctr. du XIII¢s, Paris,
Vrin 1932. 2@ série. Nous devons beaucoup a cette étude.



282 La structure psychologique de l'acte de foi

fidei » est déja un don de Dieu. En effet, selon S. Paul (II Cor. III, 5 :
« Non quod sufficientes simus cogitare aliquid a nobis quasi ex nobis »)
la moindre pensée actuelle nous vient de Dieu. Or la foi présuppose
une pensée, une « cogitation » sur les choses a croire, car elle n’est rien
d’autre qu'un assentiment qui vient terminer une certaine considé-
ration de l’esprit. Il est probable que S. Augustin a chargé le terme
« cogitare » (de la Vulgate) de toute la signification qu'il comporte dans
sa pensée a lui. Cette notion de « cogitatio » est en effet une piece impor-
tante des conceptions augustiniennes. Elle représente ce fait mysté-
rieux de I’apparition, dans I'esprit, de connaissances auparavant latentes,
ou la reprise actuelle, lorsqu’on les évoque, de notions autrefois con-
sidérées et qui ont été enfouies dans la mémoire 1. « Et telle est la vertu
de la « cogitation », que 'ame n’est point présente, en quelque sorte,
a elle-méme, sinon quand elle se pense actuellement (nisi quando se
cogitat) * ». D’ou le role de cette notion dans l’explication augusti-
nienne du mystére de la Trinité : « Mens igitur quando cogitatione
se conspicit, intelligit se et recognoscit : gignit ergo hunc intellectum
et cognitionem suam 3. »

L’expression « Credere est cum assensione cogitare » entre donc
dans les écoles du XIII¢siécle. Alexandre de Halés la connait et ’explique
mais sans référence au contexte augustinien. Elle apparait dans une
objection de sa Somme (éd. Quar. T. IV, n° 657). On se demande si les
démons ont la foi : « Credere est cum assensione cogitare, sed diabolus
nunquam assentit » (obj. 2). La réponse d’Alexandre fait de 1’assen-
timent quelque chose d’affectif. La définition ne vaut que pour la vraie
foi, c’est-a-dire pour une foi qui meut vers la Vérité premiére, d’'une
volonté soit parfaite soit imparfaite (volo-vellem). « Assentire » c’est
« Sentire ad ». Distinguons : « Sentire veritati, assentire veritati, con-
sentire veritati. » La premiére de ces expressions convient a la foi du
démon qui reconnait seulement la vérité. Les deux autres s’appliquent
a la foi des fideles, car elles signifient soit une inclination a distance
(« distanter ad sentire » = foi du pécheur), soit une conjonction par
I’'amour avec la Vérité premiére (« con-sentire » = foi formée). C’est
donc le terme « assensio » qui exerce ici la subtilité d’Alexandre de
Hales, lequel y voit une note affective, & exclure de la foi du démon.

La formule revient comme objection dans la question : « Quid sit

1 Cf. Conf. L. X, XI, 18, — De Trin, XIV, c. 6, 7.
? De Trin. XIV, c. 6.
3 De Trin. X1V, c. 6.



chez Saint Thomas d’Aquin 283

credere secundum intentionem generalem (sec. quod est habitus gra-
tuitus) T. IV, ne 680). Si avant I'assentiment on pense qu'il faut croire
(c’est ainsi que la Glose interprete le passage d’Augustin), cette pre-
miere pensée, avant la foi, ne peut étre méritoire. Or l'acte de foi est
méritoire. Il faut donc exclure de sa définition la « cogitatio ». La solu-
tion intéressante est tirée de Philippe le Chancelier .. L’antériorité
de la « cogitatio » doit s’entendre selon l'ordre de nature, car, selon
I'ordre du temps, la « cogitatio » peut précéder, accompagner, ou suivre
I’assentiment. Si elle précéde, ce n’est point encore la foi. Si elle suit,
c’est la considération admirative des merveilles de la grice. Mais la
« cogitatio » impliquée en toute foi, et qui préceéde par nature 1’assenti-
ment, lui est donnée par grice comme sa matiére: on se représente les
deux membres d’'une contradiction pour pouvoir affirmer I'un des deux 2.
Cette réponse est intéressante en ce qu’elle montre la simplicité de I'acte
de foi qui n’est point causé par une réflexion antérieure. Mais elle ren-
seigne trés peu sur sa structure : I’analyse est rudimentaire.

S. Bonaventure donne de Ja formule augustinienne une explica-
tion analogue & celle du Pseudo-Alexandre (III Sent. d. 23, a. 2, q. 2).

Chez S. Albert, un article a pour titre : « Utrum credere sit cum
assensu cogitare » (III. Sent. d. 23, a.-8). La réponse attribue a la foi
un acte qui lui convient « per se », en tant qu’elle est une lumiére infor-
mant l'intellect : donner I'assentiment a l'invisible — et un acte qui
lui convient, en tant qu’elle nait d’une audition de la parole de Dieu
(fides ex auditu). L'assentiment en effet se produit aprés la perception
d’une raison qui ne prouve pas, mais qui conduit & croire. Cette raison
procurée par 1’ « auditus fidei » comprend non seulement la prédi-

! Phil. Canc. Summa III, d. 3, q. 8, fol. 114, b-d.

2 « Semper naturaliter cogitare praecedit credere, sed non semper actu, immo
quandoque praecedit, quandoque concomitatur, quandoque subsequitur, et illud,
quod praecedit tempore, non est coeptum fidei, nisi accipiatur de coepto extra
sumpto ... » '

(De méme dans les « actes intellectuels unis a la raison », le « cogitare » précéde
naturellement et temporellement I'assentiment : cependant, pas temporellement
dans le cas des premiers principes ou chez les hommes exercés) ... « Eodem modo
contingit in intellectu fidei qui non est rationi coniunctus, ut in eis quae sunt fidei
per lucem interiorem perfusam, per quam statim in quibusdam absque discussione
inclinatur consensus : in illis est cogitare simul cum assentire, licet prius natura-
liter ... Et non intelliguntur ibi esse duo actus nisi ratione termini duplicis : et
prior formatur in comparatione velut oppositorum, sequens vero transit in rem
oppositam scil. credere. Quod cum ita sit, manifestum est qualiter initium, scil.
cogitare huiusmodi, a gratia sit gratum faciente, quae est fides, et similiter con-
summatio actus, quae est credere. »



284 La structure psychologique de l'acte de foi

cation extérieure, les miracles et les autres ceuvres de Dieu, mais encore
la parole intérieure. La foi elle-méme consiste dans l’assentiment,
puis elle est suivie d'une autre « cogitatio » : elle demande & Dieu une
raison de ce qu’elle croit, non point pour fonder sa certitude, mais pour
se réjouir et admirer 2. Albert renferme donc dans la « cogitatio » la
réflexion sur la crédibilité et aussi la réflexion théologique. Mais tout
cela est accidentel a la foi, dont l'acte propre est d’assentir. Alexandre
de Halés, ou plutdét Philippe le Chancelier essayait d’unir « cogitatio »
et « assensio » comme la matiére et la forme d'un acte unique : la
« cogitatio » ne faisant qu’apporter a l’esprit le donné qu’il affirme.
Albert a observé beaucoup mieux tout le travail de I'esprit du croyant.
La « cogitatio » pour lui, c’est la quéte des raisons, des signes de crédi-
bilité, et aussi, chez le fidéle assuré, la réflexion savoureuse et émer-
veillée sur les mystéres. Mais il la tient pour un acte secondaire de la
foi, ne voulant pas que celle-ci doive sa certitude a des démarches de
la raison. Si S. Albert a su voir dans la « cogitatio » qui accompagne
la foi une activité importante de I’dme croyante, il ne s’est point cepen-
dant attaché & une analyse psychologique. Son souci était de marquer
la transcendance de la lumiére de griace qui fait affirmer 3.

Chez S. Thomas, la formule « credere est cum assensione cogitare »
a eu une plus riche fortune. Elle lui sert 4 définir I'acte de foi dans les
Sentences (III Sent. d. 23, q. 2, a. 2, qla. 1, sol. 1), dans la question De
Veritate 14, a. 1 et dans la Somme (II-II, q. 2, a. 1). Dans ce dernier
texte, il semble indiquer qu'il connait la richesse de sens de « cogitare »
chez S. Augustin, car il a soin de se référer a deux passages du De Tri-
nitate (Lib. XIV, c. 7-Lib. XV, c. 16). Il en dégage deux sens prin-
cipaux : considération actuelle et mouvement de l'esprit en quéte de

1 TII Sent. d. 23, a.8: «... Secundum autem quod est ex auditu, tunc
assentit cum cogitatione de hoc quod audivit de vatione non probante quidem sed
manuducente ita tamen quod auditus generaliter accipiatur ... scilicet quod in-
cludit in se auditum externum per verbum, el visum wmiraculi et operum Dei, et
auditum inteviovem :@ auditus enim causat cognitionem. Et hoc modo definitur
credere in duobus, ut cogitatum habeat et auditum, et assensum ex seipso: quia
bene concedo quod non assentit propter cogitatum ». .

2 Ibid. ad 1.: «dicendum quod credere est essentialiter in assensu, tamen
per accidens, in qt. nutritur et fovetur et manuducitur, habet se ad cogitativam
virtutem inquirentem de credito : non quia dubitat sed quia eius cui consentit
a Deo petit rationem : non qua certificetur sed in qua iucundetur et admiretur. »

3 JII Sent. d.24, a.1: « Ex parte cogitationis admittit rationem quia ex
parte illa est ex auditu ; et haec ratio quam admittit non erit probans sed quas:
alludens credito ad iucunditatem non ad consensum,; ex parte aulem consensus non
innitituy nisi lumini infuso. »



chez Saint Thomas d’Aquin 285

la vision parfaite de la vérité. Mais il va élaborer ces données dans ses
propres perspectives, a l'aide de la psychologie aristotélicienne.
Examinons d’abord le texte du De Veritate, ol les présupposés philo-
sophiques sont plus apparents.

2. De Veritate, q. 14, a. 1. : « Quidnam sit credere »

S. Augustin, dit S. Thomas, a suffisamment défini 'acte de croire
dans sa formule « credere est cum assensione cogitare », car elle montre
bien l'essence de cet acte, et sa différence par rapport aux autres actes
de l'esprit. D’aprés Aristote dont il cite le De Anima L. III (I', 430 a),
il distingue deux opérations de I'intellect : la simple appréhension des
quiddités, ol il ne peut y avoir, par soi, ni vérité ni erreur, — et la com-
position ou la division par 'affirmation et la négation, ol il y a toujours
soit vérité, soit erreur. Or la foi appartient a cette deuxiéme opération,
car nous croyons ce qui nous semble vrai et nous refusons de croire
ce qui nous parait faux. L’intellect possible, qui est de lui-méme une
pure puissance, aussi bien par rapport a toutes les formes intelligibles,
que par rapport a toute composition ou division, a besoin d’étre déter-
miné soit pour affirmer, soit pour nier. Or il est m{i ou déterminé ou bien
par son objet propre, ou bien par la volonté, laquelle meut toutes les
autres puissances. Devant les deux termes d'une contradiction, l'intelli-
gence pourra donc se trouver en divers états, selon la valeur de ses motifs.
S'il y a défaut total de raisons ou équilibre de raisons opposées, elle ne
peut se prononcer, elle doute. Si les raisons d'un c6té sont plus fortes,
sans pouvoir cependant évacuer totalement celles de la contradictoire,
'intelligence accepte un parti, mais elle continue 4 admettre la possi-
bilité de l'autre : c’est I'opinion. Enfin elle peut adhérer parfaitement
a 'un des termes de la contradiction. Cette détermination compléte est
due, comme il a été dit, a 'objet ou bien a la volonté. L’objet s'impose
soit immédiatement, comme dans les premiers principes, dont la vérité
apparait infailliblement dés que leurs fermes sont connus, soit médiate-
ment quand l'intellect, connaissant la définition du sujet et du prédicat,
voit I’évidence de leur composition ou de leur division, en vertu des
premiers principes. Si maintenant l'intelligence ne trouve du coté de
I'objet aucune raison suffisante d’affirmer ou de nier, qu’elle ne puisse
atteindre a aucune évidence, et que pourtant elle affirme ou nie, c’est
qu’elle est déterminée par la volonté.



286 La structure psychologique de l'acte de foi

La volonté choisit I’assentiment & un parti, pour un motif précis
(praecise et determinate) qui est suffisant & la mouvoir elle-méme
et non point l'intelligence : & savoir qu’il semble bon et convenable
de prendre ce parti. C'est la disposition du croyant, qui adhére
aux paroles d'un autre homme, parce que cela lui parait honnéte
ou utile (decens vel utile). De la méme maniére, nous sommes mus
a croire les paroles qui nous promettent, si nous croyons, la récom-
pense de la vie éternelle. Et c’est par cette récompense promise
que la volonté est mue & croire ce qui est dit, bien que l'intelli-
gence n’ait aucune évidence (non moveatur per aliquid intellectum).
C’est pourquoi, dit S. Augustin (In Jo. Tr. 26), 'homme peut
faire d’autres choses sans le vouloir, mais il ne peut croire que
s'il le veut .

Dés lors on voit comment se vérifie, de ’acte de foi, la définition
augustinienne, et comment elle en exprime la différence propre par
rapport aux autres opérations et états de I'esprit. Elle dit d’abord qu’il
est un assentiment, donc il n’appartient pas a la simple appréhension.
Ensuite il se distingue du doute, dans lequel on ne se prononce pas, et
aussi de l'opinion qui n’affirme pas avec fermeté. D’autre part, I'acte
de foi comprend une « cogitatio ». Par la il difféere de I’ « intellectus
principiorum » qui affirme en toute certitude, mais sans y étre déter-
miné par une « collatio », c’est-d-dire par un raisonnement. Quant a
la science, elle comporte non seulement 1’assentiment, mais encore la
« cogitatio », puisqu’elle affirme en vertu d’une application des principes.
Mais I'assentiment scientifique et la « cogitatio » ne jouent pas paralle-
lement (non ... quasi ex aequo), car celle-ci conduit a celui-la qui
la termine. Dans la foi, au contraire,

assentiment et « cogitatio » sont paralléles : car c’est la volonté
et non le raisonnement qui cause 1’affirmation. De ce fait, 'intelli-
gence n'étant pas déterminée selon sa loi propre, c’est-a-dire par
I’évidence de l'intelligible, son mouvement naturel vers la vision
ne trouve pas de repos. Elle continue a « cogiter » sur ce qu’elle
croit et & quéter de la lumiére tout en affirmant avec pleine cer-
titude. Mais cette certitude elle la regoit du dehors; pour ce qui
est d’elle, elle demeure insatisfaite. L’intelligence du croyant est
captive, fixée a des jugements qu’elle n’a pas tirés de son propre
fonds.

C’est toute sa conception de la structure de I’acte de foi que S. Thomas
fait passer dans la formule augustinienne. Cette structure se détache
sur le fond de la psychologie d’ Aristote, laquelle déterminant avec rigueur

1 Ver. q. 14, a. 1, c.



chez Saint Thomas d’Aquin 287

Uensemble des lois du fonctionnement de U'esprit, permet de repérer exacte-
ment en lut la place de Uacte de foi. _

Une telle précision ne se trouve pas avant S. Thomas. Pourtant
on avait déja cherché a « localiser » la foi dans la vie de l'esprit. La pre-
miére tentative est le fait d’Abélard ' qui pour exprimer la différence
de la foi (assentiment « de non visis ») d’avec la science s’était servi
d’une formule malheureuse : « Scientia est de apparentibus, existimatio
de non apparentibus 2. » Dans l'intention d’Abélard « existimatio »
était un terme générique, qui devait simplement marquer le défaut
d’évidence de la foi, sans préjudice de sa certitude. Mais il fut mal
interprété : Abélard osait faire de la foi une « aestimatio », une opi-
nion vague!? |

Hugues de S. Victor, dans une partie admirable de son De Sacra-
mentis (L. I, P. 10, c. 2, P. L. CLXXVI, 327 sq.) propose une définition
de la foi, qui tout en conservant 1'acquis d’Abélard, cette comparaison
avec un autre type d’assentiment, évite I’équivoque du Maitre du Palet.
Hugues déclare d’abord que la « définition » de S. Paul (Hebr. XI, 1 :
« Fides est substantia rerum » etc.) n’en est pas une : c’est plutét une
description de ce que fait la foi. Alors il propose la sienne qui deviendra
classique : « Fidem esse certitudinem quandam animi de rebus absen-
tibus supra opinionem et infra scientiam constitutam. »

D’emblée il a soin de définir la foi comme une certitude. Puis il
la loge entre I'opinion et la science. Il y a en effet des degrés dans les
assentiments. Certains repoussent tout de suite ce qu’ils entendent
(« negantes »). D’autres choisissent I'une ou l'autre partie de la contra-
diction, celle qu’ils estiment plus vraisemblable (« eligunt ad existima-
tionem »), mais ils ne s’engagent pas dans une affirmation pure et simple :
c’est 'opinion. D’autres approuvent 1'une des deux parties et 1’affirment:
ce sont les croyants. Jusqu'ici, 'on est dans le genre de la connaissance
par oui-dire (« ex auditu »). Alors vient le genre plus parfait ou la chose
est « notifiée par sa présence ». La chose est présente a la connaissance
selon ce qu’elle est en elle-méme : c’est la science. Il faut donc appeler
la foi une certitude, par quoi elle différe de I'opinion. Dans la connaissance
« ex auditu » elle offre le type le plus parfait. Cependant elle est inférieure

1 Nous nous sommes inspiré pour les notes suivantes d’histoire doctrinale,
de CHENU, op. cit.

2 ABfLARD, Epitome c. 2, P. L. CLXXVIII, 1697.

3 S, BERNARD, Adv. Abael. c. 4, P.L. CLXXXII, 1061. « Fidem definivit
aestimationem, quasi cuique in ea sentire et loqui quaelibet liceat. »



288 La structure psychologique de l’acte de foi

a la science, non certes quant au mérite, mais quant a la perfection de
la connaissance. D’ailleurs, dans la for, la connaissance n'est que I'élément
matériel. La substance de la for est constituée par Uaffection (= « Constan-
tia vel firmitas credendi?! »).

En cette doctrine, louable est I'effort pour donner & la foi son statut
psychologique. Mais une psychologie vraiment scientifique fait défaut.
Quelle est la raison de ces degrés d’assentiment ? Ils sont distingués
d’'une fagon tout empirique. La foi est appelée une certitude. Mais,
notera S. Thomas, Hugues de S. Victor « définit la foi par I'un de ses
accidents, a savoir par la certitude * ». Et d’ou vient cette certitude
d’un assentiment qui ne parait pas différer essentiellement de I’opinion :
ne sont-ils pas classés ensemble dans le genre de la connaissance par
oui-dire ? De la volonté, répond Hugues de S. Victor, car la foi est une
« certitude volontaire ». Mais pourquoi et comment la volonté inter-
vient-elle, alors qu’il n’était question que de connaissance et de proba-
bilités de raisons ? Il y a chez Hugues des vues justes et précieuses,
et surtout des notes spirituelles trés profondes, mais on peut regretter
un manque de précision, faute d’une philosophie de 1'esprit.

Cependant, 'influence de ses conceptions et de ses formules devait
étre importante et durer jusqu'a Albert le Grand inclusivement. Albert
fait débuter son traité De Fide (III S. d. 23, a. 1) par la question clas-
sique : dans quel genre se situe la foi, en celui de la science ou en celui
de la vertu ? II répond qu’elle n’appartient pas 4 la science, étant un
assentiment volontaire, a cause de l'inévidence. C’est pourquoi il est
devenu traditionnel chez les Maitres de dire que, dans la foi, la connais-
sance est matérielle et Uaffection, formelle: « Ideo consueverunt Magistri
dicere quod cognitio in fide est materialis, et affectio formalis. » On
reconnait la la formule de Hugues de S. Victor. Albert lui-méme ne parle
plus des degrés d’assentiment, et en cela il est logique, car si la foi ne
se trouve pas dans le méme ordre que la science, celui de la connaissance
spéculative, a quoi sert de la comparer aux divers assentiments de cet
ordre-1a ? Ayant étudié Aristote, il pensait sans doute qu’'une con-
naissance, dont toute la certitude provient non pas de 1’évidence objective
mais de la volonté, dans une mystérieuse lumiére de grice, ne devait
pas se classer entre 'opinion et la science. C’est pourquoi il affirme

! Hucues DE S. VicTor, De Sacram. L.I, P. 10, c. 3: « Fides in affectu
habet substantiam quia affectus ipse fides est; in cognitione habet materiam quia
de illo et ad illud quod in cognitione est, est fides.»

? III Sent. d. 23, q. 2, a.1 ad 8.°



chez Saint Thomas d’Aquin 289

la compléte équivocité de la vérité du savant et de celle du croyant.
L’'une est la raison universelle de la chose dans l'esprit, tandis que
I’autre est la Chose supréme, hors de I'intellect, qui 'attire et le béatifie.
« Verum de quo dicit (Philosophus) est aequivocum ad finem fidei ! ».

Cet état de la question laisse entrevoir la nouveauté, la hardiesse
méme, de la pensée de S. Thomas. Il n’a pas éludé cette confrontation
de l'acte de foi avec les lois de l'esprit, établies avec rigueur par Aris-
tote. L’intelligence, de soi pure puissance, ne peut affirmer sans motif
déterminant. Or l'acte de foi est une affirmation. Qu’est-ce qui y déter-
mine l’intelligence ? Selon son processus propre de fonctionnement,
elle n’est mue que par son objet. Telle est sa nature, qu’elle ne trouve
sa perfection que dans la saisie de la raison des choses. Tant qu’elle n’a
pas atteint cet achévement, elle demeure incertaine, elle oscille, ou bien
elle incline vers une alternative plus probable mais point contraignante.
Or S. Thomas sait que la foi est absolument certaine, et aussi que ses
objets sont inévidents. Elle offre donc un cas tout a fait imprévu d’Aris-
tote, et, ce qui est plus grave, elle semble contredire aux lois naturelles
de l'intelligence. S. Thomas apporte sa solution en posant d’emblée deux
facteurs déterminants de U'intelligence : « Intellectus possibilis non move-
tur nisi a duobus, scilicet a proprio objecto, scilicet quod quid est, ut
dicitur in III De anima, ef @ voluntate, quae movet omnes alias vires,
ut dicit Anselmus (Lib. de Similit. c¢. II). » Ensuite S. Thomas traite
des divers cas de détermination incompléte, et le texte du De Veritate
semble indiquer qu’il ne pense qu'a des déterminations insuffisantes
par 'objet. En réalité il peut s’agir aussi d'un défaut de motion volon-
taire, comme le montre un texte de la Somme : « L’opinion n’a pas
d’assentiment ferme, car elle est, selon le Philosophe, quelque chose
de débile et d’infirme : elle ne semble donc pas procéder d’'une volonté
parfaite ®. » Il y a donc pour S. Thomas deux processus de détermination
de l'intellect : I'un, dans la ligne propre de cette faculté, par l'objet,
— et 'autre « extraordinaire », par la volonté. Et dans les deux on peut
trouver divers degrés : doute, opinion, assentiment complet, qui est
13, celui de la science et ici, celui de la foi. Par conséquent la foi, méme
celle qu'on donne a la parole d'un homme, n’est pas & classer de soi

1 III Sent. d. 23, a.1 ad 3.

2 II-11, q. 2, a. 9, ad 2. Cf, aussi III Sent. d. 23, q. 2, a. 2, sol. 1: « Quando
vero ratio quae movet ad alteram partem, neque sufficit ad intellectum terminan-
dum, quia non resolvit conclusionem ad principia per se nota ; neque sufficit ad
voluntatem terminandam, ut bonum videatur illi parti adhaerere, func homo
opinatur ... »

19



290 La structure psychologique de l'acte de foi

dans la premiére ligne de détermination, entre l'opinion et la science,
mais bien dans la seconde, & moins que 1’on ne prenne la foi dans le sens,
connu des Maitres et de S. Thomas, d’ « opinion renforcée par des
raisons 1 ». C’est pourquoi S. Thomas interprétant Hugues de S. Victor
dit que la foi se range entre 1’opinion et la science non pas de soi, mais
en raison d'un accident, de sa certitude, supérieure a celle de la premiére,
et privée d’évidence, au contraire de celle de la seconde .

On pourrait dire qu'avec cette solution, S. Thomas lui aussi a coupé
tout contact entre la foi et la psychologie naturelle ; qu’il a simplement
supprimé la difficulté par ce recours, dés le début, & une motion subjec-
tive volontaire. Certes, une telle motion serait incapable, dans les
perspectives d’Aristote, d’assurer un assentiment de valeur absolue 2.
C’est 1a une nouveauté chrétienne. Mais S. Thomas retient du Philosophe
cette 1dée que Uintellect ne peut étre, de sot, satisfait que par une informa-
tion de Uintelligible. Et voila pourquoi la foi comporte essentiellement
une « cogitatio ». Le croyant affirme en toute certitude, mais son intelli-
gence demeure inquiéte parce qu'elle ne voit rien. Elle est déterminée
du dehors, elle est captive. Elle peut méme éprouver des mouvements
contraires 4 sa foi?. Et toute cette quéte de lumiére n’aboutit pas a
I'assentiment, elle ne le cause pas, car il est déja 14, trés ferme, venu de
la volonté.

1 Sent. Prol. q. 1, a. 3, sol. 3: « Et quod dicitur, quod fides est infra scien-
tiam, non loquitur de fide infusa sed de fide acquisita, quae est opinio fortificata
rationibus. » — In Boeth. de Trin. q. 3, a. 1, ad 4 : Sur les divers degrés d’assenti-
ment : « oportet esse aliquid quod inclinet ad assensum sicut lumen naturaliter
inditum ... et aliquae verisimilitudines, in hoc quod assentimus his quae opinamur :
quae si fuevint fortioves, inclinant ad crvedendum, prout fides dicitur opinio iuvala
rationibus ». — Cf, aussi II-II, q. 129, a. 6, ¢. — Cf. S. BoNav. III Sent. d. 24,
q. 3, a. 2 : « Opinio probabilis dupliciter consuevit-accipi: uno modo dicitur opinio :
acceptio unius partis cum formidine alterius, alio modo dicitur opinio acceptio
animae genevata ex rvationibus probabilibus sec. quod consuevit dici quod syllogismus
dialecticus generat opinionem, syllogismus vero demonstrativus generat scien-
tiam. » — Il faut noter cependant, bien que 1'on doive distinguer deux lignes de
détermination, la possibilité d'une opinion provenant & la fois et de raisons pro-
bables et d’'une motion volontaire. Le cas en est présenté par la foi acquise « scien-
tifique ».

2 III Sent. d. 23, q.2, a.1, ad 8: « Hugo de S. Victore definit fidem per
accidens quoddam eius, scil. certitudinem, dicens quod fides esse certitudo quaedam
animi de absentibus supra opinionem et infra scientiam constituta. »

8 II-I1, q. 4, a. 5, obj. 2: « Fides propter sui imperfectionem non ponitur
inter virtutes intellectuales acquisitas ut patet per Philosophum (Eth. L. VI, c. 8).»

4 Ver. q. 14, a. 1, ¢ : « Inde etiam est quod in credente potest insurgere motus
de contrario huius quod firmissime tenet, quamvis non in intelligente vel sciente. »



chez Saint Thomas d’Aquin 291

La nouveauté chrétienne que représente cette motion volontaire,
S. Thomas en parle & l'art. 3 de notre question 14 de Veritate, ot il
se demande si la foi est une vertu. Il répond : autre est le bien supréme
pour le philosophe et autre, pour le théologien. Pour celui-1a, c’est le
bien proportionné aux forces humaines et il consiste dans une opération
de I’'homme. On appellera donc vertu tout principe d’opération parfaite,
en n'importe quelle puissance. Pour le théologien, le bien supréme est
celui qui excede les forces naturelles : la vie éternelle. Aussi ne juge-t-il
bons que les actes méritoires de cette fin, et n’appelle-t-il vertus que
les principes de ces actes. Or les actes sont méritoires s'ils sont volon-
taires. Ainsi dans la vie chrétienne, rien n’est bon, rien n’est parfait qui
ne soit soumis a 'empire de la volonté orientée vers la vie éternelle. La
perfection de l'intelligence ne doit donc pas étre considérée selon les
seules exigences de sa nature, mais surtout en tant qu’elle est prise dans
le dynamisme total qui tend vers Dieu, méme si ici-bas elle doit demeurer
insatisfaite, privée de vision. « Bonum #psius intellectus est ut subdatur
voluntati adhaerendo Deo!. » D’ailleurs l'intelligence du fidéle ne se
trouve en état d’imperfection que selon le mode d’opérer, car selon
I'objet atteint et la certitude, elle est élevée infiniment au-dessus de
toute science humaine.

Ainsi donc la foi fait sortir 'intelligence de I'ordre purement noé-
tique, ot1 la certitude provient de la vision immédiate ou du raisonne-
ment, pour la soumettre totalement a la volonté qui la courbe devant
la Vérité premiére. Ce qui met en branle la foi, c’est un motif quz 1nté-
resse d'abord la volonté :

« Determinatur autem (intellectus) per voluntatem quae eligit
assentire uni parti praecise et determinate propter aliquid quod
est sufficiens ad wmovendum voluntatem, non autem intellectum,
utpote quod videtur bonum vel conveniens huic parti assentire * ».

La volonté choisit cet assentiment, parce qu’elle y trouve son bien
a elle. Dans la Somme, S. Thomas dira : « In credendis autem voluntas
assentit alicui vero tamquam proprio bono 3. » Cependant cette motion
volontaire serait indue s’il n’y avait 1a aucun objet propre a I'intelli-
gence. « Alicui vero » : cet objet existe ; la volonté ne meut & croire que
lorsqu’une vérité, de soi inévidente, a été proposée par le témoignage

1 Ver. q. 14, a. 8, ad 8.
* Ver. q. 14, a. 1, ¢. — Cf. a. 2, ad 10 : « Inchoatio fidei est in affectione. »
3 II-11, q. 11, a. 1, c.



292 La structure psychologique de l'acte de foi

de quelqu'un. En vertu du témoignage, elle obtient une exigence, ou du
moins une prétention a étre acceptée comme telle .

Par le truchement de la parole du témoin, le croyant atfeint une
vérité qui est dans Uesprit d'un autre. Il « voit » par un autre 2. Mais
remarquer ainsi le caractére intellectuel de la foi ne doit pas faire oublier
qu’elle n’est point une vision. Sur ce point S. Thomas est catégorique :
il n’y a pas de motif intellectuel suffisant pour adhérer. Bien que l'acte
de foi s’accomplisse dans l'intelligence, et que son objet soit le vrai,
toute la détermination vient de la volonté, qui meut non seulement
quant a Uexercice de Uacte, mais encore quant a sa spécification : 1'inteili-
gence doit tenir pour vrai ceci ou cela qui lui a été dit et qui est iné-
vident 3. Reste cependant que la volonté n’a pas le pouvoir de décréter
que ceci ou cela est vrai, mais seulement d’appliquer l'intelligence a
tenir telle ou telle vérité, qui se présente dans un témoignage valable
(objet de l'intelligence) et parce qu'il est honnéte ou utile (« decens vel
utile » = motif de la volonté) de croire. C'est le seul assentiment spé-
cifié qui est au pouvoir de la volonté, et non point la détermination
de la vérité objective .

Acte étrange que celui de la foi, et qui ne mériterait pas plus d’estime,
quant & sa valeur purement intellectuelle, que tous les assentiments
inférieurs 4 celui de la science, s'il ne nous mettait pas en contact avec
la Vérité premiére elle-méme. Aussi bien, n’est-ce que dans le cas de
la foi divine qu’'une telle adhésion volontaire absolue est valable et
louable 5, Acte étrange, ol toute la certitude vient de I'affection volon-

1 Ver. q. 14, a.1,c: «Ista est dispositio credentis, ut cum aliquis credit
dictis alicuius hominis, quia videtur decens vel utile, et sic etiam movemur ad
credendum dictis, in qt. nobis repromittitur ... praemium vitae aeternae ... »

? C. Gent. III, 40 : « Non autem crederet aliquis non visis ab alio proposiltis,
nisi aestimaret eum perfectiovem cognitionem habeve de propositis quam ipse habeat
qui non videt. » — In Jo. III, 1. 5 : « Per visum habetur cognitio rei per ipsam rem
visam, sed per auditum non cognoscitur res per ipsam vocem auditam, sed per
intellectum loquentis.» — In Jo. VI, 1. 5: « Ea cognitio quae est per auditum fit
mediante eo qui vidit, sic et nos cognitionem quam habemus de Patre accipimus
a Filio, qui vidit. »

3 De Virt. in comm. q. unica, a. 7: « Non solum quantum ad actum exe-
quendum, sed quantum ad determinationem obiecti, quia ex imperio voluntatis
i determinatum creditum assentit. » — Cf. II-1I, q. 2, a. 9, ad 2.

* Ver. q. 14, a. 1, ¢ : « Utpote quod videtur bonum vel conveniens huic parti
assentive. »

® L’intelligence humaine qui prend sa vérité dans les choses, elles-mémes
mesurées par 1'Intelligence divine, se trouve réglé par la Vérité premiere. Elle
a donc deux voies normales pour atteindre le vrai avec certitude : 1'évidence
médiate ou immeédiate ou bien le témoignage de Dieu. Par 14 seulement elle trouve



chez Saint Thomas d’Aquin 293

taire ! non pas, encore une fois, en ce sens que la volonté décréterait
arbitrairement ce qui est infailliblement vrai, mais parce que c’est a
elle qu’il revient exclusivement de faire rencontrer a lintelligence
la Vérité premiere, de la faire s’appuyer sur la Vérité premiére. D’olx
cette juxtaposition d’assentiment et de recherche dans un acte pourtant
simple.

La simplicité de I'acte de foi est treés nettement marquée en notre
art. 1 de la q. 14 De Veritate. I faut entendre par la que I’assentiment
de foi tombe sur son objet comme l'intellect sur les premiers principes,
c’est-d-dire immédiatement parce que la « cogitatio » ne cause pas
'assentiment, mais qu’elle ’accompagne seulement 2. Selon 1'expression
de Jean Damascéne mentionnée a l'objection 2 : « Fides est non inqui-
situs consensus 3, » C’était 1a une doctrine regue au temps de S. Thomas.
« Les Maitres enseignent communément (communiter dicitur) dit 1’objec-
tion 6, que la foi adhére a la Vérité premiére pour elle-méme. Si donc
elle comporte une « cogitatio » ou une « collatio », elle affirme en vertu
du rapport qu’elle percoit entre des prémisses. » Réponse : « cette
objection prouve simplement que la « cogitatio » ne cause pas 1'assenti-
ment, mais cela sans exclure une « cogitatio » concomitante, »

3. La « cogitatio fidei »

Ces textes nous permettent de concevoir ce que S. Thomas entend
exactement par « cogitatio fidei ». Nous avons déja mentionné les deux
sens du mot « cogitare » qu'il voit chez S. Augustin : considération actuelle
et mouvement de I'ame en quéte d'une vérité qu’elle ne posséde pas
encore pleinement 4. Ajoutons un troisiéme sens, aristotélicien celui-1a,
mais qui n’intéresse pas notre sujet : c’est 'acte de la puissance sensible
cogitative ®. Or c’est le second sens qui s’applique a la foi %, laquelle

sa perfection, mais non pas quand elle s’appuie sur une autre intelligence créée.
Cf. III Sent. d. 24, a. 3, sol. 2, ad 1. — In Hebr. VI, 1. 1.

1 TIT Sent. d. 23, q. 2, a. 3, sol. 1, ad 2: « Fides habet certitudinem ab eo
quod est extra genus cognitionis, in generve affectionis existens. » — I1I Sent. d. 23,
q.2, a. 1, ad 7: « Cognitio fidei ex voluntate procedit. » — C. Gent. III, 40: « In
fide principalitatem habet voluntas. »

? In corp. artic. et ad 2, ad 5, ad 6.

3 Cf. In Div. Nom. ¢. 7, 1. 5, no. 737 (éd. Pera, Marietti 1950) : « Credentes
habent simplicem cognitionem absque dubitatione et inquisitione. »

¢ Ver. q. 14, a. 1, obj. & — I-II, q. 109, a. 1, ad 8. — II-II, q. 2, a. 1.

8 Ver. q. 14, a.1, ad 9. — II-II, q. 2, a.1,c. et ad 2.

¢ Cf. II-II, q. 2, a.1,c.



294 La structure psychologique de I'acte de foi

comporte essentiellement une recherche des choses qui lui sont proposées,
une tension vers 1’évidence. Les objections de l'art. 1 du De Veritate
prennent dans le méme sens « cogitatio » et « collatio ! », et les réponses
ne récusent pas cette équivalence. Il y a donc chez le croyant un effort
pour voir, dans ce qu'il croit, comme des conclusions, dont il percevrait
I’évidence en leur principe, c’est-d-dire en Dieu, et voila la naissance
de la raison théologique. Plus profondément encore, il faut voir en ceuvre,
dans la « cogitatio fidei », l'appétit de la vision béatifique que la foi
aiguise 2. La « cogitatio fidei » porte donc sur le contenu lui-méme de
la révélation, dont elle recherche l'intelligibilité. I1 serait erroné de lui
attribuer le discours suivant pour fonder la foi : Dieu a révélé ; or Dieu
est la Vérité premieére ; donc tout ce qu'il nous dit est vrai et doit étre
cru. Un tel raisonnement a l'intérieur de la foi était communément
rejeté depuis Guillaume d’Auxerre. Nous disons que S. Thomas exclut
ce discours de l'intérieur de la foi. Cependant il reconnait une autre
espéce de « cogitatio » qui le renferme, en méme temps que d’autres
considérations sur la « crédibilité » des mystéres. Mais celle-ci est anté-
rieure A la foi « laquelle se trouve située entre deux « cogitationes » dont
'une incline la volonté a croire et précéde la foi, et I’autre tend a 'intelli-
gence des choses déja crues et existe en méme temps que ’assentiment »2,
La Somme précise I'objet de la premiére de ces deux activités de l'esprit
du fidele : «la foi ne comporte pas une inquisition de la raison qui démon-
trerait son objet. Elle suppose toutefois une recherche de tout ce qui
induit 'homme a croire : on pense par exemple que c’est Dieu qui a
parlé et qu’il a confirmé sa révélation par des miracles 4. » Dans cette
conception de la foi « media inter duas cogitationes », on a peut-étre

1 Obj. 2 : « Dicitur enim cogitare quasi coagitare, i. e., discurrere et conferre
unum cum altero. »

Obj. 5: « (credere) non est cogitare quod dicit cognitionem collativam ».

Obj. 7 : « Fides est certior omni scientia et omni cognitione. Sed principia,
propter sui certitudinem, sine cogitatione vel collatione cognoscuntur ... »

? C. Gent. III, 40: « Per felicitatem, cum sit ultimus finis, naturale desi-
derium quietatur. Cognitio autem fidei non quietat desidevium sed magis ipsum
accendit quia unusquisque desiderat videve quod crvedit. »

3 III Sent. d. 23, q. 2, a. 2, sol. 1, ad 2 : « ... Per hoc quod dicit Damascenus
quod fides est non inquisitus consensus, excluditur inquisitio rationis intellectum
terminantis, non inquisitio voluntatem inclinans. Et ex hoc ipso quod intellectus
terminatus non est, remanet motus intellectus, in qt. naturaliter tendit in sui
determinationem. Unde fides consistit media inter duas cogitationes, una quarum
voluntatem inclinat ad credendum, et haec pracedit fidem ; alia vero tendit ad intel-
lectum eorum gquae iam credit et haec est simul cum assemnsu fidei. »

4 II-11, q. 2, a. 1, ad 1.



chez Saint Thomas d’Aquin 295

un écho de S. Albert, dont nous avons vu les textes. Mais Albert rattache
accidentellement a la foi ces « cogitationes », tandis que pour S. Thomas,
la seconde fait essentiellement partie de l'acte de foi :

« Si vero sumatur cogitare secundo modo (i. e. motus animi deli-
berantis nondum perfecti per plenam visionem veritatis) sic in
hoc (i. e. cum assensione cogitare) intelligitur tota ratio huius actus
quod est credere . »

Au fond, ces deux « cogitationes » révélent pour S. Thomas 1’essence
tntellectuelle de la foi 2. Certes, son principe est la volonté, mais la volonté
n’exerce point un coup de force sur l'intelligence. La vérité crue est
inévidente, oui, mais elle se propose comme vérité dans un témoignage 2.
Par conséquent, avant la motion volontaire, il y aura examen de la valeur
du témoignage. Vérification d’ailleurs tout extrinséque a la vérité proposée,
si bien qu’'une fois 1'assentiment donné, les doutes qui pourront s’élever
dans l'esprit touchent directement l'autorité du témoin et non pas les
objets crus, car la parole du témoin est le médium formel de I’adhésion 4.
Ainsi donc, douter de la possibilité des objets revient & douter de la
véracité du témoin, et prouver cette méme possibilité, c’est évacuer
la foi et obtenir la science : la foi en effet porte frés précisément sur
un «dictum ». Aussi, quand on a atteint et accepté le témoignage de Dieu,
aucune impossibilité apparente de 1’objet ne rend-elle un doute volon-
taire légitime.

D’autre part, l'assentiment étant accordé, l'intelligence qui n'y
a point abouti parla raison demeure en soi inquic¢te. Elle affirme bien
qu’il en est ainsi (ita est) mais elle voudrait encore savoir pourquoi
et comment (quid et quomodo est).

1 1I-11, q. 2, a. 1, c.
? Ver. q. 14, a. 4, ¢ : « Dicunt quidam quod (fides) est principaliter in affec-
tiva. Sed istud non videtur esse verum cum ipsum credeve cogitationem quamdam

importat ... Cogitatio autem est actus cognoscitivae. »
3 Cf. supra p. 292 notes 1 et 2. — Cf. C. Gent. I, 7 : «Illud quod inducitur in
animam discipuli a docente, doctoris scientia continet, nisi doceat ficte. » — Et:

Ver. q. 14, a. 9, c. — I®, q. 12, a. 13, ad 3.

4 Les raisons de crédibilité n’ont pas d’autre fin que de montrer la valeur
de cette parole : cf. IIT Sent. d. 24, a. 2, sol. 2, ad 4: « Argumenta quae cogunt
ad fidem, sicut miracula, non probant fidem per se, sed probant veritatem annun-
tiantis fidem.» — Il y a aussi une vérification intrinséque, mais négative : la vérité
proposée ne doit pas contredire 1'évidence des premiers principes : c¢f. Ver. q. 11,
a. 1, c. et Qdlb. 8, q. 2, a. 4, c. Pour la foi divine : III Sent. d. 24, a. 2, sol. 2, ad 3 :
« Apostolus non monet rationem humanam inducere ad probandam fidem, sed
divinam, ut quod Deus dixit; humanam autem ad defendendum, ut per eam osten-
datur quod ea quae fides supponit non sunt impossibilia ...» — et II-1I, q. 2,
a. 10, ad 2.



296 La structure psychologique de l'acte de foi

La « cogitatio » révele donc 'essence intellectuelle de la foi !, mais
elle en manifeste aussi I'imperfection 2. Parfait, absolument ferme est
I'assentiment du croyant, beaucoup plus que celui du savant, et pour-
tant S. Thomas va jusqu’a dire que « la foi n’a pas de certitude », enten-
dant par 1a qu’elle n’a pas d’évidence, que l'intelligence n’y est point
determinée dans sa ligne propre 3. Il fallait son génie pour donner une
analyse si précise, si rigoureuse de l'acte de foi.

4, La foi est-elle plutét d’ordre « moral »
que d’ordre psychologique et logique ?

Une question vient a l'esprit : si telle est la structure de l'acte
de foi, si son premier moteur est la volonté, bien qu’il soit produit par
'intelligence 4, il appartient et & l'ordre moral et & I'ordre psycholo-
gique et logique, mais auquel principalement ? Est-il surtout un acte
de connaissance certain et infaillible ou un élan personnel et vertueux
vers Dieu ? Nous avons ici le probléme que S. Albert énongait au début
de son De Fide (IIT Sent. d. 23, a. 1). Il le résolvait en faisant de la foi,
essentiellement volontaire, une réalité d’ordre moral. L’élément
intellectuel (« cogitatio ») est accidentel.

« Elle est une vertu qui incline par mode de nature, parce qu’elle
n’a pas de raison (dans l'objet) & son consentement et que, méme
si elle en avait une, elle ne s’y appuierait pas. Dans la science
et dans les arts, la raison est cause de l’assentiment tandis que
dans la foi on consent d’abord & la Vérité premiére pour elle-méme,
aprés quoi on quéte une raison pour avoir quelque intelligence
de ce que I'on croit et non pour s’y appuyer. Il est donc manifeste
que tout dans la foi procéde de la liberté du vouloir 5, »

1 III Sent. d. 25, q. 2, a. 2, sol. 1: « Certitudo fidei est ex voluntate determi-
nante ... et similiter formatio ex caritate quae est in voluntate ... Sed cogitare
ad intellectum pertinet ... »

* Ver. q. 14, a. 1, ad 5: « Fides habet aliquid perfectionis et aliquid imper-
fectionis ; perfectionis quidem est ipsa firmitas quae pertinet ad assensum ; sed
imperfectionis est carentia visionis ex qua remanet adhuc motus cogitationis in mente
credentis. »

% Ver. q. 14, a. 1, ad 7: « Certitudo duo potest importare : scil. firmitatem
adhaesionis ; et qt. ad hoc fides est certior omni intellectu et scientia ... importat
etiam evidentiam eius cui assentitur ; ef sic fides non habet certitudinem sed scientia
et intellectus : ef exinde est quod intellectus cogitationem non habet. »

4 II-1I, q. 10, a. 2, c: «Infidelitas sicut et fides est quidem in intellectu
sicut in proximo subiecto, in voluntate autem sicut in primo motivo. »

8 IIT Sent. d. 23, a.1, ad 3.



chez Saint Thomas d’Aquin ' 297

S. Thomas, en notre article 1 du De Veritate, q. 14, marque aussi
trés fortement le role de la volonté, mais il rend un compte exact de ce
qui se passe dans l'intelligence. La foi est pour lui un type caractérisé
d’assentiment intellectuel (aspect psychologique), et une voie pour
atteindre infailliblement la Vérité (aspect « épistémologique »). D’autre
part la cause motrice de cet assentiment est la volonté qui entraine
l'intelligence hors d’elle-méme, dans le dynamisme total du sujet orienté
vers sa fin derniére. Par conséquent, la considération morale de la foi
est_principale et plus formelle pour le théologien, et nous pensons que
c’est le sens du seul passage, a notre connaissance, oit S. Thomas reprend,
d’une certaine fagon, la fameuse formule de Hugues de S. Victor :

« Cum igitur fides sit in intellectu, secundum quod est motus et
imperatus a voluntate, id quod est ex parte cognitionis est quasi
materiale in ipsa, sed ex parte volunlatis accipienda est eius for-
matio. Et ideo cum caritas sit perfectio voluntatis, a caritate fides

informatur, et eadem ratione, omnes aliae virtutes prout a theo-
logo considerantur, prout scilicet sunt principia actus meritorii ! ».

Pour le Victorin, la formule signifiait que la foi consiste essentielle-
ment dans l'affectivité. Sa valeur religieuse était si fortement pergue
que sa réalité psychologique, son vrai sujet d’inhésion était méconnus.
La méme remarque vaut pour S. Albert, bien qu'il ait remarqué 'acti-
vité (cogitatio) de l'intelligence croyante. Chez S. Thomas, la formule
signifie que la foi, considérée d’abord comme affaire d’intelligence,
dans sa réalité psychologique et logique, trouve en outre, dans la ligne
morale, une autre forme qui lui donne sa physionomie compléte de
vertu. S. Thomas dit d’ailleurs que 1'élément intellectuel est « quasi
matériel ». C’est que, dans la ligne de l'intelligence, la foi a déja sa forme
propre, et qu’ainsi constituée dans son étre de nature, elle recoit encore
un étre moral du c6té de la volonté tendue vers la fin 2. Et par ce coté-
1a, elle n’appartient plus & I'ordre logique, elle n’est plus située « entre
'opinion et la science » : elle prend rang parmi les vertus 3. Cette dis-

1 Ver. q 14, a. 5, c.

? Cf. Ver. q. 14, a. 6, ad 1: «Id quod fides ex caritate recipit est sibi acci-
dentale secundum genus naturae, sed essentiale prout vefevtur ad genus wmoris.
Cf. IIT Sent. d. 23, q. 3, a. 1, sol.1 et sol. 3.

S. Thomas a un tel sens de la « nature » intellectuelle de la foi, que pour lui,
elle ne pourrait par la charité recevoir le caractére de « vertu», si d’abord elle
ne nous procurait le vrai infaillible, qui est le bien propre de lintelligence.
Cf. Ver. q. 14, a. 8. De Spe, q. un. a. 1, ad 4. Cela ne veut pas dire qu’il consideére

la foi «informe» comme la foi idéale !
8 Cf. Ver. q. 14, a.3, ad 5: « Secundum quod nunc loquimur de virtute,



298 La structure psychologique de l'acte de foi

tinction si importante entre « genus naturae » et « genus moris » ! est
vraiment une vue géniale de S. Thomas. C’est une clé dans les diffi-
cultés olt s’embarrassaient les Maitres a propos du « genre » de la foi
et de la foi informe. Et ainsi nous pouvons comprendre des textes du
S. Docteur en apparence contradictoires. « Bien que ce qui regarde la
volonté, dit-il, soit accidentel pour l'intelligence, pour la foi, c’est
essentiel, car elle n’est dans l'intelligence que sous la motion de la
volonté % ». Et ailleurs : « Ce qui appartient a la volonté, n’appartient
pas « per se » a la foi, au point que I'habitus de foi puisse par cela étre
diversifié 3. » Dans le premier texte, il s’agit de la structure de la foi
ol la volonté, considérée non pas moralement mais psychologiquement,
joue un rdle essentiel. C’est elle qui met l'intelligence en contact avec
la Vérité. Dans le second, il s’agit de ce qui appartient a la perfection
propre de la volonté, dans la ligne du bien, a savoir de la présence ou
de I'absence en elle de la charité, par quoi 'essence de la foi demeure
inchangée.

5. Le texte des Sentences: III S. d. 23, q. 2, a. 2. La « raison de croire »

On y trouve, dans un exposé différent, la méme doctrine qu'a l'art. 1
du De Veritate q. 14. Aprés avoir montré que la foi, en tant qu’assen-
timent, appartient a la seconde opération de I’esprit, S. Thomas recherche
ce qui détermine son acte. La détermination de l'intelligence s’opére
d’une triple maniére, selon une triple considération de cette puissance.
L’intelligence peut étre envisagée en sor (secundum se). Alors elle est
déterminée simplement par la présence de l'intelligible (intellectus prin-
cipiorum). Considérée dans son ordre @ la raison (ratio, discursus), elle
en est le point d’aboutissement : le discours en effet se termine a
I’ « intellectus », une fois que les conclusions ont été réduites aux prin-
cipes connus par soi. Enfin l'intelligence doit aussi étre mise en rapport
avec la volonté qui meut toutes les puissances. Or la volonté a le pouvoir
de déterminer l'intelligence & une vérité non évidente, en soi ou dans
les principes, parce qu'il parait convenable (dignum) d'y adhérer. 11 y
neque scientia, neque opinio virtus dici potest ; sed sola fides : quae quantum ad
1d quod voluntatis est, . .. non est media intey scientiam et opinionem quia in scientia
et opinione non est aliqua inclinatio ex voluntate, sed ex ratione tantum. »

1.Cf. supra p. 297 note 2.

? Ver. q. 14, a. 3, ad 10.
8 II-11, q. 4, a. 4,c.



chez Saint Thomas d’Aquin 299

a en effet une raison pour laquelle il semble bon de tenir cette vérité,
mais cette raison est incapable de déterminer directement l'intelligence.
C’est pourquoi l'on dit que la foi tient l'intelligence captive, car la
faculté n’est pas actuée dans sa ligne propre (in quantum non secun-
dum proprium motum terminatur). Ainsi « chez le croyant, la raison
ne termine pas l'intelligence par soi mais par la médiation de la volonté * ».
Ensuite S, Thomas décrit les divers cas d’assentiment imparfait : doute,
opinion.

Il faut remarquer le soin avec lequel S. Thomas tient compte ici
des exigences propres de lintelligence. C’est elle qui est considérée
soit en elle-méme, soit dans ses rapports avec la raison et avec la volonté.
D’autre part, bien que la raison soit impuissante par elle-méme a déter-
miner l'intelligence du croyant, et qu’elle regarde d’abord la volonté,
le texte marque fortement la nécessité d'une raison de croire, qui est
trouvée, d’une certaine maniére, dans la « cogitatio » qui précéde la
foi 2. Dans la foi, la volonté n'intervient donc pas parce que les raisons
de croire seraient insuffisantes. Il y a justement une raison de croire,
mais point de raison intrinséque a I'objet . On croit pour une raison
qui fait paraitre bon d’adhérer, mais qui ne peut mouvoir l'intelligence
dans sa ligne propre %. Ainsi la foi ne se passe pas de toute raison, seu-
lement elle transcende toute raison interne a son objet, elle exclut
toute évidence 5.

Dans les Sentences, S. Thomas semble donc insister sur le caractére

1 III Sent. d. 23, q. 2, a.2, sol.1: «In credente, ratio per se intellectum
non terminat sed mediante voluntate. »

? Ibid., ad 2. Cf. texte supra p. 294 notes 3 et 4. — Nous disons que dans la
« cogitatio» qui précede la foi, la raison de croire (c’est-a-dire, la Vérité premiére,
comme le montrent des textes qui suivent dans les Sentences) est atteinte « d’une
certaine maniére » : elle est saisie par la raison. Mais a ce moment-1a, elle n’exerce
pas encore sa vertu motrice. Elle I’exercera dans l'acte de foi lui-méme, et alors,
elle sera atteinte d’une maniére nouvelle, surnaturelle : elle sera wutilisée par 'acte
comme un « quo»: cf. IIT Sent. d. 24, a. 1, sol. 1. — Ver. q. 14, a. 8. — II-II,
q. 1, a.1: la lumiére de la Vérité premiére (formale quo) est atteinte en méme
temps et par le méme acte que 'objet, qu’elle rend formellement croyable.

8 Cf. II-1I, q. 2, a. 9, ad 3.

4 Cf, III Sent, d. 23, q. 2, a. 3, sol. 3, ad 3: « Fides non errat, sed semper
verum dicit, non ex modo perfecto intelligendi, sed magis ex alio quod est extra
intellectum, scilicet ex vatione infallibili quae divigit voluntatem.»

5 Cf, III Sent. d. 24, a. 3, sol. 2, ad 2: « Homo dum credit, rationem non
abnegat quasi contra eam faciens; sed eam transcendit, altiovi divigenti innixus
scilicet veritati primae. » — Cf. Ver. q. 14, a. 2, ad 9 : « Dicitur autem fides supra
rationem esse, non quod nullus actus rationis sit in fide, sed quia fidei ratio non
potest perducere ad videndum ea quae sunt fidei. »



300 La structure psychologique de l'acte de foi

rationnel de la foi. Il ne faut pas entendre par 1a la seule crédibilité au
sens moderne du mot, mais encore et principalement le fait que le croyant
voit, soit par la raison, soit dans la lumiére de I’habitus infus, qu'il
est digne et bon d’adhérer a la Vérité premiére .

Quant & l'article de la Somme qui porte également pour titre :
« Utrum credere sit cum assensione cogitare » (II-II, q. 2, a. 1) ses prin-
cipaux passages ont déja été apportés pour éclairer l'article du De
Veritate. Ajoutons seulement qu’il mentionne dans 1'échelle des assen-
timents, outre l'opinion et le doute, la « suspicio », état de celui qui
penche vers un parti de la contradiction, « tenté par un léger signe de
probabilité ». On trouvera encore la méme doctrine dans In Boethium
de Trin. q. 3, a. 1, ad 3 - In Rom. I, leg. 6, - In Hebr. XT, legc. 1.

Dans sa réflexion théologique sur la nature de l'acte de foi,
S. Thomas a su admirablement mettre en ceuvre les stires données d’une
science de l’esprit. Mais tout ce qu'une philosophie pouvait lui apporter
ne devait étre qu'un instrument au service des affirmations de la Révé-
lation sur une vertu théologale. Tout en reconnaissant d’abord les
caracteres propres de 'acte de foi, qui nous fait nous appuyer avec une
certitude absolue sur le témoignage de Dieu, S. Thomas a donc pu situer
cet acte dans la vie de notre esprit.

Il a fortement marqué la part de la volonté, dont la motion est
exigée a cause de l'inévidence de l'objet, et provoquée par la félicité
promise. Et par 13 la foi peut devenir vertu de I’homme orienté vers
le Dieu béatifiant. Cependant il a affirmé le caractére essentiellement
intellectuel de la foi. On croit parce qu’il y a une raison de croire.
Ensuite, c’est l'intelligence qui affirme, qui tient la vérité divine. Et

1 Le sens de la «rationalité» de la foi chez S.Thomas ne coincide pas
exactement avec ce que les théologiens modernes entendent par le caractére raison-
nable de la foi. Le témoignage divin, objet de la foi, supposant la science infaillible
de Dieu, est la Raison, la Source éminente de toute vérité. Idée que S. Thomas
semble avoir prise chez Denys. Cf. In Div. Nom. c. VII, 1. 5, n. 737 : « Dicit ergo
primo quod sicut ex ratione humana causatur aliqua fides, ifa ista divina ratio
est quaedam simplex veritas tolius entis, civca quam rationem vel veritatem, sicut
puram et non erroneam cognitionem omnium, consistit fides : quae quidem divina
fides est quaedam permanens collocatio credentium, in qt. scil. firmiter locat eos
in veritate et veritatem in ipsis, prout credentes habent simplicem cognitionem
veritatis absque dubitatione et inquisitione ...» Méme idée dans III Sent. d. 24,
a. 2, sol. 2, ad 3 : « Dicendum quod ratio humana praecedit auctoritatem humanam,
et vatio divina praecedit auctovitatem divinam cui fides innititur. »

La foi est donc éminemment « raisonnable » qui s’appuie sur la Raison divine,
origine de toute vérité.



chez Saint Thomas d’Aquin 301

parce qu’elle la tient obscurément, en attendant la vision, elle ne cesse
de chercher la lumiére : « In assensu cogitat. » La foi n’est donc pas
un élan irrationnel, c¢’est un assentiment transrationnel. « Homo dum
credit, rationem non abnegat, quasi contra eam faciens, sed eam tran-
scendit, altiori dirigenti innixus » (III Sent., d. 24, a. 3, sol. 2, ad 3).
Tous les éléments de l'acte de foi trouvent donc leur place exacte.
Quiconque connait l'histoire du traité de la foi, les déplacements de
I'intérét porté, non sans de ficheux exclusivismes, tantot sur le caractére
intellectuel de la foi, tantdt sur son aspect affectif, saura apprécier le
mérite de S. Thomas.



	La structure psychologique de l'acte de foi chez Saint Thomas d'Aquin

