Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 3

Artikel: Das Wort

Autor: Antweiler, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760383

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wort

VoN ANTON ANTWEILER

I. Allgemeines

1. Mancherlei Aberglauben gibt es, gerichtet auf und gebunden
etwa an Sterne oder Steine, an Zeiten oder Orte, an Tiere oder Menschen,
an Handlungen oder Berufe. Der wirksamste aber und hartnickigste,
der weitest verbreitete und tiefst verwurzelte ist der um das Wort.
Er zeigt sich dreifach.

Im ersten Fall ist er {iberzeugt : wo Worte, da Geist. Dieser Grund-
satz verzweigt sich in mancherlei Formen. Deren eine ist, daB, wo viele
Worte sind, da auch viel Geist sei ; eine andere ist, daB, wo schwierige
Worte gebraucht werden, da gewiB auch ein Geist sei, der Schwieriges
zu leisten vermodge ; und noch eine andere ist, daB, wo fremde und
fremdartige Worte gewichtig vorgetragen werden, da auch ein Geist
tatig sei, der Fremdes zu erkennen und beherrschen vermoge.

Dem schlieBt sich die zweite Uberzeugung an: wo Worte, da
Sachen. Von den Weisen, wie sich das auswirkt, seien nur zwei ange-
fiihrt.

Bei der ersten glaubt man, daB der Plan, in Worten festgelegt,
die Ausfithrung eriibrige. In wie vielen Fillen erschopft man sich im
Planen und ist erfreut und befriedigt, wenn es beendet ist ; man glaubt,
das Seinige getan zu haben, und kiimmert sich kaum oder nicht darum,
ob das Geplante auch geschehe und, gegebenenfalls, als Werk, abgelost
von der Person, fortbestehe. Das gilt von Plinen, die man fiir einen
Tag, eine Reise, ein Leben hat; von denen, die Programme fiir eine
Forschung, fiir eine Wirtschaftsform, fiir eine politische Gestaltung ent-
werfen ; und nicht zum letzten und geringsten von den Pldnen, die sich
vorsetzen, die Menschen und die Welt zu bessern.

Von da ist es nicht weit zu der zweiten Weise : wo ein Wort fiir
eine Sache gebraucht wird, muB auch die Sache da sein. Von diesem



Das Wort . 247

Glauben leben nicht nur die Liigner, die kleinen wie die grofen, wie
immer sie sich unter Titeln und Amtern verbergen mogen, sondern lebt
auch der Ruhm vieler, die es sonst zu nichts bringen wiirden.

Eine dritte Form des Aberglaubens ist es, daB man dem Wort,
sobald und sowie es gesprochen wird, eine unaufhaltsame, ihm selbst
innewohnende Kraft zuschreibt. Man kann dafiir auf zwei Weisen hin-
zeigen, wie sich das auswirkt : eine gewohnliche und regelmiBige, eine
ungewohnliche und zauberhafte.

Die erste betrifft das Gesetz, und der Aberglaube ist, da das Gesetz
die Ausfiihrung eriibrige. Das betrifft den einzelnen, der sich Gesetze
gibt und nicht befolgt ; das betrifft Gemeinschaften, iiber deren Zustand
man sich deswegen nicht glaubt genau zu vergewissern zu brauchen,
weil man ihr ja gute Gesetze gegeben hat.

Die zweite Weise zeigt sich in dem Glauben, daB ein gesprochenes,
im besonderen nach genauer Vorschrift gesprochenes Wort etwas be-
wirke, was kein anderes Wort, geschweige denn eine andere Handlung
oder Anstrengung zu leisten vermoge. Nahegelegt wird diese Auffassung
dadurch, daB unter bestimmten Gemeinschaften Losungsworte verab-
redet werden, die, vom Kundigen gesprochen, Tiir, Gastlichkeit und
Hilfe 6ffnen. Im Aberglauben aber glaubt man an Worte, die Berge
offnen und Schitze freilegen : Sesam, 6ffne dich! Man denke an das
Beschworen von bosen Geistern und das Besprechen von Krankheiten,
an das Verhiiten von Ungliicken und all die Zauberformeln, die aus
SpaB oder Ernst von Glaubigen und Schwindlern gebraucht werden.

Zu fragen ist nur, woran es liegt, daB der Aberglaube so dicht und
dringlich am Wort haftet. Das kann nicht nur und nicht einmal zundchst
am bosen Willen oder leichten Sinn derer liegen, die ihn benutzen oder
ihm erliegen, sondern das muB in der Eigenart des Wortes begriindet
sein. Es lohnt sich, dariiber nachzudenken.

2. Wann entspringt ein Wort ?

Es ist besser, nach dem Ursprung eines Wortes zu fragen, als von
einer Wortschépfung zu sprechen. Schépfung beansprucht oder gibt vor
eine Macht, die den Raum des Zuldssigen iiberschreitet. Das Wann meint
weniger oder meist {iberhaupt nicht eine Zeit, die festlegbar ist, sondern
die Voraussetzungen, unter denen es dazu kommt, daB ein Wort ent-
springt, und die Weise, wie es sich bildet.

Zunichst beruht das Wort auf einem Verhiltnis, das die bestimm-
tere Form der Begegnung hat : etwas begegnet etwem. Dieses Begegnen
hat wiederum die noch bestimmtere Form des Erlebens. Das Etwas ist



248 Das Wort

ein Gegenstand, der erlebniswirksam ist. Er ist imstande, nicht nur da-
zusein, sondern dieses Dasein auch dadurch kundzutun, daB er aus-
strahlt, zunédchst im engeren Sinne, daB er namlich fiir das Auge sichtbar
ist, sodann aber auch im weiteren Sinne, daB er fir das geistige Auge
als vorhanden erkannt wird. Es muB} also nicht nur ein erlebniswirk-
samer Gegenstand vorhanden sein, sondern auch noch erlebnisfihiges
Wesen, fiir den Lichtstrahl das Auge, fiir die Strahlung im weiteren
Sinne ein Geist. DaB auch das Auge nur dann «sicht », wenn es einem
zugehort, der das Sehen als Sehen erlebt und erkennt, 1i3t umso deut-
licher werden, daB} die Beziehung iiber ein rein mechanisches oder vitales
Verhiltnis hinausreicht und sich in den Bereich solcher Wesen erhebt,
die nicht nur leben, sondern auch erleben, also um ihr Leben wissen
und das eben heil3t geistig sein. In welcher Dringlichkeit sich das Etwas
bemerkbar macht, hingt nur vorliufig von seiner Dinglichkeit ab : ob
als Wahrnehmung oder als Vorstellung oder als Einbildung oder als
Vision. Es kommt nicht auf raumliche Ndhe und faBliche Wirksamkeit
an, sondern auf das inhaltliche Gewicht dessen, dem man begegnet, und
so kann die Schau eines Fernen und Uberirdischen gewichtiger und
wirksamer sein als das Greifen oder Sehen eines vertrauten Gegenstandes
der téglichen Erfahrung.

Der Gegenstand also strahlt etwas aus, so zwar, dal} dieses Aus-
gestrahlte als ein Bild dieses Gegenstandes bezeichnet werden darf, von
welcher Art auch immer dieses Bild sein mag. Das auf jeden Fall aber
vermag es zu leisten, daB, wenn es in ein aufnahmefahiges Wesen gelangt,
es diesem denjenigen Gegenstand deutlich macht, von dem es ausstrahlt.
Es verbindet sich so sehr mit dem aufnehmenden Wesen, dal man von
einem Eindruck sprechen kann, was auch wiederum nicht mehr heiBlen
soll als dieses, daB das Bild eine Zustandsinderung hervorruft, welcher
Art auch immer sie sein mag. Dieser Eindruck nun wird nicht in das
aufnehmende Wesen eingelagert wie Kohle in einen Keller oder Stroh-
ballen in einen Schober ; in diesen beiden Fillen niamlich besteht keine
Beziehung zwischen dem Eingelagerten und dem Umfassenden als nur
die eine, dafl etwas rdumlich umhiillt wird, um ihm einen gesicherten
Platz zu geben. Der Eindruck wird auch nicht eingeordnet, wie es bei
Teilen einer Mischung geschieht, die man der Schwerkraft iiberldBt,
oder bei einem Stein, der einem Platz in einem Mauerwerk zugewiesen
wird. Zwar ist in diesen beiden Fillen die Zuordnung enger, sofern
gesetzmiBig gesteuert wird. Der Eindruck jedoch wird eingelebt, er
geht in das aufnehmende Wesen ein und kann nicht mehr von ihm



Das Wort 249

getrennt werden. Es geschieht im Geistigen das gleiche, was sich im
Vitalen bei der Erndhrung vollzieht. Von einem Stiick Brot, das man
gegessen hat, kann man nur sagen, daB es den Koérper mit aufbaut
oder erginzt ; man kann aber nicht sagen, ob es zu Blutkérperchen
oder Gewebe oder Knochen geworden ist. Es gerit auch nicht an einen
bestimmten Platz, der von dem unterschieden werden kénnte, an den
etwa eine Birne hingeraten ist. Das Gegessene wird vielmehr dem
ganzen Korper zu eigen, und so auch ist es mit dem Eindruck, der
dem ganzen aufnehmenden Wesen zu eigen wird und es von da ab
unausléschlich mit prigen hilft. Wie das zugeht, ist das Geheimnis des
Lebens geistiger Wesen. Gelegentlich wird es einem so bewuft, daB3 man
sagt, ein Bild erfiille einen ganz.

Was als Eindruck nun im Innern ist, lebt in und mit diesem Innern
weiter. Er wird verglichen, geldutert, gesammelt, verdichtet und letzt-
lich versachlicht als ein Wort, wenn die Bedingungen erfiillt sind, von
denen noch zu sprechen sein wird. Wann das zum ersten Mal bei Men-
schen gewesen ist, wird sich zeitlich so wenig aufhellen lassen wie dieses,
von wann ab ein Mensch eben Mensch gewesen ist: beides bedeutet
dasselbe. Ob das erste Wort oder, allgemeiner, die ersten Wérter Inter-
jektionen gewesen sind, kurze oder lange, ob es Dingworter waren oder
hinweisende Worter, ob es Tatigkeits- oder Leideworter gewesen sind,
das koénnen wir heute nur fragen, nicht beantworten . Hinter jeder
Antwort stiinde schon eine Theorie {iber das Leben und Wesen des
Geistes. Weniges von diesem Urvorgang kann man noch beobachten,
wenn Kinder zu sprechen anfangen und sie mithsam sich in ihre Um-
welt hineinleben und dessen innewerden, daB3 diese Umwelt nicht das
gleiche mit ihnen ist. Eine hohere oder mittelbare Form, wie Worter
entstehen, ist die, daB innerhalb eines gegebenen Wortvorrates neue
Gegenstidnde oder Erlebnisweisen auftauchen, fiir die man bis dahin
kein Wort hatte, aber jetzt eines bendtigt, und in dieser Hinsicht mag
man von der sprachschopferischen Kraft einzelner Menschen sprechen.

Das Wort also ist eine Stelle, an der einem das Geheimnis des
Menschenlebens deutlich wird. So wie nur ein Mensch wissen kann, was
es heiBt, Mensch zu sein, auch im Hinblick auf oder fiir einen anderen,
so auch kann nur derjenige wissen, was ein Wort ist oder bedeutet,
der Worte erlebt, und er kann von ihnen nur zu einem solchen sprechen,
der ebenfalls der Worte michtig ist oder wenigstens werden kann. Das

1 Vgl. Walter HENzEN, Deutsche Wortbildung. Niemeyer, Halle 1947, 7.



250 Das Wort

Wort ist innerhalb des Geheimnisses, daB es iiberhaupt ein Seiendes
gibt, wiederum ein besonderes Geheimnis, das eine bestimmte Art des
Verhiltnisses verschiedener Seiender begriindet und bedeutet.

Uber den Ursprung des Wortes kann man sich nur dadurch ver-
gewissern, da8 man zusieht, unter welchen Bedingungen es zustande
kommt, die nicht nur einmalig, sondern jederzeit gegeben sind.

3. Welches sind die Bedingungen, unter denen ein Wort entsteht ?

Deren seien vier behandelt: eine bestimmte Erlebnishéhe, die
Bereitschaft zum Erleben, der mogliche Wortraum und die Bindung an
die Sinne.

Zwischen jedem Ding der Wirklichkeit und allen anderen bestehen
Beziehungen. Deren Gesamtheit bewirkt, daB die Welt als Ganzes
bestehen kann. In diesem Sinne sind die Beziehungen stets wirksam ;
sie fallen aber erst auf, wenn ein Wesen da ist, dem sie auffallen kénnen
und wenn sie sich diesem besonders bemerkbar machen. So bestehen
iiberall und immer elektrische Felder. Auf sie wurde man aber erst auf-
merksam, als die Spannung zwischen zwei Elektrizititstrigern so hoch
wurde, daB ein Funke iibersprang und die Spannung ausglich. Das
gleiche gilt, bezogen auf einen anderen Bereich und andere Verhiltnis-
formen, fiir die Wortbildung. Erst dann kann der Eindruck eines Dinges
in einem sprachfihigen Wesen ein Wort hervorrufen, wenn dieses Wesen
mit seinem Erleben eine bestimmte Hohe des Geistigen erreicht hat.
Da, wo das Erleben in dumpfem Didmmern und Briiten besteht, ent-
springt niemals ein Wort. Solche Weisen des Lebens finden sich zunéchst
bei allen Kindern, sodann aber auch bei vielen Menschen und letztlich
gibt es fiir jeden Menschen eine Grenze, iiber die hinaus sein Erleben-
konnen versagt und ihm die Worte verwehrt bleiben.

Wie notwendig das Erleben ist und wie stark es sich auswirkt,
zeigt sich in vielerlei Hinsicht. Da, wo verschiedene Mundarten oder
Sprachschichten, die je Ausdruck einer bestimmten Kultur und damit
Geisteslage sind, zusammentreffen, mischen sich die Wérter und Spra-
chen, weil sich die Menschen mischen. Da, wo Dinge nicht mehr gebraucht
werden, verlieren sich auch die ihnen zugeordneten Wérter oder indern
sie ihren Sinn, weil das Erleben drmer oder anders geworden ist. Da,
wo das Erleben stark ist, bilden sich auch lautlich affektbetonte Worte :
aus « schnauben » wird « schnaufen » und « schnupfen » Da, wo man etwas
nicht versteht, macht man es sich deutlich, indem man Beziehungen
aufsucht : aus « Exstirpator » wird « Hexenpater ». Da, wo man Gleich-
miBigkeit fiir wiinschenswert hilt, 1Bt man ihr Raum: aus «frug»



Das Wort 251

wurde « fragte » (im AnschluB an «sagen ») und aus « gereiht » « geriehen »
(im AnschluB an « leihen »). Da, wo man deutlich sein will, benutzt man
Laut und Bild : plirren, klirren, schlappen oder Muskeln und Knochen
statt Leistung und Kraft. In alledem zeigt sich, daB das Erlebte erst
zu eigen und in eine gewisse Hohe des Geistigen gelangt sein muB, ehe
es Worte formt. —

Die zweite Bedingung ist die Bereitschaft zum Erleben. Wie man
keinen zwingen kann zu denken oder zu wollen oder sich zu freuen,
so auch keinen, zu erleben. Dazu mul} einer bereit sein, was freilich
voraussetzt, daB er dazu fihig ist. Auch hier also gilt, daB bereit sein
alles ist. Jesus hat es den Jiingern vorgehalten : « Wenn ihr den Schriften
des Moses nicht glaubt, wie werdet ihr denn meinen Worten glauben ? »
(Jh. 5, 47) ; sie sperrten sich gegen das eine wie das andere, weil es ihrer
Auffassung und Neigung, ihrem religiésen oder weltlichen Lebensgefiihl
widersprach. Sie glaubten nicht, weil sie nicht verstanden, und sie ver-
standen nicht, weil sie nicht verstehen wollten. Die Voraussetzung frei-
lich fiir das Verstehen ist, daB man hoéren kann und héren will, daB
man also bereit ist, in Beziehung zu treten, und dariiberhinaus bereit,
aus dieser Beziehung das zu folgern, was sich daraus ergibt. Jakobus
hat es dringlich gemacht : «ein jeder sei schnell bereit zu héren, aber
langsam zu sprechen und zu ziirnen » (1, 19). Grundlegend dafiir, daB
man bereit ist zu horen und zu erleben, ist dieses, daB man bereit ist
anzuerkennen, daBB es noch anderes gibt als nur man selbst und daB
man sich diesem anderen einzufiigen, wenn auch nicht immer anzu-
gleichen, willens ist. '

Auf der Erlebnisbedingung beruht es, daB diejenigen erlebnis-
hungrig sind, die dem Worte dienen, die Dichter. Aber auch das geht
nur bis zu einer gewissen Grenze, die jedem gesetzt ist. Gerade die
GroBen fiirchten das Erleben, weil sie um die Verantwortung des Wortes
wissen.

Die Bereitschaft zum Erleben untersteht einem harten Gesetz : was
in Worte gefaBt wurde, ist fiir das Wachstum verloren. Es hat seine
Form gefunden und besteht in ihr fort und ist durch sie wirksam. Das
aber, was zu diesem Wort hingefiihrt hat, ist aus dem FluB des Noch-
werdens herausgenommen und fest geworden. Ein bestimmtes Wort
legt ein bestimmtes Erleben und Verarbeiten dieses Erlebten fest und
1Bt den Erlebenden nicht mehr los. Das zeigt sich, oft erschreckend,
in der Verfestigung von Anschauungen und Denkweisen, die Verhir-
tung genannt werden muB und welche die seelische Entsprechung der



252 Das Wort

korperlichen Verkalkung ist. Nur hingewiesen sei darauf, was das fiir
Religion und Philosophie, fiir Wissenschaft und Politik bedeutet. —

Die dritte Bedingung ist, daB der mogliche Wortraum durch den
wirklichen Sprachraum vorgegeben ist. Von dieser Bedingung war nur
das erste Wort frei. Nachdem es gebildet war, engte es den Spielraum
schon fiir das nichste Wort ein. Der néichste Mensch fand diesen Wort-
schatz vor und muBte sich nach ihm richten, wenn anders er verstand-
lich werden und bleiben wollte. So wird jeder Mensch in einen Sprach-
raum hineingeboren, in den er sich, oft miithsam genug, hineinfinden
muB. Lautformen und Lautverbindung, Wortbedeutung und Wortver-
kntipfung bestehen schon, und nur, was entwicklungsfihig ist, kann
fortgebildet werden, aber auch nur in dem MaBe des noch Méglichen.
Vieles allerdings stellt die Sprache auch zur Verfiigung, was der ein-
zelne schwerlich alles leisten konnte: Laute, Bilder, Ausdriicke, Ver-
bindungsméglichkeiten. Mit alledem ist der Erlebnisbereich weitgehend
vorgegeben, der dem einzelnen zuginglich und erlaubt ist, und erst eine
Erweiterung des Erlebens ermoglicht auch eine neue Sprache.

Was im groBen gilt, ist auch im kleinen giiltig : jede Familie, jeder
Stand hat ihre und seine eigene Sprache, und neue Worte zeigen an,
daB einer im Begriff ist, dieser Gemeinschaft zu entwachsen. So auch
haben es die Juden empfunden : « Er spricht wie einer, der Macht hat »
(Mt. 7, 29). —

Die vierte Bedingung ergibt sich, wenn man danach fragt, woher
ein gegebener Sprachbereich seine Inhalte nimmt und wonach er sie
bestimmt : zum weitaus groBten Teil aus dem Bereich, der den Sinnen
zuginglich ist. So, wie durch die Sinne der Zugang zur Welt freigegeben
wird, so auch von ihnen aus der Zugang zur geistigen Bewiltigung der
Welt. Sehen, ansehen, aussehen, nachsehen, vorsehen, aufsehen, iiber-
sehen, einsehen, riicksehen : jedes dieser Worter meint zunichst etwas,
das man mit den Augen des Leibes, sehr bald aber auch etwas, was
man mit den Augen des Herzens, der Seele, des Geistes tut, und schon
die mehrfache Verwendung des Wortes Auge ist ein Zeichen dafiir, wie
gebunden der Mensch an seine Sinne ist. Ahnlich wie bei sehen ist es
bei héren und gehoren, bei horchen und gehorchen, bei tasten, schmecken,
riechen. Selbst so abstrakte Bezeichnungen wie Begriff, Beziehung, Ver-
hiltnis, Grund, Zweck, Absicht lassen den sinnenhaften Anteil erkennen.
Deutlich ist es auch bei Ausdriicken wie : die Kilte ist gebrochen, der
Verstand wird erhellt. Sogar bei so kérperfernen Gebilden, wie es die
Zahlen sind, spricht man von Zahlbereich und Zahlkérper. Welche Miihe



Das Wort 253

es macht, Gedanken zu formulieren, ohne Vorstellungen, also Bilder
wachzurufen, zeigen die verschiedenen Versuche der Physik, Modelle
zu ersinnen, die einerseits sagen, was sie sollen, anderseits aber nicht
zu sehr am Augenschein haften. Auch die nichteuklidsche Geometrie,
in sich unanschaulich, verzichtet nicht auf Modelle.

Erst in einem spiteren Stadium kommt es dazu, daBl man Worter
bildet, die nichts weiter als willkiirliche Bezeichnungen sind und sein
wollen. Thr Bestand ist umso unsicherer und ihr Bereich umso kleiner,
je mehr sie sich von dem Bildhaften entfernen. Selbst ein so unanschau-
licher Begriff wie Farad in der Elektrizititslehre bildet im Volksmund
der Fachsprache den Plural « die Fahrrider » 1, —

Schon fiir jedes Wort, nicht erst fiir solche der Offenbarung, gilt
Jesu Ausspruch : « Die Worte, die ich zu euch gesprochen habe, sind
Geist und Leben» (Jh. 6, 63). Nur da, wo Geist im Lebendigen wirkt,
sind Worte mdglich, sowohl in dem Sinne, dal3 sie gebildet werden, als
auch in dem Sinne, daf ihnen Inhalt, Wert und Bedeutung zukommen
fiir den, der sie hort.

Ubersieht man, wie viele Voraussetzungen und Bedingungen erfiillt
sein miissen, damit Worte entstehen koénnen, und bedenkt man, daB
Dasein, Leben und Geist nicht nur gegeben, sondern auch sinnvoll zu-
einander geordnet sein miissen, und betrachtet man, aus welcher Tiefe
ein Wort aufsteigt, dann kann man sagen : das Wort ist das Kind der
Eingebung und des Schweigens.

4. Damit, daB die Voraussetzungen und Bedingungen des Wortes
dargeboten sind, ist nun der Weg freigelegt, um das Wesen des Wortes
zu bestimmen. Um das zu leisten, sei das Wort betrachtet als Vorgang,
als Ergebnis, als Gegenstand und als Einheit besonderer Art.

Das Wort ist zundchst ein Vorgang innerhalb eines Vorganges.
Dieser letztere besteht darin, daB ein sprachfihiges Wesen, sagen wir
ein Mensch, sich dessen inne wird, dafl er sein Leben nur als Ablauf
hat und erlebt. Innerhalb dieses Ablaufes gehtren ihm Vorginge zu,
an denen er malgebend beteiligt ist : essen, gehen, werken. Innerhalb
dieser wieder ist er eines Vorganges michtig, der ihn zugleich seiner
selbst und seiner Umwelt bewuBBt macht und sowohl ihm als auch der
Umwelt angehort : des Wortes, das er spricht. Im Wort schlieBen sich
seelische Erlebnisse zu einem Ergebnis zusammen, das durch die Tatig-

1 Vgl. Walter GERLACH, Physik und Sprache. Verlag der Bayerischen Aka-
demie der Wissenschaften, Miinchen 1953.



254 Das Wort

keit der Sprechwerkzeuge in die Umwelt eingeht. Es ist das gesprochene
Wort, das nur so lange besteht, als es gesprochen wird, als die Zeit-
spanne dauert, die es benotigt, um gesprochen zu werden, und dann
versinkt es unwiederbringlich in die Vergangenheit, den barmherzigen
und grausamen Abgrund. In diesem Sinne ist nichts so fliichtig wie
das Wort.

Sodann aber geschieht es, daB dieses vergangene Wort von dem
Sprechenden oder einem Hoérenden in der Erinnerung festgehalten wird,
aus der heraus es sich dann meldet, wenn ein dhnlicher Vorgang abliuft
wie der erste, bei dem das Wort gesprochen wurde. Das bedeutet, daB
das Wort als Vorgang ein Ergebnis bewirkt, das bleibt. Das Wort wird
vom Einzelfall unabhingig, es wird ein Gegenstand mit eigener Bedeu-
tung, die freilich immer auf ein anderes Etwas hinweist, aber auch mit
eigenem Leben, das von den Sprechenden und ihren Beziehungen zu-
einander und zur Umwelt getragen und erfiillt ist. In diesem Sinne ist
es Gegenstand derjenigen Wissenschaft, die sich als Liebe zum Wort,
als Philologie, bezeichnet. Sie sammelt die Worter, erforscht, wie sie
sich zusammenfiigen lassen, untersucht, welchem Wandel der Laute
und der Bedeutung sie unterliegen und macht es sich zur Aufgabe,
daraus sowohl den Menschen zu erkennen als auch fiir das Gedeihen
der Sprache verantwortlich zu sein. Sie vergleicht ganze Wortbereiche,
die Sprachen, und versucht aufzuhellen, wie sich diese Sprachen gebildet
haben, ob als Abzweigungen einer urspriinglichen oder ob als je selb-
stindige Betitigungen menschlicher Geistigkeit.

Weiterhin : der Grund dafiir, daB das Wort Ergebnis werden kann,
liegt darin, daB das Wort eine Verdoppelung des Eindruckes ist, so wie
dieser eine Verdoppelung des Gegenstandes. AuBerhalb aller erkenntnis-
theoretischen Erorterungen tiiber die Leistungsfihigkeit des mensch-
lichen Erkennens liegt die Tatsache, daB das Gedachte an einem Gegen-
stand nicht dieser Gegenstand selbst ist, auch dann nicht, wenn man
ihn sich nur einbildet. Nur dieses, nicht mehr, aber auch nicht weniger,
ist gemeint, wenn der Eindruck als eine Verdoppelung des Gegenstandes
bezeichnet wird. Entsprechend ist das Wort die Verdoppelung des Ein-
drucks. Den Eindruck hat nur der jeweils Erlebende ; er ist uniiber-
tragbar und unwiederholbar. Das Wort ist beides : sowohl iibertragbar,
und zwar sowohl inbezug auf den Gegenstand, der den Eindruck bewirkte,
als auch auf Gegenstinde gleicher oder wenigstens @hnlicher Art. Wo-
rauf es beruht, daB ein Wort iibertragbar ist, braucht nicht untersucht
zu werden ; die Tatsache, daB es eine Sprache gibt, beweist es ebenso



Das Wort 255

gut wie die andere Tatsache, daBl man aus einer Sprache in eine andere
hiniiberwechseln kann.

Mit dieser Verdoppelung ist es dann moglich, das Wort als Mittel
des Denkens zu benutzen. Denken heiBt ja, mit Gegenstinden umgehen
kénnen, ohne daB sie gegenwirtig zu sein brauchen. Das leisten die
Worte in einem erstaunlichen AusmaB, und so sind die Worte die unent-
behrlichsten Mittel des Denkens. Ob es ein Denken iiberhaupt oder ein
Denken auch beim Menschen gibt, das ohne Worte ablduft, ist, wenn
iiberhaupt moglich, nur ein Grenzfall, der nichts dagegen bedeutet, daB3
den Menschen das Denken in dem ihnen gewohnten und notwendigem
MaB nur durch Worte moglich ist.

Dariiber hinaus konnen die Ergebnisse des Denkens, welcher Art
sie auch sein mogen, in Worten gespeichert werden, die an der Macht
und dem Gewicht ihrer Inhalte teilhaben. Solcherart sind die Erkennt-
nisse der Wissenschaft, der Dichtung, der Erfahrung, der Religion.
Damit ist das Wort Gegenstand in einem Kklar festgelegten Sinn.

Das Wort also ist Vorgang, Ergebnis und Gegenstand. Es ist end-
lich auch noch Einheit von Gegenstand, Eindruck und Ausdruck. Im
Wort ist der Gegenstand gegenwirtig, auf dem Wege iiber den Ein-
druck und in der Weise des Ausdrucks mit Hilfe von Lauten. Dieses
Ineinander von Verschiedenartigem macht seine Eigenart aus und ist
der Grund dafiir, daBB das Wort im Aberglauben mifldeutet werden kann.

Weil Worte nur da méglich und wirklich sind, wo Geist ist, des-
wegen kann man umgekehrt schlieBen, daB da, wo Worte sind, auch
Geist sein miisse ; man {ibersieht dabei, daB das Wort auch ein Gegen-
stand sein kann, zwar anderer Art als derjenige Gegenstand, von dem
es ausging und auf den es bezogen ist, aber eben doch ein Gegenstand.
DaB nun von diesem Gegenstand Wort aus auf den eigentlich zuge-
hérigen Geist geschlossen wird, bestéitigt nur, da Wort und Geist,
abgesehen von Gegenstand, einander bedingen.

Ebenso ist es mit dem anderen Aberglauben : daBl da, wo Worte
sind, auch die gemeinten Sachen sind. Nur, wo von Sachen Bilder aus-
strahlen, die sich einprigen, sind Worte moglich. Das Wort also ist
Zeugnis fiir eine Sache. Vergilt man dann aber, daB das Wort selber
wiederum Sache ist, allerdings erst zweiter Art, und hidlt man diese
Sache zweiter Art fiir eine solche erster Art, dann ist der Aberglaube da.

Auch die andere Form dieses zweiten Aberglaubens erklirt sich
nun leicht : daB der Plan die Ausfiihrung eriibrige. Weil das Handeln
des Menschen ein Eingreifen in Vorgegebenes ist, dieses Handeln aber



256 Das Wort

zugerechnet wird, mub3 es vorher iiberlegt werden, und hier eigentlich
wurzelt das Handeln hinsichtlich seines Ansatzes, seiner Richtung, seiner
Reichweite, seines Ergebnisses. Deswegen ist beim Handeln der wich-
tigste Teil derjenige, den man nicht sieht, der dem sichtbaren Teil zu-
vorliegt, und also derjenige, auf den es ankommt und der die Kraft
verzehrt. Dieser Teil verfestigt sich vor dem Handelnden oder fiir die
anderen in dem Wort, worin das Handeln zu eigen genommen wird.
Und nun wiederum : belddt man das Wort mit der Gegenstindlichkeit,
die es unsichtbar hat, nun auch sichtbar, dann eben glaubt man, mit
dem Sprechen auch das Ausfithren schon geleistet zu haben.

Die dritte Form des Aberglaubens wird nun auch verstindlich :
der Glaube an die Macht des Wortes. Nur da, wo ein seiner selbst méch-
tiges Wesen, eine Person ist, kann ein Wort geformt werden, nur ins-
besondere, wo ein Mensch, ein horbares Wort. Dazu, dall ein Eindruck
aufgenommen, verarbeitet, versachlicht wird und als Wort innerlich
oder duBerlich dargeboten wird, dazu ist Kraft erforderlich, und zwar
eine solche, die sich nicht innerhalb der Person hilt, sondern iiber sie
hinausstrahlt und nicht nur den Zustand der Person, sondern, wenn
oft auch erst iiber viele Mittelglieder hinweg, auch den der Umwelt
andert.

Besonders dann, wenn das Wort mit der Absicht gesprochen wird,
bei vielen auf lange Zeit hin etwas zu dndern oder wenigstens zu be-
stimmen, beim Gesetz also, strahlt dieser Wille stark aus und im Mal}
der Kraft des Gesetzgebers, die weniger eine physische als vielmehr eine
moralische sein muB, ist das Gesetz wirksam. Dall aber das Wort das
Gesetz begriindet, ist auch in der heutigen druckiiberschwemmten Zeit
noch deutlich : jedes Gesetz muBl verkiindet werden. Verwechselt man
nun die Tatsache der Verkiindigung oder das Verkiindete oder beides
zusammen mit der Ausfiihrung, oder verlingert man fdlschlich die Kraft
des Verkiindens in die Kraft des Ausfithrens hinein, dann ist der Aber-
glaube da.

Auch der Glaube an die Zauberkraft des Wortes ordnet sich ein.
Viele sehen, daBl andere mit einem Wort etwas bewirken, was sie selbst
weder leisten noch auch begreifen konnen. DaB sie dann wiinschen, es
ebenfalls zu konnen, und daf sie sich vergreifen, indem sie dem Wort
zuschreiben, was nur der Kraft des Sprechenden angehort, die ihrerseits
Ausdruck seiner Lebendigkeit und Geistigkeit ist, das ist begreiflich.
Diese Gefahr besteht besonders im religiosen Bereich und deswegen
haben die Rabbiner verboten, den Gottesnamen auch dann auszu-



Das Wort 257

sprechen, wenn er in den heiligen Biichern geschrieben steht und diese
still oder laut gelesen werden.

In jedem Fall des Aberglaubens liegt also eine Verwechselung vor :
das Wort, als gesprochen, wird fiir das Ganze genommen, von dem es
nur ein Teil ist, und in eins gesetzt mit den anderen Teilen, entweder
der Sache oder der Person. —

Noch ein Letztes steht aus: der Versuch einer Definition. Deren
sind verschiedene moglich, je nachdem, wovon man ausgeht und was
man von der Definition erwartet.

Nimmt man das Wort als einen Teil der Sprache, so gilt die Defini-
tion von HENZEN : « Das Wort ist der kleinste organische Redeteil, so
unabhingig von anderen, daB er entweder noch selbst flektiert wird
oder dann wenigstens seine Eigenbedeutung auch unverbunden zu tragen
vermag (im Gegensatz zu den Préd- und Suffixen), und im Satze so beweg-
lich, dafB3 er nach den syntaktischen Bediirfnissen darin versetzt werden
kann » 1,

Achtet man darauf, dafl das Wort in der Rede nur Sinn hat, wenn
es von jemand iiber etwas gesprochen wird, so ergibt sich die Definition,
die schon vorgelegt wurde : das Wort ist dasjenige Gebilde — sowohl
als Vorgang wie als Ding —, in dem der Gegenstand oder Inhalt des
Wortes gegenwirtig ist, auf dem Wege tiber den Eindruck in der Weise
des Ausdruckes mit Hilfe von Lauten.

Bedenkt man endlich, daB im Wort ein Inneres und AuBeres sich
begegnen, Geist und Sache, so kann man das Wort als diejenige Stelle
bezeichnen, die am innersten und feinsten Geist und Sache, insbesondere
Geist und Korper, in einer Person sich begegnen 1iBt. Es ist Zeugnis
und Ausdruck der Vielfalt der Wirklichkeit, und letztlich dennoch, wie
diese, ein Ganzes und Eines, und, wiederum wie diese, letztlich unver-
stehbar und in Ehrfurcht hinzunehmen.

Im zweiten und dritten Fall kann es auch so sein, daB3 das Wort
mehrerer Worter bedarf, um grammatisch und stilistisch genau und
richtig ausgedriickt zu werden. Deswegen bleibt es doch ein Wort, wenn
es auch ein Satz ist, und so spricht man von den Worten, etwa Jesu.
Ja, man spricht sogar von der Bibel, einem ganzen Buch, als dem Worte
Gottes, weil es nur Begriindung, Umschreibung und Anwendung des
einen Wortes ist : Liebe Gott, liebe den Nichsten, und dieses wiederum
nur die Erlauterung des Wortes Liebe.

1 Deutsche Wortbildung 11.
17



258 Das Wort

5. Aus dem was das Wort ist, und aus dem, was es voraussetzt
und wodurch es bedingt wird, ergibt sich, daB ihm Grenzen gesetzt sind.
Diese Grenzen sind solche nach unten und nach oben, sowie nach innen
und nach auBen.

Die Grenze nach unten ist erreicht, wenn das Wort als Ding ge-
nommen wird. Damit hort es auf, Wort zu sein, Beziehungstrager zwi-
schen einer Person und einer Sache oder zwischen zwei Personen. Dal3
das Wort aufhort, Wort zu sein, kann zweifach geschehen.

Im ersten Fall ist dem so in der Wissenschaft vom Wort. Fiir sie
ist das Wort nicht dazu da, um den Forschenden zu einem Sachbereich
zu bringen oder zu einem Personverhiltnis zu fithren, sondern nur der
bemerkenswerte; Gegenstand, der sich zwar von allen anderen kérper-
lichen und geistigen Gegenstinden abhebt, der aber nur in seinem eigen-
tiimlichen Leben betrachtet wird. Zu diesem Leben gehért auch dies,
Bedeutungstriger fiir etwas zu sein, und insofern besteht auch die Be-
ziehung fort, die das Wort kennzeichnet. Aber nicht dieser gemeinte
Gegenstand wird untersucht, sondern nur das Wort, wie es da steht,
etwa in Worterbiichern, oder wie es sich verbindet, etwa in den Sitzen
der Grammatiken, der Satz- und Stillehren. Unter diese Grenze kann
man nicht mehr heruntergehen. Denn unterhalb ihrer ist das Wort,
gesprochen, nur noch Lautanhdufung oder aufgespalten in einzelne Laute,
oder, geschrieben, nur noch eine Sammlung von Strichen und Boégen.
Dieses, daB die Philologie so die Worter verselbstdndigen kann, ist der
Grund dafiir, daB sie der Gefahr ausgesetzt ist, zu vergessen, daB sie
sich an der unteren Grenze desjenigen Bereiches bewegt, wo das Wort
gerade noch Wort ist, also zu vergessen, daBl zu den Worten Sprecher
und Gegenstinde gehoéren, die zwar auBerhalb des Wortes sind, es aber
doch erst erméglichen.

Im zweiten Fall hort das Wort auf, Wort zu sein, indem es fiir
die Sache oder die Person genommen wird. Meist ist das erste der Fall,
aber auch das zweite ist moglich. Dann entfillt eine der Komponenten,
die das Wort ausmachen. Es ist mit der Sache oder der Person identisch,
und damit ist es nicht mehr Wort, weil es nicht mehr Ausdruck ist. —

Die Grenze nach oben hin ist da, bis wohin es moglich ist, Worte
Zu pragen.

Diese Grenze ist von dem Gegenstand her dadurch gegeben, daB
er imstande sein muB, sich bemerkbar zu machen. Wo er nicht ausstrahlt
— wie immer es geschehen mag —, wo er sich nicht melden kann, da
er da ist, entfillt es, daB sich ein Wort bilden kann. Vom Menschen



Das Wort 259

her gesehen liegt die Grenze da, wo er sich dem Gegenstand 6ffnen,
sich von ihm ergreifen lassen, wo er ergriffen sein kann. Diese Ergriffen-
heit ist die Fihigkeit zu urspriinglichem Erleben, und darauf beruht
es, daB die gleiche Sache von mehreren, unabhingig voneinander, mit
gleichsinnigen, oft auch lautlich naheliegenden Worten bezeichnet wer-
den kann. Darauf auch beruht es, daB ein Wort erst dann verstanden
und zu eigen geworden ist, wenn es in einer Aufgeschlossenheit erfaBt
wurde, die derjenigen entsprach, die vorlag, als es zum ersten Mal
gebildet wurde. Nur da, wo ein Wort als neu empfunden und als ur-
spriinglich erlebt wird, kann es so lebendig sein, wie es sein will und
muB ; sonst ist es nur nachgesprochen oder aufgesagt. Was das fiir
die Verkiindigung innerhalb des hoheren Seelen- und Geisteslebens
bedeutet, besonders innerhalb der Religion, darauf sei nur hinge-
wiesen.

Diejenige Weise, solchermaBBen dem Worte offen zu sein, entweder
um es zu prigen oder um es zu verstehen, ist das Schweigen. Wer immer
zu sprechen hat, im hohen Sinn dieses Wortes, geht vorher in die Ein-
samkeit, nicht nur aus den Sprechenden und Schwitzenden heraus,
sondern auch aus den Wortern und Worten heraus. Es eriibrigt sich,
auf die Mdnner und Frauen hinzuweisen, deren Worte Macht hatten,
weil sie mit Kraft und Sinn geladen waren ; es ist zu bekannt, daB sie
alle aus der Einsamkeit kamen und immer wieder in sie gingen ; und
zu bekannt, daB, wer dieses Schweigens entraten muB — etwa, weil
ihn die Menschen immer wieder bedringen —, bald leer wird und hohl
klingt. Wie sehr das Schweigen michtig ist und wie wenig das Wort
an Laute gebunden und trotzdem Wort, weil Ausdruck ist, erhellt aus
dem Glauben der Christen, wo der unsichtbare Gott das Wort spricht,
das zum Sohn wird, wobei es unnétig ist zu sagen, daB die schopferische
Stille Gottes eine grundsitzlich andere ist als die harrende Stille des
Menschen, der schweigt.

Weshalb schweigt man ? Um auf die Eingebung zu warten ; um,
wenn sie kommt, bereit zu sein. Es ist nicht mdoglich, ein Wort zu kon-
struieren — bei einer Bezeichnung ist es moglich — ; man muB die
Stunde abwarten, bis es sich einsenkt oder bis es emporsteigt, je nach-
dem, wie man es bezeichnen will. Das gilt besonders dann, wenn dieses
Wort sich in einen vorgegebenen Sprach- und Erlebnisbereich einzu-
ordnen hat, also im angemessenen Abstand und Gegensatz zu schon
vorhandenen Worten stehen und bleiben soll. Man weiB, wie lange oft
ein Forscher oder Dichter nach einem angemessenen Wort gesucht hat,



260 Das Wort

gequilt sowohl von dem Drang, es zu bilden, als auch von der Not,
es nicht zu konnen.

So wird es erneut deutlich, daB das Wort ein Kind des Schweigens
und der Eingebung ist, und in diesem Sinn ist es von Gott gegeben :
«gab mir ein Gott, zu sagen, was ich leide ». —

Die Grenze nach innen stuft sich in Schichten ab, deren vier ver-
deutlichen mogen, wie sie sich aneinanderschlielen.

Da, wo das Wort dem Erleben entspringt und dieses sich im Wort
sammelt oder entlddt, ist der Mensch beredt. « Wes das Herz voll ist,
lauft der Mund tiber » (Mt. 12, 34). Dann finden sich die Worte, dann
fiigen sie sich zusammen. Dann ist es nicht notwendig, nach Worten
zu suchen, um iiberhaupt einige zu haben ; nicht notwendig, sie zu
hdufen, um Gehalt und Dringlichkeit vorzutduschen ; nicht notwendig,
sie zu wihlen, um angemessen zu sprechen. Dann flieBen sie zu, in der-
jenigen Bildhaftigkeit, die feinster Ausdruck des Geistes ist; in der-
jenigen Schlichtheit, welche bekundet, daB man die Sache sowohl hat
als auch in ihr lebt ; in derjenigen Klarheit, welche Zeugnis der Durch-
geistigung ist ; in derjenigen Kraft, welche die Anteilnahme bekundet ;
in derjenigen Sicherheit, die des Zieles gewil ist, sowohl im Hinblick
auf die Sache als auch im Hinblick auf die angesprochene Person ; in
derjenigen Selbstlosigkeit, welche die Worte nicht zum Glanze des
Sprechenden aussucht und aufputzt.

Weniger tief als der Beredte ist der Gespréichige. Ihm fillt es leicht,
etwas zu finden, woraufhin man jemanden ansprechen kann. Leicht,
den Faden zu spinnen, in allen Farben, in allen Dichten, in aller
gewiinschten Linge. Er ist bei der Sache, genug, um etwas Gescheites
zu sagen, und nicht genug, um nicht jederzeit zu einer anderen {iiber-
gehen zu kénnen. Er ist bei der Person, die er anspricht, um ihr An-
genehmes zu sagen, aber mehr noch, um jemanden zu haben, den er
ansprechen kann. Immerhin weil der Gesprichige noch, wenn es Zeit
ist, seine Grenze zu finden.

Das vermag der Geschwitzige nicht mehr. IThm ist das Wort nur
Mittel zu seiner Unterhaltung und in diesem Sinne zu seinem Ver-
gniigen. Das kann auch darin bestehen, von seinem Kummer zu
sprechen, der meist nur ein vermeintlicher ist. Er unterhilt jeden, der
es mag, und so viele, als sich finden. Er weill so viel, dall er genug hat,
um Worte zu machen, aber nicht genug, um zu wissen, wie hohl sie
klingen. Er fiirchtet es, nichts zu héren, und sei es auch nur sich selbst,
und flieht es, daB es Stille gibt, in der das Schweigen lebt.



Das Wort 261

Noch flacher ist der Schwatzhafte. Er kennt Worte, aber er wirft
mit ihnen um sich, ohne zu wissen, was er tut, und ohne dariiber nach-
zudenken, wem er damit etwas antut. Er ist nicht aufzuhalten, er
schwelgt im Schwall seines Geschwiitzes. Bei ihm ist das Wort dessen
beraubt, daB es einem Erlebenden zugehort, und dessen, daB es einen
Inhalt hat. Es ist nur noch Ausdruck seiner Hilflosigkeit, die es weder
zu einer inneren Mitte noch zu einem wesensgemidfen Erlebnisumkreis
gebracht hat. —

Die Grenzen nach auBen werden durch die Weise bestimmt, wie
sich ein Wort den anderen kundgibt.

Die hochste ist das Kiinden. Es entspringt dem, daB ein Erlebnis
den Sprechenden erfaBt hat, dessen er nicht mehr Herr werden kann,
es sei denn, daB er es in Worte fasse und sie anderen weitergebe. Das
geschieht am ehesten und tiefsten im religiésen Bereich, und hier haben
die Propheten, die Kiinder, ihre Heimat. Von Gott, dem Unsagbaren,
sind sie ergriffen, ihr Geist ist Thm, auf Seine Gnade hin, gedffnet. Sie
schauen, « was keines Menschen Auge gesehen» (1 Kor. 2, 9), und sie
finden Worte, wie sie noch keiner geformt hat, in Bildern, die neu und
schlicht sind wie die Welt am Schopfungsmorgen. Sie zerbersten, wenn
sie die Fiille des Erlebten nicht weitergeben, und sprechen, auch dann,
wenn ihnen keiner zuhort, auch dann, wenn man sie verlacht, auch dann,
wenn man sie in Ketten legt. Ein Teil des Geheimnisses ist ihnen auf-
geleuchtet, und dieses Licht konnen sie nicht anders als ausstrahlen
lassen, und am wirksamsten durch das Wort.

Der Kiinder ist an seine Zeit gebunden, der Prediger ist es nicht.
Auch er steht im Dienst eines Wortes, das einem tiefen Leben, dem
in Gott, zugehort. Aber er spricht nicht mehr so sehr aus der Ein-
gebung des Augenblicks heraus, als vielmehr im Dienst einer Idee, im
Zusammenhang einer Gemeinschaft. Er ist gehalten, einen bestimmten
Kreis von Menschen in einen bestimmten Bereich von Auffassungen hin-
einzufiihren, die einer bestimmten Lebensform angehoéren. Dazu muB
er gewiB in dieser Lebensform heimisch, von ihr erfiillt sein. Aber er
muB planen, muB einteilen, muB iiberlegen. Sein Wort wirkt am tiefsten,
wenn es teil hat an der Ergriffenheit des Kiinders. Diese aber kann
er nicht abwarten, sondern muB} ‘durch Einheitlichkeit seiner Gedanken
und Echtheit seines Lebens die Wirksamkeit seiner Worte bewihren
und bewirken. Den Unterschied zwischen einem Kiinder und einem
Prediger kann man sich verdeutlichen, wenn man Jeremias und die
Johannespredigten von Augustinus nebeneinanderhilt.



262 Das Wort

Mehr dem Kiinder als dem Prediger verwandt ist der Dichter.
Das erhellt schon daraus, daB der Kiinder oft die poetische Form wihlt,
die durch Reim oder Rhythmus oder Bildwahl oder Satzbau gekenn-
zeichnet sein mag. Der Dichter prigt nicht nur Worte, er prigt eine
hohere Art von Wort, eine vielgegliederte Einheit, nimlich das Gedicht.
In ihm gestaltet sich ein Gedanke, erlebnisgesittigt, zum Bild, das als
eines vor der Seele steht und sie ergreift. Der Dichter lebt vom Augen-
blick, der aber nur dann méchtig wird zu gestalten und fihig gestaltet
zu werden und wiirdig als gestaltet weiterzuleben, wenn in diesem
Augenblick lange Zeiten des Erfahrens und tiefe Quellen des Erlebens
einstréomen. Dann aber formt sich das Gedicht von selbst, das zu allen
Zeiten und bei allen Volkern als das Eigentiimliche des Dichters emp-
funden wird. Wird die Dichtung linger, als in einer verhidltnismiBig
kurzen Zeit iiberschaubar und erlebbar ist, dann greift Rationales in
sie ein : es wird geplant, geordnet, abgestimmt. Sofern ein solches groBes
Werk dazu dient, ein einziges Bild werden zu lassen oder eindringlich
zu machen, bleibt es ein Dichtwerk im strengen Sinne. Im anderen Falle
wird es lehrhaft, im Sinne einer iiberlegten Darstellung, und verliert
im gleichen MaBe, als es das ist, von seiner dichterischen Einmaligkeit
und Kraft.

Wie sich der Prediger zum Kiinder, so verhilt sich der Sprecher
zum Dichter. Der Sprecher hat eine Aufgabe, die ihm iibertragen wurde,
oder die, wenn er sie selbst sich wihlte, von anderen anerkannt wurde.
Er muB darstellen, geordnet, verstindlich, jederzeit wiederholbar und
lernbar. Er mul} diszipliniert sein, um seinem eigenen Erleben nicht
zuviel EinfluB auf das Dargestellte zu lassen ; er muB es sein, um jeder-
zeit sich darauf zu besinnen, ob seine Zuhorer ihm folgen und folgen
konnen ; er muB es sein, um seine Anstrengung sinngemaB iiber seine
Arbeit zu verteilen. Er wird seiner Aufgabe am ehesten geniigen, wenn
sein Leben in der Sache ein Nachleben ist. Wo er Neues findet, wird
er zum Ergriffenen im Sinne der Einmaligkeit, wird er Kiinder oder
Dichter.

Der Sprecher wendet sich an andere, der Schreier dringt sich ihnen
auf. Er wartet nicht darauf, daB jemand zu ihm kommt. Er wartet
auch nicht darauf, daB sich eine Gelegenheit zu sprechen ergebe, noch
weniger darauf, daB er fiir das, was er sagen will, die angemessenen
Worte finde, und am wenigsten darauf, daB er diesen Worten eine
giinstige Zeit und einen schliissigen Zusammenhang zudenke und ab-
warte. Er spricht, und um die andern zu zwingen, mindestens ihn zu



Das Wort ‘ 263

héren, wenn sie ihm schon nicht zuhoren, indem er schreit, umso lauter,
je weniger er seiner Sache sicher, seiner selbst Herr und seiner Zuhorer
gewiB ist. Was er nicht durch Verstindnis und Einfiigung erreicht, das
manchmal durch Zudringlichkeit, indem er den guten Willen oder die
Lissigkeit der andern miBbraucht.

Am irgsten treibt es, wer schimpft. Er fiihlt sich belastet, sittlich,
gemiithaft, wirtschaftlich, rechtlich, politisch. Er ist {iberzeugt, daf3 er
nicht im mindesten dafiir verantwortlich ist, daB es ihm so ergeht, wie
er sich vorfindet; daB vielmehr die andern, meist Personen, selten
Sachen, schuld sind, daB es ihm schlecht geht und er miBvergniigt
ist. Diese Belastung will er abwilzen. Er denkt aber nicht daran, bei
sich selbst Hand anzulegen. Er will auch nicht die Last aus der Welt
schaffen. Er will sie nur, das aber auch ganz, iiberwilzen, indem er
sich entlastet und andere belastet. Je mehr er betroffen ist, umso
beredter wird er, und Worte, bildhaft und kernig, und Satzgefiige, ein-
dringlich und wirksam, entspringen seiner Erregung, welche nicht nur
seinen ganzen Gesamtzustand und seine Denkweise nach Umfang und
Tiefe erkennen lassen, sondern auch ganze Schichten menschlicher
Denk- und Erlebnisweisen bloBlegen und mindestens die Umgangssprache
mit késtlichen Wendungen bereichern. In diesem Sinne ist der Mensch
am ehrlichsten, wenn er schimpft, und bemerkenswert ist, daB diese
Ehrlichkeit im gleichen MaBe wie seine Erregung abnimmt, was den
Menschen, oder wenigstens dieser Art von Menschen, nicht gerade gut
zu Gesichte steht.

6. Aus dem Wesen des Wortes, wenn man es im Hinblick auf dessen
Grenzen betrachtet, ergeben sich einige Folgerungen, die man danach
ordnen kann, daB das Wort Ausdruck, Handlung und Gemeinschafts-
trager ist.

Der Ausdruck kann unzuldnglich oder angemessen sein, niedrig und
fehlerhaft oder hoch und zutreffend.

Aus geringem Erleben stammt auch geringer Ausdruck, aus unge-
sondertem Erleben ungenauer Ausdruck, wie etwa das kleine Kind
jeden Menschen als Mann und jeden Mann als Papa bezeichnet. Die
GroBe des Umkreises, den man erlebt, hingt ab von dem, was man
zu erleben vermag, und die Unterschiede innerhalb dieses Bereiches zu
erfassen, hingt davon ab, wie fein die Organe sind, sowohl die korper-
lichen als auch die geistigen. So sieht ein Naturgewohnter besser und
weiter als ein Stadtmensch. So ist ein Leidgepriifter eher fiir Freuden
empfinglich als einer, dem es gut geht.



264 Das Wort

Diese Gefahr, und manchmal Neigung, daB aus geringem Erleben
ein geringer Ausdruck entstehe, wird dadurch vergroBert und weit-
gehend auch gerechtfertigt, daB nur eine geringe Anzahl von Lauten
und Lautverkniipfungen zur Verfiigung steht, um Worte bilden zu
konnen. Man muB also einerseits mit diesen méglichen Mitteln sehr
sparsam umgehen, man muB anderseits den Ausweg wihlen, mit dem-
selben Lautgebilde verschiedene Gegenstinde zu meinen. Dieses Letztere
wird dadurch erleichtert, daB unter diesen verschiedenen Bedeutungen
ein gewisser, meist bildhafter, Zusammenhang besteht, wodurch dann
zugleich auch die Gefahr vergroBert wird, das eine mit dem andern zu
verwechseln. So ist Feld zunichst der Acker, auf dem der Bauer titig
und in dem etwas wirksam werden kann ; es ist aber auch der Raum
jeder korperlichen oder geistigen, friedlichen oder kriegerischen Titig-
keit, und es ist ebenfalls der Raum, innerhalb dessen bestimmte Krifte
wirken, die gravitierenden, magnetischen und elektrischen Krifte.

VergroBert wird diese Gefahr noch dadurch, daB man zwar mit
einem bestimmten Wort einen bestimmten Gegenstand meint, dall aber
jeder von diesem Gegenstand nur einen bestimmten Teil meint. Dich-
tung kann sein ein Gedicht, und dieses wiederum eine Ballade oder
Gebet, mit Stab- oder Endreim, aber auch ein Roman oder eine Novelle,
eine wahre oder erdachte oder erlogene Begebenheit. Abgesehen sei da-
von, daB8 Dichtung im Technischen ein Mittel gegen den ungewiinschten
DurchfluB von Fliissigkeiten an gefihrdeten Stellen ist.

Also ist es eine besondere Gabe oder Kunst, zu einem gegebenen
Ding oder Geschehnis den treffenden Ausdruck zu finden, derart, daB
er moglichst eindeutig ist oder mindestens eindeutig verstehbar ist,
im Hinblick auf einen bestimmten Bereich von Dingen und Menschen,
letztere wieder mit einer bestimmten Denkungsart. Darum beginnen
die wissenschaftlichen Abhandlungen stets mit einer genauen Bestim-
mung dessen, wovon sie handeln wollen, und legen diejenigen Begriffe
fest, die als Ausgang notwendig sind, um einem bestimmten Ziel zu-
streben zu konnen. Deswegen auch ehrt man die Dichter, weil sie mit
wenigem zu sagen vermdgen, was anderen nur mit vielen, oft noch dazu
ungenauen, Worten oder iiberhaupt nicht zu sagen moglich ist. Des-
wegen auch ist die Dichtung vielen lieber als die Wissenschaft, weil
diese zu umstindlich ist und sein muB, da sie sich nicht auf eine be-
stimmte Gemiitslage und einen bestimmten Personenkreis festlegen darf
und will, sondern allgemeingiiltig und allgemein verstdndlich sein will —
im Rahmen des Méglichen. Dichtung umgekehrt ist auf andere Weise



Das Wort 265

allgemein giiltig und allgemein verstdndlich. Sie ist menschlicher, weil
sie gemiithafter ist, das will sagen, weil sie mehr den ganzen Menschen
erfaBt und ausspricht, als die Wissenschaft, und weil sie mehr vom
Erleben, also vom Menschen selbst handelt und nicht so sehr von den
Dingen, die auBerhalb des Menschen und unabhingig von ihm sind.
In einem besonderen Teil, dem Wissen um die Vergangenheit, hat die
Dichtung stets die groBere Aussicht auf Bestand als die Geschichts-
wissenschaft 1. Beide aber, Dichtung und Wissenschaft, bemiihen sich
um den zutreffenden Ausdruck, und beide sind darum hohe Bemiithungen
oder Gaben, die Menschen ebensosehr gegeben wie aufgegeben sind. —

Wort, als Ausdruck, ist eine Handlung, fiir die sich der Mensch
verantwortlich weill, was wiederum dadurch bestitigt wird, daB er fiir
das Wort verantwortlich gemacht wird. Ein Zweifaches sei dariiber
gesagt.

Zunichst ist das Wort, sofern es Handlung ist, Ausdruck einer
Macht, die in der Person griindet, die das Wort spricht, so wie es die
Juden Jesus gegeniiber empfanden : « Er spricht wie einer, der Macht
hat » (Mt. 7, 29). Diese Macht erweist sich darin, daB der Sprechende
Macht iiber das Wort hat; daB er weiBl, wann er es prigt, wie er es
gebraucht und zu wem er es spricht. Die Bedingung dafiir, daB das
gelingt, ist dieses Gesetz : Macht iiber das Wort hat nur, iiber wen das
Wort Macht hat. Nur, wer sich dem &ffnen kann, dafl etwas Méchtiges
auf ihn eindringt ; nur, wer zu unterscheiden weil3, wann er Michtigem
begegnet und worauf dessen Macht beruht, nur dann ist er imstande,
dieses Michtige auf sich ein und in sich hinein wirken zu lassen, wobei
die Macht durchaus auch auf der Feinheit beruhen kann. Dann erst
kann er sich von ihm ergreifen lassen, derart, daB er es in sein Leben
hineinnimmt, es einlebt und durch das Wort ausdriickt. Dann aber auch
verbindet sich die Macht des Einwirkenden mit der Macht des Aus-
sprechenden, und dann wird das Wort zur Tat, die méchtiger ist als
schwere Fiuste und riesige Leiber. Macht iiber das Wort zu haben,
ist die geistigste Weise, michtig zu sein, und die edelste Bekundung,
zugleich auch Begriindung der Autoritit.

Von hier aus wird auch das zweite deutlich: daB Worte Taten
iibersteigen kénnen. Dann nimlich, wenn sich in ihnen eine Gesinnung
bekundet, aus der ohne Hinterhalt und Einschrankung diejenigen Taten
hervorgehen, auf die hin das Wort allein Sinn und Recht hat. AuBer-

1 Vgl. Arist. poet. 9, 1451 a 36 -b 11,



266 Das Wort

dem koénnen Taten mehrdeutig sein, ein rechtes Wort ist es nie. Es ist
immer ein Bekenntnis, das aus einem Erleben stammt, dem ein Erkennen
zugrunde liegt. Umgekehrt sind dann Taten, wenn sie solchen Worten
zugehoren, imstande, Worte zum Geplapper zu machen, dann, wenn
die Worte vorgaben, Worte zu sein, in Wirklichkeit aber nur Redens-
arten waren, von denen man glaubte, sie wiirden ernst genommen. So
ist denn auch das Wort eine Tat, besonders gegen die Phrase. « Und
schlieBlich hilft gegen die Phrase nur eines, Jons: das Wort. Das rich-
tige, klare, ruhige Wort. Das ist natiirlich immer noch eine Macht » .
Solcherart Worte verpflichten zu Taten. Wie unwiderruflich sie sind,
besonders im religiésen Bereich, zeigen die Geliibde, von deren Macht
die Strenge Jephtas zeugt. « Und als Jephta seine Tochter sah, zerrif3
er sein Gewand und rief : Weh, meine Tochter, du beugst mich ganz
nieder ; du bist es, die mich ins Ungliick bringt ; ich habe mein Wort
Jahwe verpfindet und kann nicht mehr zuriick » (Richter 11, 35). Dar-
auf beruht es, daB viele sich dann erst auf die Taten anderer verlassen,
wenn diese sie durch ein Wort bekriftigt haben. —

Das Wort, als Ausdruck einer Person, begriindet und ermoglicht
Gemeinschaft. Im gleichen Mal3, wie Person erst durch Gemeinschaft
moglich ist, wird auch das Wort méglich. Dem entspricht es, daBl nun
umgekehrt das Wort die Gemeinschaft ermoglicht und als bewuBt
erlebt begriindet. ‘

Das gleiche, was von der Gemeinschaft gilt, daB sie zugleich ver-
bindet und trennt, gilt auch vom Wort. Die Gemeinschaft verbindet,
indem sie die Zugehorigkeit gleichartiger Wesen erleben 1i8t, die nur
miteinander bestehen koénnen ; sie trennt aber auch, und noch mehr
als sie verbindet, indem ja nur dasjenige verbunden werden kann, was
je in sich selbstindig ist : selbstindig aber ist nur dasjenige, das nicht
mit einem anderen austauschbar ist. Im gleichen Sinne verbindet das
Wort : es wird nur von denen verstanden, die gleichartig erleben ; nur
von denen aufgenommen, die von gleicher Lebenskraft sind ; nur von
denen als verpflichtend empfunden, die gleicher Sinnesart sind beziig-
lich des Verhiltnisses von Wort und Tat. Ebenso aber trennt auch das
Wort : wo Erlebnisweise, Lebenskraft und Sinnesart verschieden sind,
wird das durch ein Wort deutlicher gemacht als durch Handlungen oder
Lebensgewohnheiten. Ein solches Wort, einmal gesprochen, trennt fiir
alle Zukunft, weil es Unterschiede offenbar macht, die nicht aufhebbar

1 Rittmeister v. Balk, in: WiIECHERT, Die Jerominkinder, 2, 55.



Das Wort 267

sind. Wer Ding sagt, kann Pflanze und Tier meinen ; wer aber Pflanze
sagt, schlieBt Tier aus. Wohl ist es bei Menschen méglich, aus einer
Sinnesart in eine andere iiberzugehen, und das zu veranlassen oder zu
bewirken, ist gerade die Macht des Wortes und des Sprechenden. Dann
aber auch kann es sein, daB ein Wort, das verschwiegen wurde, mehr
trennt, als eines, das gesprochen wurde, und auch in diesem Falle gilt,
daB die Siinden der Unterlassung die schwersten sind, an Verantwortung
fiir den, der schwieg, an Folgen fiir den, zu dem nicht gesprochen wurde.
Ob das Wort physisch gesprochen wurde, ist nicht immer entscheidend :
oft geniigt ein Blick als dessen Briicke.

Damit ein Wort wirksam werde, muBl es gehort werden. Ob das
der Fall ist, hingt vom Sprechenden, mehr aber noch vom Hoérenden
ab. Wer spricht, wird in den weitaus meisten Fillen nicht nur von einer
Sache, einem Werk, einer Aufgabe getrieben, sondern auch von den
Hérern getragen, die geradezu die Worte aus seinem Munde hervor-
locken, woher es kommt, dal3 man iiber dieselbe Sache zu verschiedenen
Menschen in verschiedener Weise spricht, eine Gabe, die zur Kunst zu
entwickeln den Erzieher ausmacht, ob er nun Dichter oder Arzt oder
Mutter ist, bei welch letzteren diese Gabe zur angeborenen Kunst
gehort — wofern sie Miitter sind und nicht nur Gebérerinnen. Nicht
nur Jesus und die Propheten, auch Viter und Miitter haben darunter
gelitten, daB sie nicht gehort wurden. Von Jesus wurde das harte Wort
gesprochen : «sie sollen horen und doch nicht horen » (Mt. 13, 13), schon
von Moses im Auftrag Gottes den Juden gesagt (5 Mos. 29, 3). Dichter
und Denker sind es, die das eindringlich gesagt haben. « Die Gedanken
jener auBerordentlichen Geister konnen die Filtration durch den gew6hn-
lichen Kopf hindurch nicht vertragen. Geboren hinter den breiten, hohen,
schon gewolbten Stirmen, unter welchen strahlende Augen hervor-
leuchten, kommen sie, wenn versetzt in die enge Behausung und niedrige
Bedachung der engen, gedriickten, dickwindigen Schidel, aus welchen
stumpfe, auf personliche Zwecke gerichtete Blicke hervorspihen, um
alle Kraft und alles Leben, und sehen sich selber nicht mehr dhnlich » 1.
« Hohe Worte, wenn sie nicht in hohen Herzen widerténen, sind wie
ein sterbendes Blatt, das in den Kot herunterrauschte » 2

« Hére den Rat den die Leier tont ;
doch er nutzet nur, wenn du fihig bist.

1 ScHOPENHAUER, Welt als Wille und Vorstellung, Ausg. DeuBen 1,

XXXVIII 11.
? HOLDERLIN, Hyperion, Werke Ausg. E. Miiller 1, 43.



268 Das Wort

Das gliicklichste Wort, es wird verhéhnt,
wenn der Horer ein Schiefohr ist » 1,

Besonders empfindlich ist dieses Gesetz von der Last des Horenden
in aller religiosen Verkiindigung.

Die auf dem Wort beruhenden Beziehungen der Menschen unter-
einander bilden die Sprache. Im allgemeinen ist es so, daB der Erlebnis-
bereich einer Gemeinschaft sich in einer bestimmten Sprache ausdriickt.
Diese Sprache ist dann fiir das einzelne Glied der Gemeinschaft der
vorgegebene Bereich, aus dem er die Anregungen und Mittel erhilt, um
sich in einem Wort auszudriicken. Damit sind nicht nur die Grenzen
festgelegt, innerhalb derer er sich bei der Wortprigung und dem Wort-
gebrauch bewegen kann, sondern meist auch ist der Erlebnisbereich
bestimmt, der ihm zugénglich ist. Nimmt man hinzu, daB die Gesamt-
heit der Weisen, wie sich eine Gemeinschaft ausdriickt, deren Kultur
ist, so erhellt, wie gebannt einer ist, nicht nur, in seiner Weise zu
sprechen, sondern auch zu denken und zu erleben. Deswegen sind die
Sprachen nicht so sehr Hemmungen im Verhiltnis der Voélker zuein-
ander, weil ihre Laute, Worte und Satzformen anders sind, sondern
weil sich in ihnen ein anderes Verhiltnis zur Welt, insbesondere zum
Mitmenschen, ausspricht. Umso mehr ist einer dann reicher, als es ihm
gelingt, sich nicht nur in einer anderen Sprache behelfsmiBig auszu-
driicken, sondern sich in ihr zu verstdndigen. IThm erschlieBt sich eine
neue Weise des Menschseins, und erst, wem diese zu eigen geworden
ist, vermag sich in ihr sprachgerecht auszudriicken. Sprachen trennen
mehr als sie verbinden. Sie bezeugen die Armut in der Befihigung der
einzelnen Menschen und Gemeinschaften, den Reichtum des Menschen
und der Menschengemeinschaft wahrzunehmen.

7. Noch eine Folgerung steht aus, die aber einer gesonderten Be-
trachtung bedarf, sowohl wegen ihres Inhaltes als auch wegen ihres
Umfanges : der mogliche Millbrauch des Wortes.

Eine erste Form des MiBbrauches beruht darauf, daB das Wort
Ausdruck ist. Nun aber gibt es auch andere Formen des Ausdrucks :
die Gebirde, die Bewegung, die Kleidung und, als eine Sonder- und
Unterart der Kleidung, den Schmuck. Wenn Schmuck Ausdruck im
strengen Sinn ist, besteht eine enge Beziehung zwischen dem Triger,
dem Schmuck und dem Grund zum Schmuck. Von diesem sei jetzt nicht
die Rede ; denn so entspricht er dem Wort. Es gibt aber einen Schmuck

1 GoeTHE, West-0stlicher Diwan, Artemis-Ausgabe 3, 316.



Das Wort 269

im weiteren Sinn : den iiberfliissigen Aufputz von etwas. Uberfliissig,
weil entweder nichts da ist, was ausgedriickt werden konnte; oder
nichts, was als angemessenes Mittel des Ausdrucks in Frage kidme ;
oder nichts, was den Zusammenhang zwischen Schmuck und Ge-
schmiicktem herstellt. Dann hat er nur noch die Aufgabe, aufzublihen
oder vorzutiduschen. Der Ubergang von Kleidung zu echtem Schmuck,
von echtem zu unechtem Schmuck ist flieBend. So auch ist es bei der
Sprache. Als sinngemidBer Ausdruck ist jedes Wort innerhalb seiner
Sprache schén. Wo aber die Grenze liegt, bis wie weit Lautgehalt und
Aufbau des Wortes notwendig sind und von wo ab sie der Verzierung
dienen, das ist beim Wort fast noch schwerer festzulegen als beim sicht-
baren Schmuck. Sodann gibt es die gehobene Ausdrucksweise, die gerade
um ihrer Schénheit willen als gehoben empfunden wird. Von wann ab
Schonheit des Ausdrucks vorhanden ist, in welchen Bereich, menschlich
und sachlich, sie gehort, das ist schwer auszumachen. Was in einem
Bereich sinngemill und notwendig ist, wirkt leicht im andern als iiber-
fliissig und unecht. Weil aber das Bediirfnis nach Unechtem augen-
scheinlich groB ist, wird unechter Schmuck gesucht und geschitzt, beim
sichtbaren wie unsichtbaren, beim Wort. Und wie leicht ist es, solches,
das der Schonheit des Gehaltes entbehrt, durch Schones nur der Form
zu ersetzen. Dieser Ubergang ist ungemein deutlich bei der arabischen
Schrift, die ihrer Anlage und Schreibweise nach geradezu dazu verleitet,
in Schmuck iiberzugehen.

Ein zweiter MiBbrauch 148t sich vom Geld aus verdeutlichen. Miinz-
geld hat den ihm aufgeprigten Wert, der durch den, der das Miinzrecht
hat, gewihrleistet ist. Nur um sich leicht zu vergewissern, ist der Um-
laufswert in Ziffern angegeben. Wer will, kann die Miinze einschmelzen
und hat dann immer noch den angegebenen Metallwert — voraus-
gesetzt, daB die Wiahrung geordnet ist. Wie man aber die Miinzen durch
Metallverschlechterung nominell verbessern kann, so kann man auch
auf Metall verzichten und statt dessen Papieranweisungen ausgeben,
die zu einem Bezug der angegebenen Metallmenge berechtigen, die
irgendwo aufbewahrt wird. Sie kann aber auch nirgendwo sein : dann
hat man Papiere mit einem Recht, das leer ist. So kann es dem Wort
ergehen : man bietet ungedecktes Papiergeld statt gemiinzten Metalles,
das Edelmetall sein sollte. Wie leicht es da der Fall ist, wo der Sprechende
die Macht, mindestens das bessere Wissen hat, braucht nicht belegt
zu werden.

Ein dritter MiBbrauch liegt nahe beim zweiten : man verkauft Ver-



270 Das Wort

packung statt des Inhaltes. Man darf schon von Verkaufen sprechen,
weil solcherlei fast nur des Gewinnes wegen geschieht, der sich geldlich
ausmachen liBt. DaB ein solches moglich ist, liegt daran, dafl das Wort
Ausdruck fiir einen Inhalt sein will und daB man nun beides ausein-
andernimmt und statt des Inhaltes den Ausdruck bietet. Das wiederum
wire freilich nicht méglich, wenn nicht viele geneigt wéren, darauf ein-
zugehen, ja geradezu danach verlangen. Auch hier ist es so, daB die
Betrogenen die Betriiger sich selbst erziehen. « Le monde se paye de
paroles » . :

Die vierte Form des MiBBbrauchs hat dann statt, wenn der Inhalt
ein Tun sein sollte : man bietet Worte statt Taten. Petrarca hat das
auf seine Weise ausgedriickt : « verbalem ferre opem alienis vulneribus
non est nostrae professionis » 2, was in allen Religionen Grundgebot ist
und was Jakobus in seinem Brief (2, 16), wenn es nicht geschieht, an-
geprangert hat : « Geht in Frieden, wirmt und sittigt euch!» Dieser
MiBbrauch ist deswegen so leicht maglich, weil fast immer Worte den
Taten zuvorliegen und man fast nie bestimmen kann, wie groB der
zeitliche Abstand zwischen beiden sein darf oder muB, man also auf die
Zukunft zu verweisen gezwungen ist. Das wird noch verstirkt durch
die andere Tatsache, da3 der Mensch nicht nur im Einzelfall, sondern
iiberhaupt von der Hoffnung, also auf die Zukunft hin lebt und diese
ihm immer bedeutsamer ist als die Vergangenheit. Wer die Frechheit
und den Zynismus aufbringt, diese Hoffnungswilligkeit der Menschen
auszubeuten, kann reiche Beute machen. Wie der wahre Messias von
der Hoffnung lebt, so jeder falsche Messias von dem MiBbrauch der
Hoffnung.

Ein fiinfter MiBbrauch darf, um ihm nicht selbst zu verfallen, kurz
abgetan werden — was aber nicht bedeuten soll, daB er leicht bewiltigt
werden konnte — : Kiirze ist das Salz der Worte, Linge ist wie Schleim
und Eiter.

8. Fassen wir zusammen.

Mit dem Aberglauben, wie zu beginnen, so auch zu schlieBen, ist
unnétig, weil der Grund dafiir, dem Wort gegeniiber abergldubisch sein
zu konnen, im Zusammenhang mit der Betrachtung des Wesens des
Wortes aufgezeigt wurde. Nur dieses konnte noch hinzugefiigt werden,
wie sehr an dem Aberglauben der Grund deutlich wird, warum er so
stark und beharrlich lebt : er ist nur eine MiBform des Glaubens, den

1 PascaL, Les Provinciales 2, éd. Molinier 1, 18.
* LETTERE, Le Familiari 1, 6 = Opere, ed. Sansoni 10, 106.



Das Wort 271

es nur aus Not und UberfluB gibt. Aus Not, weil der Mensch eines
mehreren bedarf, als er hat, und aus UberfluB, weil er mehr glaubt
leisten, inniger glaubt leben zu koénnen, als er es jeweils tut, sodaB Not
und UberfluB nur verschiedene Bezeichnungen fiir denselben Tatbestand
sind.

Das Dargelegte 14Bt sich zusammenfassen in die Jesusworte : « Was
aus dem Fleisch geboren ist, ist Fleisch, und was aus dem Geist geboren
ist, ist Geist» (Jh. 3, 6) ; und : « Der Geist weht, wo er will ; du hérst
seine Stimme, weiBt aber nicht, woher er kommt und wohin er geht ;
so ist es mit jedem, der aus Gott geboren ist» (Jh. 3, 8). Es wire nur
eine Anwendung aufs Besondere, wollte man erginzen : so ist es mit
jedem Wort, das aus Gott geboren ist.

Letztlich stammt jedes Wort von Gott, der die Voraussetzungen
und Bedingungen bestimmte, unter denen Worte méglich sind. Dariiber
sei im zweiten Teil noch gehandelt. AuBlerdem aber ist mit den Worten
aus Johannes gesagt, daB das Wort die Menschen so bestimmt und kenn-
zeichnet, wie sie sind, und so trennt, wie sie es nicht dndern konnen.

II. Das Wort im Christentum

Religion kann ohne Wort nicht bestehen. So ertragreich es wire,
dem nachzugehen, was das Wort in den verschiedenen Formen der
Religion bedeutet, so soll jetzt doch nur das Christentum betrachtet
werden, einmal deswegen, weil es uns am nichsten steht, sodann aber,
und vor allem deswegen, weil es in ihm einzigartig deutlich wird, was
das Wort fiir die Religion bedeutet. Diese Bedeutung kann religits und
theologisch betrachtet werden.

1. In religioser Hinsicht ist von den vielen Weisen, wie das Wort
betrachtet werden kann, vor allem diejenige belangvoll, die das Wort
als Ausdruck, und diejenige, die es als Personbeziehung anerkennt und
einschitzt. Der Ausdruck kann sein ein solcher der Macht, des Lebens,
der Liebe ; der Ergriffenheit, der Erkenntnis, des Vertrauens ; der Lehre
und der Weisung. Die Personbeziehung ist vor allem eine der Ver-
bundenheit und des Vertrauens.

Das innerste Erleben der Religion ist es, von Gott ergriffen zu sein,
Seiner innezuwerden. Das aber ist nicht Leistung des Menschen, sondern
muB von Gott gewirkt sein und duBert sich im Menschen als Frommig-
keit und Weisheit. « Unziemlich ist das Loblied im Munde des Gottlosen,



272 Das Wort

und es ist ihm von Gott nicht zugeteilt. In weisem Munde soll das Lob-
lied erklingen, und wem die Vollmacht zukommt, der lehre es!»
(Jes. Sir. 15, 9. 10). Denn « alles hat der Herr erschaffen und den From-
men Weisheit verliehen » (Jes. Sir. 43, 33). Dann aber leuchtet die Unbe-
greiflichkeit Gottes auf, und gerade dies, daB3 Gott unaussprechlich ist,
versucht sich der Beter in Worten deutlich zu machen. « Wie koénnen
wir ihn preisen ? Er ist ja noch gréBer als alle seine Werke. Ehrfurcht-
gebietend und iiberaus groB ist der Herr, und wunderbar ist seine Macht.
Erhebt den Herrn mit Lobpreis, so hoch ihr kénnt : Er ist doch immer
noch erhabener. Lobpreist ihn mit allen Kriften und werdet nicht miide !
Thr kommt doch nicht ans Ende» (Jes. Sir. 43, 28-30). Oder wie Paulus
es ausruft : « O Tiefe des Reichtums der Weisheit und der Erkenntnis
Gottes ; wie unerforschlich sind seine Ratschliisse und wie unergriindlich
seine Wege ! Denn wer hat den Sinn des Herrn erkannt, oder wer ist sein
Ratgeber gewesen ? Oder wer hat ihm zuvor gegeben, und es wiirde ihm
vergolten werden ? Denn aus ihm und durch ihn und auf ihn hin ist alles.
Thm sei die Ehre in Ewigkeit » (Rom. 11, 33-36). Verhaltener, aber fast
noch gewaltiger sind die Worte des Evangelisten Johannes. « Was von An-
fang war, was ihr gehort, was wir mit unsern Augen gesehen haben ; was
wir schauten und was unsere Hénde betasteten vom Worte des Lebens —
ja, das Leben offenbarte sich, und wir haben es gesehen und bezeugen und
verkiinden euch das ewige Leben, das beim Vater war und uns offenbart
wurde —, was wir gesehen und gehoért haben, verkiinden wir auch euch,
damit auch ihr Gemeinschaft habet mit uns» (I Jh. 1, 1-3).

Diese Ergriffenheit, die nicht an sich halten kann, die auch andere
an dem Erleben Gottes mochte teilhaben lassen, zeigt sich besonders
bei bestimmten Anldssen, so beim Lobgesang der drei Jiinglinge im
Feuerofen (Dan. 3, 51-90, vulg.), bei Zacharias (Lk. 1, 67-79) und bei
der Gottesmutter (Lk. 1, 46-55).

Welche Wortgewalt die Ergriffenheit bei den Mystikern bewirkt,
ist unnotig auszufithren. —

In die Ergriffenheit eingeschlossen ist die Erkenntnis, die ihr sach-
lich zuvorliegt. Erkannt werden die Werke und das Wesen Gottes,
wenigstens insoweit, als es hinreicht, das Erkannte in kennzeichnende
Worte zu fassen.

« Des Konigs Geheimnis zu bewahren, ist gut. Aber Gottes Werke
zu offenbaren und zu preisen, ist ehrenvoll » (Tob. 12, 7). « Singet dem
Herrn ein neues Lied ! Singet dem Herrn alle Lande ! Singet dem Herrn !
Lobpreist seinen Namen ! Von Tag zu Tag verkiindet sein Heil ! Den



Das Wort 273

Heiden tut seine Herrlichkeit kund, jeglichem Volk seine Wunder !
Denn groB ist der Herr, lobwiirdig gar sehr, furchtbar ist er vor allen
Gottern. Denn der Heiden Gotter sind nichtige Gotter allesamt, der
Herr aber hat den Himmel erschaffen. Pracht und Hoheit strahlt vor
ihm auf. Preis und Jubel fiillen sein Heiligtum» (Ps.96 [95] 1-6).
« Weisen Herzens ist er und gewaltig an Kraft, wer wollte ihm trotzen
und bliebe noch heil ! Berge verriickt er : sie merken es nicht. In seinem
Zorne stiilpt er sie um. Von ihrer Stitte scheucht er die Erde, daB ihre
Grundfesten wanken. Er gebeut der Sonne : sie geht nicht auf. An die
Sterne legt er sein Siegel. Er ganz allein spannt den Himmel aus. Er
schreitet einher auf des Meeres Hohen. Den Bir, den Orion hat er
geschaffen, das Siebengestirn und die Sternbilder des Siidens. Werke
wirkt er, unfaBbar groB, und Wundertaten unzédhlbar» (Job. 9, 4-10).
« Ich sah, was fiir Gottes simtliches Wirken gilt : Kein Mensch kann
das Walten ergriinden, das sich vollzieht unter der Sonne ; wie sehr
auch der Mensch sich miiht, es zu erforschen, er kann es doch nicht
ergriinden. Und wenn auch der Weise es zu erkennen vermeint, er kann
es doch nicht ergriinden » (Pred. 8, 17).

Aus der Erkenntnis der Werke Gottes erhellt dies, daB Gott uner-
forschlich und dennoch der Menschen ersehntes Ziel ist. « Sieh: Gott
ist groBer, als wir verstehen, unerforschlich die Zahl seiner Jahre »
(Job. 36, 26). Dennoch : « Dich zu erkennen, ist vollkommene Gerechtig-
keit. Von deiner Macht zu wissen, ist Wurzel der Unsterblichkeit »
(Weish. 15, 3), insbesondere die Erkenntnis und das Bekenntnis des
Petrus : « Herr, zu wem sollen wir gehen ? Worte ewigen Lebens hast
du, und wir haben geglaubt und erkannt, da du bist der Heilige Gottes »
(Jh. 6, 68. 69). —

Damit die Erkenntnis Gottes bei den Menschen moglich werde, ist
es notwendig, daB Gott die Menschen belehre und einige von diesen
wiederum die anderen iiber Gott belehren.

Alle Menschen verlangen danach, Gottes Stimme zu vernehmen.
« Siehe es werden Tage kommen, da sende ich Hunger ins Land, nicht
Hunger nach Brot und nicht Durst nach Wasser, sondern danach, die
Worte des Herrn zu héren» (Amos 8, 11). Denn «jedes Wort Gottes
ist lautere Wahrheit » (Spr. 30, 5). Unverbriichlich gilt : « Das Wort des
Herrn ist zuverldssig, und in all seinem Tun ist er treu» (Ps. 33 [32] 4).

Bis an die Letzten wendet sich Gottes Wort : « Licht spendet deiner
Worte Offenbarung : Die Kleinen macht sie klug» (Ps. 119 [118] 130).
Dazu aber ist auch menschliches Tun notwendig. « Wie werden sie an

18



274 Das Wort

den glauben, von dem sie nicht gehort haben ? Wie werden sie horen,
ohne daB einer predigt ? » (Rom. 10, 14). Jesus gab dazu nicht nur das
Vorbild, sondern auch den Auftrag. « Jesus durchwanderte alle Stadte
und Dérfer, lehrte in ihren Synagogen und verkiindete die Frohbotschaft
vom Reich» (Mt. 9, 35). « Diese Zwolf sandte Jesus aus und gebot
ihnen : Gehet hin, predigt und sagt den verlorenen Schafen des Hauses
Israel : das Himmelreich ist nahe » (Mt. 10, 5-7). « Gehet hinaus, lehret
alle Volker ! » (Mt. 28, 19). Die Apostel haben das stets als ihre beson-
dere Aufgabe betrachtet und sich dafiir frei gehalten. « Die Zwolf riefen
die Schar der Jiinger zusammen und sprachen : Es geht nicht an, daB
wir das Wort Gottes im Stich lassen, um fiir die Tische zu sorgen ...
Wir wollen uns dem Gebet und dem Dienst am Worte widmen » (Apg. 6,
2.4). So haben sie «das Wort» «gesprochen» (4, 29), « verkiindet »
(13, 5), «gelehrt» (18, 11) und «als Frohbotschaft verbreitet» (8, 4) ;
und so wurde es « gehort » (4, 4), « angenommen » (8, 14) und « gepriesen »
(13, 48), sodaB « das Wort wuchs » (6, 7). Paulus hat es stets als sein
groBtes Anliegen betrachtet, dem Worte zu dienen : « Weh mir, wenn
ich nicht die Frohbotschaft verkiinde!» (1 Kor. 9, 16). —

Erkenntnis vermittelt das Wort Gottes, um Weisung zu geben.
Das ist die Art, wie Gott den Menschen seine Lenkung auferlegt. « Ver-
sammle das Volk, die Manner, Frauen und Kinder, sowie den Fremd-
ling, der sich bei dir in deinen Ortschaften aufhilt, damit sie es héren
und den Herrn, euren Gott, fiirchten und alle Bestimmungen dieses
Gesetzes genau beobachten lernen » (5 Mos. 31, 12). Sie sind aber nicht
Zwang, sondern geben Freiheit. « ErlieBest du deine Befehle, so waren
sie mir wie eine Speise. Zur Wonne und Herzensfreude war mir dein
Wort » (Jer. 15, 16). Ja, die Gebote zu befolgen, ist Betitigung und Aus-
druck der Liebe. « Wenn ihr mich liebt, dann haltet meine Gebote»
(Jh. 14, 15). « Wenn jemand mich liebt, wird er mein Wort befolgen,
und mein Vater wird ihn lieben ; wir werden zu ihm kommen und Woh-
nung bei ihm nehmen » (Jh. 14, 23). Die stindige Mahnung, nicht nur
des Apostels, vielmehr der Kirche ist es: « Seiet Befolger des Wortes,
und nicht nur Hoérer !» (Jak. 1, 22). —

Die Macht, den Menschen Wéisung zu geben, ist nur ein Ausflull
der Macht, die Gott durch das Wort ausiibt. « Durch das Wort des
Herrn sind die Himmel geschaffen, all ihr Heer dient dem Hauch seines
Mundes » (Ps. 33[32] 6). « Gott der Viter und Herr des Erbarmens !
Der du das All durch dein Wort geschaffen, den Menschen durch deine
Weisheit gebildet » (Weish. 9, 1. 2). Aus dieser Macht heraus schiitzt Er,



Das Wort 275

die Ihn und Sein Wort verkiinden, wenn sie des Truges bezichtigt wer-
den. « Die Propheten sind windige Schwitzer : « Gottes Wort ist nimmer
in ihnen. Moge es ihnen selbst so ergehen!» Darum spricht also der
Herr, der Gott der Heerscharen : « Weil solche Rede ihr fiihrt, so will
ich meine Worte in deinem Munde zum Feuerbrand machen und zum
Holz dieses Volk, auf daB jener sie aufzehrt» (Jer. 5, 13. 14). —

Wesen, Wiirde und. Wirksamkeit des Wortes sind einzigartig ver-
bunden in Jesus Christus, und werden an ihm und durch ihn und in
ihm deutlich.

« Das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt. Wir ha-
ben seine Herrlichkeit gesehen, die Herrlichkeit als des Eingeborenen vom
Vater, voll Gnade und Wahrheit » (Jh. 1, 14). Jesus ist als Wort Aus-
druck des Wesens des ewigen Gottes, nicht nur im Laut, sondern sichtbar
und bleibend in der Gestalt des Menschensohnes, und als dieses Wort
hat er Macht iiber das Wort. Schlicht driickt Markus die Gleichheit
von Person und Wort in Jesus aus: « Wer sich vor mir schimt und
vor meinen Worten ... » (8, 38).

Unverdnderlich und unverginglich ist das Wort und sind Seine
Worte. « Der Himmel und die Erde werden vergehen, aber meine Worte
werden nicht vergehen » (Mk. 13, 31). Dieser Macht wurden seine Hérer
inne. «Als Jesus diese Worte beendet hatte, erschraken die Scharen
iiber seine Lehre ; denn er lehrte sie wie einer, der Macht hat » (Mt. 7, 28).
Und die Diener der Hohenpriester berichteten : « niemals hat ein Mensch
so gesprochen, wie dieser Mensch spricht » (Jh. 7, 46).

Deswegen kann Jesu Wort beseligen : « Selig, die das Wort Gottes
horen und bewahren » (Lk. 11, 28), und zwar, weil es in die Wahrheit
fithrt. « Wenn ihr in meinem Worte bleibt, seid ihr wahrlich meine
Jiinger ; ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch
frei machen » (Jh. 8, 31. 32). Diese Wahrheit ist, moralisch ausgedriickt,
Reinheit. « Ihr seid schon rein durch das Wort, das ich zu euch ge-
sprochen habe» (Jh. 15, 3).

Das Vertrauen auf Jesu Wort machte die Menschen bereitwillig,
ihm zu folgen. « Meister, die ganze Nacht haben wir uns gemiiht und
nichts gefangen ; aber auf dein Wort hin werde ich die Netze auswerfen »
(LK. b B);

Das Wort an Petrus war der Beginn eines Wunders, und durch
das Wort wirkte Jesus viele Wunder. « Er sagte ihm: Offne dich!»
(Mk. 7, 34). « Er nahm das Midchen bei der Hand und sagte ihm :
Midchen steh auf!» (Mk. 5, 41). « Er sagte: Jiingling, ich sage dir,



276 Das Wort

stehe auf!» (Lk. 7, 14). « Er trieb die biosen Geister mit einem Wort
aus» (Mt. 8, 16).

Was Jesus von der Ehelosigkeit sagte, gilt auch von Ihm, dem
Wort, und Seinen Worten : « Nicht alle fassen dieses Wort, sondern nur,
denen es gegeben ist » (Mt. 19, 11). So, wie Gott ein Geheimnis ist, so
ist es auch Sein « Wort ». Und so, wie das Wort ein Geheimnis ist, so
sind es insbesondere die Worte des « Wortes ». Und so, wie einem der
Sinn eines Wortes nur von dem aufgeschlossen werden kann, der es
beherrscht, so auch gilt es von dem Worte Gottes, besonders von dem
Worte des Kreuzes. Wem es aber gegeben wurde und wer es bewahrt
hat, der 148t nicht davon, und wenn alle sich gegen ihn wenden ; er
bleibt seines Wortes sicher, weil er seines Glaubens sicher ist. « Das Wort
des Kreuzes ist denen, die verlorengehen, Torheit; denen aber, die
gerettet werden, uns ist es Kraft Gottes» (1 Kor. 1, 18). « In ihm [dem
JEvangelium] leide ich, bis hin zu den Fesseln eines Verbrechers ; aber
das Wort Gottes ist nicht gefesselt » (2 Tim. 2, 9). Dieses Glaubens kann
Paulus sicher sein, weil er auf dem Wort beruht, durch das Gottes « Wort »
ihn zum Kiinder des neuen Lebens in Reinheit und Freiheit berufen hat.

Ohne das « Wort » gibe es kein Christentum. Als Religion beruht
es allein auf ihm, und alle Religiositdt der Christen lebt nur aus diesem
« Wort », voll der Gnade und Wahrheit.

2. Alle Bekenntnisse, die sich christlich nennen, erkennen die Tat-
sache und den Wert des Wortes Gottes an, des Wortes sowohl als Person
wie auch als Handlung. Die religiose Bedeutung ist ihnen einhellig die
gleiche. Wohl aber die Art des Verstindnisses und der Weg dazu, sowie
die Reichweite der Wirkung und Geltung, nach Umfang und Tiefe,
werden verschieden aufgefalBt. In theologischer Hinsicht also bestehen
Unterschiede. Diese sollen nur betrachtet werden, sofern sie den Katho-
lizismus und Protestantismus betreffen.

Unter Katholizismus verstehen wir das Christentum in der Form
der romisch-katholischen Kirche, unter Protestantismus alle diejenigen
Bekenntnisse, die das Recht, sich — im Gegensatz zur romisch-katho-
lischen Kirche —- christlich zu nennen, aus dem Bekenntnis zur Drei-
faltigkeit und zur Gottmenschlichkeit Jesu Christi herleiten.

Katholizismus und Protestantismus stimmen in der Auffassung des
Wortes Gottes sowohl {iberein als sie auch voneinander abweichen. Die
Ubereinstimmung ist gréBer als die Abweichung, so daB es schon aus
diesem Grunde angemessen ist, mit dem Aufweis der Ubereinstimmung
zu beginnen.



Das Wort 277

Beide heben hervor, daB das Wort Gottes sich in einzigartiger Weise
von dem Wort der Menschen und jedes anderen sprechenden Wesens
unterscheidet. Bei diesen entsteht das Wort auf einen Eindruck hin,
der zum Ausdruck gestaltet wird. Das ist bei Gott nicht der Fall, und
kann nicht der Fall sein, da Er der Allumfassende und Vollkommene
ist : nichts wirkt auf ihn ein, umso weniger, wenn man an die « Zeit »
denkt, da es noch keine Schopfung gab. Gleichwohl aber sprach Gott,
und nicht {iber etwas oder zu jemandem, sondern er sprach Sein Wesen
aus, gab ihm Ausdruck in einem Wesen, das eben darum « Wort » heiBt.
Dieses Wort aber ist so erfiillt mit dem Inhalt, den es meint, daB es
selbst nicht nur ein Ding, sondern eine Person wird : der Sohn Gottes.
Auch darin unterscheidet sich das Wort Gottes von dem der Menschen,
daB es nicht horbar ist und vergeht, sondern geistig ist und besteht.
Mit diesem Wort ist die Dreifaltigkeit begriindet, denn das Wort ver-
bindet sich mit seinem Ursprung in der Liebe des Geistes, der selbst
auch Person ist.

Beide anerkennen die Einzigartigkeit des Wortes Gottes auch darin,
daB dieses Wort nicht etwa nur mitgestaltend, wie beim Menschen,
sondern schopferisch ist. Des Menschen Wort gestaltet ihn und seine
Umgebung um. Gottes Wort aber verdndert nicht Ihn, wohl aber ist
es michtig, eine Welt aus dem Nichts zu rufen und innerhalb dieser
Welt den Menschen zu schaffen, der ebenfalls, in verminderter Weise,
Person ist und daraufhin imstande, sowohl Gottes Wort zu hoéren als
auch zu Gott zu sprechen und von Gott zu seinesgleichen zu sprechen.

Beiden ist dieses Wort Gottes, zu den Menschen gesprochen, Offen-
barung. Diese ist, dem Grunde nach, Ausdruck Seiner Giite und Weis-
heit, die sich, vereint, als Liebe bekunden ; ist, dem Inhalt nach, Lehre
und Weisung. Sie ist Lehre beziiglich des Erkennens und Weisung beziig-
lich des Handelns. Erfat der Mensch diese Offenbarung, so wird er
von ihr erfaBBt und verspiirt und erkennt, daB sie lebendig ist aus Gottes
Kraft und daB ihm von dieser Kraft gegeben wird, zum Erkennen und
Handeln, und damit zum Bekennen.

Beide betonen, daB Gottes Wort, auf Seinen Antrieb hin, durch
die Propheten verkiindet wurde, vorbereitend und vorldufig ; endgiiltig
aber durch Gottes Sohn, das Wort im einzigartigen Sinn. Beiden sind
das geschichtliche Ereignisse, die in der Zeit das Ewige, im Verging-
lichen das Unvergingliche offenbar gemacht haben.

Beiden ist diese Verkiindigung in Schriften aufbewahrt, die sie
heilig halten, in denen des Alten und Neuen Bundes, die im wesent-



278 Das Wort

lichen fiir beide die gleichen sind, nach der Anzahl der Biicher ins-
gesamt und nach dem Text der einzelnen.

Beide leben aus dem BewuBtsein, daB Gottes Wort Gemeinschaft
stiftet : die Kirche, die Gemeinschaft der Heiligen.

Beiden ist die Voraussetzung fiir diese Gemeinschaft dieses, dafB
Gottes Wort auf einen Endzustand des Heiles hingerichtet ist, daB es
also den Menschen des ewigen Lebens bei Gott wiirdig und fihig macht.

Beiden wiederum ist die Bedingung dafiir, daB das geschehe, diese,
daB das Wort Gottes im Glauben ergriffen werde, daB dieser Glaube
letztlich von Gott selbst geschenkt sein miisse, dann aber den Menschen
rechtfertige.

Beide lehren unabdingbar, daB der Mensch sich selbst nur von
Gott her, durch Sein Wort, erkennen kann, welche Lehre umso not-
wendiger und verstdndlicher ist, als der Mensch und die Welt von Gott
stammen, aus Thm leben und auf IThn hingeordnet sind, in der mannig-
fachen Vielfalt, die zu erforschen der Wissenschaft aufgetragen ist.

Beide erkennen auch die Gefahr, die ihnen droht : den Traditionalis-
mus und den Radikalismus. Der Traditionalismus vertrocknet im Nur-
weitergeben, der Rationalismus entleert, was nicht zu entleeren ist :
die Fiille des Geheimnisses. —

Beginnen wir, um die Unterschiede zwischen dem Protestantismus
und Katholizismus darzulegen, mit dem Letzten, das sie gemeinsam
haben : der Gefahr, die vom Traditionalismus und Rationalismus droht.
Diese Gefahr ist fiir den Katholizismus geringer, da ihm nicht nur das
Wort gegeben ist, sondern auch das Opfer und das Sakrament, Vorginge
also, die vom Wort ganz oder zum gréBten Teil unabhingig sind, die
ihrerseits freilich die andere Gefahr der Materialisierung zu Magie aus-
gesetzt sind.

Gehen wir aber iiber zu dem Zeichen, jetzt nicht der Gemeinsam-
keit, sondern der Unterscheidung, so lebt nach katholischer Uber-
zeugung das Wort Gottes nicht nur in der Heiligen Schrift, sondern
auch in der Uberlieferung, ja, in dieser noch mehr, sofern sie den MaB-
stab liefert, die Schrift zu verstehen. Das Wort ist also nicht verfestigt,
sondern bleibt immerdar lebendig in der Gesamtheit der Glaubigen. Das
Wort der Schrift wird von dem Wort der Uberlieferung umbhiillt und
getragen und als gegenwiirtig erlebt.

Ferner spricht Gott zu den Menschen nicht nur durch das Wort,
sondern auch durch das Werk der Schépfung und der Geschichte. Darum
ist auch der Weg zu Thm nicht allein durch das Wort gegeben, sondern



Das Wort 279

auch iiber die Dinge hin. Wenn allerdings diese aufgefaBt werden als
die Bekundung des schopferischen Wortes, « durch das alles erschaffen
ist» (Jh. 1, 3), dann freilich ist dem Menschen nur das Wort die Briicke
zu Gott. ]

Was nun Gottes Wort ist, kann nach katholischem Glauben nur
vom Ganzen her verstanden werden, das die Kirche ist. Nicht der ein-
zelne, der auf sich selbst steht, auch nicht, wenn er im Geiste auf sein
Gewissen hért, ist dazu imstande, sondern nur die Kirche. Deshalb hat
sie, neben anderer, Autoritit zur Lehre. Damit sie die haben konne,
ist sie unfehlbar, nicht nur insgesamt und unbestimmbar, sondern in
der Person des Papstes einzeln und bestimmt.

Das Wort Gottes ist auch nicht der einzige Weg und die einzige
Weise, sich vor Gott fiir Ihn zu bekennen und Sein Leben zu suchen.
Das Opfer ist ebenso sehr berechtigt und wirksam, als eine Weise zu
einer unmittelbaren Seinsverbindung mit dem Urseienden.

Denn das Wort Gottes wirkt nach katholischem Glauben nicht nur
eine Sinnesinderung, die Siinder sich von sich selbst abwenden und zu
Gott hinwenden macht. Es bewirkt vielmehr, im Glauben angenommen
und durch die Taufe vollzogen, eine Seinsinderung des Menschen, die
ihn schon auf Erden des iibernatiirlichen Lebens teilhaft und damit in
Gott verwurzelt macht.

Aus dieser Seinsinderung heraus wird es auch verstindlich, daB
die katholische Kirche nicht nur den — auch fiir sie — grundlegenden
Glauben fordert, sondern auch Werke, die diesen Glauben betitigen
und bestdtigen und damit ihrerseits zum Heile, soviel am Menschen
liegt, mitwirken und in diesem Sinne verdienstlich sind.

Das Wort Gottes endlich stiftet nicht nur dadurch Gemeinschaft,
daB die Gldaubigen sich gemeinsam zu Gott hinwenden, und also durch
die gemeinsame Mitte gehalten werden, sondern auch dadurch, daB sie
zueinander in Beziehung treten ; daB, was dem einen fehlt, auch den
‘andern mangelt, und daB, was den einen heiligt, auch die andern empor-
hebt : die Kirche ist das corpus mysticum. DemgemiB ist sie auch nie
in ihrer konkreten geschichtlichen Erscheinung ganz gegenwirtig. Diese
ist vielmehr immer nur ein geringer Ausdruck dessen, was sie insgesamt ist.

3. Nicht nur geschichtlich gehéren Katholizismus und Protestan-
tismus als Christentum zusammen, sondern auch in ihrer Grundiiber-
zeugung dariiber, was das Wort Gottes ist, sowohl als Wesensausdruck
des Vaters wie auch als Begriindung der Personbeziehung zwischen Gott
und Mensch. Psychologisch gesehen beruht der Gegensatz zwischen den



280 Das Wort

beiden Bekenntnissen auf der Art, wie das Wort erlebt und gedeutet
wird, bezogen auf das Wort Gottes, das von den Propheten und Jesus
Christus geoffenbart wurde. Diese Verschiedenheit der Erlebnisweise
auszugleichen, liegt schwerlich in der Macht des Menschen.

ITII. Zusammenfassung

Wort ist Ausdruck des Wesens, sowohl dessen, der ausdriickt, als
auch dessen, was ausgedriickt wird. Es ist die Weise des Geistes, sich
seiner und der Umwelt innezuwerden und zu vergewissern.

Bei endlichen Wesen, besonders beim Menschen, ist AnlaBl dazu
der Eindruck von aullen her. Dall dieser sich dann zum Wort zu bilden
vermag, beruht darauf, daB Gott selbst die Weise bestimmt und voll-
zieht, im Wort das Wesen zu besitzen, bei sich freilich ohne Anlal von
auBen her.

Nur im Wort erfal3t der Mensch, was er ist. Es verbindet ihn mit
Gott und den Menschen. Es ist die Briicke der Freundschaft so gut
wie der Feindschaft, indem es zugleich verbindet und trennt. Und es
ist die ewige Insel der Einsamkeit.

Das Wort ist, wie das Dasein von Gott und Welt, letztlich ein
Geheimnis, und, wie alles, was ist, nur in Ehrfurcht hinzunehmen, um
im Erleben gestaltet zu werden.



	Das Wort

