
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Recht und Gesellschaft

Voggensperger, René : Der Begriff des «Jus naturale» im römischen
Recht. (Basler Studien zur Rechtswissenschaft, hrsg. v. E. Ruck, A. Simo-
nius, O. A. Germann, H. Lewald, M. Gerwig, Heft 32.) — Helbing u.
Lichtenhahn, Basel 1952. 142 S.

Die heute wieder modern gewordene RückOrientierung am Naturrecht
muß natürlich auch das Interesse der Rechtshistoriker erwecken. Ihre
Ergebnisse sind dabei nicht nur von rein geschichtlicher Bedeutung, sondern
gehen ebenso den Rechtsphilosophen an, insofern dieser gerade aus der
Geschichte lernen kann, welche Naturrechtsauffassung praktisch hieb- und
stichfest ist. Und was der Verfasser unserer vorliegenden Schrift zu Tage
fördert, wird manchem Idealisten in der Naturrechtsauffassung zu denken
geben. Denn Voggensperger stellt fest, daß bereits im römischen Recht das
Naturrecht auf der ratio recta aufbaut, die in konkreter Würdigung der
gegebenen gesellschaftlichen Situation aus unveränderlichen Rechtsnormen
das bestehende Rechtssystem und die positiven Rechtsinstitutionen würdigt
und mißt. Damit erhält der erkenntnistheoretische Optimismus des
griechischen Denkens eine neue historische Bestätigung.

F. Schulz (Roman legal science, Oxford 1947) vertrat die Ansicht, die
naturrechtlichen Anwendungen seien von den römischen Juristen völlig unbewußt

und ohne Überlegung ins Praktische übersetzt worden, sie seien daher
eine rechtlich unerhebliche Berufskonstruktion, wertlose Formulierungen,
die mit dem Recht weiter nichts zu tun haben. Im gleichen Sinne auch
E. Levy (Natural law in Roman thougth, Studia et Documenta historiae
et iuris, Bd. 15, 1949) und C. Maschi (La concezione naturalistica del diritto
e degli instituti giuridici romani, Mailand 1937). Maschi scheint die Bedeutung

von « naturalis » in allen Fällen, in denen der Begriff mit Substantiven
wie « obligatio, possessio, cognatio » verbunden wird, mit dem fast
positivistisch aufgefaßten Moment der reinen Tatsächlichkeit zu identifizieren.

Voggensperger möchte nun dem Begriff « naturalis » wiederum den Sinn
geben, der ihm zukommt im Zusammenhang mit dem griechischen Denken,
nämlich des aus der natürlichen Vernunft Erschlossenen. Wir haben also
hier gerade das, was später Thomas darin ausgedrückt sah. Nach der An-



Besprechungen 219

sieht unseres Autors sind also die Naturrechtslehre und die prinzipiellen
Erörterungen im römischen Recht nichts Äußerliches, Undurchdachtes, keine
wertlosen Fremdgebilde, sondern typisch rechtliche Vorstellungen. Voggen-
sperger verweist dabei besonders auf den paulinischen Gesichtspunkt des
« semper aequum et bonum » als eines wirklich rechtlichen Elementes des

ius naturale. Interessant sind dabei die Bemerkungen, die V. bzgl. des

Begriffes des ius gentium macht. « Das ius gentium war längst nicht mehr
nur das Peregrinenrecht der spätrepublikanischen Epoche, sondern erschien
den Juristen als ius aequum, als gemeines Menschenrecht, durch
gemeinmenschliches Billigkeitsgefühl allen Völkern eigentümlich, im gewissen Sinne
ein kraft seiner Selbstverständlichkeit überall geltendes Naturrecht» (88).
So sieht V. im ius gentium jenen Teil des römischen Privatrechtes, der schon
den Klassikern als eine Art ratio scripta erschien. V. wendet sich dabei auch

gegen die Auslegung mancher Scholastiker wie Schilling (Naturrecht und
Staat nach der Lehre der alten Kirche, S. 37) und Manser (Naturrecht,
S. 100, nicht 101, wie V. schreibt), wonach das ius naturale die absolut
geltenden und ohne weiteres einleuchtenden Rechtsprinzipien umfaßt, während

das ius gentium jene Rechtssätze umspannt, die sich unter den

gegenwärtigen Umständen und infolge der menschlichen Bedürfnisse, also
durch Anwendung der Prinzipien auf überall bestehende Verhältnisse und
somit durch Schlußfolgerung notwendig und allgemein ergeben. V. erklärt
dagegen mit Bezug auf die Gaianische Definition, daß das ius gentium,
sofern es die naturalis ratio zur Grundlage habe, dem ius naturale
äquivalent sei (106). Das ist nun übrigens auch die eigentliche Auffassung des
hl. Thomas von Aquin. Die säuberliche Abtrennung des ius naturale als
dem allgemeinen Normensystem vom ius gentium als dem von jenen
allgemeinen, immer gültigen Normen abgeleiteten Recht ist nämlich bei Thomas

gar nicht durchzuführen. Bei Thomas ist das ius gentium ein Naturrecht,
allerdings eben ein Ausschnitt aus dem Naturrecht : Naturrecht umfaßt den

ganzen Raum der recta ratio, die aus allgemeinen Rechtsnormen auf die
"konkrete Situation schließt, während das ius gentium den erschlossenen Teil
im besonderen bezeichnen möchte, ohne aber dem Begriff des Naturrechts
diesen Teil zu rauben (vgl. Kommentar zu Bd. 18 der Deutschen
Thomasausgabe). Wir hätten also bei Thomas just das, was V. im römischen Recht
zu finden glaubte. Anderseits ist sich V. auch bewußt, daß der Begriff des
ius gentium im römischen Recht doch nicht so einförmig ist.

Zum ganzen ist zu sagen : es ist ein wirkliches Verdienst unseres Autors,
daß er den « bon sens », den die römischen Juristen im Naturrecht verwirklicht

sahen, nicht einfach nur als ein allgemeines außerjuristisches
Wertbewußtsein darstellt, sondern als die ratio recta, die in rechtslogischem
Prozeß aus der Natur der Sachlage auf ein aequum schließt, sodaß das ius
naturale auch nicht irgendein positivistisches Element reiner Tatsächlichkeit
bedeuten kann. V. beweist tüchtige philosophische Begabung, da er dieses

implicitum der Geschichte des römischen Rechts in genuiner Weise

entsprechend der ideellen Verwurzelung des römischen Denkens im Griechentum
expliziert hat. V. hat aber selbst feststellen müssen, daß eine absolute
Systematisierung des Begriffes ius naturale im römischen Recht nicht mög-



220 Besprechungen

lieh ist, daß darum da und dort immer noch Lücken offen sind, die den
Theorien von Schulz und Maschi (und bzgl. des Begriffes des ius gentium
der Erklärung von Sohm) Raum gewähren, wenn auch nicht in dem
Umfang, wie dies von den betreffenden Autoren behauptet wird.

Fribourg. A. F. Utz O. P.

Studien zur Soziologie. Festgabe für Leopold von Wiese aus Anlaß
der Vollendung seines 70. Lebensjahres. Dargeboten von Schülern, Kollegen
und Freunden. Herausgegeben von L. H. Ad. Geck, Jürgen v. Kempski,
Hanna Meuter. I. Band. — Internationaler Universum-Verlag, Mainz 1948.
192 S.

An die Festgaben bei Gelegenheit des vollendeten 70. Lebensjahres sind
wir ja bereits reichlich gewohnt. Selten war eine besser verdient wie die
hier zu besprechende. Wer daran zweifeln sollte, bräuchte sich bloß das
nahezu 200 Nummern umfassende Verzeichnis der Veröffentlichungen von
Wieses anzusehen, das an den Anfang dieses ersten Bandes der Festgabe
gestellt ist, um sich von der unermüdlichen und fruchtbaren wissenschaftlichen

Tätigkeit des gefeierten Professors zu überzeugen. Dieser
Bibliographie des Jubilars folgt eine kurze Skizze über dessen Persönlichkeit und
Lebenswerk aus der Feder seines Freundes, Universitätsprofessor Christian
Eckert. Die Festschrift enthält dreizehn Beiträge von berufenen Autoren
und Fachwissenschaftlern.

Der erste Beitrag, von Dr. Ad. Geck, untersucht in den Werken der
neueren Soziologie den soziologischen Grundbegriff der Distanz, der auch
in der Soziologie von Wieses eine große Rolle spielt. Dr. Plelfried Hartmann
schreibt über das in den letzten Jahren wieder viel behandelte Thema :

Leib, Seele, Geist in der antiken Philosophie. Die Art und Weise wie er aus
der stoischen Begriffswelt gewisse christliche Lehren, besonders johanneischer
und paulinischer Prägung, ableitet, entspricht nicht der ganzen Weite der
mit diesen Fragen zusammenhängenden Problematik. Dr. H. Maus versucht
sich noch einmal an dem bekannten Thema : Geschichtsphilosophie und
Soziologie ; während Oberreg. Rätin Dr. Hanna Meuter den Beitrag der
Soziologie zum Werk des geistigen Neubaus zu bestimmen trachtet. In
einem sehr interessanten Beitrag handelt Dr. Mutter-Armack über das
Werden unserer gegenwärtigen Kulturform. Dr. Charlotte von Reichenau
zeigt die wissenschaftliche Bedeutung des « homo extraordinatus » auf, ganz
besonders im Zusammenhang mit der Volkswirtschaftslehre. Dr. Max Graf
Solms behandelt ebenfalls ein bereits viel besprochenes Thema, nämlich die
Spannungen und Gegensätzlichkeiten, die im Einzelmenschen entstehen aus
seiner Zugehörigkeit zu den verschiedenen sozialen Gruppen wie Familie,
Nation, Beruf usw. Der Altmeister der Formalsoziologie, Alfred Vierkandt,
entwirft das neue Bild des Menschen und der menschlichen Gesellschaft
im Zusammenhang des neuen Weltbildes wie es sich in den letzten
Jahrzehnten in den Einzelwissenschaften und in der Philosophie herausgebildet



Besprechungen 221

hat. Zur Krise der Gesellschaft und der Wirtschaft in der Gegenwart, im
Anschlüsse an die Werke von Wilhelm Röpke, schreibt Werner Ziegenfuß.
Der Band endet mit einem sehr interessanten Beitrag über den Sinn- und
Begriffswandel des Ausdruckes « Sozial ».

Diese kurze Inhaltsangabe dürfte genügen, um zu beweisen, welches
Interesse der Band verdient. Dank der Sorgfalt und Kenntnis mit denen
die einzelnen Beiträge ausgearbeitet sind, gereicht die Festschrift dem
Gefeierten wirklich zur Ehre.

Rom, St. Anselmo. Leo Thiry O. S. B.

Maquet, Jacques J.: Sociologie de la Connaissance. Sa structure et ses

rapports avec la philosophie de la connaissance. Etude critique des systèmes
de Karl Mannheim et de Pitirim A. Sorokin. — Nauwelaerts, Louvain 1949.
360 p.

Man kennt die Behauptung des K. Marx, daß das Denken der Einzelnen
und Gruppen weitgehend bestimmt wird durch gesellschaftliche, vor allem
durch wirtschaftliche Bedingungen und Situationen.

Die in dieser Behauptung eingeschlossene Problematik ist seit über
einem halben Jahrhundert zum Gegenstand vieler Untersuchungen gemacht
worden und hat sich nach und nach zu einer eigenen soziologischen Disziplin,
der Wissenssoziologie, entwickelt. Wohl ist es wahr, daß die Wissenssoziologie
noch nicht in jenes Stadium eingetreten ist, in dem man den Umfang, den
Inhalt, die Struktur und die Methoden einer wissenschaftlichen Disziplin
genau zu umschreiben in der Lage ist. Doch glaubte M. mit Recht, daß die
Vorarbeiten weit genug gediehen sind, um den Versuch einer systematischen
Behandlung des gesamten einschlägigen Materials mit Erfolg vornehmen zu
können. Diesen Versuch gewagt zu haben, ist sein großes und bleibendes
Verdienst.

Wie die Soziologie im allgemeinen, so will natürlich auch die
Wissenssoziologie eine « positive » Wissenschaft sein und sich von jeder
philosophischen Erkenntnislehre unterscheiden. Doch bringt es der Gegenstand mit
sich, daß von allen soziologischen Disziplinen die Wissenssoziologie am
stärksten mit Philosophie geladen ist, und somit der Frage nach dem
Verhältnis der Wissenssoziologie zur Philosophie der Erkenntnis eine ganz
besondere Bedeutung zukommt. Diesen beiden Problemen : der Struktur der
Wissenssoziologie und ihrem Verhältnis zur Philosophie der Erkenntnis
widmet deshalb der Verf. vor allem seine Aufmerksamkeit.

Die Entwicklung der Wissenssoziologie hat sich in einer doppelten
Richtung vollzogen : einerseits das vom Materialismus (S. 329 zieht M.
bewußt den Ausdruck « Marxismus » vor) inspirierte System des 1947
verstorbenen Professors Karl Mannheim und andrerseits das vom Idealismus
ausgehende System von Prof. Pitirim A. Sorokin, Gründer des soziologischen
Institutes an der Havard Universität.

Wir können dem Verf. nur beipflichten, wenn er glaubt, methodisch
ließe es sich rechtfertigen, auf Grund einer vergleichenden Analyse der



222 Besprechungen

Systeme dieser beiden Autoren festzustellen, was es zur Zeit an
Übereinstimmungen, Zusammenhängen, Widersprüchen und Problemstellungen auf
dem Gebiete der Wissenssoziologie gibt ; und dann, dank der so gewonnenen
Einsichten, die Struktur eines Systems der Wissenssoziologie darzulegen und
deren Verhältnis zur Philosophie der Erkenntnis zu klären. Der Rahmen
einer kurzen Buchbesprechung erlaubt uns nicht, auf die genannten
Analysen näher einzugehen. Doch sei hervorgehoben, daß sie mit aller
wünschenswerten Kompetenz und unbedingter Sachlichkeit durchgeführt werden
und dem Verf. die Feststellung erlauben, daß diese beiden Systeme nicht
so sehr sich widersprechen und widerstreiten als viel mehr sich ergänzen
und vervollständigen.

Prof. F. S. C. Northrop von der Yale Universität hat M. zu seinem
Buche ein längeres tiefschürfendes Vorwort geschrieben. Zum Schlüsse dieses
Vorwortes stellt er als das wertvollste Ergebnis der ganzen Arbeit die
Einsicht fest, daß der Mensch in seiner Erkenntnis der Dinge viel mehr ist als
nur der Lautsprecher einer besonderen Klasse oder Kultur. Die Einheit der
menschlichen Natur existiert nicht weniger als die Vielheit der Klassen und
Kulturen. Es haben also unsere menschliche Erkenntnis und die durch sie
erfaßten und aufgestellten Normen einen ganz anderen Ursprung als Klasse
und Kultur.

Rom. Leo Thiry O. S. B.

Geschichte der Theologie

Landgraf, Artur Michael : Dogmengeschichte der Frühscholastik, I.Teil :

Die Gnadenlehre, 2 Bände ; II. Teil : Die Lehre von Christus, 2 Bände. —
F. Pustet, Regensburg 1952-54. 302, 312, 377, 391 S.

Angekündigt wurde : « Das Gesamtwerk umfaßt 6 Bände. Der erste
Teil bringt in 2 Bänden die Gnadenlehre mit allen wichtigen Problemen,
soweit sie in diesem Zeitraum (der Frühscholastik) behandelt wurden. Der
zweite Teil soll in 2 Bänden die bedeutendsten, damals ausreifenden Fragen
der Christologie behandeln, die Fragen bezüglich der hypostatischen Union,
der Sterbefähigkeit Christi, seiner Unsündlichkeit, des Kultus seiner menschlichen

Natur, der Mittlerschaft Christi und des Verdienstes Christi. Im
dritten Teil werden ebenfalls in 2 Bänden damals wichtige Probleme der
Sakramentenlehre, vor allem das Entstehen wichtiger Teile ihrer Terminologie,

die Tauflehre, die Lehre vom 'sacramentum in voto', die Reordina-
tion usw. dargestellt. »

Versprochen wurde anfangs 1952, beim Erscheinen des 1. Bandes : « Die
weiteren Bände folgen in Abständen von 6-8 Monaten, so daß das gesamte
Werk bis etwa 1955 vollständig vorliegt. » Das Versprechen wurde also bis
jetzt sowohl vom Verfasser als vom Verleger prompt eingehalten. Im Herbst
1953 lagen bereits 3 inhaltsreiche Bände vor, und im Sommer 1954 zwei
Drittel des gesamten Werkes.



Besprechungen 223

Die Vielfältigkeit des hier behandelten Stoffes läßt sich daran ermessen,
daß der I. Teil (Die Gnadenlehre) alle damals mit der Gnade aufs engste
verknüpften dogmatischen Gegenstände behandelt, z. B. die Lehre über die
heiligmachende Gnade und die Caritas, über die Caritas und den Heiligen
Geist, über den rechtfertigenden Glauben und die Werke, über die
Unverlierbarkeit, Vollkommenheit, Vermehrung und Verminderung der Caritas
usw. Desgleichen werden im II. Teil die vielen christologischen Fragen,
so wie sie von den Frühscholastikern gestellt und gelöst wurden, genetisch
erörtert.

Für jedes Problem wird die Entwicklung der Fragestellung und der
Lösung während den drei frühscholastischen Jahrhunderten kurz und deutlich

skizziert, und zwar anhand der vielfach noch ungedruckten, erst in den
letzten 60 Jahren aufgefundenen Werke. Die Stärke Landgrafs liegt in der
Auswahl von kurzen, ab und zu sogar längeren einschlägigen Zitaten. Weitere

Forschung wird ermöglicht durch genaue Verweise auf die benutzten
Handschriften und Textpublikationen. Einige Stichproben haben uns
gestattet festzustellen, daß an der betreffenden Stelle in den Hss. nichts
wesentliches ausgelassen wurde. Ist das Zitat nicht wörtlich, dann kommt
an der erwähnten Stelle meistens ein schwer zu entzifferndes Wort vor,
aber der Gedanke wird bei Landgraf treu wiedergegeben. Die ungedruckten
Texte, die er benutzt, bedürfen meistens keiner ergänzenden oder berichtigenden

Darstellung mehr. Die sigelartigen Verweise auf die gedruckten
Werke sind ab und zu ungewohnt. So wird z. B. mit SSL fortlaufend auf
Migne's Patrologia Latina verwiesen. Schon in den früheren Publikationen
Landgrafs war das so. Das Sigel wird aber nirgendwo erklärt. Man kann
seinen Sinn erraten, indem man die Verweise nachprüft.

Es versteht sich von selbst, daß hier nicht alle von den Frühscholastikern
behandelten Probleme erörtert werden, so daß der weiteren Forschung nichts
mehr übrigbliebe. Im Gegenteil, das eingehendere Studium und vor allem
auch die Edition der einzelnen Autoren bleiben Desiderata, deren Verwirklichung

gerade durch Landgrafs bahnbrechende Arbeit erleichtert werden.
Von großem Nutzen, ja unentbehrlich ist dieses Werk aber auch für

das Studium der Hochscholastiker. Kein Thomasforscher darf es unbeachtet
lassen ; es sollte sein VacLe mecum sein und zur Problemstellung manchen
Artikels der Summa theologiae oder des Sentenzenkommentars zu Rate
gezogen werden, damit der Sinn der quaestio überhaupt verständlich werde.
Denn es soll der Titel des Werkes niemand irreführen. Es handelt sich
im Grunde genommen um drei Jahrhunderte Theologiegeschichte,
vielmehr als um eine Dogmengeschichte. Diese Betitelung können wir nur
bedauern. Sed non sit lis de verbo Wir haben die Sache selbst, das verdienstvolle

Arbeitsinstrument des gelehrten Bamberger Weihbischofs aufs wärmste
empfehlen wollen. Ob das überhaupt notwendig war Mit Dom O. Lottin
möchten wir es bezweifeln

Freiburg (Schw.). G. G. Meersseman O. P.



224 Besprechungen

Deman, Thomas, 0. P. : Aux origines de la théologie morale. (Conférence
Albert-le-Grand, 1951.) — Institut d'Etudes médiévales, Montréal; Vrin,
Paris 1951. 115 p.

Mit der ihm eigenen Gründlichkeit und Sachlichkeit versucht sich P. D.
in diesem Vortrag auf dem zwar fruchtbaren aber noch wenig bearbeiteten
Gebiet einer Geschichte der Moraltheologie.

Die ersten christlichen Jahrhunderte sind ganz beherrscht von den
großen Gestalten des hl. Ambrosius, des hl. Augustinus und des hl. Gregor.
Mit feiner Ironie weist der Verf. darauf hin, wie Cicero von Ambrosius
erst gründlich ausgeplündert und dann als heidnischer Philosoph mit
Verachtung beiseite geschoben wird. Die Scholastik des 12. und 13.
Jahrhunderts ist Gegenstand wertvoller Untersuchungen, die ein reiches Material
aufzeigen, das einer weiterausholenden Analyse würdig wäre. Allerdings hat
erst der hl. Thomas, im zweiten Teil seiner theologischen Summe, das Wissen
vom Handeln des Menschen als systematischen Teil ins Ganze der
theologischen Wissenschaft eingebaut. « Avec la IIa Pars de la Somme
théologique, le terme est atteint vers lequel se dirigeait l'histoire. La théologie
morale est constituée désormais comme une partie distincte de la science

théologique » (p. 110). Es versteht sich von selbst, daß in diesem Satz der
Ausdruck « science » in einem ganz speziellen Sinne genommen wird ; denn
wir können kaum annehmen, daß der Verf. das ganze vorthomistische
Arbeiten — denken wir z. B. an die Ausführungen des hl. Augustinus über
die Erbsünde, die Gnade und andere moraltheologische Fragen — des
wissenschaftlichen Charakters entkleiden möchte. Zum Schlüsse weist der Verf.
noch einmal mit Nachdruck darauf hin, daß die Theologie eine Wissenschaft

ist und man somit keineswegs, durch Abgrenzung verschiedener
Gebiete innerhalb der heiligen Gottesgelehrsamkeit, dieselbe zu einem
Sammelbegriff für in sich unabhängige Disziplinen machen will.

Der Leser wird P. D. dankbar sein, daß er ihn in seiner wenngleich
kurzen Schrift weit über das hinausführt, was für gewöhnlich in den
geschichtlichen Abrissen, die sich in den Einleitungen der Handbücher für
Moraltheologie befinden, geboten wird.

Rom, S. Anselmo. Leo Thiry O. S. B.

Erni, Raymund : Die Theologische Summe des Thomas von Aquin in
ihrem Grundbau. 3 Bde. — Räber, Luzern 1948-49. 206, 216, 173 S.

A. Portmanns « System der theologischen Summe des hl. Thomas v. A. »

liegt nach einer Pause von 45 Jahren neu auf. Man fragt sich, ob diese

Unterbrechung so lange dauern mußte Denn der Wert dieses Buches
ist Wert von der Summe des Aquinaten und diese war in dem vergangenen
Zeitraum hoch bewertet. Dennoch dürfte die Neuauflage durch die zeitliche
Distanz eher gewinnen, da zu den vielen, die wie ehedem eine systematische

Einsicht in die Summa als Zugang zu dieser brauchen, heute, da das



Besprechungen 225

Thomasstudium verbreiteter ist, jene vielen kommen, die eine verläßliche
Übersicht zur Hand haben wollen, nachdem sie im Studium die Summa in
extenso kennengelernt, einen Auszug also, oder besser gesagt, den Auszug
aus dem Hauptwerk des hl. Thomas.

Vergegenwärtigen wir uns, was Portmann erstmalig unternommen
hatte : er hat den durch Thomas in der conclusio bzw. responsio gegebenen
Hauptinhalt jedes einzelnen Summaartikels ins Deutsche übertragen und
in Kapitel gefaßt. Wir haben also Thomastext vor uns. Dies kommt im
geänderten Buchtitel der Neuauflage klarer zum Ausdruck. Damit ist
aber auch gesagt, daß hier nicht mehr rezensiert werden braucht als « das

Übrige ». Dieses Übrige ist in erster Linie die Ubersetzung. Erni hat
sie vielerorts neu geprägt und, da er sich die Aufgabe gestellt hat, sie

möglichst verständlich zu machen (S. 6), wurde sie in manchem —
notgedrungen — eher weniger präzis, als die Portmanns. Zum Teil wird die
Ubersetzung der deutschen Thomasausgabe abgedruckt und wahrscheinlich

hätte man sie durchgehends zum deutschen « Einheitstext » erhoben,
wären nicht so viele Bände derselben noch ausständig.

Leichter als die Uneinheitlichkeit im Übersetzungstext hätten Unein-
heitlichkeiten in der Orthographie (Skotus, Viktoriner, Lektor etc. einmal
mit « k », dann wieder mit « c » geschrieben) durch straffere Redigierung
vermieden werden können. Druckfehler gibt es auch. Ebenso ist es

unverständlich, warum die Literatur nicht an einer Stelle geboten wird.
Das Verzeichnis der abgekürzt zitierten Literatur steht nach der
Einleitung (S. 28), dann folgt eine kurze Abhandlung über die philosophischen
Prinzipien und nach dieser das große Literaturverzeichnis (zum Zwecke
einer ersten Orientierung S. 29-49). Schließlich sind noch ganze neun
Nummern Quellen und Literatur zum l.Bd. zwischen Inhaltsverzeichnis
und Register hineingeklemmt (S. 201).

Uber das große Literaturverzeichnis kann man geteilter Meinung sein.
Jedenfalls sind dort die Angaben zur II. Pars — auch relativ — viel
reicher und gegliederter, als jene zur I. und III. Z. B. ist zur Engellehre
gar nichts vermerkt, schwach vertreten ist auch die Mariologie,
Grabmanns grundlegende Orientierung « Die Lehre des hl. Thomas v. A. über
die Kirche als Gotteswerk » fehlt, usw.

Eine weitere Arbeit der Herausgeber bestand darin, das Lehrgut des
hl. Thomas in Beziehung zu setzen mit den neueren Entscheidungen des

kirchlichen Lehramtes und des CIC. (siehe besonders Bd. 3). Gut gelungen
ist die Anmerkung über das Dogma von der Unbefleckten Empfängnis
(III, 33), weniger befriedigend z. B. und nur die normalen Verhältnisse
ins Auge fassend, die Anmerkung 40 über die Notehe (III, 116).

Besonders vermerkt sei die dem ganzen Werke vorangestellte wirklich
sachliche und klare Einleitung, die über die Entwicklung der Theologie
bis Thomas, und über das System, den Aufbau und die Quellen der
Summa handelt. Sie stammt aus der Feder von O. Spieß O. P.

Rom. A. Scherzer O. P.

16



226 Besprechungen

Hocédez, Edgar, S. J. : Histoire de la théologie au XXe siècle. T. II :

Epanouissement de la théologie, 1831-1870. (Museum Lessianum, section
théol., n° 44.) — L'édition universelle, Bruxelles ; Desclée De Brouwer,
Paris 1952. 418 p.

Le IIe tome de l'histoire de la théologie au XIXe siècle du P. Hocédez

paraît après la mort de son auteur ; mais il achève l'ouvrage en trois tomes

que celui-ci avait conçu et commencé à publier depuis 1947. Les circonstances

ont voulu que la publication commençât par le IIIe tome, puis
continuât par le Ier. Ce dernier volume nous apporte donc le centre de

l'ouvrage. L'auteur caractérise la période qu'il touche dans ce tome par
le mot d'épanouissement. C'est un peu trop dire. Après la période de
désolation qui ouvre le siècle, sauf en Allemagne, la théologie commence à

retrouver péniblement sa voie entre 1830 et 1870, tandis que l'Eglise
retrouve sa liberté sur la plus grande partie du territoire catholique. Mais
comme ce chemin est long et encombré d'obstacles Il suffit de relever
les problèmes et les erreurs qui font l'objet du livre Ier de ce tome :

problèmes des rapports entre raison et foi, des sources de la vérité religieuse,
de la position de l'Eglise vis-à-vis du monde et des idées modernes : ce sont
les bases mêmes du travail théologique qui sont encore en cause. Il est vrai
qu'on commence à y voir assez clair pour que les définitions du concile
du Vatican — auxquelles est consacré le IIIe livre de ce tome — puissent
intervenir au terme de la période. Mais on n'a pas encore recommencé de
construire sur ces bases à peine assurées. Le seul progrès qu'on relève en
France, par exemple, porte sur l'apologétique, cette technique qui s'efforce
à boucher les voies d'eau du moment faute de pouvoir envisager des
constructions indépendantes et durables. Les disciplines fondamentales de

l'Ecriture Sainte, de l'histoire de l'Eglise, de la patrologie, sont dans un
grand état de faiblesse. Le thomisme est en train de s'affirmer de nouveau
en face de l'ontologisme de Rosmini, mais en Italie seulement. L'Allemagne

seule a quelque maturité. Ce sont de bonnes bases cependant. Le
présent tome en décrit la mise en place progressive d'une manière précise et
vivante, en signalant les écoles, les institutions, comme l'Université de

Louvain, le Collège Romain ou la Minerve, les périodiques. Il doit encore
se limiter — c'est l'objet du livre second — à étudier théologiens et
doctrines pays par pays, les relations étant trop peu marquées entre les divers
centres intellectuels du catholicisme : on aurait pu, semble-t-il, souligner
davantage ce qu'il en existe néanmoins dès l'époque. On appréciera la
vivacité du récit, l'effort de synthèse, les données biographiques et
bibliographiques qui terminent chaque chapitre. Avec ses trois tomes, l'Histoire
de la théologie au XIXe siècle n'apporte pas seulement de bons matériaux
pour les érudits : elle fournit un tableau attrayant de la difficile remontée
de l'intelligence catholique à partir des ruines de la fin du XVIIIe siècle.

Fribourg. M. H. Vicaire O. P.


	Besprechungen

