Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)
Heft: 2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Recht und Gesellschaft

Voggensperger, René : Der Begriff des « Jus naturale» im rémischen
Recht. (Basler Studien zur Rechtswissenschaft, hrsg. v. E. Ruck, A. Simo-
nius, O. A, Germann, H. Lewald, M. Gerwig, Heft 32.) — Helbing u.
Lichtenhahn, Basel 1952. 142 S.

Die heute wieder modern gewordene Riickorientierung am Naturrecht
muB natiirlich auch das Interesse der Rechtshistoriker erwecken. Ihre Er-
gebnisse sind dabei nicht nur von rein geschichtlicher Bedeutung, sondern
gehen ebenso den Rechtsphilosophen an, insofern dieser gerade aus der
Geschichte lernen kann, welche Naturrechtsauffassung praktisch hieb- und
stichfest ist. Und was der Verfasser unserer vorliegenden Schrift zu Tage
fordert, wird manchem Idealisten in der Naturrechtsauffassung zu denken
geben. Denn Voggensperger stellt fest, dal3 bereits im rémischen Recht das
Naturrecht auf der ratio recta aufbaut, die in konkreter Wirdigung der
gegebenen gesellschaftlichen Situation aus unverdnderlichen Rechtsnormen
das bestehende Rechtssystem und die positiven Rechtsinstitutionen wiirdigt
und mift. Damit erhdlt der erkenntnistheoretische Optimismus des grie-
chischen Denkens eine neue historische Bestidtigung.

F. Schulz (Roman legal science, Oxford 1947) vertrat die Ansicht, die
naturrechtlichen Anwendungen seien von den rémischen Juristen vollig unbe-
wuBt und ohne Uberlegung ins Praktische {ibersetzt worden, sie seien daher
eine rechtlich unerhebliche Berufskonstruktion, wertlose Formulierungen,
die mit dem Recht weiter nichts zu tun haben. Im gleichen Sinne auch
E. Levy (Natural law in Roman thougth, Studia et Documenta historiae
et iuris, Bd. 15, 1949) und C. Maschi (La concezione naturalistica del diritto
e degli instituti giuridici romani, Mailand 1937). Maschi scheint die Bedeu-
tung von « naturalis » in allen Fillen, in denen der Begriff mit Substantiven
wie « obligatio, possessio, cognatio » verbunden wird, mit dem fast positi-
vistisch aufgefaBten Moment der reinen Tatsdchlichkeit zu identifizieren.

Voggensperger mochte nun dem Begriff « naturalis » wiederum den Sinn
geben, der ihm zukommt im Zusammenhang mit dem griechischen Denken,
niamlich des aus der natiirlichen Vernunft Erschlossenen. Wir haben also
hier gerade das, was spiater Thomas darin ausgedriickt sah. Nach der An-



Besprechungen 219

sicht unseres Autors sind also die Naturrechtslehre und die prinzipiellen
Erorterungen im rémischen Recht nichts AuBerliches, Undurchdachtes, keine
wertlosen Fremdgebilde, sondern typisch rechtliche Vorstellungen. Voggen-
sperger verweist dabei besonders auf den paulinischen Gesichtspunkt des
« semper aequum et bonum » als eines wirklich rechtlichen Elementes des
ius naturale. Interessant sind dabei die Bemerkungen, die V., bzgl. des
Begriffes des ius gentium macht. « Das ius gentium war lingst nicht mehr
nur das Peregrinenrecht der spatrepublikanischen Epoche, sondern erschien
den Juristen als ius aequum, als gemeines Menschenrecht, durch gemein-
menschliches Billigkeitsgefiihl allen Volkern eigentiimlich, im gewissen Sinne
ein kraft seiner Selbstverstindlichkeit iiberall geltendes Naturrecht » (88).
So sieht V. im ius gentium jenen Teil des romischen Privatrechtes, der schon
den Klassikern als eine Art ratio scripta erschien. V. wendet sich dabei auch
gegen die Auslegung mancher Scholastiker wie Schilling (Naturrecht und
Staat nach der Lehre der alten Kirche, S.37) und Manser (Naturrecht,
S.100, nicht 101, wie V. schreibt), wonach das ius naturale die absolut
geltenden und ohne weiteres einleuchtenden Rechtsprinzipien umfaBt, wiih-
rend das ius gentium jene Rechtssitze umspannt, die sich unter den
gegenwirtigen Umstdnden und infolge der menschlichen Bediirfnisse, also
durch Anwendung der Prinzipien auf iiberall bestehende Verhiltnisse und
somit durch SchluBfolgerung notwendig und allgemein ergeben. V. erklirt
dagegen mit Bezug auf die Gaianische Definition, daBl das ius gentium,
sofern es die naturalis ratio zur Grundlage habe, dem ius naturale dqui-
valent sei (106). Das ist nun iibrigens auch die eigentliche Auffassung des
hl. Thomas von Aquin. Die sduberliche Abtrennung des ius naturale als
dem allgemeinen Normensystem vom ius gentium als dem von jenen allge-
meinen, immer giiltigen Normen abgeleiteten Recht ist ndmlich bei Thomas
gar nicht durchzufiithren. Bei Thomas ist das ius gentium ein Naturrecht,
allerdings eben ein Ausschnitt aus dem Naturrecht : Naturrecht umfaBt den
ganzen Raum der recta ratio, die aus allgemeinen Rechtsnormen auf die
“konkrete Situation schlieBt, wihrend das ius gentium den erschlossenen Teil
im besonderen bezeichnen mdochte, ohne aber dem Begriff des Naturrechts
diesen Teil zu rauben (vgl. Kommentar zu Bd. 18 der Deutschen Thomas-
ausgabe). Wir hitten also bei Thomas just das, was V. im romischen Recht
zu finden glaubte. Anderseits ist sich V. auch bewuBt, daB der Begriff des
ius gentium im rémischen Recht doch nicht so einférmig ist.

Zum ganzen ist zu sagen : es ist ein wirkliches Verdienst unseres Autors,
daB er den « bon sens », den die réomischen Juristen im Naturrecht verwirk-
licht sahen, nicht einfach nur als ein allgemeines auBerjuristisches Wert-
bewuBtsein darstellt, sondern als die ratio recta, die in rechtslogischem
ProzeB aus der Natur der Sachlage auf ein aequum schlieBt, sodaB das ius
naturale auch nicht irgendein positivistisches Element reiner Tatsdchlichkeit
bedeuten kann. V. beweist tiichtige philosophische Begabung, da er dieses
implicitum der Geschichte des romischen Rechts in genuiner Weise ent-
sprechend der ideellen Verwurzelung des romischen Denkens im Griechentum
expliziert hat. V. hat aber selbst feststellen miissen, daB eine absolute
Systematisierung des Begriffes ius naturale im rémischen Recht nicht még-



220 Besprechungen

lich ist, daBl darum da und dort immer noch Liicken offen sind, die den
Theorien von Schulz und Maschi (und bzgl. des Begriffes des ius gentium
der Erklirung von Sohm) Raum gewihren, wenn auch nicht in dem Um-
fang, wie dies von den betreffenden Autoren behauptet wird.

Fribourg. A, B, Urz @, P.

Studien zur Soziologie. Festgabe fiir LEoroLD voN WIESE aus Anlafl
der Vollendung seines 70. Lebensjahres. Dargeboten von Schiilern, Kollegen
und Freunden. Herausgegeben von L. H. Ap. GECkK, JURGEN v. KEMPSKI,
HANNA MEUTER. I. Band. — Internationaler Universum-Verlag, Mainz 1948.
192 8.

An die Festgaben bei Gelegenheit des vollendeten 70. Lebensjahres sind
wir ja bereits reichlich gewohnt. Selten war eine besser verdient wie die
hier zu besprechende. Wer daran zweifeln sollte, brauchte sich bloB das
nahezu 200 Nummern umfassende Verzeichnis der Veréffentlichungen von
Wieses anzusehen, das an den Anfang dieses ersten Bandes der Festgabe
gestellt ist, um sich von der unermiidlichen und fruchtbaren wissenschaft-
lichen Tatigkeit des gefeierten Professors zu iiberzeugen. Dieser Biblio-
graphie des Jubilars folgt eine kurze Skizze iiber dessen Persoénlichkeit und
Lebenswerk aus der Feder seines Freundes, Universititsprofessor Christian
Eckert. Die Festschrift enthilt dreizehn Beitrige von berufenen Autoren
und Fachwissenschaftlern.

Der erste Beitrag, von Dr. Ad. Geck, untersucht in den Werken der
neueren Soziologie den soziologischen Grundbegriff der Distanz, der auch
in der Soziologie von Wieses eine gro3e Rolle spielt. Dr. Helfried Hartmann
schreibt iiber das in den letzten Jahren wieder viel behandelte Thema :
Leib, Seele, Geist in der antiken Philosophie. Die Art und Weise wie er aus
der stoischen Begriffswelt gewisse christliche Lehren, besonders johanneischer
und paulinischer Priagung, ableitet, entspricht nicht der ganzen Weite der
mit diesen Fragen zusammenhingenden Problematik. Dr. H. Maus versucht
sich noch einmal an dem bekannten Thema : Geschichtsphilosophie und
Soziologie ; wihrend Oberreg. Ritin Dr. Hanna Meuter den Beitrag der
Soziologie zum Werk des geistigen Neubaus zu bestimmen trachtet. In
einem sehr interessanten Beitrag handelt Dr. Mutter-Armack iiber das
Werden unserer gegenwirtigen Kulturform. Dr. Charlotte von Reichenau
zeigt die wissenschaftliche Bedeutung des « homo extraordinatus » auf, ganz
besonders im Zusammenhang mit der Volkswirtschaftslehre. Dr. Max Graf
Solms behandelt ebenfalls ein bereits viel besprochenes Thema, ndmlich die
Spannungen und Gegensiatzlichkeiten, die im Einzelmenschen entstehen aus
seiner Zugehorigkeit zu den verschiedenen sozialen Gruppen wie Familie,
Nation, Beruf usw. Der Altmeister der Formalsoziologie, Alfred Vierkandt,
entwirft das neue Bild des Menschen und der menschlichen Gesellschaft
im Zusammenhang des neuen Weltbildes wie es sich in den letzten Jahr-
zehnten in den Einzelwissenschaften und in der Philosophie herausgebildet



Besprechungen 221

hat. Zur Krise der Gesellschaft und. der Wirtschaft in der Gegenwart, im
Anschlusse an die Werke von Wilhelm Ropke, schreibt Werner ZiegenfuB3.
Der Band endet mit einem sehr interessanten Beitrag iiber den Sinn- und
Begriffswandel des Ausdruckes « Sozial ».

Diese kurze Inhaltsangabe diirfte geniigen, um zu beweisen, welches
Interesse der Band verdient. Dank der Sorgfalt und Kenntnis mit denen
die einzelnen Beitrige ausgearbeitet sind, gereicht die Festschrift dem Ge-
feierten wirklich zur Ehre. '

Rom, St. Anselmo. Leo TuIrY O. S. B.

Magquet, Jacques J.: Sociologie de la Connaissance. Sa structure et ses
rapports avec la philosophie de la connaissance. Etude critique des systémes
de Karl Mannheim et de Pitirim A. Sorokin. — Nauwelaerts, Louvain 1949.
360 p.

Man kennt die Behauptung des K. Marx, dafl das Denken der Einzelnen
und Gruppen weitgehend bestimmt wird durch gesellschaftliche, vor allem
durch wirtschaftliche Bedingungen und Situationen.

Die in dieser Behauptung eingeschlossene Problematik ist seit iiber
einem halben Jahrhundert zum Gegenstand vieler Untersuchungen gemacht
worden und hat sich nach und nach zu einer eigenen soziologischen Disziplin,
der Wissenssoziologie, entwickelt. Wohl ist es wahr, daB die Wissenssoziologie
noch nicht in jenes Stadium eingetreten ist, in dem man den Umfang, den
Inhalt, die Struktur und die Methoden einer wissenschaftlichen Disziplin
genau zu umschreiben in der Lage ist. Doch glaubte M. mit Recht, daB die
Vorarbeiten weit genug gediehen sind, um den Versuch einer systematischen
Behandlung des gesamten einschldgigen Materials mit Erfolg vornehmen zu
konnen. Diesen Versuch gewagt zu haben, ist sein groBes und bleibendes
Verdienst.

Wie die Soziologie im allgemeinen, so will natiirlich auch die Wissens-
soziologie eine « positive » Wissenschaft sein und sich von jeder philoso-
phischen Erkenntnislehre unterscheiden. Doch bringt es der Gegenstand mit
sich, daB von allen soziologischen Disziplinen die Wissenssoziologie am
stirksten mit Philosophie geladen ist, und somit der Frage nach dem Ver-
hédltnis der Wissenssoziologie zur Philosophie der Erkenntnis eine ganz
besondere Bedeutung zukommt. Diesen beiden Problemen : der Struktur der
Wissenssoziologie und ihrem Verhiltnis zur Philosophie der Erkenntnis
widmet deshalb der Verf. vor allem seine Aufmerksamkeit.

Die Entwicklung der Wissenssoziologie hat sich in einer doppelten
Richtung vollzogen : einerseits das vom Materialismus (S. 329 zieht M. be-
wuBt den Ausdruck « Marxismus» vor) inspirierte System des 1947 ver-
storbenen Professors Karl Mannheim und andrerseits das vom Idealismus
ausgehende System von Prof. Pitirim A. Sorokin, Griinder des soziologischen
Institutes an der Havard Universitit.

Wir kénnen dem Verf. nur beipflichten, wenn er glaubt, methodisch
lieBe es sich rechtfertigen, auf Grund einer vergleichenden Analyse der



222 Besprechungen

Systeme dieser beiden Autoren festzustellen, was es zur Zeit an Uberein-
stimmungen, Zusammenhdngen, Widerspriichen und Problemstellungen auf
dem Gebiete der Wissenssoziologie gibt ; und dann, dank der so gewonnenen
Einsichten, die Struktur eines Systems der Wissenssoziologie darzulegen und
deren Verhdltnis zur Philosophie der Erkenntnis zu kliren. Der Rahmen
einer kurzen Buchbesprechung erlaubt uns nicht, auf die genannten Ana-
lysen ndher einzugehen. Doch sei hervorgehoben, daB sie mit aller wiin-
schenswerten Kompetenz und unbedingter Sachlichkeit durchgefithrt werden
und dem Verf. die Feststellung erlauben, daB3 diese beiden Systeme nicht
so sehr sich widersprechen und widerstreiten als viel mehr sich erginzen
und vervollstindigen.

Prof. F. S. C. Northrop von der Yale Universitdt hat M. zu seinem
Buche ein lingeres tiefschiirfendes Vorwort geschrieben. Zum Schlusse dieses
Vorwortes stellt er als das wertvollste Ergebnis der ganzen Arbeit die Ein-
sicht fest, dafl der Mensch in seiner Erkenntnis der Dinge viel mehr ist als
nur der Lautsprecher einer besonderen Klasse oder Kultur. Die Einheit der
menschlichen Natur existiert nicht weniger als die Vielheit der Klassen und
Kulturen. Es haben also unsere menschliche Erkenntnis und die durch sie
erfaBten und aufgestellten Normen einen ganz anderen Ursprung als Klasse
und Kultur. ‘

Rom. Leo THiry O. S. B.

Geschichte der Theologie

Landgraf, Artur Michael : Dogmengeschichte der Friihscholastik, I. Teil :
Die Gnadenlehre, 2 Binde ; II. Teil : Die Lehre von Christus, 2 Binde., —
F. Pustet, Regensburg 1952-54. 302, 312, 377, 391 S.

Angekiindigt wurde : « Das Gesamtwerk umfafit 6 Bdnde. Der erste
Teil bringt in 2 Bidnden die Gnadenlehre mit allen wichtigen Problemen,
soweit sie in diesem Zeitraum (der Friihscholastik) behandelt wurden. Der
zweite Teil soll in 2 Binden die bedeutendsten, damals ausreifenden Fragen
der Christologie behandeln, die Fragen beziiglich der hypostatischen Union,
der Sterbefahigkeit Christi, seiner Unsiindlichkeit, des Kultus seiner mensch-
lichen Natur, der Mittlerschaft Christi und des Verdienstes Christi. Im
dritten Teil werden ebenfalls in 2 Binden damals wichtige Probleme der
Sakramentenlehre, vor allem das Entstehen wichtiger Teile ihrer Termino-
logie, die Tauflehre, die Lehre vom ‘sacramentum in voto’, die Reordina-
tion usw. dargestellt. »

Versprochen wurde anfangs 1952, beim Erscheinen des 1. Bandes : « Die
weiteren Binde folgen in Abstinden von 6 - 8 Monaten, so da das gesamte
Werk bis etwa 1955 vollstindig vorliegt. » Das Versprechen wurde also bis
jetzt sowohl vom Verfasser als vom Verleger prompt eingehalten. Im Herbst
1953 lagen bereits 3 inhaltsreiche Binde vor, und im Sommer 1954 zwei
Drittel des gesamten Werkes.



Besprechungen 223

Die Vielfiltigkeit des hier behandelten Stoffes 148t sich daran ermessen,
daB der I. Teil (Die Gnadenlehre) alle damals mit der Gnade aufs engste
verkniipften dogmatischen Gegenstinde behandelt, z. B, die Lehre iiber die
heiligmachende Gnade und die Caritas, iiber die Caritas und den Heiligen
Geist, iiber den rechtfertigenden Glauben und die Werke, iiber die Unver-
lierbarkeit, Vollkommenheit, Vermehrung und Verminderung der Caritas
usw. Desgleichen werden im II. Teil die vielen christologischen Fragen,
so wie sie von den Friihscholastikern gestellt und gelést wurden, genetisch
erortert.

Fiir jedes Problem wird die Entwicklung der Fragestellung und der
Losung wihrend den drei frithscholastischen Jahrhunderten kurz und deut-
lich skizziert, und zwar anhand der vielfach noch ungedruckten, erst in den
letzten 60 Jahren aufgefundenen Werke. Die Stirke Landgrafs liegt in der
Auswahl von kurzen, ab und zu sogar lingeren einschligigen Zitaten. Wei-
tere Forschung wird erméglicht durch genaue Verweise auf die benutzten
Handschriften und Textpublikationen. Einige Stichproben haben uns ge-
stattet festzustellen, dal an der betreffenden Stelle in den Hss. nichts
wesentliches ausgelassen wurde, Ist das Zitat nicht wértlich, dann kommt
an der erwidhnten Stelle meistens ein schwer zu entzifferndes Wort vor,
aber der Gedanke wird bei Landgraf treu wiedergegeben. Die ungedruckten
Texte, die er benutzt, bediirfen meistens keiner erganzenden oder berichti-
genden Darstellung mehr. Die sigelartigen Verweise auf die gedruckten
Werke sind ab und zu ungewohnt. So wird z. B. mit SSL fortlaufend auf
Migne’s Patrologia Latina verwiesen. Schon in den fritheren Publikationen
Landgrafs war das so. Das Sigel wird aber nirgendwo erklirt. Man kann
seinen Sinn erraten, indem man die Verweise nachpriift.

Es versteht sich von selbst, daB hier nicht alle von den Friihscholastikern
behandelten Probleme erdrtert werden, so daf der weiteren Forschung nichts
mehr iibrigbliebe. Im Gegenteil, das eingehendere Studium und vor allem
auch die Edition der einzelnen Autoren bleiben Desiderata, deren Verwirk-
lichung gerade durch Landgrafs bahnbrechende Arbeit erleichtert werden.

Von groBem Nutzen, ja unentbehrlich ist dieses Werk aber auch fiir
das Studium der Hochscholastiker. Kein Thomasforscher darf es unbeachtet
lassen ; es sollte sein Vade mecum sein und zur Problemstellung manchen
Artikels der Summa theologiae oder des Sentenzenkommentars zu Rate
gezogen werden, damit der Sinn der guaestio iiberhaupt verstindlich werde.
Denn es soll der Titel des Werkes niemand irrefiihren. Es handelt sich
im Grunde genommen um drei Jahrhunderte Theologiegeschichte, viel-
mehr als um eine Dogmengeschichte. Diese Betitelung kénnen wir nur be-
dauern. Sed non sit lis de verbo! Wir haben die Sache selbst, das verdienst-
volle Arbeitsinstrument des gelehrten Bamberger Weihbischofs aufs wirmste
empfehlen wollen. Ob das iiberhaupt notwendig war ? Mit Dom O. Lottin
mdochten wir es bezweifeln !

Freiburg (Schw.). G. G. MEERSSEMAN O, P.



224 Besprechungen

Deman, Thomas, O. P. : Aux origines de la théologie morale. (Conférence
Albert-le-Grand, 1951.) — Institut d’Etudes médiévales, Montréal ; Vrin,

Paris 1951. 115 p.

Mit der ihm eigenen Griindlichkeit und Sachlichkeit versucht sich P. D.
in diesem Vortrag auf dem zwar fruchtbaren aber noch wenig bearbeiteten
Gebiet einer Geschichte der Moraltheologie.

Die ersten christlichen Jahrhunderte sind ganz beherrscht von den
groBen Gestalten des hl. Ambrosius, des hl. Augustinus und des hl. Gregor.
Mit feiner Ironie weist der Verf. darauf hin, wie Cicero von Ambrosius
erst griindlich ausgeplindert und dann als heidnischer Philosoph mit Ver-
achtung beiseite geschoben wird. Die Scholastik des 12, und 13. Jahr-
hunderts ist Gegenstand wertvoller Untersuchungen, die ein reiches Material
aufzeigen, das einer weiterausholenden Analyse wiirdig wire. Allerdings hat
erst der hl. Thomas, im zweiten Teil seiner theologischen Summe, das Wissen
vom Handeln des Menschen als systematischen Teil ins Ganze der theo-
logischen Wissenschaft eingebaut. « Avec la IIa Pars de la Somme théo-
logique, le terme est atteint vers lequel se dirigeait 1'histoire. La théologie
morale est constituée désormais comme une partie distincte de la science
théologique » (p. 110). Es versteht sich von selbst, daB in diesem Satz der
Ausdruck « science » in einem ganz speziellen Sinne genommen wird ; denn
wir konnen kaum annehmen, daB der Verf. das ganze vorthomistische
Arbeiten — denken wir z. B. an die Ausfithrungen des hl. Augustinus iiber
die Erbsiinde, die Gnade und andere moraltheologische Fragen — des wissen-
schaftlichen Charakters entkleiden méchte. Zum Schlusse weist der Verf.
noch einmal mit Nachdruck darauf hin, daB die Theologie eine Wissen-
schaft ist und man somit keineswegs, durch Abgrenzung verschiedener
Gebiete innerhalb der heiligen Gottesgelehrsamkeit, dieselbe zu einem
Sammelbegriff fiir in sich unabhéngige Disziplinen machen will.

Der Leser wird P. D. dankbar sein, daB er ihn in seiner wenngleich
kurzen Schrift weit tber das hinausfithrt, was fiir gewohnlich in den
geschichtlichen Abrissen, die sich in den Einleitungen der Handbiicher fiir
Moraltheologie befinden, geboten wird.

Rom, S. Anselmo. Leo Tuiry O. S. B.

Erni, Raymund : Die Theologische Summe des Thomas von Aquin in
ihrem Grundbau. 3 Bde. — Riber, Luzern 1948-49. 206, 216, 173 S.

A. Portmanns « System der theologischen Summe des hl. Thomasv. A. »
liegt nach einer Pause von 45 Jahren neu auf. Man fragt sich, ob diese
Unterbrechung so lange dauern mufte! Denn der Wert dieses Buches
ist Wert von der Summe des Aquinaten und diese war in dem vergangenen
Zeitraum hoch bewertet. Dennoch diirfte die Neuauflage durch die zeitliche
Distanz eher gewinnen, da zu den vielen, die wie ehedem eine systema-
tische Einsicht in die Summa als Zugang zu dieser brauchen, heute, da das



Besprechungen 225

Thomasstudium verbreiteter ist, jene vielen kommen, die eine verliBliche
Ubersicht zur Hand haben wollen, nachdem sie im Studium die Summa in
extenso kennengelernt, einen Auszug also, oder besser gesagt, den Auszug

aus dem Hauptwerk des hl. Thomas. ;
Vergegenwirtigen wir uns, was Portmann erstmalig unternommen

hatte : er hat den durch Thomas in der conclusio bzw. responsio gegebenen
Hauptinhalt jedes einzelnen Summaartikels ins Deutsche iibertragen und
in Kapitel gefat. Wir haben also Thomastext vor uns. Dies kommt im
geanderten Buchtitel der Neuauflage klarer zum Ausdruck. Damit ist
aber auch gesagt, daB hier nicht mehr rezensiert werden braucht als « das
Ubrige ». Dieses Ubrige ist in erster Linie die Ubersetzung. Erni hat
sie vielerorts neu geprigt und, da er sich die Aufgabe gestellt hat, sie
moglichst verstindlich zu machen (S. 6), wurde sie in manchem — not-
gedrungen — eher weniger prizis, als die Portmanns. Zum Teil wird die
Ubersetzung der deutschen Thomasausgabe abgedruckt und wahrschein-
lich hitte man sie durchgehends zum deutschen « Einheitstext » erhoben,
wiren nicht so viele Binde derselben noch ausstindig.

Leichter als die Uneinheitlichkeit im Ubersetzungstext hitten Unein-
heitlichkeiten in der Orthographie (Skotus, Viktoriner, Lektor etc. einmal
mit « k», dann wieder mit « c» geschrieben) durch straffere Redigierung
vermieden werden koénnen. Druckfehler gibt es auch. Ebenso ist es
unverstindlich, warum die Literatur nicht an einer Stelle geboten wird.
Das Verzeichnis der abgekiirzt zitierten Literatur steht nach der Ein-
leitung (S. 28), dann folgt eine kurze Abhandlung tber die philosophischen
Prinzipien und nach dieser das groBe Literaturverzeichnis (zum Zwecke
einer ersten Orientierung S. 29-49). Schlieflich sind noch ganze neun
Nummern Quellen und Literatur zum 1. Bd. zwischen Inhaltsverzeichnis
und Register hineingeklemmt (S. 201). |

Uber das groBe Literaturverzeichnis kann man geteilter Meinung sein.
Jedenfalls sind dort die Angaben zur II. Pars — auch relativ — viel
reicher und gegliederter, als jene zur I. und III. Z.B. ist zur Engellehre
gar nichts vermerkt, schwach vertreten ist auch die Mariologie, Grab-
manns grundlegende Orientierung « Die Lehre des hl. Thomas v. A. tber
die Kirche als Gotteswerk » fehlt, usw.

Eine weitere Arbeit der Herausgeber bestand darin, das Lehrgut des
hl. Thomas in Beziehung zu setzen mit den neueren Entscheidungen des
kirchlichen Lehramtes und des CIC. (siehe besonders Bd. 3). Gut gelungen
ist die Anmerkung iiber das Dogma von der Unbefleckten Empfingnis
(111, 33), weniger befriedigend z. B. und nur die normalen Verhiltnisse
ins Auge fassend, die Anmerkung 40 iiber die Notehe (III, 116).

Besonders vermerkt sei die dem ganzen Werke vorangestellte wirklich
sachliche und klare Einleitung, die iiber die Entwicklung der Theologie
bis Thomas, und iiber das System, den Aufbau und die Quellen der
Summa handelt. Sie stammt aus der Feder von O. Spie O. P.

Rom. A. ScHERZER O. P.

16



226 Besprechungen

Hocédez, Edgar, S. J.: Histoire de la théologie au XXe siécle. T.II:
Epanouissement de la théologie, 1831-1870. (Museum Lessianum, section
théol., no44,) — L’édition universelle, Bruxelles; Desclée De Brouwer,
Paris 1952. 418 p.

Le II¢ tome de I'histoire de la théologie au XIXe siécle du P. Hocédez
parait aprés la mort de son auteur ; mais il achéve 'ouvrage en trois tomes
que celui-ci avait congu et commencé a publier depuis 1947. Les circons-
tances ont voulu que la publication commengat par le III¢ tome, puis
continudt par le Ier. Ce dernier volume nous apporte donc le centre de
I'ouvrage. L’auteur caractérise la période qu’il touche dans ce tome par
le mot d’épanouissement. C’est un peu trop dire. Aprés la période de déso-
lation qui ouvre le siécle, sauf en Allemagne, la théologie commence a
retrouver péniblement sa voie entre 1830 et 1870, tandis que 1'Eglise
retrouve sa liberté sur la plus grande partie du territoire catholique. Mais
comme ce chemin est long et encombré d’obstacles ! Il suffit de relever
les problémes et les erreurs qui font l'objet du livre I¢r de ce tome: pro-
blémes des rapports entre raison et foi, des sources de la. vérité religieuse,
de la position de I'Eglise vis-a-vis du monde et des idées modernes : ce sont
les bases mémes du travail théologique qui sont encore en cause. Il est vrai
qu’on commence a y voir assez clair pour que les définitions du concile
du Vatican — auxquelles est consacré le 1I11¢ livre de ce tome — puissent
intervenir au terme de la période. Mais on n’a pas encore recommencé de
construire sur ces bases a peine assurées. Le seul progrés qu’on reléve en
France, par exemple, porte sur I’apologétique, cette technique qui s’efforce
a boucher les voies d’eau du moment faute de pouvoir envisager des cons-
tructions indépendantes et durables. Les disciplines fondamentales de
I’Ecriture Sainte, de I'histoire de 1'Eglise, de la patrologie, sont dans un
grand état de faiblesse. Le thomisme est en train de s’afirmer de nouveau
en face de l'ontologisme de Rosmini, mais en Italie seulement. L.’Allema-
gne seule a quelque maturité. Ce sont de bonnes bases cependant. Le pré-
sent tome en décrit la mise en place progressive d’une maniére précise et
vivante, en signalant les écoles, les institutions, comme 1’Université de
Louvain, le Collége Romain ou la Minerve, les périodiques. Il doit encore
se limiter — c’est 'objet du livre second — a étudier théologiens et doc-
trines pays par pays, les relations étant trop peu marquées entre les divers
centres intellectuels du catholicisme : on aurait pu, semble-t-il, souligner
davantage ce qu’il en existe néanmoins dés I'époque. On appréciera la
vivacité du récit, 'effort de synthese, les données biographiques et biblio-
graphiques qui terminent chaque chapitre. Avec ses trois tomes, 1"Histoire
de la théologie au XIXe si¢cle n’apporte pas seulement de bons matériaux
pour les érudits : elle fournit un tableau attrayant de la difficile remontée
de l'intelligence catholique a partir des ruines de la fin du XVIIIe siécle.

Fribourg. M. H. Vicaire O, P.



	Besprechungen

