
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 2

Artikel: Fragen zur Fundamentaltheologie

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fragen zur Fundamentaltheologie
Von Heinrich Stirnimann O.P.

Unter verschiedenem Gesichtspunkt mag man die Fundamentaltheologie

auch heute noch als ein fragliches Gebilde bezeichnen. Vom praktischen
Standpunkt aus wird man aber zugeben müssen, daß die Probleme, die
in ihr gestellt, anderswo nicht, oder nur ungenügend, zur Sprache gebracht
werden können. Damit ist ein Zweifaches gegeben : erstens die
Existenzberechtigung als eigene, theologische Lehr-Disziplin, und zweitens die
Notwendigkeit, den entsprechenden Stoff nach den wechselnden Bedürfnissen
des Unterrichtes immer wieder neu zu gestalten. Eine solche Adaptation
hat der bekannte und verdiente Bonner Professor Albert Lang in seinem
soeben erschienenen Buch « Die Sendung Christi »1 unternommen. Wir
möchten hier kurz über dessen Inhalt berichten und nachher einige
Bemerkungen anschließen.

Mit einem « zusammenfassenden und klärenden Überblick » will man
das Fazit aus den jüngsten Diskussionen über Aufgabe und Methode der
Apologetik ziehen (S. v). Das Gewicht wird vor allem auf die «

Grundprobleme » gelegt, o Einzelfragen und Nebenprobleme wurden bewußt
beiseite gelassen » (S. v). Dasselbe gilt auch von den gegnerischen Ansichten.
Man beschränkt sich auf eine « orientierende Uberschau über die neuzeitlichen

Einstellungen zum Christusproblem » (S. v). Wie sehr sich aber das
Buch an ganz bestimmte Kreise wendet, geht daraus hervor, daß man « zu
Gunsten einer lesbaren, anregenden Darstellung die nüchterne Schulsprache
vermeidet » (S. vi — Doch sei gleich darauf hingewiesen, daß man nicht
etwa einem Extrem in dieser Hinsicht huldigt Ferner die Zitate von Rilke,
Kafka, Le Fort usw. Schon die Zielsetzung der Fundamentaltheologie wird
weitgehend « affektiv » bestimmt (SS. 10-13). « Willentlich » wird mit «

emotional » wiedergegeben (SS. 4. 8).
Die Einleitung behandelt Ziele, Aufgaben und Wege der Fundamentaltheologie.

Die eigentliche Darstellung besteht aus drei Hauptstücken : I. Der
Offenbarungsanspruch des Christentums und seine Bekämpfung (Begriff der
Offenbarung - Ablehnung der Offenbarung in der neueren Zeit). II. Das
Problem einer übernatürlichen Offenbarung (grundsätzliche Fragen nach
der Möglichkeit einer übernatürlichen Offenbarung — Feststellbarkeit und
Glaubwürdigkeitskriterien — subjektive Offenheit und Glaubwilligkeits-

1 Fundamentaltheologie Bd. I. — Max Huber, München 1954. xii-264 S.



212 Fragen zur Fundamentaltheologie

motive). III. Die Tatsache einer göttlichen Offenbarung (Einzigartigkeit
der israelitischen Religion — historische Zeugnisse von Jesus Christus —
das Selbstbewußtsein Jesu — Beglaubigung der göttlichen Sendung Jesu).

Gegen diesen Plan ist sicher nichts einzuwenden. Er hält an der sachlich

und gedanklich begründeten Struktur des Traktates fest, erlaubt aber
dem Verf., sich dieser mit einer gewissen Freiheit zu bedienen. Überhaupt
möchten wir gleich auf die Einheit des Buches und auf die Ausgeglichenheit
hinweisen. Die spekulativen Erwägungen übertönen die historische
Fragestellung nicht, noch wirken die positiven Argumente als allzu äußerlich
hinzugekommen. Die einzelnen Fragen werden mit Maß im Hinblick auf die
« Anforderungen der Synthese » entwickelt. Durch das ganze Werk hindurch
spürt man den Ernst eines wirklich theologisch gebildeten Gelehrten. Reich
und anregend ist ferner die Literaturangabe, « die sich auf eine Auswahl
aus den letzten Jahrzehnten beschränkt » (S. v). Was wir bedauern ist einzig
die Zurückhaltung gegenüber gewissen Problemen, mit denen man — bewußt,
wie es scheint — den Leser oder Schüler nicht « belasten » wollte. — Nach
dem Gesagten wird man leicht verstehen, in welchem Sinn wir uns nun
erlauben, auch einige kritische Bemerkungen anzufügen.

Etwas seltsam berührt, daß man im ganzen einleitenden Kapitel, wo
die methodischen Fragen behandelt werden, Fundamentaltheologie mit
Apologetik gleichsetzt. Ja noch mehr, man spricht eigentlich nur von
Fundamentaltheologie, von Apologetik nur beiläufig (offenbar deshalb, weil
« Apologetik » für moderne Ohren einen etwas ominösen Klang bekommen
hat Trotzdem deuten die längeren Ausführungen über « die Weckung der
Glaubwilligkeit als Zielsetzung » (die eigentlich eher zum Abschnitt über
« die subjektive Offenheit » gehören deutlich in die Richtung einer mehr
praktisch bestimmten Apologetik. Auch andere Teile scheinen eher dem
apologetischen Ziel als dem der Fundamentaltheologie gerecht zu werden.
Wie hätte man sonst eine eingehendere Begriffsbestimmung des « Natürlichen

» und « Übernatürlichen », das Verhältnis beider zu einander und
schließlich das echt fundamentaltheologische Anliegen : « Wissenschaft und
Glaube » außer Acht lassen können

Das Fehlen einer nüancierteren Unterscheidung zwischen Fundamentaltheologie

und Apologetik wird sodann dort besonders deutlich, wo man auf
die Frage der Stellung des Traktates « De locis » zu sprechen kommt
(SS. 22-23). Man schwankt und zögert, doch schließlich entscheidet man
sich dafür, die « theologische Erkenntnislehre » zur Fundamentaltheologie
zu zählen, weil sie sich noch nicht mit den « Inhalten der Offenbarung »,

sondern mit den «Hilfsmitteln und Wegen der Theologie» befaßt (S. 23).
Gleich schränkt man aber wiederum ein und sagt, daß « die dogmatische
Methode noch nicht uneingeschränkt angewendet werden » könne. « Die
Unfehlbarkeit des kirchlichen Lehramtes, die Inspiration der Schrift usw.
können nicht schon vorausgesetzt und zum Beweis herangezogen werden,
wenn man sich nicht einer petitio principii schuldig machen will. Die
Behandlung der theologischen Erkenntnisquellen wird deshalb mit Recht der
FTh zugeteilt » (S. 23). — « Deshalb » heißt also wiederum : Fundamentaltheologie

Apologetik 1



Fragen zur Fundamentaltheologie 213

Doch geht es uns nicht so sehr um das Wort als um die Sache selber.
Von einer petitio principii kann nach unserer Ansicht nicht die Rede sein ;

und zwar aus folgenden Gründen : Im apologetischen Traktat der Kirche
geht es um die Existenz eines unfehlbaren Lehramtes. Die Unfehlbarkeit
der Kirche soll als « glaubwürdig » erwiesen werden. Dies genügt als rationale

Grundlage. Im fundamentaltheologischen Tranktat « De locis » erscheint
die Unfehlbarkeit als « Dogma », und zwar nicht so sehr unter dem Gesichtspunkt

der Existenz, sondern unter dem der positiven Entfaltung, der
verschiedenen Möglichkeiten der Äußerung und der theologischen Bewertung
dieser Äußerungen. Zu all diesen Fragen hat aber die Kirche Stellung
genommen. Eine entsprechende theologische Erkenntnislehre braucht also
eine « unumschränkt » dogmatische Methode Hier geht es nicht mehr um
die Verteidigung, sondern um die eigentliche Prinzipienlehre, die, besonders
mit Rücksicht auf die « loci proprii », nur aus dem Glauben kommen kann.
Infolgedessen hat sie sich auch normativ und nicht nur direktiv an die
Entscheidungen der Kirche zu halten. Die Methode kann also formell
gesprochen nicht mehr « apologetisch » sein

Größere Schwierigkeiten jedoch haben wir bei der Frage der Feststellbarkeit

der übernatürlichen Offenbarung. Die Hauptpunkte werden zwar
auch hier klar hervorgehoben. Zunächst braucht es in der natürlichen
Ordnung Gewißheit über die Offenbarungstatsache ; dann erst kann der
übernatürliche Glaubensakt erfolgen. Dabei bildet die natürliche Erkenntnis
nicht die innere « Grundlage » des Glaubens, wohl aber die äußere « Voraussetzung

» dazu. « Die Möglichkeit und Pflicht zum Glauben ist erst gegeben,
wenn mit genügender Gewißheit feststeht, daß Gott zu uns gesprochen
hat. » (S. 83.)

Wie ist aber diese « genügende Gewißheit » der natürlichen, dem Glauben
vorausgehenden Erkenntnis der Offenbarungstatsache zu verstehen Man
gebraucht hier den Ausdruck «freie oder moralische Gewißheit» (S. 85).
Was man damit meint, wird wie folgt umschrieben : « Der Sachverhalt steht
fest, übt aber keinen logischen Zwang aus ». — « Nicht jeder Zweifel an
der Zuverlässigkeit der Erkenntnis wird ausgeschlossen, wohl aber jeder
vernünftige und berechtigte Zweifel. » — « Die Zustimmung bleibt frei und
hängt vom Willen ab » (S. 85). Es handelt sich also um den Begriff, den
auch Roger Aubert in seinem Buch « Le Problème de l'Acte de Foi »

1

verwendet. Fast ununterbrochen spricht letzterer von « moralischer, freier
Gewißheit », hat aber diesen Ausdruck nirgends —; wie es uns scheint —
genau erklärt und genügend begründet a.

Was uns nun Schwierigkeit macht, ist die Verbindung von « frei » und
« Gewißheit ». Entweder bleibt die Gewißheit, was sie ist : abschließende,
sichere Erkenntnis, und in diesem Fall muß eben die Freiheit (ex parte
specificationis ausgeschlossen werden ; oder man ändert den Begriff, — und
dann mag man, was immer man will, « Gewißheit » nennen

In bezug auf das sichere Erkennen im allgemeinen unterscheidet L.

1 2. Aufl., Löwen 1950.
2 Mit Ausnahme vielleicht von 1. c., S. 742, Anm. 16



214 Fragen zur Fundamentaltheologie

drei verschiedene Elemente : « Bei jeder Wahrheitserkenntnis kann man
unterscheiden zwischen der objektiven Gewißheit des Sachverhaltes und der
subjektiven Einsichtigkeit » (S. 83), schließlich spricht man von der « Festigkeit

der Zustimmung, mit der man den erkannten Sachverhalt bejaht » (S. 84).
Uns scheint es, daß man hier sowohl Heterogenes verbindet als auch

Korrelatives trennt. Zunächst hat die « Zustimmung » auszuscheiden. Sie
wird deutlich als vom Willen abhängig betrachtet, und daß man selbst
unmittelbar evidente Prinzipien leugnen kann, wenn man will, wird aus
der Erfahrung zur Genüge bekundet.

Sodann unterscheiden auch wir einen objektiven und subjektiven
Gesichtspunkt der Erkenntnis : Einsichtigkeit und Evidenz, — denen
Einsicht und Gewißheit von Seiten des Erkennenden entsprechen. Erstens
stellen wir aber Einsichtigkeit und Evidenz auf die objektive, Einsicht und
Gewißheit auf die subjektive Seite 1. Spricht man von « objektiver Gewißheit

» und «subjektiver Einsichtigkeit Evidenz) », so durchkreuzt man
die Begriffe in ihrem eigentlichen Sinn.

Zweitens — und damit verlassen wir die terminologische Frage —
betonen wir die Korrelativität der beiden Gesichtspunkte. Es handelt sich
hier um wirklich Unzertrennbares, nicht um Teilakte oder verschiedene
Zustände, zu denen die Zustimmung von Seiten des Willens als ein Drittes
hinzutreten könnte. Gewißheit ist immer in irgendeiner Weise mit einem
einleuchtenden evidenten) Sachverhalt verbunden und Einsichtigkeit
ist ohne Bezug auf ein subjektiv gewisses Erkennen nicht denkbar. Wird
die sachlich überzeugende Kraft vom Erkennenden nicht irgendwie erreicht,
so kann es sich nicht mehr um Gewißheit im eigentlichen Sinne handeln.

Ganz anders verhält es sich, wenn man von verschiedenen Graden des
« sich Aneignens » der Einsichtigkeit des objektiven Sachverhaltes spricht.
Das meint der (S. 84) von Thomas zitierte Text, beziehungsweise das
« plenius consequi ex parte subiecti » 2. Hier geht es um einen
Unterschied, der die Grenzen der Gewißheit nicht überschneidet (certius cer-
tius Es ist möglich, daß die Ursache der Gewißheit ihrem Sein nach
sicherer ist als das im Subjekt verwurzelte Sein der Gewißheit. In der
übernatürlichen Ordnung (und im Hinblick auf diese spricht Thomas im
erwähnten Text können beide Gesichtspunkte sogar soweit auseinanderliegen,

daß höchste Sicherheit (ex parte causae) sich mit Freiheit (ex parte

1 Und zwar im Anschluß an Thomas. Z. B. : Certitudo nihil aliud est quam
determinatio intellectus certitudo quae est in scientia et intellectu, est ex ipsa
evidentia eorum, quae certa esse dicuntur. In Sent., III d. 23 q. 2 a. 2 sol. III. —-

Certitudo proprie dicitur firmitas adhaesionis virtutis cognoscilivae in suum cognos-
cibile. Ibid., d. 26 q. 2 a. 4. — Certitudo primo et principaliter est in cognitio'ne.
Ibid., ad 1. — Certitudo est proprietas cognoscitivae virtutis. I-II q. 40 a. 2 sed

c 2. — Certitudo essentialiter quidem invenitur in vi cognosciva. II-II q. 18

a. 4 c.
2 II-II q. 4 a. 8 : ex causa certitudinis dicitur certius quod habet

certiorem causam ex parte subiecti quod plenius consequitur intellectus
hominis. — Cf. I-II q. 49 a. 2 ad 3.



Fragen zur Fundamentaltheologie 215

subiecti) verträgt. Dies ist aber nur im göttlichen Glauben möglich, wo die
subjektive Gewißheit auf der freien Verbindung mit dem den Sachverhalt
(evident) Schauenden beruht. In der natürlichen Erkenntnisordnung 1 ist
wohl Gewißheit bei einer noch nicht vollkommenen Aneignung der Evidenz,
nicht aber bei einer « freien » Zustimmung möglich. Wo immer im Urteil
über einen objektiven Sachverhalt der Wille spezifisch hinzukommt, kann
die Möglichkeit des Irrtums nicht mehr sachlich begründet ausgeschlossen
werden ; es kann sich also höchstens um Wahrscheinlichkeit handeln. Wahre
Gewißheit wird immer spezifisch vom reinen Sachverhalt her bestimmt

Der Verstand kann sich aber den Gegenstand durch verschiedene
Erkenntnismittel aneignen. Somit stellt sich m. a. W. die Frage, um was für
eine Art von Gewißheit es sich handle. Eine niedrige (z. B. moralische)
Gewißheit ist an und für sich noch kein Grund, um diese von der ihr
entsprechenden, aber immer noch überzeugenden Einsichtigkeit zu trennen.
Auch auf der untersten Stufe kann man nicht von spezifisch « freier » Gewißheit

reden.
So mag also der Ursprung des ganzen Problems auf die Eigenart der

moralischen Gewißheitsordnung zurückgehen, wo freie, menschliche
Faktoren mitspielen 2. Thomas hat hier den merkwürdigen Ausdruck « certitudo
probabilis » geprägt 3. Doch von hier aus ist noch ein weiter Schritt zur
sogenannten « freien » Gewißheit. Wir glauben nicht, daß nach Thomas der
Richter auf Grund von Zeugenaussagen, falls er wirklich Gewißheit erreicht,
frei den Tatbestand annimmt.

Auch dürfen wir den Ausdruck « certitudo probabilis » nicht ohne
weiteres auf die Beglaubigung der Offenbarung anwenden. Der Zeuge ist ja
hier nicht mehr der Mensch, nicht mehr « zwei oder drei », sondern Gott
selber, der gesprochen hat und sein Wort bekräftigt. Stützt man sich auf
eine historische Untersuchung, so kommt natürlich zur göttlichen Bestätigung

die menschliche Überlieferung hinzu. Doch diese ist bei einer synthetischen

Schau (anders verhält es sich bei der Überlieferung eines einzelnen
Zeichens so groß, daß man kaum mehr berechtigt ist, den Begriff der
« wahrscheinlichen » Sicherheit anzuwenden. Hinzu kommt ferner die
empirische Betrachtungsweise. Auch sie hat heute noch für uns Geltung, fehlt
es doch der Kirche, selbst in schlimmen Zeiten, nie an Zeichen göttlicher
Beglaubigung. — Thomas spricht in diesem Zusammenhang nirgends von

1 Es steht ja, wie wir gleich sehen werden, für Verf. fest, daß die Erkenntnis
der Ofienbarungstatsache noch nicht formell vom Glaubenslicht abhängt.

2 Die Freiheit der Handlungen hat hier wahrscheinlich auf die « Freiheit »

der Gewißheit abgefärbt.
3 In actibus enim humanis non potest haberi certitudo demonstrativa :

eo quod sunt circa contingentia et variabilia. Et ideo sufficit probabilis certitudo,
quae ut in pluribus veritatem attingit, etsi in paucioribus a veritate deficiat.
II-II q. 70 a. 2 c. — Nec tarnen, quia non potest in talibus infallibilis certitudo
haberi, debet negligi certitudo quae probabiliter haberi potest per duos vel très
testes, ut dictum est. Ibid!, ad 1. — testimonium, sicut dictum est, non habet
infallibiliem certitudinem, sed probabilem. Ibid., a. 3 c. — Cf. Ambroise Gardeil
O.P.: La «certitude probable» in RevScPhTh 5(1911), SS. 237-266 ; 441-485.



216 Fragen zur Fundamentaltheologie

einer « certitudo probabilis », sondern stets von der « evidentia signi » 1. —
Eine Einsichtigkeit im Vollsinn ist also durchaus möglich. Mehr sagen wir
nicht.

Wir möchten nur, daß man die Schwierigkeiten dort sieht und dort
beläßt, wo sie sich in Wirklichkeit finden. Wir geben zu, daß, besonders
beim historischen Weg, die Sachlage « kompliziert » ist, und daß « der
Tatbestand aus einer Reihe von Einzelbeobachtungen gewonnen werden muß ».

Wir übersehen die Schwierigkeiten, die dem apologetischen Beweisgang
inhärent sind, nicht und möchten sie auch nicht in irgendeiner Weise
verringern. Die Problematik liegt aber in diesem Fall nicht im Abschluß der
Erkenntnis, sondern in der Methode. Ein unklarer, ungeeigneter Gewißheitsbegriff

kann hier eine saubere Lösung nur stören.
Nimmt man aber an, daß man auch auf induktivem Weg, und zudem

noch durch ein indirektes Verfahren, zu einer sicheren Erkenntnis kommen
kann, so wird man auch die Verbindlichkeit der daraus folgenden Einsicht
anerkennen müssen. Die Freiheit muß auch in diesem Fall von der richtigen
Gewißheit ausgeschlossen werden. — Natürlich bleibt — und wir gestehen
das gerne — in concreto die ewige Schwierigkeit, den niedrigsten Grad der
Gewißheit (der moralischen) von der höchsten Stufe der Wahrscheinlichkeit
(die trotzdem noch Meinung bleibt, und nicht sicheres Erkennen) zu
unterscheiden.

Nach all diesen längeren, vielleicht etwas umständlichen Erwägungen
sind wir froh, in bezug auf einen letzten, heiklen und wichtigen Punkt dem
Verf. unsere volle und ganze Zustimmung zu bekunden. Wir denken an
die in unserer Zeit so eifrig diskutierte Frage nach dem Verhältnis von
Gnade und Glaubwürdigkeit. Übt die Gnade, d. h. die Glaubensgnade, einen
Einfluß auf die Glaubwürdigkeitserkenntnis aus und wenn ja, welchen
L. erwähnt hier folgende Punkte : « Von Wichtigkeit für die
Glaubensvorbereitung sind besonders folgende zwei Sätze aus der katholischen
Gnadenlehre: 1. Jedem Menschen, der kein Hindernis setzt und das tut,
was ihm obliegt, stehen die nötigen Gnaden zur Verfügung 2. Die
Gnadenhilfen ersetzen die Beweiskraft der Glaubwürdigkeitsgründe und die

1 Z. B. : Haec autem tarn mirabilis mundi conversio ad fidem christianam
indicium certissimum est praeteritorum signorum, ut ea ulterius iterari necesse
non sit, quum in suo eflectu appareant evidenter. Esset autem omnibus signis
mirabilius C. Gent., I, c. 6, Huius quidem. — Christus dicitur suam resur-
rectionem argumentis déclarasse, in quantum per quaedam evidentissima signa
se vere resurrexisse ostendit. Unde et in graeco, ubi nos habemus « in multis
argumentis » [Act. 1, 3], loco « argumenti » ponitur « tekmerium », quod est Signum
evidens ad probandum. III q. 55 a. 5 c.— ea quae subsunt fidei dupliciter
considerari possunt. Uno modo in speciali Alio modo sub communi ratione
credibilis. Et sic sunt visa ab eo qui credit : non enim crederet nisi videret ea esse

credenda, vel propter evidenliam signorum vel propter aliquid huiusmodi. II-II q. 1

a. 4 ad 2. — Cf. Cajetan, In II-II q. 1 a. 4 ; n. II : est differentia inter videre
aliquid esse seibile, et videre aliquid esse credibile non habetur certa evidentia
quod ita sit, habetur tarnen evidentia quod ita esse est credibile iudicabileque
absque alterius partis formidine.



Fragen zur Fundamentaltheologie 217

Motivkraft der Glaubwilligkeitsmotive nicht und verändern sie auch nicht.
Sie sind ja — von Ausnahmen wunderbarer Art abgesehen — für gewöhnlich

dem Bewußtsein nicht zugänglich. Sie verleihen moralische
Unterstützung gegen die erbsündliche Schädigung der gefallenen Natur ...» (S. 7).
Nach all dem Vielen, was im Namen eines tieferen Verständnisses über
diese Frage geschrieben wurde, ist man wirklich hocherfreut, hier so klar
und so einfach das Wesentliche ausgedrückt zu finden 1.

1 Schließlich erwähnen wir noch einige Kleinigkeiten : S. 107 wird die
Möglichkeit der Wunder mit der « Nicht-Geschlossenheit der Naturkausalität »

begründet, diese aber durch den Hinweis auf tatsächliche Wunder abgetan. Für
den Leugner der Möglichkeit kann dies aber nur ein Zirkelschluß sein — Warum
zitiert man das Jesus-Buch von F. M. Braun nur nach der französischen Ausgabe
(SS. 141. 165) und nicht nach der deutschen Übersetzung, Räber, Luzern 1950 —
S. 75 werden für die mysteria absoluta einige Texte ungenau zitiert : Mt. 10, 27

Mt. 11, 27 ; 1 Kor. 3, 6-12 1 Kor. 2, 6-12.


	Fragen zur Fundamentaltheologie

