Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 2

Artikel: Fragen zur Fundamentaltheologie
Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760382

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fragen zur Fundamentaltheologie

VoN HEINRICH STIRNIMANN O, P.

Unter verschiedenem Gesichtspunkt mag man die Fundamentaltheo-
logie auch heute noch als ein fragliches Gebilde bezeichnen. Vom praktischen
Standpunkt aus wird man aber zugeben miissen, daf die Probleme, die
in ihr gestellt, anderswo nicht, oder nur ungeniigend, zur Sprache gebracht
werden konnen. Damit ist ein Zweifaches gegeben : erstens die Existenz-
berechtigung als eigene, theologische Lehr-Disziplin, und zweitens die Not-
wendigkeit, den entsprechenden Stoff nach den wechselnden Bediirfnissen
des Unterrichtes immer wieder neu zu gestalten. Eine solche Adaptation
hat der bekannte und verdiente Bonner Professor Albert LANG in seinem
soeben erschienenen Buch « Die Sendung Christi»* unternommen. Wir
mochten hier kurz iiber dessen Inhalt berichten und nachher einige Bemer-
kungen anschlieBen.

Mit einem « zusammenfassenden und klirenden Uberblick » will man
das Fazit aus den jiingsten Diskussionen iiber Aufgabe und Methode der
Apologetik ziehen (S.v). Das Gewicht wird vor allem auf die « Grund-
probleme » gelegt. « Einzelfragen und Nebenprobleme wurden bewuBt bei-
seite gelassen » (S. v). Dasselbe gilt auch von den gegnerischen Ansichten.
Man beschrinkt sich auf eine « orientierende Uberschau iiber die neuzeit-
lichen Einstellungen zum Christusproblem » (S. v). Wie sehr sich aber das
Buch an ganz bestimmte Kreise wendet, geht daraus hervor, daBl man « zu
Gunsten einer lesbaren, anregenden Darstellung die niichterne Schulsprache
vermeidet » (S. vi — Doch sei gleich darauf hingewiesen, daB man nicht
etwa einem Extrem in dieser Hinsicht huldigt !) Ferner die Zitate von Rilke,
Kafka, Le Fort usw. Schon die Zielsetzung der Fundamentaltheologie wird
weitgehend « affektiv » bestimmt (SS. 10-13). « Willentlich » wird mit « emo-
tional » wiedergegeben (SS. 4. 8).

Die Einleitung behandelt Ziele, Aufgaben und Wege der Fundamental-
theologie. Die eigentliche Darstellung besteht aus drei Hauptstiicken : I. Der
Offenbarungsanspruch des Christentums und seine Bekdmpfung (Begriff der
Offenbarung — Ablehnung der Offenbarung in der neueren Zeit). II. Das
Problem einer iibernatiirlichen Offenbarung (grundsitzliche Fragen nach
der Moglichkeit einer iibernatiirlichen Offenbarung — Feststellbarkeit und
Glaubwiirdigkeitskriterien — subjektive Offenheit und Glaubwilligkeits-

1 Fundamentaltheologie Bd. I. — Max Huber, Miinchen 1954. x11-264 S.



212 Fragen zur Fundamentaltheologie

motive). ITI. Die Tatsache einer gottlichen Offenbarung (Einzigartigkeit
der israelitischen Religion — historische Zeugnisse von Jesus Christus —
das SelbstbewuBtsein Jesu — Beglaubigung der goéttlichen Sendung Jesu).

Gegen diesen Plan ist sicher nichts einzuwenden. Er hilt an der sach-
lich und gedanklich begriindeten Struktur des Traktates fest, erlaubt aber
dem Verf.,, sich dieser mit einer gewissen Freiheit zu bedienen. Uberhaupt
mochten wir gleich auf die Einheit des Buches und auf die Ausgeglichenheit
hinweisen. Die spekulativen Erwigungen iiberténen die historische Frage-
stellung nicht, noch wirken die positiven Argumente als allzu duBerlich hin-
zugekommen. Die einzelnen Fragen werden mit MaB im Hinblick auf die
« Anforderungen der Synthese » entwickelt. Durch das ganze Werk hindurch
spurt man den Ernst eines wirklich theologisch gebildeten Gelehrten. Reich
und anregend ist ferner die Literaturangabe, « die sich auf eine Auswahl
aus den letzten Jahrzehnten beschriankt » (S. v). Was wir bedauern ist einzig
die Zuriickhaltung gegeniiber gewissen Problemen, mit denen man — bewuft,
wie es scheint — den Leser oder Schiiler nicht « belasten » wollte. — Nach
dem Gesagten wird man leicht verstehen, in welchem Sinn wir uns nun
erlauben, auch einige kritische Bemerkungen anzufiigen.

Etwas seltsam beriihrt, daB man im ganzen einleitenden Kapitel, wo
die methodischen Fragen behandelt werden, Fundamentaltheologie mit
Apologetik gleichsetzt. Ja noch mehr, man spricht eigentlich nur von Fun-
damentaltheologie, von Apologetik nur beildufig (offenbar deshalb, weil
« Apologetik » fiir moderne Ohren einen etwas omindsen Klang bekommen
hat !). Trotzdem deuten die lingeren Ausfithrungen tiber « die Weckung der
Glaubwilligkeit als Zielsetzung » (die eigentlich eher zum Abschnitt iiber
«die subjektive Offenheit » gehoren !) deutlich in die Richtung einer mehr
praktisch bestimmten Apologetik. Auch andere Teile scheinen eher dem
apologetischen Ziel als dem der Fundamentaltheologie gerecht zu werden.
Wie hitte man sonst eine eingehendere Begriffsbestimmung des « Natiir-
lichen » und « Ubernatiirlichen », das Verhiltnis beider zu einander und
schlieBlich das echt fundamentaltheologische Anliegen : « Wissenschaft und
Glaube » auBer Acht lassen koénnen ?

Das Fehlen einer niiancierteren Unterscheidung zwischen Fundamental-
theologie und Apologetik wird sodann dort besonders deutlich, wo man auf
die Frage der Stellung des Traktates « De locis» zu sprechen kommt
(SS. 22-23). Man schwankt und zogert, doch schlieBlich entscheidet man
sich dafiir, die « theologische Erkenntnislehre » zur Fundamentaltheologie
zu zdhlen, weil sie sich noch nicht mit den « Inhalten der Offenbarung »,
sondern mit den « Hilfsmitteln und Wegen der Theologie » befaBt (S. 23).
Gleich schrinkt man aber wiederum ein und sagt, daB « die dogmatische
Methode noch nicht uneingeschrinkt angewendet werden» konne. « Die
Unfehlbarkeit des kirchlichen Lehramtes, die Inspiration der Schrift usw.
konnen nicht schon vorausgesetzt und zum Beweis herangezogen werden,
wenn man sich nicht einer petitio principii schuldig machen will. Die Be-
handlung der theologischen Erkenntnisquellen wird deshalb mit Recht der
FTh zugeteilt » (S. 23). — « Deshalb » heit also wiederum : Fundamental-
theologie = Apologetik !



Fragen zur Fundamentaltheologie 213

Doch geht es uns nicht so sehr um das Wort als um die Sache selber.
Von einer petitio principii kann nach unserer Ansicht nicht die Rede sein :
und zwar aus folgenden Griinden : Im apologetischen Traktat der Kirche
geht es um die Existenz eines unfehlbaren Lehramtes. Die Unfehlbarkeit
der Kirche soll als « glaubwiirdig » erwiesen werden. Dies gentigt als ratio-
nale Grundlage. Im fundamentaltheologischen Tranktat « De locis » erscheint
die Unfehlbarkeit als « Dogma », und zwar nicht so sehr unter dem Gesichts-
punkt der Existenz, sondern unter dem der positiven Entfaltung, der ver-
schiedenen Moglichkeiten der Auferung und der theologischen Bewertung
dieser AuBerungen. Zu all diesen Fragen hat aber die Kirche Stellung
genommen. Eine entsprechende theologische Erkenntnislehre braucht also
eine « unumschrinkt » dogmatische Methode | Hier geht es nicht mehr um
die Verteidigung, sondern um die eigentliche Prinzipienlehre, die, besonders
mit Riicksicht auf die « loci proprii », nur aus dem Glauben kommen kann.
Infolgedessen hat sie sich auch normativ und nicht nur direktiv an die
Entscheidungen der Kirche zu halten. Die Methode kann also formell
gesprochen nicht mehr « apologetisch » sein !

GroBere Schwierigkeiten jedoch haben wir bei der Frage der Feststell-
barkeit der iibernatiirlichen Offenbarung. Die Hauptpunkte werden zwar
auch hier klar hervorgehoben. Zunichst braucht es in der natiirlichen Ord-
nung GewiBheit iiber die Offenbarungstatsache ; dann erst kann der iiber-
natiirliche Glaubensakt erfolgen. Dabei bildet die natiirliche Erkenntnis
nicht die innere « Grundlage » des Glaubens, wohl aber die duBere « Voraus-
setzung » dazu. « Die Méglichkeit und Pflicht zum Glauben ist erst gegeben,
wenn mit geniigender Gewifheit feststeht, daB Gott zu uns gesprochen
hat. » (S. 83.)

Wie ist aber diese « gentigende GewiBheit » der natiirlichen, dem Glauben
vorausgehenden Erkenntnis der Offenbarungstatsache zu verstehen ? Man
gebraucht hier den Ausdruck «freie oder moralische GewiBheit » (S. 85).
Was man damit meint, wird wie folgt umschrieben : « Der Sachverhalt steht
fest, iibt aber keinen logischen Zwang aus» — « Nicht jeder Zweifel an
der Zuverlissigkeit der Erkenntnis wird ausgeschlossen, wohl aber jeder
verniinftige und berechtigte Zweifel. » — « Die Zustimmung bleibt frei und
hingt vom Willen ab» (S. 85). Es handelt sich also um den Begriff, den
auch Roger AUBERT in seinem Buch « Le Probléme de 1’Acte de Foin?
verwendet. Fast ununterbrochen spricht letzterer von « moralischer, freier
GewiBheit », hat aber diesen Ausdruck nirgends — wie es uns scheint —
genau erklirt und geniigend begriindet .

Was uns nun Schwierigkeit macht, ist die Verbindung von « frei » und
« GewiBheit ». Entweder bleibt die Gewilheit, was sie ist : abschlieBende,
sichere Erkenntnis, und in diesem Fall muB3 eben die Freiheit (ex parte
specificationis !) ausgeschlossen werden ; oder man éndert den Begriff, — und
dann mag man, was immer man will, « GewiBheit » nennen !

In bezug auf das sichere Erkennen im allgemeinen unterscheidet I..

1 2, Aufl,, Lowen 1950.
2 Mit Ausnahme vielleicht von L. c., S. 742, Anm. 16 |



214 Fragen zur Fundamentaltheologie

drei verschiedene Elemente: « Bei jeder Wahrheitserkenntnis kann man
unterscheiden zwischen der objektiven Gewifheit des Sachverhaltes und der
subjektiven Einsichtigkeit » (S. 83), schlieBlich spricht man von der « Festig-
keit der Zustimmung, mit der man den erkannten Sachverhalt bejaht » (S. 84).

Uns scheint es, da man hier sowohl Heterogenes verbindet als auch
Korrelatives trennt. Zundchst hat die « Zustimmung » auszuscheiden. Sie
wird deutlich als vom Willen abhingig betrachtet, und daB man selbst
unmittelbar evidente Prinzipien leugnen kann, wenn man will, wird aus
der Erfahrung zur Geniige bekundet. ’

Sodann unterscheiden auch wir einen objektiven und subjektiven Ge-
sichtspunkt der Erkenntnis: Einsichtigkeit und Evidenz, — denen Ein-
sicht und GewiBheit von seiten des Erkennenden entsprechen. Erstens
stellen wir aber Einsichtigkeit und Evidenz auf die objektive, Einsicht und
GewiBheit auf die subjektive Seite *. Spricht man von « objektiver GewiB3-
heit » und « subjektiver Einsichtigkeit (= Evidenz) », so durchkreuzt man
die Begriffe in ihrem eigentlichen Sinn.

Zweitens — und damit verlassen wir die terminologische Frage —
betonen wir die Korrelativitit der beiden Gesichtspunkte. Es handelt sich
hier um wirklich Unzertrennbares, nicht um Teilakte oder verschiedene Zu-
stinde, zu denen die Zustimmung von seiten des Willens als ein Drittes
hinzutreten konnte. GewiBheit ist immer in irgendeiner Weise mit einem
einleuchtenden (= evidenten) Sachverhalt verbunden und Einsichtigkeit
ist ohne Bezug auf ein subjektiv gewisses Erkennen nicht denkbar, Wird
die sachlich iiberzeugende Kraft vom Erkennenden nicht irgendwie erreicht,
so kann es sich nicht mehr um GewiBheit im eigentlichen Sinne handeln.

Ganz anders verhilt es sich, wenn man von verschiedenen Graden des
« sich Aneignens » der Einsichtigkeit des objektiven Sachverhaltes spricht.
Das meint der (S.84) von Thomas zitierte Text, beziehungsweise das
« plenius consequi ... ex parte subiecti»® Hier geht es um einen Unter-
schied, der die Grenzen der GewiB3heit nicht {iberschneidet (certius ... cer-
tius ). Es ist moglich, daf die Ursache der GewiBheit ihrem Sein nach
sicherer ist als das im Subjekt verwurzelte Sein der GewiBheit. In der iiber-
natiirlichen Ordnung (und im Hinblick auf diese spricht Thomas im er-
wihnten Text!) konnen beide Gesichtspunkte sogar soweit auseinander-
liegen, daB hochste Sicherheit (ex parte causae) sich mit Freiheit (ex parte

1. Und zwar im Anschluf an Thomas. Z. B. : Certitudo nihil aliud est quam
determinatio intellectus ... certitudo quae est in scientia et intellectu, est ex ipsa
evidentia eorum, quae certa esse dicuntur. In Sent., III d. 23 q. 2 a. 2 sol. ITI. —
Certitudo proprie dicitur firmitas adhaesionis virtutis cognoscitivae in suum cognos-
cibile. Ibid., d. 26 q. 2 a. 4. — Certitudo primo et principaliter est in cognitione.
Ibid., ad 1. — Certitudo est proprietas cognoscitivae virtutis. 1-IL q. 40 a. 2 sed
¢ 2. — Certitudo ... essentialiter quidem invenitur in vi cognosciva. 1I-I1 q. 18
a. 4c.

2 II-II q. 4 a.8: ...ex causa certitudinis ... dicitur certius quod habet
certiorem causam ..., ex parte subiecti ... quod plenius consequitur intellectus
hominis. — Cf. I-IT q. 49 a. 2 ad 3.



Fragen zur Fundamentaltheologie 215

subiecti) vertragt. Dies ist aber nur im goéttlichen Glauben moglich, wo die
subjektive GewiBheit auf der freien Verbindung mit dem den Sachverhalt
(evident) Schauenden beruht. In der natiirlichen Erkenntnisordnung?! ist
wohl GewiBheit bei einer noch nicht vollkommenen Aneignung der Evidenz,
nicht aber bei einer « freien » Zustimmung moglich. Wo immer im Urteil
liber einen objektiven Sachverhalt der Wille spezifisch hinzukommt, kann
die Moglichkeit des Irrtums nicht mehr sachlich begriindet ausgeschlossen
werden ; es kann sich also héchstens um Wahrscheinlichkeit handeln. Wahre
GewiBheit wird immer spezifisch vom reinen Sachverhalt her bestimmt !

Der Verstand kann sich aber den Gegenstand durch verschiedene Er-
kenntnismittel aneignen. Somit stellt sich m.a. W. die Frage, um was fiir
eine Art von GewiBheit es sich handle. Eine niedrige (z. B. moralische)
GewiBheit ist an und fiir sich noch kein Grund, um diese von der ihr ent-
sprechenden, aber immer noch tiiberzeugenden Einsichtigkeit zu trennen.
Auch auf der untersten Stufe kann man nicht von spezifisch « freier » Gewil3-
heit reden.,

So mag also der Ursprung des ganzen Problems auf die Eigenart der
moralischen GewiBheitsordnung zuriickgehen, wo freie, menschliche Fak-
toren mitspielen 2, Thomas hat hier den merkwiirdigen Ausdruck « certitudo
probabilis » gepridgt ®. Doch von hier aus ist noch ein weiter Schritt zur
sogenannten « freien » GewiBheit. Wir glauben nicht, daff nach Thomas der
Richter auf Grund von Zeugenaussagen, falls er wirklich GewiBlheit erreicht,
frei den Tatbestand annimmt.

Auch dirfen wir den Ausdruck « certitudo probabilis » nicht ohne wei-
teres auf die Beglaubigung der Offenbarung anwenden. Der Zeuge ist ja
hier nicht mehr der Mensch, nicht mehr « zwei oder drei», sondern Gott
selber, der gesprochen hat und sein Wort bekriftigt. Stiitzt man sich auf
eine historische Untersuchung, so kommt natiirlich zur gottlichen Bestiti-
gung die menschliche Uberlieferung hinzu. Doch diese ist bei einer synthe-
tischen Schau (anders verhilt es sich bei der Uberlieferung eines einzelnen
Zeichens |) so groB, daBl man kaum mehr berechtigt ist, den Begriff der
« wahrscheinlichen » Sicherheit anzuwenden. Hinzu kommt ferner die empi-
rische Betrachtungsweise. Auch sie hat heute noch fiir uns Geltung, fehlt
es doch der Kirche, selbst in schlimmen Zeiten, nie an Zeichen gottlicher
Beglaubigung. — Thomas spricht in diesem Zusammenhang nirgends von

1 Es steht ja, wie wir gleich sehen werden, fiir Verf. fest, daB die Erkenntnis
der Offenbarungstatsache noch nicht formell vom Glaubenslicht abhingt.

2 Die Freiheit der Handlungen hat hier wahrscheinlich auf die « Freiheit »
der GewiBheit abgefarbt.

3 In actibus enim humanis ... non potest haberi certitudo demonstrativa :
eo quod sunt circa contingentia et variabilia. Et ideo sufficit probabilis certitudo,
quae ut in pluribus veritatem attingit, etsi in paucioribus a veritate deficiat.
II-IT q. 70 a. 2 c. — Nec tamen, quia non potest in talibus infallibilis certitudo
haberi, debet negligi certitudo quae probabiliter haberi potest per duos vel tres
testes, ut dictum est. Ibid:, ad 1. — ... testimonium. sicut dictum est, non habet
infallibiliem certitudinem, sed probabilem. Ibid., a. 3 c. — Cf. Ambroise GARDEIL
O. P.: La «certitude probable» in RevScPhTh 5 (1911), SS. 237-266; 441-485.



216 Fragen zur Fundamentaltheologie

einer « certitudo probabilis », sondern stets von der « evidentia signi» !, —

Eine Einsichtigkeit im Vollsinn ist also durchaus moglich. Mehr sagen wir
nicht.

Wir mochten nur, da man die Schwierigkeiten dort sieht und dort
beldBt, wo sie sich in Wirklichkeit finden. Wir geben zu, daB, besonders
beim historischen Weg, die Sachlage « kompliziert » ist, und daB « der Tat-
bestand aus einer Reihe von Einzelbeobachtungen gewonnen werden muf ».
Wir ibersehen die Schwierigkeiten, die dem apologetischen Beweisgang
inhdrent sind, nicht und méchten sie auch nicht in irgendeiner Weise ver-
ringern. Die Problematik liegt aber in diesem Fall nicht im Abschluf3 der
Erkenntnis, sondern in der Methode. Ein unklarer, ungeeigneter GewiBheits-
begriff kann hier eine saubere Losung nur storen.

Nimmt man aber an, dal man auch auf induktivem Weg, und zudem
noch durch ein indirektes Verfahren, zu einer sicheren Erkenntnis kommen
kann, so wird man auch die Verbindlichkeit der daraus folgenden Einsicht
anerkennen miissen. Die Freiheit mul3 auch in diesem Fall von der richtigen
GewiBheit ausgeschlossen werden. — Natiirlich bleibt — und wir gestehen
das gerne — in concreto die ewige Schwierigkeit, den niedrigsten Grad der
GewiBheit (der moralischen) von der hochsten Stufe der Wahrscheinlichkeit
(die trotzdem noch Meinung bleibt, und nicht sicheres Erkennen) zu unter-
scheiden.

Nach all diesen lingeren, vielleicht etwas umstindlichen Erwigungen
sind wir froh, in bezug auf einen letzten, heiklen und wichtigen Punkt dem
Verf. unsere volle und ganze Zustimmung zu bekunden. Wir denken an
die in unserer Zeit so eifrig diskutierte Frage nach dem Verhiltnis von
Gnade und Glaubwiirdigkeit. Ubt die Gnade, d. h. die Glaubensgnade, einen
EinfluB auf die Glaubwirdigkeitserkenntnis aus ? und wenn ja, welchen ?
L. erwahnt hier folgende Punkte: « Von Wichtigkeit fiir die Glaubens-
vorbereitung sind besonders folgende zwei Sitze aus der katholischen
Gnadenlehre : 1. Jedem Menschen, der kein Hindernis setzt und das tut,
was ihm obliegt, stehen die nétigen Gnaden zur Verfiigung ... 2. Die
Gnadenhilfen ersetzen die Beweiskraft der Glaubwiirdigkeitsgriinde und die

1 Z.B.: Haec autem tam mirabilis mundi conversio ad fidem christianam
indicium certissimum est praeteritorum signorum, ut ea ulterius iterari necesse
non sit, quum in suo effectu appareant evidenter. Esset autem omnibus signis
mirabilius ... C. Gent., I, c. 6, Huius quidem. — ... Christus dicitur suam resur-
rectionem argumentis declarasse, in quantum per quaedam evidentissima signa
se vere resurrexisse ostendit. Unde et in graeco, ubi nos habemus « in multis argu-
mentis» [Act. 1, 3], loco «argumenti» ponitur «tekmerium», quod est signum
evidens ad probandum. IIT q. 55 a.5c.— ... ea quae subsunt fidei dupliciter
considerari possunt. Uno modo in speciali ... Alio modo sub communi ratione
credibilis. Et sic sunt visa ab eo qui credit : non enim crederet nisi videret ea esse
credenda, vel propter evidentiam signorum vel propter aliquid huiusmodi. II-IT q. 1
a. 4 ad 2. — Cf. CAJeETAN, In II-IT1 q. 1 a. 4 ; n. IT: ... est differentia inter videre
aliquid esse scibile, et videre aliquid esse credibile ... non habetur certa evidentia
quod ita sit, ... habetur tamen evidentia quod ita esse est credibile iudicabileque
absque altevius partis formidine.



Fragen zur Fundamentaltheologie 217

Motivkraft der Glaubwilligkeitsmotive nicht und verdndern sie auch nicht.
Sie sind ja — von Ausnahmen wunderbarer Art abgesehen — fiir gewdhn-
lich dem BewuBtsein nicht zuginglich. Sie verleihen moralische Unter-
stiitzung gegen die erbsiindliche Schiadigung der gefallenen Natur ... » (S. 7).
Nach all dem Vielen, was im Namen eines tieferen Verstindnisses iiber
diese Frage geschrieben wurde, ist man wirklich hocherfreut, hier so klar
und so einfach das Wesentliche ausgedriickt zu finden ?,

1 SchlieBlich erwihnen wir noch einige Kleinigkeiten : S. 107 wird die Mog-
lichkeit der Wunder mit der « Nicht-Geschlossenheit der Naturkausalitit» be-
griindet, diese aber durch den Hinweis auf tatsichliche Wunder abgetan. Fiir
den Leugner der Moglichkeit kann dies aber nur ein Zirkelschluf3 sein | — Warum
zitiert man das Jesus-Buch von F. M. BRAUN nur nach der franzgsischen Ausgabe
(SS. 141. 165) und nicht nach der deutschen Ubersetzung, Réiber, Luzern 1950 ? —
S. 75 werden fiir die mysteria absoluta einige Texte ungenau zitiert: Mt. 10, 27
= Mt. 11, 27; 1 Kor. 3, 6-12 = 1 Kor. 2, 6-12.



	Fragen zur Fundamentaltheologie

