Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 2

Artikel: Das Gutachtens Cajetans : "De conceptu B. Mariae Virginis ad Leonem
Decimum Pontificem Maximum®

Autor: Hoffmann, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760380

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Gutachten Cajetans :
«De conceptu B. Mariae Virginis ad
Leonem Decimum Pontificem Maximum »

Von AporLrF HorrFrMANN O, P.

In unserer Zeit, da die Kirche selbst der Verehrung der Gottes-
mutter einen besondern Auftrieb gab durch die Dogmatisierung ihrer
leiblichen Aufnahme in den Himmel, da die Theologen sich die Auf-
gabe gestellt wissen, das Geheimnis Mariens in seiner Beziehung zur
Kirche und zur christlichen Anthropologie tiefer zu ergriinden, da man
die Erinnerung an die feierliche Erklirung des Dogmas von der Unbe-
fleckten Empfingnis zu verlebendigen und dessen Auswirkung auf die
nachfolgende marianische Theologie festzustellen versucht, da man bei
Theologen und Universititen Gutachten iiber andere mariologische
Wahrheiten einholt, diirfte es von Interesse und dienlich sein, das Gut-
achten des Dominikanergenerals und Kardinals der Kirche iiber die
Unbefleckte Empfingnis der Vergessenheit zu entreiBen und fiir die
mariologische Kontroverse fruchtbar zu machen. Es wird sich zeigen,
daB dieser bedeutende Theologe der Reformationszeit, der Kommen-
tator der Heiligen Schrift und der Summa des hl. Thomas, wegweisend
sein kann fiir eine duBerst objektive Behandlung schwebender theolo-
gischer Fragen; aber auch die Begrenztheit jeder nur theologischen
Arbeit wird an diesem Beispiel sichtbar werden.

Cajetan, Exgeneral des Dominikanerordens, Exponent der Thomi-
stenschule, Kardinal der Rémischen Kirche, wurde von Leo X. beauf-
tragt, im Hinblick auf das Laterankonzil ein Gutachten auszuarbeiten
iiber die Frage : « Utrum Deus beatissimam Virginem a peccato originali
praeservaverit an mundaverit ? ». Es ging also um die hart umkimpfte
Streitfrage, die nicht nur den Fachtheologen beider Richtungen ernst
beschiftigte, sondern auch die Prediger und das von diesen Predigern



180 Das Gutachten Cajetans: « De conceptu B. Mariae Virginis

beeinfluBBte katholische Volk leidenschaftlich erregte. Wahrscheinlich
waren es ebenso sehr pastorale Sorgen wie theologische Interessen,
welche den Theologen und Kirchenfiirsten bewogen, die Gelegenheit
mit Freuden zu ergreifen und die ihn an den Papst die Bitte richten
lieBen, er moge als von Christus eingesetzter Schiedsrichter auf dem
Laterankonzil entweder die Wahrheit klar darlegen oder doch fiir Be-
hebung der drgerniserregenden, 6ffentlichen Streitgespriache Sorge tragen.

I. Grundséitzliches

Mit groBer Umsicht und Gewissenhaftigkeit geht Cajetan in diesem
bedeutenden Gutachten zu Werke. Zunidchst werden in einem ein-
leitenden Kapitel die Grundsdtze entwickelt, welche die einzelnen theo-
logischen Auffassungen zur Heiligung Mariens leiten miissen. Wer fiir
diese oder jene theologische Deutung Glauben verlangt, muBl zunéchst
Klarheit dariiber haben, welche Wege offen stehen, um zu einem Urteil
iber die Glaubensverpflichtung zu gelangen. Cajetan unterscheidet,
unzweifelhaft mit Riicksicht auf zeitgenossische theologische und volks-
tiimliche Auffassungen, zwei Wege.

1. Der normale Weg, die via ordinaria, umfaBt drei Stufen. Fiir
jede braucht er das Wort « Offenbarung » (revelatio) :

a) Die Offenbarung, welche den Verfassern der Heiligen Schrift
zuteil wurde. Sie ist enthalten in der Bibel, den Uberlieferungen der
Apostel, in den Glaubensbekenntnissen und in den Einrichtungen der
Kirche, welche sie von den Aposteln empfing ! ; zu ihnen gehéren z. B.
die Sakramente. Hinsichtlich dieser Schriftlehre macht es keinen Unter-
schied, ob ein Glaubensinhalt ausdriicklich (explicite) in ihr enthalten
ist, wie Schopfung und Menschwerdung oder nur einschluBweise (im-
plicite). Damit sind Wahrheiten gemeint, deren kontradiktorischer Gegen-

! Opuscula omnia, Venetiis 1612. Apud Iuntas Tom. IT: De conceptu B. Mariae
Virginis, pp. 102-105.

Caput I 102. Ordinaria est divina revelatio facta in primis auctoribus sacrae
Scripturae contenta in canonicis libris Bibliae traditionibusque Apostolorum, in
symbolo et aliis, quae constat Ecclesiam per Apostolos suscepisse, ut sacramenta.
Revelatio deinde facta Apostolicae Sedi sive cum synodo sive sine synodo. Haec
differentia ad solemnitatem et congruitatem spectat iudicii apostolici de his, quae
sunt fidei, non ad necessitatem, ut universa testatur Ecclesia, haereticos indubie
tenens, qui ab Apostolica Sede damnatam haeresim sectantur. Revelatio demum
facta sacris doctoribus his praecipue, quorum et vita et doctrina approbata est
ab Ecclesia.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 181

satz mit der Schrift unvereinbar ist und solche, deren notwendiger Zu-
sammenhang mit den echten Glaubensinhalten nur in miihseliger Denk-
arbeit erschlossen werden kann. Im Hinblick auf die im Gutachten zu
entscheidende Frage fiigt er noch die allgemeingiiltige Bemerkung bei :
Solange dieser notwendige innerliche Zusammenhang nicht feststeht,
steht es jedem frei, sich der Meinung anzuschlieBen, die ihm am besten
begriindet diinkt, wobei er freilich stets die Bereitschaft in sich tragen
muB, die Ansicht zu dndern, wenn die Kirche im gegenteiligen Sinne
entscheidet oder wenn ihm der Zusammenhang aufleuchtet. Hier bietet
sich dem Theologen ein weites Feld, alle Beweismomente in ihrem Fiir
und Wider abzuwigen und sie unaufhorlich nach ihrer mehr oder
weniger groBen Ubereinstimmung mit dem Glaubensinhalte zu iiber-
priifen. So sind also nicht die Vernunft und deren Griinde fir den
Glauben malgebend, sondern die Offenbarung in ihrer dreifach ge-
stuften Form 1.

b) Die « Offenbarung » welche an den Hesligen Stuhl (Sedes aposto-
lica) erging, sei es an den Papst allein, sei es an ihn, verbunden mit
einem Konzil. Betont wird hier noch, daB der Unterschied einzig in der
groBern Feierlichkeit bestehe, aber nichts Wesentliches durch eine
Konzilsentscheidung hinzukomme.

c¢) SchlieBlich die den heiligen Lehvern gewordene « Offenbarung »,
deren Leben und Lehre von der Kirche approbiert wurden. Sofort wird
aber einem MiBverstindnis vorgebeugt, das sich anldBlich des Wortes
« Offenbarung » in diesem Zusammenhang einschleichen kénnte. Die in
der Schrift und-den Definitionen der Kirche enthaltene Offenbarung
ist verbindlich ; wer sich ihr widersetzt, ist Héiretiker 2. Die an die
heiligen Viter und Theologen ergangene Offenbarung hingegen ist nicht
in gleichem Sinne verbindlich. Die etwa von Augustin und Thomas vor-

1 A. a. O. Revelationi contentae in S. Scriptura et decretalibus fidei inhaere-
mus tamquam necessariis, ita quod se haereticum comprobat, quicumque pertina-
citer alicui horum adversatur. Revelationi autem factae Sanctis, quorum doctrinam
Ecclesia suscepit, tamquam probabilibus.

2 A. a. O. Nec refert in S. Scriptura et aliis, an aliquid sit revelatum explicite,
ut creatio mundi, incarnatio et alia huiusmodi an implicite, ut sunt omnia, quorum
opposita non possunt sustineri cum veritate S. Scripturae et aliorum, quae certa
fide scimus, nisi quod ingenio, labore, ratione et intellectu opus est, ut manifestentur
haec, quae implicite dicuntur contineri esse necessario connexa illis, in quibus
contineri dicuntur. Quo fit, ut in istiusmodi rebus antequam constet, quid neces-
sario connexum sit certis et indubitatis fidei traditionibus, unicuique liceat, quod
rationabilius sibi videtur amplecti sine pertinacia tamen. Et hinc rationibus locus

datur ad ea, quae sunt fidei, ut scilicet asserantur rationes ostendentes consona
aut dissona esse fidei, quae in dubium vertuntur.



182 Das Gutachten Gajetans: « De conceptu B. Mariae Virginis

getragenen Lehren, sofern sie von der Kirche iibernommen wurden
(suscepit), haben eine groBe Wahrscheinlichkeit fiir sich (inhaeremus
tamquam probabilibus). Hier sei schon vermerkt, da Cajetan seine
personliche theologische Ansicht in der Frage nach der Unbefleckten
Empfingnis nach diesem letztern Kriterium ausrichtet. Entscheidend
ist fiir ihn die Autoritdt der von der Kirche approbierten heiligen Viter
und heiligen Theologen. Alle andern Autoritdten sind, mit ihnen ver-
glichen, mindern Gewichtes.

2. Der aupfergewohnliche Weg (via extraordinaria), um die Zuge-
horigkeit eines Satzes zum verpflichtenden Glaubensinhalt bestimmen
zu konnen, ist die Bezeugung durch ein Wunder. Die Moglichkeit eines
solchen Weges ist zwar anzuerkennen; doch mahnt Cajetan immer
wieder, im Hinblick auf konkrete zeitgenossische Vorginge, zu groBter
Vorsicht. Er verweist auf Satan, der sich in einen Engel des Lichtes
verwandelt, auf den Antichristen, der groBe Zeichen und Wunder tun
wird, auf die Tduschungsquellen auch bei gutwilligen Menschen, auf
Christus, der Glauben ohne Zeichen verlangt, auf die Kirche, die nicht
zu den Wunder fordernden Zweiflern gehort, sondern welche die freudig
Glaubende ist . Darum, so mahnt er, soll der Papst sich nicht auf die-
jenigen einlassen, die ihn auf diesen auBergewthnlichen Weg zur Ent-
scheidung der schwebenden Fragen verweisen wollen. Er bietet iibrigens
nur eine menschliche GewiBheit, da jeder Wunderbericht ein Liigen-
gewebe sein kann. Ubernatiirliche, dem christlichen Glauben gemdfe
GewiBheit, kann auf diesem Wege nicht gewonnen werden 2.

Aus diesen Ausfithrungen iiber die « beiden Wege» folgert nun
Cajetan, dafl es auch eine doppelte Weise gibt, einen Satz zum Glauben
vorzulegen, daB es je nach der Art der Vorlage eine verschiedene Weise
der Glaubensverpflichtung gibt. Gewisse Wahrheiten werden so vor-

1 A.a.O. Sed hic esset opus cautela magna ex parte operum mirorum,
quoniam angelus Satanae transfert se in angelum lucis et signa et prodigia facere
potest, quae non vere miracula a solo Deo factibilia putaremus, ut opera sanitatis
et elementorum et similium. Unde et antichristus facturus dicitur tot miracula
in oculis hominum, ut si fieri posset, etiam electi fallerentur, tum ex parte illu-
sionum, tum quia signa ... facta sunt infidelibus non fidelibus. Ecclesiae vero
tamquam fideli, non infideli data est revelatio profetica et apostolica.

2 A.a.O. Accedit ad haec, quod miracula, quae ab Ecclesia suscipiuntur
in canonizationibus Sanctorum, quae tamen maxime authentica sunt, cum humano
testimonio innitantur, eorum scilicet, qui testantur, non omnino certa sunt, quo-
niam scriptum est, ,omnis homo mendax’ (Ps. 115, 11), licet sint certa modo
humano ; fidei autem christianae certitudo non humano more certa esse debet,
sed solus Deus praestare potest.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 183

gelegt, daB ihr Leugner als Hiretiker zu bewerten ist 1, andere werden
nur als wahrscheinlich und als im « frommen Glauben » Hinzunehmende
dargeboten. Wer sie leugnet, gilt nicht als Héretiker. Zu diesen Lehr-
meinungen zihlt der Verfasser noch die leibliche Aufnahme Mariens in
den Himmel und ihre Heiligung im MutterschoBe. Von ihnen gilt :
« Huiusmodi communis Ecclesiae pietas probabiliter credit. » Dieses
Einleitungskapitel abschlieBend fiigt er den tiefsten Grund an, warum
nicht aus Vernunftgriinden, sondern einzig aus der géttlichen Offen-
barung entnommen werden kann, was wirkliche Glaubenswahrheit ist :
weil namlich Glaubenswahrheiten die Fassungskraft der menschlichen
Vernunft iiberragen und derartige Einzelwahrheiten einzig vom gott-
lichen Willen abhingen 2

II. Anwendung der Grundsédtze auf die Lehre von der Heiligung Mariens

Nach diesen grundsitzlichen Darlegungen beginnt der Begutachter
die gewonnenen Erkenntnisse auf die Frage nach der Heiligung Mariens
anzuwenden. Er entledigt sich der ihm gestellten Aufgabe in folgenden
Einzeluntersuchungen.

Zunichst zeigt er, daBl die Unbefleckte Empfiangnis nicht zu den
Wahrheiten gehort, die notwendigerweise geglaubt werden miissen.
Dann bestimmt er, welche Auslegung dieser Lehre glaubenswidrig ist ;
weiterhin inwiefern die Lehre von der Empfingnis Mariens 4n der
Erbsiinde probabel genannt werden kann. SchlieBlich untersucht er
den Wert der Beweise, welche die Vertreter der Lehre von der Unbe-
fleckten Empfingnis anzufiihren pflegen, um dann dem Papst einen
ganz konkreten Vorschlag zu machen.

1 A.a.O. Nam quaedam decernuntur credenda ita, quod contraria sentiens
sit haereticus, quaedam vero tamquam probabiliter et pie credenda ita, quod
contrarium sentiens non est haereticus, ut de assumptione B. M. V., cum corpore
et sanctificatione eius in utero matris et aliis huiusmodi communis Ecclesiae pietas
credit.

? A.a.O. Ratio autem quare omnis via tam ordinaria quam extraordinaria
decernendi ea, sola revelatio est, in promptu est, quia scilicet quae sunt fidei,
lumen humanae mentis excedunt et ex solo divinae voluntatis beneplacito depen-
dent istiusmodi singularia.



184 Das Gutachten Cajetans: « De conceptu B. Mariae Virginis

1. Keine der beiden Auffassungen ist Glaubenssatz

Keine der vorgetragenen Meinungen, weder die thomistische (mun-
datio) noch die skotistische (praeservatio) gehort zum eigentlichen
Glaubensinhalt. Denn keine liegt in der Schrift oder in einer definierten
kirchlichen Entscheidung ausdriicklich vor. Beide konnen unter Wah-
rung der Schriftlehre und anderer echter Glaubenswahrheiten vertreten
werden. Fiir die Lehre von der Heiligung im MutterschoBe nach der
Empfiangnis (mundatio) ist es fiir Cajetan sicher (certum est), daB sie
dem Glauben gemiB ist (fidei consonat)!. Dies ist zwar, wie gesagt,
nicht ausdriickliche Schriftlehre, aber dafiir sprechen doch Stellen wie
Rém. 3,9 ; 5, 15 ; 2 Kor. 5, 15, wo fiir alle Nur-Menschen ganz allgemein
die Erbsiinde gelehrt oder vorausgesetzt wird. Cajetan geht aber trotz-
dem nicht soweit, aus diesen scheinbar so beweiskriftigen Texten nun
das echte Enthaltensein im Sinne der einleitenden Erérterungen zu ent-
nehmen. Damit wire nach seinen grundsitzlichen Darlegungen die skoti-
stische Auslegung als glaubenswidrig und die gegenteilige Meinung als
einzig mogliche erwiesen. Dies hatten offenbar andere ihm bekannte
Theologen getan, welche die Lehre von der Unbefleckten Empfangnis
als eindeutig schriftwidrig und zu den Glaubensentscheidungen der
Kirche im Gegensatz stehend ablehnten. Selbst der zweite Grund, die
unzédhlbare Schar der Heiligen, welche nach ihm die Lehre von der
bloBen Reinigung (mundatio) vortragen, bringt den alles beriicksichti-
genden Theologen nicht in die Versuchung, diese an sich so naheliegende
Folgerung aus den Paulustexten zu ziehen. Sofort gibt er die Griinde
an, die ihn zu groBer Vorsicht und zu gréBter Objektivitit mahnen.
Alle diese Schriftstellen kénnen ndmlich noch in einem doppelten Sinne
verstanden werden 2.

Erstens in dem Sinne, als sei die Gottesmutter ganz und gar (tota-
liter) bewahrt gewesen, als sei sie allem entzogen, was irgendwie zur
Erbsiinde gehort. Zweitens im Sinne der alleinigen Bewahrung von der

1 C. II. Et de parte quidem ista, quae tenet, beatam virginem a peccato
originali mundatam, certum est, quod fidei consonat.

* A.a. 0. De parte autem altera credentes scilicet beatam virginem prae-
servatam a peccato originali, licet quidam scripserint, quod contrariatur S. Scrip-
turae et determinationi Ecclesiae, quidam autem non ; mihi tamen theologorum
minimo distinguendum videtur circa sensum huius opinionis. Nam potest dupliciter
intelligi. Primo ut B. Virgo sit praeservata fotaliter a peccato originali, ita quod
fuit exempta ab omnibus ad dictum peccatum spectantibus. Secundo ut B. V.
sit praeservata a sola macula peccati originalis per infusionem gratiae personalis.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 185

Makel der Erbsiinde und zwar durch EingieBung der ihre Person heili-
genden Gnade. Zwischen beiden Auffassungen besteht nach dem Autor
ein mehr als himmelweiter Unterschied (maior distantia quam inter
caelum et terram). Diesen Unterschied macht er im einzelnen verstind-
lich an dem Vorgang, der sich bei der Zeugung des Menschen abspielt 1.
Wenn ein Mensch auf dem Zeugungswege ins Dasein tritt, so zieht er
sich die Erbsiinde zu, und zwar nicht nur die Makel dieser Siinde
(schuldhaftes Fehlen der Gnade), sondern die dem Foetus eingeschaffene
Geistseele ist vom ersten Augenblicke ihres Daseins an angesteckt (in-
fecta), insofern das Fleisch unter Beteiligung eines viterlichen und
miitterlichen Prinzips gezeugt wurde. Darum zieht sich die Seele, welche
diesem «angesteckten Fleische » eingegossen wird, die Makel zu, und
die neue Person ist durch die Ansteckung des Fleisches nicht nur mit
der Makel der Erbsiinde behaftet, sondern auch mit vielen andern Min-
geln : es ist ihr der Zutritt zum Himmel verwehrt (reatus clausae caeli
ianuae), und sie ist dem zeitlichen Tode verfallen. So ist also das « an-
gesteckte Fleisch », dem die Seele eingegossen wird, der eigentliche Grund
nicht nur fiir die Méglichkeit eines Betroffenwerdens von der Erbsiinde,
sondern fiir das tatsichliche Betroffenwerden vom Debitum. In der
Ansteckung des Fleisches ist es begriindet, daB die Seele sich die Erb-
schuld zuzieht und zwar nicht nur der Makel, sondern auch der Straf-
verbindlichkeit nach. Ja, diese Ansteckung des Fleisches ist schon der
Anfang (initium) der Erbsiinde in der Person, die ja in dem gleichen
Augenblick empfangen wird und empfangen ist.

Auf Maria angewendet bedeutet dies folgendes: Wer behauptet,
Maria sei ganz und gar (totaliter) vor der Erbsiinde bewahrt worden,
der sagt damit, sie sei der Ansteckung des Fleisches (infectio carnis)
nicht unterworfen gewesen, und dies bedeutet seinerseits, sie sei nicht

1 A, a. 0.102-103. Nam cum anima alicuius hominis, qui generatur, incurrit
originale peccatum, non solum macula originalis peccati contrahitur, sed in primo
instanti, in quo anima rationalis creando infunditur, est infecta utpote genita ex
commistione utriusque parentis et propterea anima, quae infunditur illi carni,
contrahit maculam in seipsa originalis peccati, quia infunditur carni infectae ;
neque solam maculam ex carnis infectione contrahit persona in utero genita, sed
multa alia scilicet reatum clausae caeli ianuae et poena mortis temporalis, ita quod
infecta caro, cui infunditur anima, est, in qua fundatur ratio non potentiae contra-
hendi originale peccatum, sed ratio contracti in propria persona debiti, quod con-
trahatur in anima rationali sua peccatum originale et secundum maculam et secun-
dum reatum poenarum spiritualium et temporalium, imo est talis carnis infectio
peccati originalis initium existens in persona, quae tunc simul concipitur et con-
cepta est,



186 Das Gutachten Cajetans: « De conceptu B. Mariae Virginis

nur ohne Makel der Erbsiinde empfangen, ohne Strafverbindlichkeit,
ohne Begierlichkeit, sondern sie sei so empfangen, daB nicht einmal das
Debitum, von ihr betroffen zu werden, von ihr ausgesagt werden kénne 1.

Die Lehre hingegen, welche nur die Freiheit von der Makel der
Erbsiinde und von allem, was mit dieser Makel untrennbar verbunden
ist (poenae damni), leugnet damit nicht, Maria sei von der Ansteckung
des Fleisches betroffen worden ; sie streitet nicht ab, Maria sei dem
Debitum, die Makel der Erbsiinde und alle Strafverbindlichkeiten in
sich zu tragen, unterworfen gewesen. Sie behauptet nur dies : kraft der
bewahrenden Gnade Gottes wurde die Seele von der Makel der Erb-
siinde befreit, wihrend sie sich doch die Begierlichkeit, freilich die durch
die Gnade gebundene, zuzog, wie auch die Strafverbindlichkeit des vor-
laufigen Ausschlusses vom Himmel und des leiblichen Todes. Denn diese
Strafen sind solche, die nicht unmittelbar die Person, sondern die Natur

betreffen 2.

2. Die unhaltbare Deutung

In welcher Beziehung stehen nun diese beiden Deutungen der
Bewahrung vor der Erbsiinde zum Glaubensinhalt ? Kénnen beide
Erklarungen, im Lichte dér grundsitzlichen Eroérterungen betrachtet,
Anspruch auf GlaubensgemiBheit erheben, oder steht die eine oder die
andere mit dem katholischen Glauben im Widerspruch ? Diese Fragen
werden im dritten Kapitel des Gutachtens beantwortet.

a) Verdammungswiirdig erscheint dem Begutachter die Auffassung,
dergemdll Maria ganz und gar (totaliter) von der Erbsiinde bewahrt
blieb, derart, daBB sie von keinem Bestandteil der Erbsiinde betroffen

1 A.a. O. 103. Positio dicens beatam Virginem praeservatam totaliter a pec-
cato originali dicit ipsam non contraxisse carnem suam infectam, ac per hoc non
solum sine macula peccati conceptam et reatibus et fomite, sed etiam sine debito
in propria persona habendi haec. .

2 A. a. O. Positio vero dicens beatam Virginem praeservatam solum a macula
peccati originalis et iis, quae a macula sunt inseparabilia (ut est reatus aeternae
poenae damni), non negat beatam virginem carnem habuisse infectam ac per hoc
in propria persona debitum contrahendi maculam originalis peccati et quoad
maculam et quoad reatus omnes et fomitem, sed praeservante Dei gratia non
redundavit in animam illius macula peccati originalis, licet redundaverit et fomes
ligatus tamen per gratiam et reatus clausae vitae aeternae et mortis temporalis,
quia haec poena scilicet mortis erat naturae ex parte carnis, illa scilicet clausae
ianuae erat naturae ex parte temporis, quia scilicet Christus adhuc non aperuerat
per suam mortem ianuas paradisi clausas per originale peccatum et similiter fomes
ex parte carnis se tenet.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 187

worden wire, d. h. weder von der Makel noch von den Straffolgen, noch
von, dem Debitum®. In diesem Sinne hatte Cajetan ja im vorauf-
gehenden Kapitel die totale Bewahrung erklirt, im Sinne nimlich der
drei genannten Freiheiten. Wirkliche Vertreter einer solchen Ansicht
kennt er nicht. Er hat sie nur als theoretische Deutungsméglichkeit an-
gefithrt und entfaltet, um den Sinn der skofistischen Lehre klarer zu
umgrenzen und deren Haltbarkeit gegen alle MiBverstindnisse sicher
zu stellen. Die Lehre von der totalen Bewahrung aber ist glaubens-
widrig (error in fide), weil sie der Schrift, den klaren Glaubensentschei-
dungen und den mit diesen notwendig verkniipften Wahrheiten wider-
spricht. ‘
b) Die zweite Deutung hingegen, nach Cajetan die eigentlich
skotistische, mit deren Vertretern er sich in diesem Gutachten ausein-
anderzusetzen hat, ist nicht glaubenswidrig, insofern sie nur dieses lehrt :
Maria wurde vor aller Makel der Erbsiinde bewahrt, nicht aber vor der
Ansteckung des Fleisches, nicht vor dem Debitum, in eigener Person
mit jener Makel befleckt zu werden, nicht vor dem Zunder der Siinde
und andern Straffolgen der Erbsiinde 2

Glaubenswidrig ist sie darum nicht, weil sie die Aussagen der Schrift,
die Glaubensentscheidungen der Kirche und die mit diesen Wahrheiten
notwendig verkniipften Lehren unangetastet 1iBt. Nun zeigt Cajetan
im einzelnen, sich zum Anwalt der skotistischen Lehre machend, wie die
grundlegenden christlichen Wahrheiten von dieser Ansicht unberiihrt
bleiben. Sie wahrt vor allem die Grundwahrheit des Christentums, die
besagt, Christus set fiir alle ohme jede Ausnahme gestorben. Maria bleibt
auch nach dieser Meinung im Bereiche derer, die durch den Tod Christi
mit Gott versoéhnt, befreit, erlost, gereinigt wurden, derer, die durch
Christus das leibliche und geistliche ewige Leben besitzen werden. So

1 A. a. O. Damnanda ergo videtur specialiter positio, quae asserit B. Virginam
totaliter praeservatam a peccato originali ut scilicet nihil eius incurrerit, quamvis
neminem adhuc sciam hoc tenuisse.

? A. a. O. In secundo autem sensu intellecta opinio de praeservatione B. Vir-
ginis, scilicet quod praeservata est a macula peccati originalis et non ab infectione
carnis ac per hoc nec a debito in propria persona illius maculae nec a fomite et
poenis, non est contraria S. Scripturae nec determinationi Ecclesiae nec aliquibus
necessario creditis, quoniam B, Virgo praeservata ex speciali praeventione gratiae
a macula originalis peccati et habens cetera, quae diximus, non est extra latitu-
dinem mortuorum, inimicorum, indigentium remissione peccatorum, captivorum,
habentium carnem peccati, obnoxiorum morti et clausi caeli. Et consequenter
non est extra latitudinem eorum, pro quibus Christus mortuus est, reconciliatorum,
liberatorum, redemptorum, mundatorum, introductorum denique per Christi mor-
tem in vitam aeternam animae et corporis.



188 Das Gatachten Cajetans: « De conceptu B. Mariae Virginis

ist die Erlosungsbediirftigkeit Mariens, es ist die Auswirkung des Todes
Christi auch auf die Gottesmutter gewdhrleistet. Sie bedurfte der Mensch-
werdung und des Erlosungswerkes Christi, weil sie der Ansteckung des
Fleiches, der, wenn auch gebundenen Begierlichkeit und den Straffolgen
sowie dem Debitum, sich die Makel der Erbsiinde zuzuziehen, unter-
worfen war, ja sie trug infolge der Ansteckung des Fleisches schon den
Ansatz zu dieser Makel in sich (initium), ein Ansatz, der sich an sich
zur tatsichlichen Befleckung der Seele hitte auswirken miissen . Ge-
reinigt von der Erbsiinde nennt man ndmlich nicht nur einen Menschen,
der von einer tatsichlich schon anhaftenden Makel befreit, sondern
auch denjenigen, der von der an sich filligen Makel bewahrt und von
den tatsichlich auf ihm lastenden Straffolgen erlost wurde %

Auch der einzigartige Vorzug Christi bleibt unangetastet, der allein
als ganz Heiliger, d. h. nicht im Fleische der Siinde, weil vom Heiligen
Geiste empfangen, ins Dasein trat, wihrend Marias Fleisch dieser An-
steckung des Fleisches verfallen war, wobei freilich die befleckende Aus-
wirkung auf ihre Seele durch die Bewahrungsgnade verhindert wurde.
Gewahrt werden auch die Aussagen der Schrift, die von der Erlésungs-
bediirftigkeit aller Menschen und von der Universalitit der Erbsiinde
und deren Folgen sprechen 8. Hier mahnt nun Cajetan aus diesem Tat-

1 A.a. O. Ex eo quod habuit carnem infectam cum fomite ligato et reatibus,
egebat futuro remedio per incarnationem et mortem Jesu Christi exhibendo. Et
ex eo, quod in propria persona habuit debitum contrahendi maculam originalis
peccati, imo initium, unde redundare in animam debebat originalis peccati macula,
gratia illa, quae praeveniendo sanctificavit eam, ligando etiam fomitem, habuit
rationem gratiae mundativae, reconciliativae, redemptivae etc., liberans namque
animam a macula non actualiter habita, sed ex propria carne tunc debita et in
eadem carne tunc vitiata, non est extra latitudinem liberantium a peccato, mun-
dantium a sorde, redemptium a captivitate.

2 A.a. O. Dicitur a peccato originali mundatus non solum qui contracta
actuali macula mundatus est, sed qui a macula quidem in debito et initio in propria
persona fundato et reliquis tot quasi partibus peccati originalis actualiter contractis
mundatus est.

% A.a.O. Salvatur quoque manifeste in hac positione singularis praeroga-
tiva Jesu Christi, quod solus conceptus est sanctus et non in carne peccati, sed
in similitudine carnis peccati, non solum ea ratione, quia ipse e vi seu natura suae
conceptionis, quae nativitas in utero vocatur, sanctus nascebatur ... sed etiam
quia beata Virgo concepta est tunc in carne infecta, sed cum anima sancta ex
gratia impediente redundantiam infectae carnis in maculam animae ... Sufficit
enim, quod omnium horum communis radix scilicet caro infecta sit in instanti
illo, quo anima infunditur infectae carni. Nec est iniustum, quod habenti culpam in
proprio debito et initio actualis culpae incursus impediatur et reatus poenarum
naturae remaneat, quoniam extra propriam culpam originalem omnino non est,
qui in proprio debito et initio illam habet.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » ’ 189

bestande die Folge zu ziehen fiir die Predigt und die Streitgespriche.
Die Prediger sollen ihre Zunge und die Schriftsteller ihre Feder ziigeln
im BewuBtsein, daB weder die Lehre von der Unbefleckten Empfingnis
noch die von der reinigenden Heiligung ein Verdammungsurteil verdient 1.

3. Theologische Bewertung der Lehre von der reinigenden Heiligung

Nachdem der pépstliche Begutachter die beiden in Frage stehenden
Hauptansichten iiber die Heiligung Mariens als nicht glaubenswidrig
erwiesen (Cajetan nennt sie nie die thomistische und skotistische), bleibt
ihm noch die Aufgabe, sich {iber deren gréBere oder geringere Proba-
bilitdt zu duBern, um dem Papst einen ganz konkreten Vorschlag fiir
das Laterankonzil machen zu koénnen. In der Bewertung der Beweis-
griinde beider Ansichten hat Cajetan Gelegenheit, interessante Bemer-
kungen zur theologischen Erkenntnislehre zu machen, die an Aktualitit
nichts eingebiiBt haben.

Zunichst werden die Griinde untersucht, welche die Lehre von der
Heiligung Mariens nach der Empfingnis (mundatio) im MutterschoBe
stiitzen. Hier vermag freilich der Vertreter dieser Ansicht nicht mit
vielfachen Beweisgriinden zu dienen. Aber der einzige fiir Cajetan maB-
gebende Grund ist so beweiskriftig, daB er alles, was die Gegner anzu-
fiihren wissen, bei weitem aufwiegt und darum diese Lehre als sehr
wahrscheinlich (valde probabilis) erscheinen 1i3t. Der Beweis aber ist
dieser : Die Autoritdt so iiberaus vieler Heiligen und illustren Lehrer
der Theologie und des kanonischen Rechtes, die sich nicht in allgemeinen
AuBerungen ergehen, sondern namentlich von Maria sprechen und lehren,
sie sei nicht unbefleckt empfangen, sondern im MutterschoBe zeitlich
nach der Empfingnis geheiligt worden. Die Autoritit von 15 Vitern
und Theologen ist einem spekulativen Kopf wie Cajetan maBgebend,
dieser Meinung den Vorzug zu geben, sie als valde probabilis zu bezeich-
nen. Es sind : Augustinus, Johannes Chrysostomus, Eusebius von Emesa,
Remigius, Maximus, Beda, Anselm, Bernard, Erardus, Antonius, Thomas,
Bonaventura, Bernardin von Siena und Vinzenz Ferrer 2

1 A.a.O. Quocirca coercendae sunt praedicatorum linquae scriptorumque
manus in hac quaestione et neutram debent damnare, sed sobrie scribere et loqui
et non plus sapere quam oportet iuxta Apostolicae Sedis praeceptum a Xysto IV
editum,

2 A a. 0. 104



190 Das Gatachten Cajetans: « De conceptu B. Mariae Virginis

Hitten diese Lehrer nur im allgemeinen von der Reinigung aller
Christen nach ihrer Empfingnis gesprochen, so wire die Berufung auf
sie vielleicht nicht berechtigt, man kénnte immer noch annehmen, sie
hétten, nach Maria im besondern befragt, vielleicht eine Ausnahme
gelten lassen. Aber sie sprechen gerade und namentlich von der Gottes-
mutter. Sie steht mit uns insofern in gleicher Reihe, als sie wie wir in
der Erbsiinde empfangen war ; sie unterscheidet sich von uns darin,
dal} sie zeitlich frither, nimlich nicht erst nach der Geburt, sondern
schon im MutterschoBe, geheiligt wurde. Die Heiligen und die illustren
Lehrer der vergangenen Zeiten haben also von einer Bewahrung von
der Makel der Erbsiinde nicht nur nichts gewuBt, sie haben sie aus-
driicklich abgelehnt. Auch kann Cajetan in diesen seinen Gewidhrs-
minnern keinen Ansatz finden fiir die viel berufene Unterscheidung
zwischen einem tatsichlichen Behaftetsein mit der Erbschuld und einem
Debitum, von ihr betroffen zu werden, nichts von einer bewahrenden
Gnade. Die Viter und Theologen sprechen ihm zu eindeutig und ohne
jede abschwichende Erginzung. Die Behauptung aber, es habe ihnen
an entsprechenden Worten fiir den Ausdruck des von ihnen gemeinten
Inhalts gefehlt, verkennt ihre Sprachgewandtheit ; eine solche Behaup-
tung ist toéricht und verwegen und fithrt zu offensichtlichen Text-
entstellungen.

SchlieBlich verbieten die Texte eine Deutung in dem Sinne, als
seien die Worte von der « Empfingnis Mariens in der Erbsiinde » zu
beziehen auf eine Empfingnis des Fleisches vor der EingieBung der
Geistseele, nicht aber die Empféngnis im Augenblicke der Einerschaffung
dieser Seele. Dagegen spricht die Tatsache, daB die Viter die Empfiangnis
Mariens mit der unsern auf die gleiche Stufe stellen ; diese aber fillt
mit der EingieBung der Seele zusammen. Zudem kann vor der EingieBung
der Seele von einer Erbsiinde gar nicht die Rede sein, denn nur die
Geistseele ist Triager von Schuld. So verdient denn diese Lehre von der
Reinigung Mariens nach der Empfingnis als begriindet und wahrschein-
lich bezeichnet zu werden (rationalis probabilisque) 1,

4. Bewertung der Beweise fiiv die Lehre von der bewahrenden Heiligung

Welches sind nun die von Cajetan beriicksichtigten Beweisgriinde
der Verteidiger einer Bewahrung vor der Makel der Erbsiinde ? Welches
ist ihr Wert ? Der thomistische Begutachter befleiBigt sich, was Auf-

1 A.a.O. 104-105.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 191

zdhlung der Stiitzen der skotistischen Meinung angeht, grifter Objek-
tivitdt, Wihrend er fiir seine eigene Ansicht und die der meisten Mit-
glieder seines Ordens nur auf die Autoritdt der Heiligen und beriihmten
Lehrer verweisen kann, wiirdigt er nicht weniger als neun Argumente
der gegnerischen Auffassung. Ausdriicklich sagt er, er wolle sie beson-
ders eingehend untersuchen, um der Wahrheit die Ehre zu geben (pro
veritatis honore).

a) Der Verfasser gibt zu, daB die Lehre von der Unbefleckten
Empfingnis Mariens unter den zeitgendssischen Theologen (moderni)
eine schier unzihlbare Schar von Anhingern hat, aber er schitzt die
Autoritiit dieser Theologen nicht allzuhoch ein (Haec probabilitas valde
exigua est). Unter diesen Theologen befindet sich ndmlich, soweit ihm
bekannt ist, kein Heiliger, wihrend eine ganze Schar von Heiligen sich
zur gegenteiligen Meinung bekennen. AuBerdem soll man sich in Glau-
bensfragen mehr an die Lehrer der Vorzeit als an die Neuern anschlie-
Ben ; zudem hatte Skotus, der zu den Begriindern der neuen Lehre zihlt,
selbst Bedenken, sie sich leichthin zu eigen zu machen. Er hatte seinen
Darlegungen noch beigefiigt, man diirfe Maria alle Vorziige zuerkennen,
falls Bibel und Kirchenlehre unangetastet bleiben. Das trifft zwar fiir
diese Meinung zu, aber gegen sie steht die Autoritit der grofen
Theologen 1.

b) Auch auf die von Cajetan so gering eingeschitzten Privatoffen-
barungen berufen sich die Verteidiger der Unbefleckten Empfingnis.
Sie verweisen auf die hl. Brigitta. Cajetan hitte hier auf seine ein-
leitende Bewertung von Privatoffenbarungen in Glaubenssachen hin-
weisen kénnen. Hier aber entkriftet er diesen « Beweis » durch ein Argu-
mentum ad hominem, er stellt der Autoritit der hl. Brigitta die der
hl. Catharina von Siena gegeniiber, der nach einem Berichte des hl. An-
toninus das Gegenteil kundgetan worden war und der als rechtmaBig
kanonisierten Heiligen eine gréBere Autoritdt zukomme als der hl. Bri-
gitta, der die Ehre der Altdre unter einem schismatischen Papste zuteil
wurde. Wenn man iiberhaupt Privatoffenbarungen in die theologische
Diskussion einfithren wolle, so miisse man sich doch an die glaub-
wiirdigsten halten.

1 A.a.O. C. 4 Sed haec probabilitas valde exigua est. Tum quia est contra
tot sanctos et nullus est inter istos sanctus ... tum quia in iis, quae sunt fidei,
magis sentiendum est cum antiquis quam modernis ..., propterea non est mirum,
si nullus sanctus, nullus illustris doctor antiquus pro hac parte afferatur nisi forte
a falsariis.



192 Das Gutachten Cajetans: « De conceptu B. Mariae Virginis

c) Das Konzil von Basel habe sich, so argumentieren die Skotisten,
fiir ihre Ansicht eingesetzt. Cajetan beurteilt diesen « Beweis » noch ab-
schitziger. Die fraglichen Sitzungen fanden zur Zeit der Trennung vom
rechtmifigen Papst Eugen IV. statt und darum sind ihre Entschei-
dungen vollig wertlos. Dagegen hat das rechtmiBige Konzil von Florenz.
die entgegengesetzte Meinung begiinstigt 1.

Hieraus entnimmt Cajetan sein wohl stirkstes Argument : es sei
so meint er, zur Zeit des Konzils von der Gesamitkirche ausschlieBlich
Christus von der Erbsiinde ausgenommen worden, was gewiB nicht hitte
gesagt werden diirfen, hitte auch Maria dieses Privileg besessen 2.

d) Gegen die Beweisfithrung aus der romischen Liturgie, die in fast
allen Kirchen die Empfingnis und nicht die Heiligung feiert, macht
Cajetan geltend, noch immer gebe es zahlreiche Kirchen, die der Heili-
gung und eben nicht der Empfingnis geddchten. Die Kirche lasse darin
volle Freiheit ®. AuBerdem gedenke man bei der Feier der Empfingnis
eigentlich an ihre Heiligung im MutterschoBe; ob diese Heiligung aber
eine bewahrende oder eine reinigende sei, sei durchaus zweitrangig und
stehe nicht im Vordergrund der Frommigkeit. Cajetan meint sogar,
eben darum sollten alle den Tag der Empfingnis feiern, aber man solle
dann diesem Tage den Namen der Hezligung Mariens geben, damit Name
und eigentlich gemeinter Sinn iibereinstimmten 4.

1 A.a.O. 105. Quoniam dicto conciliabulo e regione opponitur verum et
venerandum concilium ex Ferraria in Florentiam translatum Graecorum et Lati-
norum sub praedicto Eugenio IV, ubi inter dogmata fidei traduntur haec verba :
« firmiter credit, profitetur et docet sacrasancta Romana Ecclesia neminem unquam
ex viro feminaque conceptum a diaboli dominatu fuisse liberatum nisi per fidem
mediatoris Dei et hominum, qui sine peccato conceptus natus et mortuus humani
generis peccata delendo solus sua morte prostravit et regni celestis introitum, quod
primus homo peccato proprio cum omni sua successione perdiderat, reseravit »
(Dz. 711).

? Quae pro tanto inducta sunt, ut appareat, quod illo tempore, quo res in
quaestione erat, universalis Ecclesia solum Christum excepit ab originali peccato,
quod non erat dicendum, si beata quoque Virgo excipienda esset.

3 A.a. 0. ... quia multae ecclesiae sunt per orbem diffusae celebrantes in
illo die sanctificationem, non conceptionem et in hoc ecclesia unumquemque in
suo sensu abundare permittit.

4 A.a. O. ... constat quod a quibuscumque catholicis celebratur hoc festum,
celebratur ratione sanctificationis beatae virginis in utero matris sive illa sanctifi-
catio fuerit praeveniens et quasi praeoccupans peccati originalis actualem incursum,
ut opinio ista dicit, sive fuerit mundans ab originali peccato iam contracto, ut
altera dicit opinio ; quocirca omnes conveniunt in sanctificatione beatae virginis
et quod fuerit in utero et quod est ratio celebritatis iuxta illud : Tu solus Sanctus
Mariam sanctificans. Licet differant effectu sanctificationis, an scilicet praeserva-



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 193

e) Damit entfillt auch der Beweis, der sich auf die Verleihung von
Ablissen fiir den Empfingnistag stiitzt. Mit Ablissen wurde eben dieser
Tag versehen wegen der Heiligung der Gottesmutter. Es sei den Ver-
leihern dieser Ablisse nie in den Sinn gekommen, der bewahrenden Hei-
ligung damit den Vorzug zu geben. Die Frage, ob bewahrende oder
reinigende Heiligung bleibe durchaus offen 1.

f) Schwerwiegender scheint der Beweis aus der senfentia communis
zu sein. Auch hier steht der Begutachter vor der Tatsache, daB fast alle
Katholiken des lateinischen Ritus glauben, Gott einen Dienst zu er-
weisen mit der Annahme der Unbefleckten Empfingnis. Cajetan gibt
zu, daB eine theologische Meinung durch die Zustimmung vieler eine
gewisse Wahrscheinlichkeit gewinnt. Aber sofort schwicht er dieses Zu-
gestindnis wieder merklich ab. Nicht die Zahl der Autoren, sondern
ihr theologisches Gewicht ist fiir die Bewertung maBgebend. Die allein
durch die Zahl zur sententia communis werdende Ansicht kénne als
solche nur eine Wahrscheinlichkeit mindern Grades beanspruchen, ihr
komme nur eine autoritas vulgaris zu, welche der der groBen Theologen
(sapientes) keineswegs die Waagschale halten konne. Der groBe Haufe
(vulgus) urteilt ndmlich zu leicht nach dem Scheine und nicht nach der
Wirklichkeit 2.

g) Auch der Vorwurf, die Leugnung der Unbefleckten Empfingnis
sei drgerniservegend, verletze das Ohr des frommen Christen, habe die
Autoritit vieler Universititen gegen sich, macht auf Cajetan keinen nach-
haltigen Eindruck. Gegen alles dies steht, so ist er {iberzeugt, sein Grund-
beweis, die allgemeine Lehre der Heiligen und Lehrer der Vorzeit. Wer
gegen sie in Glaubenssachen entscheidet, verdient seinerseits den Vor-
wurf der AnmaBung und sein Argernis ist ein scandalum pharisaicum 2.

verit, an mundaverit a macula, et propterea rationabiliter ab omnibus deberet
celebrari dies conceptionis sub nomine sanctificationis, ut nomen consonaret rei.

1 Indulgentia vero concessa nihil confert huic opinioni sicut nec festi cele-
britas, quia ad honorem beatae Virginis ad gratiam propriae sanctificationis in
utero fertur, relinquendo ambiguum an praeservans a macula, an a macula mun-
dans fuerit gratia illa, ut dictum est.

2 A.a.0. Quod autem iam communis facta sit hodie ista opinio, ita ut
omnes fere catholici latinae Ecclesiae arbitrentur obsequium se praestare Deo in
huiumodi sequela opinionis, ex ea reddit opinionem probabilem, quia probabile
est quod multis videtur. Sed probabilitas haec vulgarem auctoritatem non excedit
et eidem contraponitur, quod probabile in veritate est, quod videtur sapientibus,
qui ut patet ex supradictis, contrariam secuti sunt opinionem. Vulgus autem pro-
babile in apparentia, non in veritate constituit.

3 A.a. 0. Sed quoniam universitates contra tot sanctorum et communio-
rum priscorum doctrinam in his, quae sunt fidei, praesumptuosae sunt et scan-

13



194 Das Gutachten Cajetans: « De conceptu B. Mariae Virginis

h) Aber dient diese Lehre von der Unbefleckten Empfingnis nicht
in hoherm MaBe der Frommigkeit, wahrt sie nicht besser die der Gottes-
mutter geschuldete Ehrfurcht, kommt in ihr nicht der so einleuchtende
Satz zu seinem Rechte, der da besagt, ihr, der Gnadenvollen, sei jede
Wiirde und Ehre zuzuerkennen, die im Bereich der Moglichkeit liegt,
wofern nur der Vorrang Christi gewahrt bleibe. Ein schwerwiegender,
auch heute immer wieder geltend gemachter, Beweis.

Aber auch dieses Argument findet in den Augen Cajetans keine
Gnade, ja es enthilt den Keim mannigfacher Irrlehren in sich. Uner-
leuchteter Ubereifer hat bei ihm Pate gestanden, nicht aber echtes
maBgebendes theologisches Wissen um die Theologie der Heiligen und
der groBen Lehrer. Hier wird Cajetan, der in der Bibel ebenso wie in
der Summa seines Meisters heimische Theologe, sarkastisch. Die hem-
mungslose Anweﬁdung jener angeblichen Ehrfurchtsregel (pietatis
regula) fithrt notwendig zu glaubenswidrigen SchluBfolgerungen. Es
konnte da morgen jemand kommen und behaupten, Maria sei vom
Heiligen Geiste empfangen worden, in weniger vollkommener Weise
zwar als Christus, weil sie nicht Gott-Mensch war. Ein anderer meine
vielleicht, die Gottesmutter zu ehren mit der Behauptung, sie habe dhn-
lich wie Christus stindig in der Gottanschauung gelebt, freilich nicht
in gleicher Intensitit wie ihr Sohn. Vielleicht falle einem gar ein, sie
fiir einen Gottmenschen zu erkliren, Christus freilich untergeordnet,
weil sie nur Weib, Christus aber Mann sei. So kénne die fromme Ehr-
furcht zu den grébsten Héresien fithren. Cajetan hat an dieser Stelle
die vorbehaltslose Anwendung des genannten Grundsatzes brandmarken
wollen. Personlich rechnet er die Unbefleckte Empfdngnis nicht zu den
glaubenswidrigen Folgerungen. Ja, er ist bereit, das Festhalten an dieser
Lehre eine pia credulitas zu nennen, stiinde nicht die Autoritit so vieler
Heiligen dagegen. Noch einmal erinnert er in diesem Zusammenhang
an die vorsichtige Haltung des Skotus. Dessen Sorgen teilen die weniger
wissenden modernen Theologen nicht mehr 1.

dalum hoc non activum imo pharisaeorum convinceretur esse declarata eis veri-
tate, ideo nihil ex hoc probabilitatis sortitur opinio haec nisi apud ignorantes.

1 A, a.O. Sed haec radix zelo quidem innititur, sed non secundum scientiam,
propter quod a fide devia multos abduceret. Tuxta hanc siquidem vocatam pietatis
regulam liceret cras credere, quod Beata Virgo fuit concepta de Spiritu Sancto
et tamen sub Christo, quia propterea non esset Deus et homo. Possemus quoque
dicere, quod Beata Virgo erat in hac vita simul viatrix et comprehendens et tamen
sub Christo, quia non in tam alto beatitudinis gradu. Possemus enim adhuc dicere,
quod ipsa fuit Deus et homo, tamen sub Christo, quia Christus masculus et ipsa



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 195

i) Was aber an neuern Privatoffenbarungen zugunsten der Unbe-
fleckten Empfingnis vorgebracht wird, ist fiir Weiberohren bestimmt.
Es lohnt sich aber nicht, in einem fiir das Konzil ausgearbeiteten Gut-
achten auch nur ein Wort dariiber zu verlieren 1.

5. Das Ergebnis

Nach dieser abwertenden Wiirdigung der Beweisgriinde der Ver-
teidiger der Unbefleckten Empfingnis sollte man ein durchaus nega-
tives Endurteil des Begutachters erwarten. Das aber verbieten wieder
seine grundsitzlichen Erorterungen iiber die Freiheit theologischer Mei-
nungen und die Feststellung, daB die skotistische Lehre nicht glaubens-
widrig ist und die Ansicht von der reinigenden Gnade nicht in den
Bereich der echten Glaubenswahrheiten gehért. So faBt er denn sein
Urteil in folgenden Sdtzen zusammen :

a) Keine der beiden Ansichten kann eine Glaubenszustimmung
beanspruchen, bei keiner sind die dazu erforderlichen Voraussetzungen
gegeben.

b) Die Lehre von der reinigenden Heiligung Mariens im Mutter-
schoBe darf als probabel bezeichnet werden ; denn sie stiitzt sich auf
die Autoritit der Heiligen und die Viter und Theologen der Vorzeit,
sie hat darum von einem Konzil nichts zu befiirchten ; diese vom Heiligen
Geiste geleiteten Minner konnen keine glaubenswidrigen Aussagen
machen. Ja, ihre Vertreter diirfen, wenn es zu einer Entscheidung kom-
men sollte, hoffen, sie werde als probabel und als mit den Lehren der
Heiligen und fithrenden Theologen iibereinstimmend approbiert.

c¢) Die Lehre von der Unbefleckten Empfiangnis Mariens darf auch
gehalten werden (tolerabilis) und wird als probabilis von ihren Ver-
tretern gewertet, welche zwar diese Autoritidten kaum beriicksichtigen.
Trotzdem ist sie beachtlich (conspicua) im Hinblick auf die groBe Zahl
ihrer Anhinger 2

mulier, Christus universalis redemptor, ipsa non. Et multa forte alia erronea ali-
quis ex tali pietate deduceret. :

1 A.a.O. Novae autem revelationes contra tot sanctos et antiquos doctores
angelum satanae in angelum lucis transformatum aut phantasias vel etiam fig-
menta sapientibus ingerere videntur. Haec siquidem cum vocatis miraculis, quae
in hac causa afferuntur, pro mulierculis, non pro sacra synodo, nec censeo dignae
de quibus verba fiant.

2 A.a. 0. Ex omnibus autem dictis facile est colligere, quod neutra pars
propositae quaestionis in sensu, quo vertitur in dubium, est necessaria credenda



196 Das Gutachten Cajetans: « De conceptu B. Mariae Virginis

Bei diesem Stande der Dinge ist es fiir Cajetan klar, daB3 die Theo-
logie ein abschlieBendes Urteil in dieser Streitfrage nicht fillen kann.
Es ist Sache des Papstes, auf dem Konzil das letzte Wort zu sprechen.
Er moge nun, so bittet ihn Cajetan, als von Christus eingesetzter Schieds-
richter, bestimmen, welche Lehre von allen anzunehmen ist oder doch
den érgerniserregenden Streitgesprichen ein Ende setzen . Auch seine
eigenen Ausfithrungen sollen der Korrektur und dem Urteile des Papstes
unterworfen sein 2.

Das Laterankonzil hat in der Frage der Unbefleckten Empfingnis
keine endgiiltige Entscheidung gebracht. Aber erweist sich das Gut-
achten Cajetans nach der Dogmatisierung der Unbefleckten Empfingnis
nicht als in jeder Beziehung iiberholt ? Wir glauben, das nicht behaupten
zu diirfen. Ob folgende Uberlegungen seine Gegenwartsbedeutung nicht
dartun ?

Wie ein roter Faden zieht sich durch das ganze Gutachten das Wert-
urteil iiber die Autoritdt der Viter und der von der Kirche approbierten
Theologen, die Doctores. Dieser Grundsatz, daB in theologischen Streit-
fragen die Meinung den Vorzug verdient, welche sich auf die genannten
Autoritdten berufen kann, ist fiir ihn, den spekulativsten aller Thomas-

et quod altera (scilicet dicens B. Virginem esse mundatam ab originali peccato)
est probabilis, altera vero (scilicet dicens B. Virginem esse praeservatam a macula
originalis peccati est tolerabilis, et apud sic affectos vel assuetos aut verae theo-
logiae Sanctorum Patrum parum aut nihil habentes, probabilis.

Unde evidenter cernitur pars credens beatissimam Virginem ab orginali pec-
cato mundatam in sinu Sanctorum et sacrarum doctorum priscorum quiescere,
nihilque sibi timere a sacrosancto synodo, quandoquidem a Spiritu Sancto, quo
inspirati locuti sunt Sancti Dei homines, contrariae in fide sententiae prodire
nequeunt ; quia potius sperat, si decernendum aliquid est, seipsam tamquam pro-
babilem et Sanctorum ac doctorum dictis consonam approbandam ... pars vero
reliqua credens Beatam Virginem macula originalis peccati praeservatam multi-
tudine sequacium et favoris amplitudine conspicua apparet.

1 A.a.O. Superest igitur, S. P., ut inter quindecim Sanctos, Augustinum,
Ambrosium aliiosque quorum expressa sunt nomina, necnon innumeros doctores
antiquos ex una et pavidum in causa hac Scotum, Franciscum ex Maironis, Petrum
Aureoli, contra tamen patres sui ordinis modernos et promiscui vulgi clamores
ex alia, medius arbitrer a Christo datus in hac latéranensi synodo religionis christia-
nae vel veritatem firmiter amplectendi tradere vel a publicis locutionibus et scan-
dalis consulere digneris, memor illius oraculi, non in multitudine nec in commo-
tione Dominus.

? A.a.O. Haec sunt beatissime Pater, quae sanctitati tuae, cuius correc-
tioni atque iudicio haec et reliqua a me tam scripta quam scribenda submitto,
offerenda occurrunt.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 197

kommentatoren, maBgebend fiir die Beibehaltung der Ansicht von einer
reinigenden Heiligung Mariens, an diesem Grundsatz werden alle gegne-
rischen Argumente gemessen und nicht fiir gentigend befunden. Ab-
gesehen von der eindeutigen Lehre der Schrift oder Uberlieferung, mag
sie ausdriicklich oder einschluBweise vorliegen, wenn sie nur als solche
erkannt ist, und den klaren kirchlichen Entscheidungen, kommt nichts
diesem theologischen Erkenntniswege an Sicherheit gleich. Er ist der
eigentliche MaBstab nicht zwar fiir die Glaubensverbindlichkeit, wohl
aber fiir die groBere oder geringere Probabilitit einer theologischen
Aussage. Cajetan schiitzt diese Autoritidt so hoch ein, daB er von einer
« Offenbarung » (revelatio) an die Viter und Theologen spricht und sie
zum normalen Weg (via ordinaria) rechnet, auf dem der Mensch zur
Erkenntnis von Glaubensinhalten kommen kann. GlaubensgewiBheit ist
auf diesem Wege freilich nicht zu erreichen. Aber wenn diese Autoritidten
die besondere Anerkennung der Kirche gefunden haben, so haben ihre
Aussagen groBeres theologisches Gewicht als die der Masse der neuern
Theologen, auch wenn deren Meinung sich als Sententia communis gibt.
Denn nicht die Zahl, sondern das ehrwiirdige Alter und die Anerken-
nung der Kirche begriinden eben ihr Gewicht.

Die Autoritdt der Kirche, des Papstes oder eines unter dem Papste
tagenden Konzils, ist ihrerseits wieder so bedeutsam, daB der Theologe
die den Vitern und den anerkannten Lehrern entnommenen Meinungen
der Korrektur und dem Urteil dieser letzten Instanz unterwerfen muB,
wie es Cajetan in diesem Gutachten in vorbildlicher Weise tat.

Behandlung schwebender noch unabgeklirter theologischer Fragen
vor der breiten urteilsunfihigen Offentlichkeit oder gar offentliche Dis-
kriminierung sind dem theologischen Gewissen dieses erstrangigen Theo-
logen und Kirchenfiirsten zuwider. Auch seine personliche Auffassung
und die seines Ordens soll aus solchen édrgerniserregenden Streitgesprichen
keinen Vorteil ziehen. Er wiirde wohl auch heute das verfrithte Hinein-
tragen theologischer Kontroversen vor nichtgeschulte Hérer nicht gut-
heiBen, auch nicht mit Berufung auf den Glaubenssinn des christlichen
Volkes. Sicher wiirde ihm dieser « Glaubenssinn », losgelést oder auch
nur nicht geniigend mit dem kirchlichen Lehramt verbunden, fragwiirdig
erscheinen und voller Irrtumsquellen. Als Gegenstand der Verkiindigung
wiirden ihm zu gelten haben die sichere Schriftlehre und das echte
Glaubensgut der Kirche, die iiberreiche Nahrung bieten fiir ein wahres
christliches Frémmigkeitsleben. Jedenfalls wiirde er rein propagandi-
stische Bewegungen zugunsten schwebender Fragen miBbilligen.



198 Das Gutachten Cajetans: « De conceptu B. Mariae Virginis

Fiir ein echt theologisches Gesprich hingegen wiirde er, der an den
aktuellsten Fragen seiner Zeit maBgebend beteiligt war, befiirwortend
eintreten. Diese Diskussion hat nach ihm eine klirende Wirkung. Ober-
stes Gesetz aber dieses Gespriches, soll es fruchtbar sein, sei nach ihm
dieses : Alle Aussagen sind immer wieder an ihrer Schriftnihe zu messen 1.

Ganz besonders beachtenswert aber sind heute im Hinblick auf die
vielen « Erscheinungen und Offenbarungen » der Gottesmutter und auf
die Leichtgldubigkeit nicht nur einfacher Volkskreise die ernsten Bemer-
kungen Cajetans iiber den auflergewdhnlichen Weg, die via extraordinaria.
Was hier iiber die Moglichkeit, {iber Wahrscheinlichkeit und Unwahr-
scheinlichkeit, iiber die Tduschungsquellen, ja {iber Privatoffenbarungen,
die angeblich an groBe Heilige ergangen sind, gesagt wird, ist reinste
theologische Weisheit und ehrt den um die Reinheit des Glaubens sich
miithenden Theologen der Reformationszeit in so hoherem Mafe, als man
damals offenbar auch in theologischen Kreisen diesem gefahrvollen Wege,
der via extraordinaria, eine iibergebiihrliche Bedeutung zumaB. Er ver-
weist in diesem Gutachten den Theologen, den Prediger und selbst den
Papst auf die via ordinaria, auf die Schrift, die kirchlichen Entschei-
dungen, die Viter und anerkannten Theologen.

Auch das Achthaben auf die Warnung des Begutachters vor einer
hemmungslosen Anwendung der sogenannten regula pietatis, nach der
Maria schlechthin alle moglichen Vorziige zuzuerkennen sind, diirfte den
heutigen mariologischen Gesprichen dienlich sein ; die niichternen Theo-
logen haben gegen die unerleuchteten Eiferer in dem Exegeten, dem
Thomaskommentator und Kirchenfiirsten Cajetan einen starken Bundes-
genossen. Sogar der Viterkundige, der allzu kiihne Theorien seiner
Gewihrsminner sich zu eigen machen und ihnen allgemeine Anerken-
nung verschaffen wollte, muB3 sich von Cajetan belehren lassen, daf3
auch diese Aussagen an der Schrift und Kirchenlehre zu iiberpriifen sind.

Allen aber ist der Begutachter Vorbild in seiner Anerkennung und

1 A.a. 0. 102. Quo fit ut in istiusmodi rebus, antequam constet, quid neces-
sario connexum sit certis et indubitatis fidei traditionibus, unicuique liceat, quod
rationabilius sibi videtur amplecti sine pertinacia tamen ... Et hinc rationibus
locus datur ad ea, quae sunt fidei ut scilicet asserantur rationes ostendentes
consona aut dissona esse fidei, quae in dubium vertuntur. Propter quod oportet
omnes rationes ad ea, quae sunt fidei, non ex solo naturali lumine, sed ex lumine
divinae revelationis in praedictis contentae procedere et in divinam revelationem
in praedictis contentam resolvere. Et ideo non ratio, sed divina revelatio non
cuiquamque, sed praedictis factae est, cni fides nostrae innititur et secundum
eam oportet decernere, quidquid in fide decernendum est.



ad Leonem Decimim Pontificem Maximum » 199

Unterwerfung unter die Norm theologischer Aussagen, der Unterwerfung
unter das Magisterium Ecclesiae.

Ja, es will uns scheinen, als habe Cajetan schon, freilich nicht in
ausdriicklichen Worten, angenommen, die Kirche kénne, ohne auf Schrift
und Tradition hinweisen zu miissen, endgiiltige Entscheidungen fillen,
kraft des ihr verheiBenen und stets in ihr wirkenden Gottesgeistes. Wie
wire es sonst moglich, daB er, der einerseits iiberzeugt ist, die Viter
und die von der Kirche anerkannten Theologen hétten ausdriicklich die
reinigende Heiligung Mariens gelehrt und die Unbefleckte Empfingnis
nicht nur nicht gekannt, sondern ausdriicklich geleugnet, nun doch die
Anerkennung des Urleils des Lehramtes fordert, welches auch immer der
Inhalt einer solchen Entscheidung sein mége und was immer man von
rein historischem und theologischem Wissen fiir oder gegen die eine oder
die andere glaubt vorbringen zu kénnen. Verlangt wird nur, daB die
vorgelegte Lehre keinen klaren Glaubenslehren widerspricht, was aber,
da der gleiche Heilige Geist in der Schrift, in frithern Glaubensentschei-
dungen und im lebendigen Lehramte wirksam ist, als selbstverstind-
lich von Cajetan vorausgesetzt wird. Der Kirchenfiirst und Theologe
der Reformationszeit hat grundsitzlich den in dem Rundschreiben
« Munificentissimus Deus » vorgetragenen Satz anerkannt und zur Norm
seiner theologischen Haltung gemacht : « Ex ordinarii Ecclesiae Magisterii
universali consensu certum et firmum sumitur argumentum. »

Und gerade hierin erweist sich der Schriftkommentator, der Aus-
leger der Summa des hl. Thomas und der Gesprichspartner der eben
von der Kirche sich loslésenden Reformatoren, als katholischer Theologe
auBergewohnlichen Ranges.



	Das Gutachtens Cajetans : "De conceptu B. Mariae Virginis ad Leonem Decimum Pontificem Maximum"

