
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 2

Artikel: Das Gutachtens Cajetans : "De conceptu B. Mariae Virginis ad Leonem
Decimum Pontificem Maximum"

Autor: Hoffmann, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Gutachten Cajetans :

«De conceptu B. Mariae Virginis ad

Leonem Decimum Pontificem Maximum»

Von Adolf Hoffmann 0. P.

In unserer Zeit, da die Kirche selbst der Verehrung der Gottesmutter

einen besondern Auftrieb gab durch die Dogmatisierung ihrer
leiblichen Aufnahme in den Himmel, da die Theologen sich die

Aufgabe gestellt wissen, das Geheimnis Mariens in seiner Beziehung zur
Kirche und zur christlichen Anthropologie tiefer zu ergründen, da man
die Erinnerung an die feierliche Erklärung des Dogmas von der
Unbefleckten Empfängnis zu verlebendigen und dessen Auswirkung auf die

nachfolgende marianische Theologie festzustellen versucht, da man bei

Theologen und Universitäten Gutachten über andere mariologische
Wahrheiten einholt, dürfte es von Interesse und dienlich sein, das
Gutachten des Dominikanergenerals und Kardinals der Kirche über die

Unbefleckte Empfängnis der Vergessenheit zu entreißen und für die

mariologische Kontroverse fruchtbar zu machen. Es wird sich zeigen,
daß dieser bedeutende Theologe der Reformationszeit, der Kommentator

der Heiligen Schrift und der Summa des hl. Thomas, wegweisend
sein kann für eine äußerst objektive Behandlung schwebender
theologischer Fragen ; aber auch die Begrenztheit jeder nur theologischen
Arbeit wird an diesem Beispiel sichtbar werden.

Cajetan, Exgeneral des Dominikanerordens, Exponent der Thomi-
stenschule, Kardinal der Römischen Kirche, wurde von Leo X. beauftragt,

im Hinblick auf das Laterankonzil ein Gutachten auszuarbeiten
über die Frage : « Utrum Deus beatissimam Virginem a peccato originali
praeservaverit an mundaverit ». Es ging also um die hart umkämpfte
Streitfrage, die nicht nur den Fachtheologen beider Richtungen ernst

beschäftigte, sondern auch die Prediger und das von diesen Predigern



180 Das Gutachten Cajetans : o De conceptu B. Mariae Virginis

beeinflußte katholische Volk leidenschaftlich erregte. Wahrscheinlich

waren es ebenso sehr pastorale Sorgen wie theologische Interessen,
welche den Theologen und Kirchenfürsten bewogen, die Gelegenheit
mit Freuden zu ergreifen und die ihn an den Papst die Bitte richten
ließen, er möge als von Christus eingesetzter Schiedsrichter auf dem

Laterankonzil entweder die Wahrheit klar darlegen oder doch für
Behebung der ärgerniserregenden, öffentlichen Streitgespräche Sorge tragen.

I. Grundsätzliches

Mit großer Umsicht und Gewissenhaftigkeit geht Cajetan in diesem

bedeutenden Gutachten zu Werke. Zunächst werden in einem
einleitenden Kapitel die Grundsätze entwickelt, welche die einzelnen

theologischen Auffassungen zur Heiligung Mariens leiten müssen. Wer für
diese oder jene theologische Deutung Glauben verlangt, muß zunächst

Klarheit darüber haben, welche Wege offen stehen, um zu einem Urteil
über die Glaubensverpflichtung zu gelangen. Cajetan unterscheidet,
unzweifelhaft mit Rücksicht auf zeitgenössische theologische und
volkstümliche Auffassungen, zwei Wege.

1. Der normale Weg, die via ordinaria, umfaßt drei Stufen. Für
jede braucht er das Wort « Offenbarung » (revelatio) :

a) Die Offenbarung, welche den Verfassern der Heiligen Schrift
zuteil wurde. Sie ist enthalten in der Bibel, den Überlieferungen der

Apostel, in den Glaubensbekenntnissen und in den Einrichtungen der

Kirche, welche sie von den Aposteln empfing 1
; zu ihnen gehören z. B.

die Sakramente. Hinsichtlich dieser Schriftlehre macht es keinen
Unterschied, ob ein Glaubensinhalt ausdrücklich (explicite) in ihr enthalten
ist, wie Schöpfung und Menschwerdung oder nur einschlußweise

(implicite). Damit sind Wahrheiten gemeint, deren kontradiktorischer Gegen-

1 Opusculaomnia, Venetiisl612. Apud Iuntas Tom. II : De conceptu B. Mariae
Virginis, pp. 102-105.

Caput I 102. Ordinaria est divina revelatio facta in primis auctoribus sacrae
Scripturae contenta in canonicis libris Bibliae traditionibusque Apostolorum, in
symbolo et aliis, quae constat Ecclesiam per Apostolos suscepisse, ut sacramenta.
Revelatio deinde facta Apostolicae Sedi sive cum synodo sive sine synodo. Haec
differentia ad solemnitatem et congruitatem spectat iudicii apostolici de his, quae
sunt fidei, non ad necessitatem, ut universa testatur Ecclesia, haereticos indubie
tenens, qui ab Apostolica Sede damnatam haeresim sectantur. Revelatio demum
facta sacris doctoribus his praecipue, quorum et vita et doctrina approbata est
ab Ecclesia.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 181

satz mit der Schrift unvereinbar ist und solche, deren notwendiger
Zusammenhang mit den echten Glaubensinhalten nur in mühseliger Denkarbeit

erschlossen werden kann. Im Hinblick auf die im Gutachten zu
entscheidende Frage fügt er noch die allgemeingültige Bemerkung bei :

Solange dieser notwendige innerliche Zusammenhang nicht feststeht,
steht es jedem frei, sich der Meinung anzuschließen, die ihm am besten

begründet dünkt, wobei er freilich stets die Bereitschaft in sich tragen
muß, die Ansicht zu ändern, wenn die Kirche im gegenteiligen Sinne
entscheidet oder wenn ihm der Zusammenhang aufleuchtet. Hier bietet
sich dem Theologen ein weites Feld, alle Beweismomente in ihrem Für
und Wider abzuwägen und sie unaufhörlich nach ihrer mehr oder

weniger großen Übereinstimmung mit dem Glaubensinhalte zu
überprüfen. So sind also nicht die Vernunft und deren Gründe für den

Glauben maßgebend, sondern die Offenbarung in ihrer dreifach
gestuften Form 1.

b) Die « Offenbarung » welche an den Heiligen Stuhl (Sedes aposto-
lica) erging, sei es an den Papst allein, sei es an ihn, verbunden mit
einem Konzil. Betont wird hier noch, daß der Unterschied einzig in der

größern Feierlichkeit bestehe, aber nichts Wesentliches durch eine

Konzilsentscheidung hinzukomme.

c) Schließlich die den heiligen Lehrern gewordene « Offenbarung »,

deren Leben und Lehre von der Kirche approbiert wurden. Sofort wird
aber einem Mißverständnis vorgebeugt, das sich anläßlich des Wortes
« Offenbarung » in diesem Zusammenhang einschleichen könnte. Die in
der Schrift und den Definitionen der Kirche enthaltene Offenbarung
ist verbindlich ; wer sich ihr widersetzt, ist Häretiker 2. Die an die

heiligen Väter und Theologen ergangene Offenbarung hingegen ist nicht
in gleichem Sinne verbindlich. Die etwa von Augustin und Thomas vor-

1 A. a. O. Revelationi contentae in S. Scriptura et decretalibus fidei inhaere-
mus tamquam necessariis, ita quod se haereticum comprobat, quicumque pertina-
citer alicui horum adversatur. Revelationi autem factae Sanctis, quorum doctrinam
Ecclesia suscepit, tamquam probabilibus.

2 A. a. O. Nec refert in S. Scriptura et aliis, an aliquid sit revelatum explicite,
ut creatio mundi, incarnatio et alia huiusmodi an implicite, ut sunt omnia, quorum
opposita non possunt sustineri cum veritate S. Scripturae et aliorum, quae certa
fide scimus, nisi quod ingenio, labore, ratione et intellectu opus est, ut manifestentur
haec, quae implicite dicuntur contineri esse necessario connexa illis, in quibus
contineri dicuntur. Quo fit, ut in istiusmodi rebus antequam constet, quid necessario

connexum sit certis et indubitatis fidei traditionibus, unicuique liceat, quod
rationabilius sibi videtur amplecti sine pertinacia tarnen. Et hinc rationibus locus
datur ad ea, quae sunt fidei, ut scilicet asserantur rationes ostendentes consona
aut dissona esse fidei, quae in dubium vertuntur.



182 Das Gutachten. Gajetans : « De conceptu B. Mariae Virginis

getragenen Lehren, sofern sie von der Kirche übernommen wurden
(suscepit), haben eine große Wahrscheinlichkeit für sich (inhaeremus

tamquam probabilibus). Hier sei schon vermerkt, daß Cajetan seine

persönliche theologische Ansicht in der Frage nach der Unbefleckten
Empfängnis nach diesem letztern Kriterium ausrichtet. Entscheidend
ist für ihn die Autorität der von der Kirche approbierten heiligen Väter
und heiligen Theologen. Alle andern Autoritäten sind, mit ihnen
verglichen, mindern Gewichtes.

2. Der außergewöhnliche Weg (via extraordinaria), um die

Zugehörigkeit eines Satzes zum verpflichtenden Glaubensinhalt bestimmen

zu können, ist die Bezeugung durch ein Wunder. Die Möglichkeit eines

solchen Weges ist zwar anzuerkennen ; doch mahnt Cajetan immer
wieder, im Hinblick auf konkrete zeitgenössische Vorgänge, zu größter
Vorsicht. Er verweist auf Satan, der sich in einen Engel des Lichtes
verwandelt, auf den Antichristen, der große Zeichen und Wunder tun
wird, auf die Täuschungsquellen auch bei gutwilligen Menschen, auf

Christus, der Glauben ohne Zeichen verlangt, auf die Kirche, die nicht
zu den Wunder fordernden Zweiflern gehört, sondern welche die freudig
Glaubende ist1. Darum, so mahnt er, soll der Papst sich nicht auf
diejenigen einlassen, die ihn auf diesen außergewöhnlichen Weg zur
Entscheidung der schwebenden Fragen verweisen wollen. Er bietet übrigens
nur eine menschliche Gewißheit, da jeder Wunderbericht ein
Lügengewebe sein kann. Übernatürliche, dem christlichen Glauben gemäße

Gewißheit, kann auf diesem Wege nicht gewonnen werden 2.

Aus diesen Ausführungen über die « beiden Wege » folgert nun
Cajetan, daß es auch eine doppelte Weise gibt, einen Satz zum Glauben

vorzulegen, daß es je nach der Art der Vorlage eine verschiedene Weise

der Glaubensverpflichtung gibt. Gewisse Wahrheiten werden so vor-

1 A. a. O. Sed hic esset opus cautela magna ex parte operum mirorum,
quoniam angélus Satanae transfert se in angelum lucis et signa et prodigia facere
potest, quae non vere miracula a solo Deo factibilia putaremus, ut opera sanitatis
et elementorum et similium. Unde et antichristus facturus dicitur tot miracula
in oculis hominum, ut si fieri posset, etiam electi fallerentur, tum ex parte illu-
sionum, tum quia signa facta sunt infidelibus non fidelibus. Ecclesiae vero
tamquam fideli, non infideli data est revelatio profetica et apostolica.

8 A. a. O. Accedit ad haec, quod miracula, quae ab Ecclesia suscipiuntur
in canonizationibus Sanctorum, quae tarnen maxime authentica sunt, cum humano
testimonio innitantur, eorum scilicet, qui testantur, non omnino certa sunt,
quoniam scriptum est, ,omnis homo mendax' (Ps. 115, 11), licet sint certa modo
humano ; fidei autem christianae certitudo non humano more certa esse debet,
sed solus Deus praestare potest.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 183

gelegt, daß ihr Leugner als Häretiker zu bewerten ist \ andere werden
nur als wahrscheinlich und als im « frommen Glauben » Hinzunehmende
dargeboten. Wer sie leugnet, gilt nicht als Häretiker. Zu diesen
Lehrmeinungen zählt der Verfasser noch die leibliche Aufnahme Mariens in
den Himmel und ihre Heiligung im Mutterschoße. Von ihnen gilt :

« Huiusmodi communis Ecclesiae pietas probabiliter credit. » Dieses

Einleitungskapitel abschließend fügt er den tiefsten Grund an, warum
nicht aus Vernunftgründen, sondern einzig aus der göttlichen
Offenbarung entnommen werden kann, was wirkliche Glaubenswahrheit ist :

weil nämlich Glaubenswahrheiten die Fassungskraft der menschlichen
Vernunft überragen und derartige Einzelwahrheiten einzig vom
göttlichen Willen abhängen 2.

II. Anwendung der Grundsätze auf die Lehre von der Heiligung Mariens

Nach diesen grundsätzlichen Darlegungen beginnt der Begutachter
die gewonnenen Erkenntnisse auf die Frage nach der Heiligung Märiens
anzuwenden. Er entledigt sich der ihm gestellten Aufgabe in folgenden
Einzeluntersuchungen.

Zunächst zeigt er, daß die Unbefleckte Empfängnis nicht zu den
Wahrheiten gehört, die notwendigerweise geglaubt werden müssen.
Dann bestimmt er, welche Auslegung dieser Lehre glaubenswidrig ist ;

weiterhin inwiefern die Lehre von der Empfängnis Mariens in der
Erbsünde probabel genannt werden kann. Schließlich untersucht er
den Wert der Beweise, welche die Vertreter der Lehre von der
Unbefleckten Empfängnis anzuführen pflegen, um dann dem Papst einen

ganz konkreten Vorschlag zu machen.

1 A. a. O. Nam quaedam decernuntur credenda ita, quod contraria sentiens
sit haereticus, quaedam vero tamquam probabiliter et pie credenda ita, quod
contrarium sentiens non est haereticus, ut de assumptione B. M. V. cum corpore
et sanctificatione eius in utero matris et aliis huiusmodi communis Ecclesiae pietas
credit.

2 A. a. O. Ratio autem quare omnis via tarn ordinaria quam extraordinaria
decernendi ea, sola revelatio est, in promptu est, quia scilicet quae sunt fidei,
lumen humanae mentis excedunt et ex solo divinae voluntatis beneplacito dependent

istiusmodi singularia.



184 Das Gutachten Cajetans : « De conceptu B. Mariae Virginis

1. Keine der beiden Auffassungen ist Glaubenssatz

Keine der vorgetragenen Meinungen, weder die thomistische (mun-
datio) noch die skotistische (praeservatio) gehört zum eigentlichen
Glaubensinhalt. Denn keine liegt in der Schrift oder in einer definierten
kirchlichen Entscheidung ausdrücklich vor. Beide können unter Wahrung

der Schriftlehre und anderer echter Glaubenswahrheiten vertreten
werden. Für die Lehre von der Heiligung im Mutterschoße nach der

Empfängnis (mundatio) ist es für Cajetan sicher (certum est), daß sie

dem Glauben gemäß ist (fidei consonat)1. Dies ist zwar, wie gesagt,
nicht ausdrückliche Schriftlehre, aber dafür sprechen doch Stellen wie
Rom. 3, 9 ; 5,15 ; 2 Kor. 5,15, wo für alle Nur-Menschen ganz allgemein
die Erbsünde gelehrt oder vorausgesetzt wird. Cajetan geht aber trotzdem

nicht soweit, aus diesen scheinbar so beweiskräftigen Texten nun
das echte Enthaltensein im Sinne der einleitenden Erörterungen zu
entnehmen. Damit wäre nach seinen grundsätzlichen Darlegungen die
skotistische Auslegung als glaubenswidrig und die gegenteilige Meinung als

einzig mögliche erwiesen. Dies hatten offenbar andere ihm bekannte

Theologen getan, welche die Lehre von der Unbefleckten Empfängnis
als eindeutig schriftwidrig und zu den Glaubensentscheidungen der
Kirche im Gegensatz stehend ablehnten. Selbst der zweite Grund, die
unzählbare Schar der Heiligen, welche nach ihm die Lehre von der
bloßen Reinigung (mundatio) vortragen, bringt den alles berücksichtigenden

Theologen nicht in die Versuchung, diese an sich so naheliegende

Folgerung aus den Paulustexten zu ziehen. Sofort gibt er die Gründe

an, die ihn zu großer Vorsicht und zu größter Objektivität mahnen.

Alle diese Schriftstellen können nämlich noch in einem doppelten Sinne
verstanden werden 2.

Erstens in dem Sinne, als sei die Gottesmutter ganz und gar (tota-
liter) bewahrt gewesen, als sei sie allem entzogen, was irgendwie zur
Erbsünde gehört. Zweitens im Sinne der alleinigen Bewahrung von der

1 C. II. Et de parte quidem ista, quae tenet, beatam virginem a peccato
original! mundatam, certum est, quod fidei consonat.

2 A. a. O. De parte autem altera credentes scilicet beatam virginem prae-
servatam a peccato originali, licet quidam scripserint, quod contrariatur S. Scrip-
turae et determinationi Ecclesiae, quidam autem non ; mihi tarnen theologorum
minimo distinguendum videtur circa sensum huius opinionis. Nam potest dupliciter
intelligi. Primo ut B. Virgo sit praeservata Maliter a peccato originali, ita quod
fuit exempta ab omnibus ad dictum peccatum spectantibus. Secundo ut B. V.
sit praeservata a sola macula peccati originalis per infusionem gratiae personalis.



ad Leonem Decimum Pontificem Maxiraum » 185

Makel der Erbsünde und zwar durch Eingießung der ihre Person

heiligenden Gnade. Zwischen beiden Auffassungen besteht nach dem Autor
ein mehr als himmelweiter Unterschied (maior distantia quam inter
caelum et terram). Diesen Unterschied macht er im einzelnen verständlich

an dem Vorgang, der sich bei der Zeugung des Menschen abspielt1.
Wenn ein Mensch auf dem Zeugungswege ins Dasein tritt, so zieht er
sich die Erbsünde zu, und zwar nicht nur die Makel dieser Sünde

(schuldhaftes Fehlen der Gnade), sondern die dem Foetus eingeschaffene
Geistseele ist vom ersten Augenblicke ihres Daseins an angesteckt
(infecta), insofern das Fleisch unter Beteiligung eines väterlichen und
mütterlichen Prinzips gezeugt wurde. Darum zieht sich die Seele, welche

diesem « angesteckten Fleische » eingegossen wird, die Makel zu, und
die neue Person ist durch die Ansteckung des Fleisches nicht nur mit
der Makel der Erbsünde behaftet, sondern auch mit vielen andern Mängeln

: es ist ihr der Zutritt zum Himmel verwehrt (reatus clausae caeli

ianuae), und sie ist dem zeitlichen Tode verfallen. So ist also das «

angesteckte Fleisch », dem die Seele eingegossen wird, der eigentliche Grund
nicht nur für die Möglichkeit eines Betroffenwerdens von der Erbsünde,
sondern für das tatsächliche Betroffenwerden vom Debitum. In der

Ansteckung des Fleisches ist es begründet, daß die Seele sich die
Erbschuld zuzieht und zwar nicht nur der Makel, sondern auch der
Strafverbindlichkeit nach. Ja, diese Ansteckung des Fleisches ist schon der

Anfang (initium) der Erbsünde in der Person, die ja in dem gleichen

Augenblick empfangen wird und empfangen ist.
Auf Maria angewendet bedeutet dies folgendes : Wer behauptet,

Maria sei ganz und gar (totaliter) vor der Erbsünde bewahrt worden,
der sagt damit, sie sei der Ansteckung des Fleisches (infectio carnis)
nicht unterworfen gewesen, und dies bedeutet seinerseits, sie sei nicht

1 A. a. O. 102-103. Nam cum anima alicuius hominis, qui generatur, incurrit
originale peccatum, non solum macula originalis peccati contrahitur, sed in primo
instanti, in quo anima rationalis creando infunditur, est infecta utpote genita ex
commistione utriusque parentis et propterea anima, quae infunditur illi carni,
contrahit maculam in seipsa originalis peccati, quia infunditur carni infectae ;

neque solam maculam ex carnis infectione contrahit persona in utero genita, sed

multa alia scilicet reatum clausae caeli ianuae et poena mortis temporalis, ita quod
infecta caro, cui infunditur anima, est, in qua fundatur ratio non potentiae contrahendi

originale peccatum, sed ratio contracti in propria persona debiti, quod con-
trahatur in anima rationali sua peccatum originale et secundum maculam et secundum

reatum poenarum spiritualium et temporalium, imo est talis carnis infectio
peccati originalis initium existens in persona, quae tunc simul concipitur et con-
cepta est.



186 Das Gutachten Cajetans : « De conceptu B. Mariae Virginis

nur ohne Makel der Erbsünde empfangen, ohne StrafVerbindlichkeit,
ohne Begierlichkeit, sondern sie sei so empfangen, daß nicht einmal das

Debitum, von ihr betroffen zu werden, von ihr ausgesagt werden könne L

Die Lehre hingegen, welche nur die Freiheit von der Makel der
Erbsünde und von allem, was mit dieser Makel untrennbar verbunden
ist (poenae damni), leugnet damit nicht, Maria sei von der Ansteckung
des Fleisches betroffen worden ; sie streitet nicht ab, Maria sei dem

Debitum, die Makel der Erbsünde und alle Strafverbindlichkeiten in
sich zu tragen, unterworfen gewesen. Sie behauptet nur dies : kraft der

bewahrenden Gnade Gottes wurde die Seele von der Makel der
Erbsünde befreit, während sie sich doch die Begierlichkeit, freilich die durch
die Gnade gebundene, zuzog, wie auch die Strafverbindlichkeit des

vorläufigen Ausschlusses vom Himmel und des leiblichen Todes. Denn diese

Strafen sind solche, die nicht unmittelbar die Person, sondern die Natur
betreffen 2.

2. Die unhaltbare Deutung

In welcher Beziehung stehen nun diese beiden Deutungen der
Bewahrung vor der Erbsünde zum Glaubensinhalt Können beide

Erklärungen, im Lichte der grundsätzlichen Erörterungen betrachtet,
Anspruch auf Glaubensgemäßheit erheben, oder steht die eine oder die
andere mit dem katholischen Glauben im Widerspruch Diese Fragen
werden im dritten Kapitel des Gutachtens beantwortet.

a) Verdammungswürdig erscheint dem Begutachter die Auffassung,
dergemäß Maria ganz und gar (totaliter) von der Erbsünde bewahrt
blieb, derart, daß sie von keinem Bestandteil der Erbsünde betroffen

1 A. a. O. 103. Positio dicens beatam Virginem praeservatara totaliter a pec-
cato originali dicit ipsam non contraxisse carnem suam infectam, ac per hoc non
solum sine macula peccati conceptam et reatibus et fomite, sed etiam sine debito
in propria persona habendi haec.

a A. a. O. Positio vero dicens beatam Virginem praeservatam solum a macula
peccati originalis et iis, quae a macula sunt inseparabilia (ut est reatus aeternae

poenae damni), non negat beatam virginem carnem habuisse infectam ac per hoc
in propria persona debitum contrahendi maculam originalis peccati et quoad
maculam et quoad reatus omnes et fomitem, sed praeservante Dei gratia non
redundavit in animam illius macula peccati originalis, licet redundaverit et fomes
ligatus tarnen per gratiam et reatus clausae vitae aeternae et mortis temporalis,
quia haec poena scilicet mortis erat naturae ex parte carnis, ilia scilicet clausae
ianuae erat naturae ex parte temporis, quia scilicet Christus adhuc non aperuerat
per suam mortem ianuas paradisi clausas per originale peccatum et similiter fomes
ex parte carnis se tenet.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 187

worden wäre, d. h. weder von der Makel noch von den Straffolgen, noch

von dem Debitum1. In diesem Sinne hatte Cajetan ja im
voraufgehenden Kapitel die totale Bewahrung erklärt, im Sinne nämlich der
drei genannten Freiheiten. Wirkliche Vertreter einer solchen Ansicht
kennt er nicht. Er hat sie nur als theoretische Deutungsmöglichkeit
angeführt und entfaltet, um den Sinn der skotistischen Lehre klarer zu

umgrenzen und deren Haltbarkeit gegen alle Mißverständnisse sicher

zu stellen. Die Lehre von der totalen Bewahrung aber ist glaubenswidrig

(error in fide), weil sie der Schrift, den klaren Glaubensentscheidungen

und den mit diesen notwendig verknüpften Wahrheiten
widerspricht.

b) Die zweite Deutung hingegen, nach Cajetan die eigentlich
skotistische, mit deren Vertretern er sich in diesem Gutachten
auseinanderzusetzen hat, ist nicht glaubenswidrig, insofern sie nur dieses lehrt :

Maria wurde vor aller Makel der Erbsünde bewahrt, nicht aber vor der

Ansteckung des Fleisches, nicht vor dem Debitum, in eigener Person

mit jener Makel befleckt zu werden, nicht vor dem Zunder der Sünde

und andern Straffolgen der Erbsünde 2.

Glaubenswidrig ist sie darum nicht, weil sie die Aussagen der Schrift,
die Glaubensentscheidungen der Kirche und die mit diesen Wahrheiten
notwendig verknüpften Lehren unangetastet läßt. Nun zeigt Cajetan
im einzelnen, sich zum Anwalt der skotistischen Lehre machend, wie die

grundlegenden christlichen Wahrheiten von dieser Ansicht unberührt
bleiben. Sie wahrt vor allem die Grundwahrheit des Christentums, die

besagt, Christus sei für alle ohne jede Ausnahme gestorben. Maria bleibt
auch nach dieser Meinung im Bereiche derer, die durch den Tod Christi
mit Gott versöhnt, befreit, erlöst, gereinigt wurden, derer, die durch
Christus das leibliche und geistliche ewige Leben besitzen werden. So

1 A. a. O. Damnanda ergo videtur specialiter positio, quae asserit B. Virginam
totaliter praeservatam a peccato originali ut scilicet nihil eius incurrerit, quamvis
neminem adhuc sciam hoc tenuisse.

2 A. a. O. In secundo autem sensu intellecta opinio de praeservatione B. Vir-
ginis, scilicet quod praeservata est a macula peccati originalis et non ab infectione
carnis ac per hoc nec a debito in propria persona illius maculae nec a fomite et
poenis, non est contraria S. Scripturae nec determinationi Ecclesiae nec aliquibus
necessario creditis, quoniam B. Virgo praeservata ex speciali praeventione gratiae
a macula originalis peccati et habens cetera, quae diximus, non est extra latitu-
dinem mortuorum, inimicorum, indigentium remissione peccatorum, captivorum,
habentium carnem peccati, obnoxiorum morti et clausi caeli. Et consequenter
non est extra latitudinem eorum, pro quibus Christus mortuus est, reconciliatorum,
liberatorum, redemptorum, mundatorum, introductorum denique per Christi mortem

in vitam aeternam animae et corporis.



188 Das Gatachtcn Cajetans : « De conceptu B. Mariae Virginis

ist die Erlösungsbedürftigkeit Mariens, es ist die Auswirkung des Todes

Christi auch auf die Gottesmutter gewährleistet. Sie bedurfte der
Menschwerdung und des Erlösungswerkes Christi, weil sie der Ansteckung des

Fleiches, der, wenn auch gebundenen Begierlichkeit und den Straffolgen
sowie dem Debitum, sich die Makel der Erbsünde zuzuziehen,
unterworfen war, ja sie trug infolge der Ansteckung des Fleisches schon den

Ansatz zu dieser Makel in sich (initium), ein Ansatz, der sich an sich

zur tatsächlichen Befleckung der Seele hätte auswirken müssen 1.

Gereinigt von der Erbsünde nennt man nämlich nicht nur einen Menschen,
der von einer tatsächlich schon anhaftenden Makel befreit, sondern
auch denjenigen, der von der an sich fälligen Makel bewahrt und von
den tatsächlich auf ihm lastenden Straffolgen erlöst wurde 2.

Auch der einzigartige Vorzug Christi bleibt unangetastet, der allein
als ganz Heiliger, d. h. nicht im Fleische der Sünde, weil vom Heiligen
Geiste empfangen, ins Dasein trat, während Marias Fleisch dieser

Ansteckung des Fleisches verfallen war, wobei freilich die befleckende

Auswirkung auf ihre Seele durch die Bewahrungsgnade verhindert wurde.
Gewahrt werden auch die Aussagen der Schrift, die von der

Erlösungsbedürftigkeit aller Menschen und von der Universalität der Erbsünde
und deren Folgen sprechen 3. Hier mahnt nun Cajetan aus diesem Tat-

1 A. a. O. Ex eo quod habuit carnem infectam cum fomite ligato et reatibus,
egebat futuro remedio per incarnationem et mortem Jesu Christi exhibendo. Et
ex eo, quod in propria persona habuit debitum contrahendi maculam originalis
peccati, imo initium, unde redundare in animam debebat originalis peccati macula,
gratia ilia, quae praeveniendo sanctificavit earn, ligando etiam fomitem, habuit
rationem gratiae mundativae, reconciliativae, redemptivae etc., liberans namque
animam a macula non actualiter habita, sed ex propria carne tunc débita et in
eadem carne tunc vitiata, non est extra latitudinem liberantium a peccato, mun-
dantium a sorde, redemptium a captivitate.

2 A. a. O. Dicitur a peccato originali mundatus non solum qui contracta
actuali macula mundatus est, sed qui a macula quidem in debito et initio in propria
persona fundato et reliquis tot quasi partibus peccati originalis actualiter contractis
mundatus est.

3 A. a. O. Salvatur quoque manifeste in hac positione singularis pracroga-
tiva Jesu Christi, quod solus conceptus est sanctus et non in carne peccati, sed
in similitudine carnis peccati, non solum ea ratione, quia ipse e vi seu natura suae
conceptionis, quae nativitas in utero vocatur, sanctus nascebatur sed etiam
quia beata Virgo concepta est tunc in carne infecta, sed cum anima sancta ex
gratia impediente redundantiam infectae carnis in maculam animae Sufficit
enim, quod omnium horum communis radix scilicet caro infecta sit in instanti
illo, quo anima infunditur infectae carni. Nec est iniustum, quod habenti culpam in
proprio debito et initio actualis culpae incursus impediatur et reatus poenarum
naturae remaneat, quoniam extra propriam culpam originalem omnino non est,
qui in proprio debito et initio illam habet.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 189

bestände die Folge zu ziehen für die Predigt und die Streitgespräche.
Die Prediger sollen ihre Zunge und die Schriftsteller ihre Feder zügeln
im Bewußtsein, daß weder die Lehre von der Unbefleckten Empfängnis
noch die von der reinigenden Heiligung ein Verdammungsurteil verdient1.

3. Theologische Bewertung der Lehre von der reinigenden Heiligung

Nachdem der päpstliche Begutachter die beiden in Frage stehenden

Hauptansichten über die Heiligung Mariens als nicht glaubenswidrig
erwiesen (Cajetan nennt sie nie die thomistische und skotistische), bleibt
ihm noch die Aufgabe, sich über deren größere oder geringere Probability

zu äußern, um dem Papst einen ganz konkreten Vorschlag für
das Laterankonzil machen zu können. In der Bewertung der Beweisgründe

beider Ansichten hat Cajetan Gelegenheit, interessante
Bemerkungen zur theologischen Erkenntnislehre zu machen, die an Aktualität
nichts eingebüßt haben.

Zunächst werden die Gründe untersucht, welche die Lehre von der

Heiligung Mariens nach der Empfängnis (mundatio) im Mutterschoße
stützen. Hier vermag freilich der Vertreter dieser Ansicht nicht mit
vielfachen Beweisgründen zu dienen. Aber der einzige für Cajetan
maßgebende Grund ist so beweiskräftig, daß er alles, was die Gegner
anzuführen wissen, bei weitem aufwiegt und darum diese Lehre als sehr

wahrscheinlich (valde probabilis) erscheinen läßt. Der Beweis aber ist
dieser : Die Autorität so überaus vieler Heiligen und illustren Lehrer
der Theologie und des kanonischen Rechtes, die sich nicht in allgemeinen

Äußerungen ergehen, sondern namentlich von Maria sprechen und lehren,
sie sei nicht unbefleckt empfangen, sondern im Mutterschoße zeitlich
nach der Empfängnis geheiligt worden. Die Autorität von 15 Vätern
und Theologen ist einem spekulativen Kopf wie Cajetan maßgebend,
dieser Meinung den Vorzug zu geben, sie als valde probabilis zu bezeichnen.

Es sind : Augustinus, Johannes Chrysostomus, Eusebius von Emesa,

Remigius, Maximus, Beda, Anselm, Bernard, Erardus, Antonius, Thomas,

Bonaventura, Bernardin von Siena und Vinzenz Ferrer2.

1 A. a. O. Quooirca coercendae sunt praedicatorum linquae scriptorumque
manus in hac quaestione et neutram debent damnare, sed sobrie scribere et loqui
et non plus sapere quam oportet iuxta Apostolicae Sedis praeceptum a Xysto IV
editum.

2 A. a. O. 104.



190 Das Gatachten Cajetans : « De conceptu B. Mariae Virginis

Hätten diese Lehrer nur im allgemeinen von der Reinigung aller
Christen nach ihrer Empfängnis gesprochen, so wäre die Berufung auf
sie vielleicht nicht berechtigt, man könnte immer noch annehmen, sie

hätten, nach Maria im besondern befragt, vielleicht eine Ausnahme

gelten lassen. Aber sie sprechen gerade und namentlich von der
Gottesmutter. Sie steht mit uns insofern in gleicher Reihe, als sie wie wir in
der Erbsünde empfangen war ; sie unterscheidet sich von uns darin,
daß sie zeitlich früher, nämlich nicht erst nach der Geburt, sondern

schon im Mutterschoße, geheiligt wurde. Hie Heiligen und die illustren
Lehrer der vergangenen Zeiten haben also von einer Bewahrung von
der Makel der Erbsünde nicht nur nichts gewußt, sie haben sie

ausdrücklich abgelehnt. Auch kann Cajetan in diesen seinen Gewährsmännern

keinen Ansatz finden für die viel berufene Unterscheidung
zwischen einem tatsächlichen Behaftetsein mit der Erbschuld und einem

Debitum, von ihr betroffen zu werden, nichts von einer bewahrenden

Gnade. Die Väter und Theologen sprechen ihm zu eindeutig und ohne

jede abschwächende Ergänzung. Die Behauptung aber, es habe ihnen

an entsprechenden Worten für den Ausdruck des von ihnen gemeinten
Inhalts gefehlt, verkennt ihre Sprachgewandtheit ; eine solche Behauptung

ist töricht und verwegen und führt zu offensichtlichen
Textentstellungen.

Schließlich verbieten die Texte eine Deutung in dem Sinne, als
seien die Worte von der « Empfängnis Mariens in der Erbsünde » zu
beziehen auf eine Empfängnis des Fleisches vor der Eingießung der
Geistseele, nicht aber die Empfängnis im Augenblicke der Einerschaffung
dieser Seele. Dagegen spricht die Tatsache, daß die Väter die Empfängnis
Mariens mit der unsern auf die gleiche Stufe stellen ; diese aber fällt
mit der Eingießung der Seele zusammen. Zudem kann vor der Eingießung
der Seele von einer Erbsünde gar nicht die Rede sein, denn nur die
Geistseele ist Träger von Schuld. So verdient denn diese Lehre von der

Reinigung Mariens nach der Empfängnis als begründet und wahrscheinlich

bezeichnet zu werden (rationalis probabilisque) 1.

4. Bewertung der Beweise für die Lehre von der bewahrenden Heiligung

Welches sind nun die von Cajetan berücksichtigten Beweisgründe
der Verteidiger einer Bewahrung vor der Makel der Erbsünde Welches
ist ihr Wert Der thomistische Begutachter befleißigt sich, was Auf-

1 A. a. O. 104-105.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 191

Zählung der Stützen der skotistischen Meinung angeht, größter Objektivität.

Während er für seine eigene Ansicht und die der meisten
Mitglieder seines Ordens nur auf die Autorität der Heiligen und berühmten
Lehrer verweisen kann, würdigt er nicht weniger als neun Argumente
der gegnerischen Auffassung. Ausdrücklich sagt er, er wolle sie besonders

eingehend untersuchen, um der Wahrheit die Ehre zu geben (pro
veritatis honore).

a) Der Verfasser gibt zu, daß die Lehre von der Unbefleckten

Empfängnis Mariens unter den zeitgenössischen Theologen (moderni)
eine schier unzählbare Schar von Anhängern hat, aber er schätzt die

Autorität dieser Theologen nicht allzuhoch ein (Haec probabilitas valde

exigua est). Unter diesen Theologen befindet sich nämlich, soweit ihm
bekannt ist, kein Heiliger, während eine ganze Schar von Heiligen sich

zur gegenteiligen Meinung bekennen. Außerdem soll man sich in
Glaubensfragen mehr an die Lehrer der Vorzeit als an die Neuern anschließen

; zudem hatte Skotus, der zu den Begründern der neuen Lehre zählt,
selbst Bedenken, sie sich leichthin zu eigen zu machen. Er hatte seinen

Darlegungen noch beigefügt, man dürfe Maria alle Vorzüge zuerkennen,
falls Bibel und Kirchenlehre unangetastet bleiben. Das trifft zwar für
diese Meinung zu, aber gegen sie steht die Autorität der großen
Theologen h

b) Auch auf die von Cajetan so gering eingeschätzten Privatoffenbarungen

berufen sich die Verteidiger der Unbefleckten Empfängnis.
Sie verweisen auf die hl. Brigitta. Cajetan hätte hier auf seine
einleitende Bewertung von Privatoffenbarungen in Glaubenssachen
hinweisen können. Hier aber entkräftet er diesen « Beweis » durch ein
Argumentum ad hominem, er stellt der Autorität der hl. Brigitta die der
hl. Catharina von Siena gegenüber, der nach einem Berichte des hl.
Antoninus das Gegenteil kundgetan worden war und der als rechtmäßig
kanonisierten Heiligen eine größere Autorität zukomme als der hl.
Brigitta, der die Ehre der Altäre unter einem schismatischen Papste zuteil
wurde. Wenn man überhaupt Privatoffenbarungen in die theologische
Diskussion einführen wolle, so müsse man sich doch an die

glaubwürdigsten halten.

1 A. a. O. C. 4. Sed haec probabilitas valde exigua est. Tum quia est contra
tot sanetos et nullus est inter istos sanetus tum quia in iis, quae sunt fidei,
magis sentiendum est cum antiquis quam modérais propterea non est mirum,
si nullus sanetus, nullus illustris doctor antiquus pro hac parte afieratur nisi forte
a falsariis.



192 Das Gutachten Cajetans : « De conceptu B. Mariae Virginis

c) Das Konzil von Basel habe sich, so argumentieren die Skotisten,
für ihre Ansicht eingesetzt. Cajetan beurteilt diesen «Beweis » noch
abschätziger. Die fraglichen Sitzungen fanden zur Zeit der Trennung vom
rechtmäßigen Papst Eugen IV. statt und darum sind ihre Entscheidungen

völlig wertlos. Dagegen hat das rechtmäßige Konzil von Florenz.
die entgegengesetzte Meinung begünstigt h

Hieraus entnimmt Cajetan sein wohl stärkstes Argument : es sei

so meint er, zur Zeit des Konzils von der Gesamtkirche ausschließlich
Christus von der Erbsünde ausgenommen worden, was gewiß nicht hätte

gesagt werden dürfen, hätte auch Maria dieses Privileg besessen 2.

d) Gegen die Beweisführung aus der römischen Liturgie, die in fast
allen Kirchen die Empfängnis und nicht die Heiligung feiert, macht

Cajetan geltend, noch immer gebe es zahlreiche Kirchen, die der Heiligung

und eben nicht der Empfängnis gedächten. Die Kirche lasse darin
volle Freiheit 3. Außerdem gedenke man bei der Feier der Empfängnis
eigentlich an ihre Heiligung im Mutterschoße ; ob diese Heiligung aber

eine bewahrende oder eine reinigende sei, sei durchaus zweitrangig und
stehe nicht im Vordergrund der Frömmigkeit. Cajetan meint sogar,
eben darum sollten alle den Tag der Empfängnis feiern, aber man solle
dann diesem Tage den Namen der Heiligung Mariens geben, damit Name
und eigentlich gemeinter Sinn übereinstimmten 4.

1 A. a. O. 105. Quoniam dicto conciliabulo e regione opponitur verum et
venerandum concilium ex Ferraria in Florentiam translatum Graecorum et Lati-
norum sub praedicto Eugenio IV, ubi inter dogmata fidei traduntur haec verba :

« firmiter credit, profitetur et docet sacrasancta Romana Ecclesia neminem unquam
ex viro feminaque conceptum a diaboli dominatu fuisse liberatum nisi per fidem
mediatoris Dei et hominum, qui sine peccato conceptus natus et mortuus humani
generis peccata delendo solus sua morte prostravit et regni celestis introitum, quod
primus homo peccato proprio cum omni sua successione perdiderat, reseravit »

(Dz. 711).
2 Quae pro tanto inducta sunt, ut appareat, quod illo tempore, quo res in

quaestione erat, universalis Ecclesia solum Christum excepit ab originali peccato,
quod non erat dicendum, si beata quoque Virgo excipienda esset.

3 A. a. O. quia multae ecclesiae sunt per orbem difïusae célébrantes in
illo die sanctificationem, non conceptionem et in hoc ecclesia unumquemque in
suo sensu abundare permittit.

1 A. a. O. constat quod a quibuscumque catholicis celebratur hoc festum,
celebratur ratione sanctificationis beatae virginis in utero matris sive illa sanctifi-
catio fuerit praeveniens et quasi praeoccupans peccati originalis actualem incursum,
ut opinio ista dicit, sive fuerit mundans ab originali peccato iam contracto, ut
altera dicit opinio ; quocirca omnes conveniunt in sanctificatione beatae virginis
et quod fuerit in utero et quod est ratio celebritatis iuxta illud : Tu solus Sanctus
Mariam sanctificans. Licet différant effectu sanctificationis, an scilicet praeserva-



ad Leonem Deciraura Pontificem Maximum » 193

e) Damit entfällt auch der Beweis, der sich auf die Verleihung von
Ablässen für den Empfängnistag stützt. Mit Ablässen wurde eben dieser
Tag versehen wegen der Heiligung der Gottesmutter. Es sei den
Verleihern dieser Ablässe nie in den Sinn gekommen, der bewahrenden
Heiligung damit den Vorzug zu geben. Die Frage, ob bewahrende oder
reinigende Heiligung bleibe durchaus offen 1.

f) Schwerwiegender scheint der Beweis aus der sententia communis
zu sein. Auch hier steht der Begutachter vor der Tatsache, daß fast alle
Katholiken des lateinischen Ritus glauben, Gott einen Dienst zu
erweisen mit der Annahme der Unbefleckten Empfängnis. Cajetan gibt
zu, daß eine theologische Meinung durch die Zustimmung vieler eine

gewisse Wahrscheinlichkeit gewinnt. Aber sofort schwächt er dieses

Zugeständnis wieder merklich ab. Nicht die Zahl der Autoren, sondern
ihr theologisches Gewicht ist für die Bewertung maßgebend. Die allein
durch die Zahl zur sententia communis werdende Ansicht könne als
solche nur eine Wahrscheinlichkeit mindern Grades beanspruchen, ihr
komme nur eine autoritas vulgaris zu, welche der der großen Theologen
(sapientes) keineswegs die Waagschale halten könne. Der große Haufe

(vulgus) urteilt nämlich zu leicht nach dem Scheine und nicht nach der
Wirklichkeit2.

g) Auch der Vorwurf, die Leugnung der Unbefleckten Empfängnis
sei ärgerniserregend, verletze das Ohr des frommen Christen, habe die
Autorität vieler Universitäten gegen sich, macht auf Cajetan keinen
nachhaltigen Eindruck. Gegen alles dies steht, so ist er überzeugt, sein Grundbeweis,

die allgemeine Lehre der Heiligen und Lehrer der Vorzeit. Wer
gegen sie in Glaubenssachen entscheidet, verdient seinerseits den
Vorwurf der Anmaßung und sein Ärgernis ist ein scandalum pharisaicum 3.

verit, an mundaverit a macula, et propterea rationabiliter ab omnibus deberet
celebrari dies conceptionis sub nomine sanctificationis, ut nomen consonaret rei.

1 Indulgentia vero concessa nihil confert huic opinioni sicut nec festi cele-
britas, quia ad honorem beatae Virginis ad gratiam propriae sanctificationis in
utero fertur, relinquendo ambiguum an praeservans a macula, an a macula mun-
dans fuerit gratia ilia, ut dictum est.

2 A. a. O. Quod autem iam communis facta sit hodie ista opinio, ita ut
omnes fere catholici latinae Ecclesiae arbitrentur obsequium se praestare Deo in
huiumodi sequela opinionis, ex ea reddit opinionem probabilem, quia probabile
est quod multis videtur. Sed probabilitas haec vulgarem auctoritatem non excedit
et eidem contraponitur, quod probabile in veritate est, quod videtur sapientibus,
qui ut patet ex supradictis, contrariam secuti sunt opinionem. Vulgus autem
probabile in apparentia, non in veritate constituit.

3 A. a. O. Sed quoniam universitates contra tot sanctorum et communio-
rum priscorum doctrinam in his, quae sunt fidei, praesumptuosae sunt et scan-

13



194 Das Gutachten Cajetans : « De conceptu B. Mariae Virginis

h) Aber dient diese Lehre von der Unbefleckten Empfängnis nicht
in höherm Maße der Frömmigkeit, wahrt sie nicht besser die der Gottesmutter

geschuldete Ehrfurcht, kommt in ihr nicht der so einleuchtende
Satz zu seinem Rechte, der da besagt, ihr, der Gnadenvollen, sei jede
Würde und Ehre zuzuerkennen, die im Bereich der Möglichkeit liegt,
wofern nur der Vorrang Christi gewahrt bleibe. Ein schwerwiegender,
auch heute immer wieder geltend gemachter, Beweis.

Aber auch dieses Argument findet in den Augen Cajetans keine

Gnade, ja es enthält den Keim mannigfacher Irrlehren in sich.
Unerleuchteter Übereifer hat bei ihm Pate gestanden, nicht aber echtes

maßgebendes theologisches Wissen um die Theologie der Heiligen und
der großen Lehrer. Hier wird Cajetan, der in der Bibel ebenso wie in
der Summa seines Meisters heimische Theologe, sarkastisch. Die
hemmungslose Anwendung jener angeblichen Ehrfurchtsregel (pietatis
régula) führt notwendig zu glaubenswidrigen Schlußfolgerungen. Es

könnte da morgen jemand kommen und behaupten, Maria sei vom
Heiligen Geiste empfangen worden, in weniger vollkommener Weise

zwar als Christus, weil sie nicht Gott-Mensch war. Ein anderer meine

vielleicht, die Gottesmutter zu ehren mit der Behauptung, sie habe ähnlich

wie Christus ständig in der Gottanschauung gelebt, freilich nicht
in gleicher Intensität wie ihr Sohn. Vielleicht falle einem gar ein, sie

für einen Gottmenschen zu erklären, Christus freilich untergeordnet,
weil sie nur Weib, Christus aber Mann sei. So könne die fromme
Ehrfurcht zu den gröbsten Häresien führen. Cajetan hat an dieser Stelle
die vorbehaltslose Anwendung des genannten Grundsatzes brandmarken
wollen. Persönlich rechnet er die Unbefleckte Empfängnis nicht zu den

glaubenswidrigen Folgerungen. Ja, er ist bereit, das Festhalten an dieser

Lehre eine pia credulitas zu nennen, stünde nicht die Autorität so vieler
Heiligen dagegen. Noch einmal erinnert er in diesem Zusammenhang
an die vorsichtige Haltung des Skotus. Dessen Sorgen teilen die weniger
wissenden modernen Theologen nicht mehr L

dalum hoc non activum imo pharisaeorum convinceretur esse declarata eis veri-
tate, ideo nihil ex hoc probabilitatis sortitur opinio haec nisi apud ignorantes.

1 A. a. O. Sed haec radix zelo quidem innititur, sed non secundum scientiam,
propter quod a fide devia multos abduceret. Iuxta hanc siquidem vocatam pietatis
regulam liceret eras credere, quod Beata Virgo fuit concepta de Spiritu Sancto
et tarnen sub Christo, quia propterea non esset Deus et homo. Possemus quoque
dicere, quod Beata Virgo erat in hac vita simul viatrix et comprehendens et tarnen
sub Christo, quia non in tam alto beatitudinis gradu. Possemus enim adhuc dicere,
quod ipsa fuit Deus et homo, tamen sub Christo, quia Christus masculus et ipsa



ad Leonera Decimum Pontificem Maximum » 195

i) Was aber an neuern Privatoffenbarungen zugunsten der
Unbefleckten Empfängnis vorgebracht wird, ist für Weiberohren bestimmt.
Es lohnt sich aber nicht, in einem für das Konzil ausgearbeiteten
Gutachten auch nur ein Wort darüber zu verlieren L

5. Das Ergebnis

Nach dieser abwertenden Würdigung der Beweisgründe der

Verteidiger der Unbefleckten Empfängnis sollte man ein durchaus negatives

Endurteil des Begutachters erwarten. Das aber verbieten wieder
seine grundsätzlichen Erörterungen über die Freiheit theologischer

Meinungen und die Feststellung, daß die skotistische Lehre nicht glaubenswidrig

ist und die Ansicht von der reinigenden Gnade nicht in den

Bereich der echten Glaubenswahrheiten gehört. So faßt er denn sein

Urteil in folgenden Sätzen zusammen :

a) Keine der beiden Ansichten kann eine Glaubenszustimmung
beanspruchen, bei keiner sind die dazu erforderlichen Voraussetzungen

gegeben.

b) Die Lehre von der reinigenden Heiligung Mariens im Mutter-
schoße darf als probabel bezeichnet werden ; denn sie stützt sich auf
die Autorität der Heiligen und die Väter und Theologen der Vorzeit,
sie hat darum von einem Konzil nichts zu befürchten ; diese vom Heiligen
Geiste geleiteten Männer können keine glaubenswidrigen Aussagen
machen. Ja, ihre Vertreter dürfen, wenn es zu einer Entscheidung kommen

sollte, hoffen, sie werde als probabel und als mit den Lehren der

Heiligen und führenden Theologen übereinstimmend approbiert.
c) Die Lehre von der Unbefleckten Empfängnis Mariens darf auch

gehalten werden (tolerabilis) und wird als probabilis von ihren
Vertretern gewertet, welche zwar diese Autoritäten kaum berücksichtigen.
Trotzdem ist sie beachtlich (conspicua) im Hinblick auf die große Zahl
ihrer Anhänger 2.

mulier, Christus universalis redemptor, ipsa non. Et multa forte alia erronea ali-
quis ex tali pietate deduceret.

1 A. a. O. Novae autem revelationes contra tot sanctos et antiquos doctores
angelum satanae in angelum lucis transformatum aut phantasias vel etiam fig-
menta sapientibus ingerere videntur. Haec siquidem cum vocatis miraculis, quae
in hac causa afferuntur, pro mulierculis, non pro sacra synodo, nec censeo dignae
de quibus verba fiant.

s A. a. O. Ex omnibus autem dictis facile est colligere, quod neutra pars
propositae quaestionis in sensu, quo vertitur in dubium, est necessaria credenda



196 Das Gutachten Cajetans : « De conceptu B. Mariae Virginis

Bei diesem Stande der Dinge ist es für Cajetan klar, daß die Theologie

ein abschließendes Urteil in dieser Streitfrage nicht fällen kann.
Es ist Sache des Papstes, auf dem Konzil das letzte Wort zu sprechen.
Er möge nun, so bittet ihn Cajetan, als von Christus eingesetzter Schiedsrichter,

bestimmen, welche Lehre von allen anzunehmen ist oder doch
den ärgerniserregenden Streitgesprächen ein Ende setzen L Auch seine

eigenen Ausführungen sollen der Korrektur und dem Urteile des Papstes
unterworfen sein2.

* * #

Das Laterankonzil hat in der Frage der Unbefleckten Empfängnis
keine endgültige Entscheidung gebracht. Aber erweist sich das

Gutachten Cajetans nach der Dogmatisierung der Unbefleckten Empfängnis
nicht als in jeder Beziehung überholt Wir glauben, das nicht behaupten
zu dürfen. Ob folgende Überlegungen seine Gegenwartsbedeutung nicht
dartun

Wie ein roter Faden zieht sich durch das ganze Gutachten das Werturteil

über die Autorität der Väter und der von der Kirche approbierten
Theologen, die Doctores. Dieser Grundsatz, daß in theologischen Streitfragen

die Meinung den Vorzug verdient, welche sich auf die genannten
Autoritäten berufen kann, ist für ihn, den spekulativsten aller Thomas-

et quod altera (scilicet dicens B. Virginem esse mundatam ab originali peccato)
est probabilis, altera vero (scilicet dicens B. Virginem esse praeservatam a macula
originalis peccati est tolerabilis, et apud sie afiectos vel assuetos aut verae theo-
logiae Sanctorum Patrum parum aut nihil habentes, probabilis.

Unde evidenter cernitur pars credens beatissimam Virginem ab orginali
peccato mundatam in sinu Sanctorum et sacrarum doctorum priscorum quiescere,
nihilque sibi timere a sacrosancto synodo, quandoquidem a Spiritu Sancto, quo
inspirati locuti sunt Sancti Dei homines, contrariae in fide sententiae prodire
nequeunt ; quia potius sperat, si decernendum aliquid est, seipsam tamquam pro-
babilem et Sanctorum ac doctorum dictis consonam approbandam pars vero
reliqua credens Beatam Virginem macula originalis peccati praeservatam multi-
tudine sequacium et favoris amplitudine conspicua apparet.

1 A. a. O. Superest igitur, S. P., ut inter quindeeim Sanctos, Augustinum,
Ambrosium aliiosque quorum expressa sunt nomina, neenon innumeros doctores
antiquos ex una et pavidum in causa hac Scotum, Franciscum ex Maironis, Petrum
Aureoli, contra tarnen patres sui ordinis modernos et promiscui vulgi clamores
ex alia, médius arbitrer a Christo datus in hac lateranensi synodo religionis christia-
nae vel veritatem firmiter amplectendi tradere vel a publicis locutionibus et scan-
dalis consulere digneris, memor illius oraculi, non in multitudine nec in commo-
tione Dominus.

2 A. a. O. Haec sunt beatissime Pater, quae sanctitati tuae, cuius correc-
tioni atque iudicio haec et reliqua a me tarn scripta quam scribenda submitto,
offerenda occurrunt.



ad Leonem Decimum Pontificem Maximum » 197

kommentatoren, maßgebend für die Beibehaltung der Ansicht von einer

reinigenden Heiligung Mariens, an diesem Grundsatz werden alle
gegnerischen Argumente gemessen und nicht für genügend befunden.
Abgesehen von der eindeutigen Lehre der Schrift oder Überlieferung, mag
sie ausdrücklich oder einschlußweise vorliegen, wenn sie nur als solche

erkannt ist, und den klaren kirchlichen Entscheidungen, kommt nichts
diesem theologischen Erkenntniswege an Sicherheit gleich. Er ist der

eigentliche Maßstab nicht zwar für die Glaubensverbindlichkeit, wohl
aber für die größere oder geringere Probabilität einer theologischen
Aussage. Cajetan schätzt diese Autorität so hoch ein, daß er von einer

« Offenbarung » (revelatio) an die Väter und Theologen spricht und sie

zum normalen Weg (via ordinaria) rechnet, auf dem der Mensch zur
Erkenntnis von Glaubensinhalten kommen kann. Glaubensgewißheit ist
auf diesem Wege freilich nicht zu erreichen. Aber wenn diese Autoritäten
die besondere Anerkennung der Kirche gefunden haben, so haben ihre
Aussagen größeres theologisches Gewicht als die der Masse der neuern

Theologen, auch wenn deren Meinung sich als Sententia communis gibt.
Denn nicht die Zahl, sondern das ehrwürdige Alter und die Anerkennung

der Kirche begründen eben ihr Gewicht.
Die Autorität der Kirche, des Papstes oder eines unter dem Papste

tagenden Konzils, ist ihrerseits wieder so bedeutsam, daß der Theologe
die den Vätern und den anerkannten Lehrern entnommenen Meinungen
der Korrektur und dem Urteil dieser letzten Instanz unterwerfen muß,
wie es Cajetan in diesem Gutachten in vorbildlicher Weise tat.

Behandlung schwebender noch unabgeklärter theologischer Fragen
vor der breiten urteilsunfähigen Öffentlichkeit oder gar öffentliche
Diskriminierung sind dem theologischen Gewissen dieses erstrangigen Theologen

und Kirchenfürsten zuwider. Auch seine persönliche Auffassung
und die seines Ordens soll aus solchen ärgerniserregenden Streitgesprächen
keinen Vorteil ziehen. Er würde wohl auch heute das verfrühte Hineintragen

theologischer Kontroversen vor nichtgeschulte Hörer nicht
gutheißen, auch nicht mit Berufung auf den Glaubenssinn des christlichen
Volkes. Sicher würde ihm dieser « Glaubenssinn », losgelöst oder auch

nur nicht genügend mit dem kirchlichen Lehramt verbunden, fragwürdig
erscheinen und voller Irrtumsquellen. Als Gegenstand der Verkündigung
würden ihm zu gelten haben die sichere Schriftlehre und das echte

Glaubensgut der Kirche, die überreiche Nahrung bieten für ein wahres

christliches Frömmigkeitsleben. Jedenfalls würde er rein propagandistische

Bewegungen zugunsten schwebender Fragen mißbilligen.



198 Das Gutachten Cajetans : « De conceptu B. Mariae Virginis

Für ein echt theologisches Gespräch hingegen würde er, der an den
aktuellsten Fragen seiner Zeit maßgebend beteiligt war, befürwortend
eintreten. Diese Diskussion hat nach ihm eine klärende Wirkung. Oberstes

Gesetz aber dieses Gespräches, soll es fruchtbar sein, sei nach ihm
dieses : Alle Aussagen sind immer wieder an ihrer Schriftnähe zu messen A

Ganz besonders beachtenswert aber sind heute im Hinblick auf die
vielen « Erscheinungen und Offenbarungen » der Gottesmutter und auf
die Leichtgläubigkeit nicht nur einfacher Volkskreise die ernsten Bemerkungen

Cajetans über den außergewöhnlichen Weg, die via extraordinaria.
Was hier über die Möglichkeit, über Wahrscheinlichkeit und Unwahr-
scheinlichkeit, über die Täuschungsquellen, ja über Privatoffenbarungen,
die angeblich an große Heilige ergangen sind, gesagt wird, ist reinste

theologische Weisheit und ehrt den um die Reinheit des Glaubens sich
mühenden Theologen der Reformationszeit in so höherem Maße, als man
damals offenbar auch in theologischen Kreisen diesem gefahrvollen Wege,
der via extraordinaria, eine übergebührliche Bedeutung zumaß. Er
verweist in diesem Gutachten den Theologen, den Prediger und selbst den

Papst auf die via ordinaria, auf die Schrift, die kirchlichen Entscheidungen,

die Väter und anerkannten Theologen.
Auch das Achthaben auf die Warnung des Begutachters vor einer

hemmungslosen Anwendung der sogenannten régula pietatis, nach der
Maria schlechthin alle möglichen Vorzüge zuzuerkennen sind, dürfte den

heutigen mariologischen Gesprächen dienlich sein ; die nüchternen Theologen

haben gegen die unerleuchteten Eiferer in dem Exegeten, dem
Thomaskommentator und Kirchenfürsten Cajetan einen starken

Bundesgenossen. Sogar der Väterkundige, der allzu kühne Theorien seiner

Gewährsmänner sich zu eigen machen und ihnen allgemeine Anerkennung

verschaffen wollte, muß sich von Cajetan belehren lassen, daß

auch diese Aussagen an der Schrift und Kirchenlehre zu überprüfen sind.
Allen aber ist der Begutachter Vorbild in seiner Anerkennung und

1 A. a. O. 102. Quo fit ut in istiusmodi rebus, antequam constet, quid neces-
sario connexum sit certis et indubitatis fidei traditionibus, unicuique liceat, quod
rationabilius sibi videtur amplecti sine pertinacia tarnen Et hinc rationibus
locus datur ad ea, quae sunt fidei ut scilicet asserantur rationes ostendentes
consona aut dissona esse fidei, quae in dubium vertuntur. Propter quod oportet
omnes rationes ad ea, quae sunt fidei, non ex solo naturali lumine, sed ex lumine
divinae revelationis in praedictis contentae procedere et in divinam revelationem
in praedictis contentam resolvere. Et ideo non ratio, sed divina revelatio non
cuiquamque, sed praedictis factae est, cni fides nostrae innititur et secundum
earn oportet decernere, quidquid in fide decernendum est.



ad Lconem Deciraim Pontificem Maximum » 199

Unterwerfung unter die Norm theologischer Aussagen, der Unterwerfung
unter das Magisterium Ecclesiae.

Ja, es will uns scheinen, als habe Cajetan schon, freilich nicht in
ausdrücklichen Worten, angenommen, die Kirche könne, ohne auf Schrift
und Tradition hinweisen zu müssen, endgültige Entscheidungen fällen,
kraft des ihr verheißenen und stets in ihr wirkenden Gottesgeistes. Wie
wäre es sonst möglich, daß er, der einerseits überzeugt ist, die Väter
und die von der Kirche anerkannten Theologen hätten ausdrücklich die

reinigende Heiligung Mariens gelehrt und die Unbefleckte Empfängnis
nicht nur nicht gekannt, sondern ausdrücklich geleugnet, nun doch die

Anerkennung des Urteils des Lehramtes fordert, welches auch immer der

Inhalt einer solchen Entscheidung sein möge und was immer man von
rein historischem und theologischem Wissen für oder gegen die eine oder
die andere glaubt vorbringen zu können. Verlangt wird nur, daß die

vorgelegte Lehre keinen klaren Glaubenslehren widerspricht, was aber,
da der gleiche Heilige Geist in der Schrift, in frühern Glaubensentscheidungen

und im lebendigen Lehramte wirksam ist, als selbstverständlich

von Cajetan vorausgesetzt wird. Der Kirchenfürst und Theologe
der Reformationszeit hat grundsätzlich den in dem Rundschreiben
« Munificentissimus Deus » vorgetragenen Satz anerkannt und zur Norm
seiner theologischen Haltung gemacht : « Ex ordinarii Ecclesiae Magisterii
universali consensu certum et firmum sumitur argumentum. »

Und gerade hierin erweist sich der Schriftkommentator, der
Ausleger der Summa des hl. Thomas und der Gesprächspartner der eben

von der Kirche sich loslösenden Reformatoren, als katholischer Theologe

außergewöhnlichen Ranges.


	Das Gutachtens Cajetans : "De conceptu B. Mariae Virginis ad Leonem Decimum Pontificem Maximum"

