Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 2

Artikel: "Virgo a doctoribus praetitulata” : die marianischen Litaneien als
dogmengeschichtliche Quellen

Autor: Meeresseman, G.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760379

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Virgo a doctoribus praetitulata »

Die marianischen Litaneien als dogmengeschichtliche Quellen

VoN G. G. MEERSSEMAN O. P.

I. Zur Quellenkunde einer erneuerten Mariologie

Will der Geschichtschreiber die Entwicklungsstufen bestimmen, die
dem heutigen Stand des marianischen Dogmas vorausgegangen sind, be-
niitzt er mit Vorliebe die ausdriicklichen Erklarungen von « Fachzeugen »
wie der Pipste, der Konzilien, der Theologen und, nicht zu vergessen, der
« Héretiker », welche die Darlegung der kirchlichen Lehre hervorgerufen
oder bekampft haben . Fiir gewisse Zeitabschnitte fehlen aber die Belege
dieser Art, sei es, daB3 keine bestanden oder daf3 sie verschollen sind. Die
Entdeckung der Didache im Jahr 1883 und die neuliche Auffindung von
Handschriften am Toten Meer beweisen immerhin, daB3 auch fiir das
Altertum iiberraschende Funde nicht ausgeschlossen sind. Gerade in der
Mariologie kann man sich daher fragen, ob man den zahlreichen syrischen,
koptischen, dthiopischen und arabischen Schriftstellern geniigend Be-
achtung geschenkt hat, deren Werke in unseren groBen Bibliotheken von
London, Paris, Rom, Florenz, Berlin usw. aufbewahrt werden. Manchmal
entdeckt man dort ein bisher nicht beachtetes mariologisches Werk oder
die Ubersetzung eines verlorenen, und so schlieBen sich allmihlich die
Liicken in der Sammlung mariologischer Quellen und Belege 2.

1 Eine musterhafte Monographie verdanken wir René LAURENTIN, Maria
Ecclesia, Sacerdotium, Essai sur le développement d'une idée religieuse, Paris 1952.
Der gleiche Verfasser lieferte als Arbeitsinstrument einen « Court traité de théo-
logie mariale », Paris 1954, mit (S. 121-173) einer « Table rectificative des pieces
mariales inauthentiques ou discutées dans les deux Patrologies de Migne » und
einschligiger Bibliographie beziiglich der neuesten literarhistorischen Forschungen.

2 Als kurze Einfithrung in die Mariologie der Aethiopischen Kirche : M. A. VAN
DEN OupENRIJN, La dévotion mariale dans 1'Eglise d’Ethiopie, in : Universitas
Friburgensis Helvetiorum, Hommage aux Catholiques Suisses, Fribourg 1954,

9



130 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Das Dogma ist Quelle aller Frommigkeit ; aber die Frommigkeit
regt ihrerseits auch die Dogmenentwicklung an. Beides gilt besonders
dort, wo es sich um die Gottesmutter Maria handelt. Nur mit Unrecht
wiirde einer also die Predigten, Gebete, Gedichte und Volksgesinge iiber-
gehen, weil sie angeblich als Zeugnisse der kirchlichen Marienlehre
weniger ins Gewicht fallen als die Erklirungen jener, die von Standes
und Faches wegen dariiber sprechen. Oder hat man etwa nicht gerade
in der marianischen I'rage festgestellt, da Johannes Damascenus, der
doch in seinen theologischen Abhandlungen einfach das Uberlieferte
weitergibt, in seinen Predigten geradezu als fortschrittlicher und seiner
Zeit vorauseilender Theologe erscheint ? Und was ist natiirlicher als das ?
Wihrend sich der Theologe wissenschaftlich ausdriicken will und des-
wegen die ihm vorschwebenden Gedanken mit Hilfe von Fachausdriicken
in moglichst scharf geprigte Formulierungen faBt, die in diesem Augen-
blick von der lebendigen Wirklichkeit vielleicht bereits {iberholt sind,
redet der Prediger ex abundantia cordis und kommt so manchmal zu
Begriindungen, wie sie die mehr rationale Uberlegung noch nicht ent-
deckt hat. So spricht beim Prediger oft die fides quaerens intellectum
stiarker als das rationale Ergriinden und Abwigen und schon dadurch
allein entfaltet der lebendige Glaube das Dogma weiter. Dann kommt
wieder der Theologe zu Hilfe und sucht die Beweisgriinde des Herzens
auch rational zu vertiefen.

Es ist offensichtlich, daB die trinitarischen, christologischen und sote-
riologischen Spekulationen der ersten Jahrhunderte eine technische Ver-
tiefung des marianischen Dogmas hervorriefen, aber sie spornten in
gleicher Weise Prediger und Glidubige an, die marianische Frommigkeit
und damit ihre lehrmiBige Fassung rascher zu entwickeln.

Andere ungebiihrlich vernachlissigte Quellen der Mariologie bilden
die Apokryphen. Es stimmt zwar, daB sie in der Kirche keine Aufnahme
fanden und daher keinen locus theologicus nach Art der Evangelien und
kanonischen Briefe darstellen. Fragt man nach ihrer literarischen Echt-
heit, muB man zugeben, daB es 6fters leicht zu entlarvende Filschungen
sind. Dafiir aber, daB irgend eine Glaubensanschauung tatsichlich ein-
mal weit verbreitet war, liefern sie dann und wann ein wertvolles Zeug-
nis. Und in einem solchen Fall muB man untersuchen, ob nicht unab-
hingig von jenen Quellen diese Anschauung als Bestandteil der aposto-
lischen Tradition bereits vorhanden war und sich weiter entwickelt hatte.

S. 117-182, und G. NoLLET, Le culte de Marie en Ethiopie, in : Hubert bu MANOIR,
Maria, Etudes sur la Sainte Vierge, I. Bd., Paris 1951, S. 376 ff.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 131

Dies diirfte beim Dogma von der Himmelfahrt Mariens zutreffen. Jener
Auffassung der dogmatischen Entwicklung wird heutzutage Rechnung
getragen. Aber all zu leicht vergiBt man, dalB die gleiche Betrachtungs-
weise auch fiir die Sammlungen marianischer Legenden und Wunder-
erzihlungen gilt, worin das Mittelalter sein kindliches Vertrauen zur
Mittlerin Maria bekundet 1.

Ferner : Wenn auch die offizielle Liturgie kraft des Grundsatzes lex
orandi, lex credendi geschichtlich unbestreitbare Dokumente liefert, kann
sie dennoch zu einem bestimmten Zeitpunkt den Stand der Frage falsch
darstellen, weil sich die liturgischen Formeln sehr langsam fortent-
wickeln. Schon von Natur aus bleibt es mit den Riten leicht beim alten.
Vom historischen Standpunkt aus wire es also verkehrt, nur die offi-
zielle Liturgie zu Rate zu ziehen, um den Ausgangspunkt in der Ent-
wicklung eines Dogmas festzustellen, d. h. es wire verfehlt, als eigent-
lichen terminus a guo jene Zeitspanne anzunehmen, in der das betreffende
Gebet in der Kirche Brauch war oder gar jenen Augenblick, wo es in
ein offizielles Gebetbuch eingefithrt wurde. Das paraliturgische Gebet ist
in gewissem Sinne mehr up fo date als das liturgische. Mit Unrecht wiirde
man also in der geschichtlichen Forschung die paraliturgischen Gebets-
formeln verachten, und dienten sie auch einzig dem Zweck, zu unter-
suchen, ob in der Folgezeit ihre Formulierungen von der Kirche tat-
sichlich als Lehrausdriicke zugelassen wurden.

Nun sind aber die auBerliturgischen Gebete ganz besonders in den
frommen Vereinigungen entstanden. Dieser fopos wird in der Mariologie
zu wenig ausgewertet. Zwar liefern die Urkunden von etwa dreihundert
marianischen Bruderschaften des Mittelalters, die mir bisher begegneten,
oft wenig Material 2. Beriicksichtigt man jedoch die Wahl ihres Namens,
ihre Statuten, Ritualien, AblaBbriefe und literarischen Erzeugnisse, dann
ldBt sich manchmal der Ausgangspunkt einer neuen Strémung mariani-
scher Frommigkeit, der Ursprung eines Lehrsatzes, das Aufkeimen eines
Irrtums geographisch und chronologisch festlegen.

Ein paar typische Beispiele diirften geniigen, um jene Regel der
Methodik zu erkldren. Im Jahr 1916 veroffentlichten die Acta Apostolicae
Sedis eine Entscheidung des Heiligen Offiziums. Darin wurden ein An-
dachtsbild, das die seligste Jungfrau in einer Kasel darstellte und die

1 Nicht ganz iiberholt ist Kaulens Abhandlung tiber Marienlegenden im alten
Kirchenlexikon VIII (1893) 831 ff.

2 G. MEeRrRsSEMAN, Etudes sur les anciennes confréries dominicaines, 111 :
Les congrégations de la Vierge, Arch. Fr. Praed. XXII (1952) 5-176.



132 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Verehrung Marid als Virgo-Sacerdos abgelehnt. Wie immer gab es auch
hier Unzufriedene. Um sich zu rechtfertigen, gaben diese vor, jenes
Bild zeige auffallende Ahnlichkeit mit einem Gemilde von 1462, das im
Louvre aufbewahrt werde und im Katalog als « Priestertum der Jung-
frau» (Sacerdoce de la Vierge) verzeichnet sei. Die wirkliche Inschrift
lautet aber : Digne vesture auw Prestre souverain, d. h, Wiirdiges Gewand
fiir den Hohenpriester. Neuerdings hat R. Laurentin uns iiber den
genuinen Sinn jener réitselhaften Inschrift aufgeklart *. Der Hohepriester,
um den es sich hier handelt, ist kein anderer als Christus selber, wihrend
doch die seligste Jungfrau ihrem gottlichen Sohne dadurch, daf3 sie ihm
seinen Leib, in dem er Mensch wurde, darreichte, das wiirdige priester-
liche Gewand (vesture) schenkte. Der Prunkanzug, mit dem der Maler
die seligste Jungfrau bekleidet, versinnbildet also das Fleisch des Leviten-
stammes, mit dem sie das géttliche Wort gewandete. Diesen Sinn hatte
jener Spruch, wenn die Bruderschaft von Amiens, die das Gemailde 1462
anfertigen lieB, Maria so anrief. Ubrigens veranstaltete diese Vereinigung
unter ihren Mitgliedern jedes Jahr an LichtmeB einen Wettbewerb. Da-
bei wurde von jedem verlangt, ein Palinod, d.h. einen zehnsilbigen
Spruch zu verfassen, der die eine oder andere Eigenschaft der seligsten
Jungfrau kurz und knapp ausdriicken sollte. Der Sieger wurde dann
zum Meister ausgerufen und sein « Meistersang » diente dem von der
Bruderschaft bestellten Maler als Gegenstand zur bildlichen Darstellung.
Fiir einige Jahre kennen wir jeweils preisgekronte Palinods. Eines ist
klar, hitten wir alle Spriiche, die von den Mitgliedern der Bruderschaft
wihrend der acht Jahrhunderte ihres Bestehens (11. bis 18. Jhdt.) vor-
gelegt wurden, dann besiBen wir eine chronologisch geordnete maria-
nische Summa, welche die Entwicklung der Marienlehre in Nordfrank-
reich wiederspiegelte. :

Ein anderes Beispiel bezieht sich auf die seligste Jungfrau als Mitt-
lerin aller Gnaden. Die Benennung Madonna delle Grazie oder Mater
Gratiarum, seit dem Anfang des 15. Jahrhunderts in den italienischen
Marienbruderschaften schon stark verbreitet, dehnte sich allmihlich
ziemlich {iberall aus. Es ist interessant zu verfolgen, in welchen unter-
schiedlichen Farbungen dieser marianische Titel das ganze Abendland
durchzieht. Der Sinn verschiebt sich ein wenig beim Ubergang von der
Lombardei in die Gebiete von Piemont, Provence, Languedoc, Norman-
die und GroBbritannien. U. G. Flanagan O. P. ist kiirzlich der ikono-

1 Revue du Moyen Age Latin IV (1948) 253-274.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 133

graphischen Geschichte von Our Lady of Graces of Youghal nachge-
gangen !, hat es aber unterlassen, auf den Sinn dieser Bezeichnung in
Irland niher einzugehen. Anderseits weil man nicht ganz genau, wie
die lombardischen Bruderschaften darauf kamen, sie anzunehmen. Einige
sagen, der Osten habe die Formel zum ersten Mal aufgebracht.

Wenn wir trotz der Fiille an leider sehr zerstreutem Material schon
fiir das Abendland die Ubung der marianischen Frommigkeit in den
Bruderschaften sehr schlecht kennen, so entziehen sich unserer Kennt-
nis noch vielmehr die frommen Vereinigungen in den Gebieten des
griechischen Ritus. Die dlteste Urkunde, die sich hierauf bezieht, ist die
Satzung der Bruderschaft der Diener der Theotokos in Naupaktos
(Bootien). Sie stammt vom Jahr 1048. Ihre Echtheit, lange umstritten,
steht jetzt zweifellos fest 2.

Fiir das Abendland beginnt nach dem Stand der heutigen Forschung
die Geschichte der Marienbruderschaften nur wenig spiter. Wihrend
des 11. und 12. Jhdts. waren sie jeweils mit einer Kirche verbunden,
die «der Jungfrau Maria », « Unserer lieben Frau», «der Mutter des
Herrn » oder «der Mutter Gottes» geweiht war. Gegen 1232, als die
Katharer ganz Italien zu erobern drohten, brachte der hl. Petrus von
Verona eine neue Art von Laienbruderschaften auf. Aber nicht mehr
auf Grund eines Anschlusses an eine Marienkirche bezeichneten sich diese
als Kongregationen der seligsten Jungfrau, sondern weil sie Katholiken
zusammenscharten, die entschlossen waren, sich nicht von einer Irrlehre
mitreien zu lassen, die unter anderem die Gottesmutterschaft Marid
leugnete. Daher wurde die seligste Jungfrau das Symbol fiir die Recht-
glaubigkeit der Mitglieder. Gegen Ende des 13. Jhdts. verschwand der
kiampferische Zug dieser Kongregationen. Von da an verzweigten sich
auch ihre Namen mehr ins Einzelne : Marid-Verkiindigungs-Bruderschaft
(= von der frohen Botschaft), -Himmelfahrts-, -Empfingnis-, -Geburts-,
-Reinigungs-Bruderschaft usw. ; ferner : Bruderschaft unserer Lieben
Frau von der Barmherzigkeit, der Schutzbefohlenen der allerseligsten
Jungfrau, unserer Lieben Frau der Gnaden, des Trostes, der sieben
Freuden, der sieben Schmerzen, des Mitleids und Erbarmens (Pietd),
der Verlassenheit (Soledad), Bruderschaft des Psalters Unserer lieben
Frau (1464), des Rosenkranzes Unserer lieben Frau (1475) usw. ®

1 Journal of the Cork History and Archeological Society LV (1950) 1-14 und
LV (1951) 1-10.

2 C. A. Garurl, I capitoli della confraternita di S. Maria di Naupactos, Bul-
lettino dell’Istituto Storico Italiano XXXI (1910) 73-97.

3 MEERSSEMAN, op. cit., S. 72 ff..



134 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Es ist interessant festzustellen, wann und unter welchem EinfluB
die eine oder andere marianische Kongregation den Namen wechselte.
So fithrten zum Beispiel im 14. Jhdt. anldBlich der ersten scholastischen
Streitgespriche iiber die Empfingnis der seligsten Jungfrau die italie-
nischen Minderbriider dieses Fest und diese Benennung in jene maria-
nischen Kongregationen ein, die ihrer Leitung unterstanden. In Reggio
und Parma entschied man 1312 : « Hoc autem sit principale festum
istius societatis et quia a paucis honoratur et scitur, videntes et audientes
solemnitatem, omnes ad honorandum gloriosam Virginem Mariam move-
antur. » * Aber man wei auch, daB in anderen Gegenden, z. B. in der
Normandie und in England, das Fest Marid Empfingnis schon seit dem
11. Jhdt. gefeiert wurde. Die Vorliebe des Duns Scotus fiir diesen Ab-
schnitt der Mariologie erklért sich ohne Zweifel eher durch seine britische
Herkunft als durch seine Zugehorigkeit zum Franziskanerorden. Immer-
hin ist es auffillig, wie spit die Minderbriider das Fest in ihren italie-
nischen Marienbruderschaften eingefiihrt haben. Wie dem auch sei, in
einem solchen Fall ist es wichtig, den Ausgangspunkt einer neuen Form
marianischer Frommigkeit geographisch zu bestimmen und hierzu kann
das Studium der Bruderschaften wertvolle Dienste leisten.

Der literarische Niederschlag, den die Marienbruderschaften hinter-
lieBen, ist von grundlegender Bedeutung. Ich habe bereits die Palinods
der Normandie und der Picardie erwdhnt. Die Italiener hatten ihre
Laudz, d. h. Loblieder auf Maria in der Volkssprache, die in den Bruder-
schaften beim Hereinbrechen der Nacht gesungen wurden. Mit diesem
paraliturgischen Brauch ahmten sie das lateinische Salve Regina nach,
das seit 1221 bei den Predigerbriidern die Komplet beschlieBt. Von
mancher Marienbruderschaft ist das laudario, d. h. die Sammlung von
Lobliedern, handschriftlich noch erhalten 2. Eine solche kann hin und
wieder nihere Aufschliisse {iber Ort und Zeitpunkt geben fiir das Auf-
treten dieser oder jener neuen Form marianischer Frommigkeit.

In Deutschland liebten es die Vereine der Meistersinger, etwas
Marianisches zu besingen. Neuestens hat H. Rosenfeld ® die Person-
lichkeit des Meisters Sixtus Beckmesser ans Licht gezogen und als ge-
schichtlich erwiesen (15. Jhdt.), eine Gestalt, die durch die « Meister-
singer » R. Wagners volkstiimlich geworden ist. Er entdeckte sogar eines
seiner Erzeugnisse : einen NeujahrsgruB an die seligste Jungfrau. In

1. MEERSSEMAN, op. cit., S. 76.
2 Ebenda, S. 32-36.
3 Euphorion 1953, S. 271 ff.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 135

diesem Lied erzihlt Beckmesser kurz das Evangelium der Kindheit Jesu
(Lk. 1-2), wovon ja die Liturgie des Weihnachtskreises handelt.

Immerhin waren es nicht einzig die Lieder, die sich solche maria-
nische Themen vornahmen, sondern auch die Mysterienspiele. Diese so
beliebten religivsen Theaterstiicke waren damals in Deutschland, Flan-
dern, Nordfrankreich und England verbreitet. Die Marienklage, die Prof.
W. Stammler durch seine Studenten in Freiburg (Schweiz) wieder hat
aufleben lassen, ist eines der ergreifendsten dieser Mysterienspiele. Sie
wurde 1475 von einem Ménch von Bordesholm (Holstein) fiir eine Laien-
gemeinschaft verfaBt und bildet das literarische Gegenstiick zu den
schonen Preta-Darstellungen des spiten Mittelalters .

* Oft stellt uns die marianische Volksliteratur des Mittelalters (Legen-
den, Exempel, Mirakel- und Mysterienspiele) noch vor heiklere Fragen,
zum Beispiel in jenem Falle, wo die Person, um die sich das Ganze
dreht, anfinglich ein frommer Marienverehrer ist. Sie gerit aber am Ende
in Todsiinden und wird daher zur Holle verdammt. Doch die seligste
Jungfrau vermag sie herauszufiihren und zu retten. MuBl man solche
Marienverehrung ins Licherliche ziehen, weil sie den Boden der Wirk-
lichkeit verlassen hat ? Hiiten wir uns davor ! Eine solche Fithrung der
Handlung, die im Mittelalter sehr verbreitet war (vgl. Céasarius von
Heisterbach, Thomas von Cantimpré, Alanus de Rupe), ist einfach eine
Variation auf die alte Theophilus-Legende 2. Und so wurde sie auch da-
mals verstanden ; denn sie sollte plastisch und konkret ausdriicken, was
fiir ein unbegrenztes Vertrauen die « fiirbittende Allmacht » der himm-
lischen Mittlerin verdiene. DaB die fromme Marienverehrung fiir sich
allein die sittlichen Bedingungen nicht ersetzte, die von einem Siinder
zur Rettung erfordert sind, daran zweifelte keiner 3.

Ubrigens ging es in den Predigten fiir die Marienbruderschaften
geradesosehr um die Moral wie um das Dogma. Ihren Inhalt konnte ich
anhand der Predigten des Nikolaus von Mailand O. P. darstellen, der

1 'W. STAMMLER, Kleine Schriften zur Literaturgeschichte des Mittelalters,
Berlin (1954), S. 261.

? Die dlteste bekannte Fassung jener Legende wurde vom griech. Kleriker
Eutychianus (vor 572) verfat und von Paulus von Neapel (9. Jhdt.) ins Lateinische
iibersetzt. Gedruckt AA SS Febr. I 483, und R. PErTscH, Theophilus, II 2, Heidel-
berg 1908, S. 29-35.

3 Bei Theologen, wie Alanus a Rupe, wird die wirkliche Bekehrung des Siin-
ders durch Maria als Bedingung zur Rettung der Seele immer betont. Mag sein,
daB hie und da jene Bedingung zu wenig unterstrichen wurde. Uber den Vertrag
mit Maria als automatisches Heilsmittel bei den Aethiopiern vgl. OUDENRIJN,

op. cit., S. 129-130.



136 « Virgo a doctoribus praetitulata »

wiithrend der zweiten Hilfte des 13. Jhdts. fiir die lombardischen maria-
nischen Kongregationen freigestellt war 1. Sie zeigen den groen Unter-
schied einer gediegenen marianischen Volkspredigt gegeniiber der akade-
mischen Beredsamkeit, wie sie damals bei den Universititsprofessoren
von Paris {iblich war. Es gelang dieser schulmiBigen ars predicandi
schwerlich, die theologischen Vorlesungen zu tarnen, die ihr zugrunde-
lagen, ohne deren entsprechende Vorteile aufzuweisen. Die volkstiimliche
Predigt ging von der lebendigen Wirklichkeit aus, so wie die Hérer, d. h.
die Handwerker und Krimer einer Provinzstadt, sie empfanden. Jedes-
mal wurde eine solche Volkspredigt zum packenden Erlebnis und spornte
so zu einer echten, gediegenen Marienverehrung an. Die Lehre iiber
Maria, die Nikolaus von Mailand mit Hilfe von Beispielen aus dem
gewohnlichen Leben der Zuhorer darstellt, ist so wesentlich und ausge-
glichen, daB seine Predigten dem Forscher dazu dienen kénnen, die Ent-
wicklungsstufe der damals allgemein geltenden mariologischen Lehre zu
bestimmen.

Man predigte in den marianischen Bruderschaften nicht immer und
iiberall gleich hdufig. Das Thema wurde aber fast immer der Tages-
liturgie entnommen (Evangelium, Epistel). Bisweilen boten AblaBbriefe
des Bischofs oder des Papstes eine Gelegenheit, denn einen Ablafl pre-
digen hieB, den Text der hierzu verfiigten Urkunde auslegen. Es seien
hier einige Beispiele aus solchen Schreiben herausgegriffen : Man wird
regelmiBige Versammlungen abhalten « um in dem Glauben an den Sohn
die Mutter Gottes vermehrt zu preisen ». Der letzte Zweck der mariani-
schen Kongregation wie aller Bruderschaften iiberhaupt bestehe darin,
das Volk zu bessern (uf veniam accipiat peccatorum) durch die Verdienste
der seligsten Jungfrau, Quelle allen Lebens (vena vitae). Die erhaltene
Vergebung erweist Gott Ehre, wenn sie denen erteilt wird, die «in Not
und Bedringnis mit demiitiger Ergebenheit die Mutter der Barmherzig-
keit suchen und, zerschlagen in die von Wirbelstiirmen erregten Meeres-
wogen, den Meerstern als nieversagende Hilfe anrufen». Denn «die
Jungfrau Maria, Mutter Gottes und unseres Herrn Jesus Christus, ist uns
Herrin und Beschiitzerin, die Mittlerin zwischen Gott und den Menschen ».
Sie ist wahrhaft die Gnadenmutter (gratiarum mater), die holde Fiir-
sprecherin (advocata propitia), die fiir uns aufs wirksamste eintritt (infer-

1 MEERSSEMAN, op. cit., S. 27-32 und DERSELBE, La prédication dominicaine
dans les congrégations mariales au XIIIe siécle, Arch. Fr. Praed. XVIII (1948)
131-161.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 137

ventrix efficacissima). Gerade weil sie die « glorreichste Gottesgebérerin »
ist, miissen wir sie anrufen als «ureigenste Fiirsprecherin und gnaden-
reichste Mittlerin bei Gott ». Sie ist die « Christustrigerin » (Christifera),
«rein und voll der Gnade ; durch sie ist all unser Heil gekommen ». Der
Prediger erklirte jene vielsagenden Lehrausdriicke anschaulicher, und
trug so zur Dogmenentwicklung bei.

II. Die Mutter-Gottes-Litaneien

Unter den paraliturgischen Texten kommen fiir die Mariologen an
erster Stelle die Mutter-Gottes-Litaneien in Betracht. Sie bilden eine
wahre Fundgrube, denn sie sind vielfach aus dogmatisch wichtigen
Attributen Mariens zusammengesetzt. Eben deshalb wird Maria im Lz ber
de corona Virginis (Pseudo-Hildefons, 12. Jhdt., PL 96, 308) als wvirgo
a doctoribus praetitulata gefeiert. Der bekannteste Typ jener mariani-
schen Titelsammlungen wird « Lauretanische Litanei» genannt, weil er
seit dem Anfang des 16. Jhdts. in Loreto rezitiert und spiter unter
diesem Namen gedruckt wurde . Aber dort ist er nicht entstanden und
auBlerdem sind éltere Fassungen keine Seltenheit.

Mit der literarhistorischen Erforschung der marianischen Litaneien
machte A. De Santi am Ende des vorigen Jahrhunderts einen ernsten
Anfang 2. Leider widmete er seine Aufmerksamkeit vor allem dem Laure-
tanischen Typ, und so entging es ihm, daBl mehrere marianische Lita-
neien, die nicht zu jenem Typ gehoren, als Fassungen eines anderen
Typs betrachtet werden sollen, der nicht nur ilter, sondern auch dogma-
tisch reichhaltiger ist. 1904 wies Th. Schermann auf gewisse « Griechische
Parallelen zu marianischen Litaneien » hin, und 1926 veroffentlichte
W. Schleussner in seinem Aufsatz « Zur Entstehung der Lauretanischen

1 Die Lauretanische Litanei wurde unter diesem Namen 1576 zu Macerata
bei Loreto gedruckt, und zwar zusammen mit der unten zu erwihnenden « Schrift-
litanei». Ein dlterer Druck (Dillingen 1558) wurde wahrscheinlich von Petrus
Canisius angeregt. Die Lauret. Litanei wurde erst 1587 von Sixtus V. approbiert.

2 A. DE SanTI S. J., Le litanie lauretane, Studio storico-critico, 2. ital. Ausg.,
Rom 1897 ; DERSELBE, Les litanies de la Sainte Vierge, Etude historique et critique,
traduit de l’italien par A. BouniNHON, Paris 1900. Beide Ausgaben werden wir
heranziehen, denn in der franz. Ausg. werden einige in der 2. ital. Ausg. edierten
Texte nicht mehr abgedruckt, sondern durch andere ersetzt. Die deutsche Uber-
setzung von I. NérpeL (Paderborn 1900) habe ich nicht heranziehen kénnen.
Zwei weitere Drucke des Lauretan, Typs (1511 u. 1558) wurden von DE SANTI
neuherausgegeben in der Civilta Cattolica 60. Jahrgang (1909), Bd. 4, S. 311.



138 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Litanei » zwei bisher unbekannte FFassungen derselben. Aber auch jene
Forscher schenkten dem édlteren Typ der marianischen Litanei allzu-
wenig Beachtung 1. _

Die neuesten Forscher bewegen sich auf dem ndmlichen Geleise,
z. B. der Freiburger Orientalist M. A. van den Oudenrijn, der 1951 eine
armenische Mutter-Gottes-Litanei edierte. Es handelt sich aber um eine
Ubersetzung aus dem Lateinischen, die 1344-45 vom Minoriten Poncius
angefertigt wurde und die dlteste bisher bekannte Fassung der Laure-
tanischen Litanei darstellt. Durch gewissenhafte Riickiibersetzung hat
der Herausgeber sie den Mariologen zuginglich gemacht 2.

Prof. van den Oudenrijn konnte auch nachweisen, daf3 Poncius seine
Vorlage nicht immer richtig gelesen hat, was zu gewissen Neubildungen
AnlaB gab. Er glaubt sogar, das Attribut mater prudencie diirfe als
Schreibvariante fiir mater pudicicie betrachtet werden. Zu bemerken ist
jedoch, daB cod. Vat. Rossi 95 (Mitte des 15. Jhdts.) S.717-31 eine
marianische Litanei enthilt, die beide Attribute erwdhnt. Trotzdem ist
damit zu rechnen, daB gewisse Pridikate aus rein paldographisch zu er-
klirendem Verschreiben hervorgegangen sein konnen. Hieronymus ist
diesbeziiglich sehr weitherzig, zieht er doch die Leseart stilla maris der
spiter allgemein rezipierten Variante stella maris vor 3.

Auch andere Griinde kénnen zu gewissen Attributen AnlaB gegeben
haben : Die Elogien sind in den lateinischen Mutter-Gottes-Litaneien oft
gruppenweise aneinander gereiht. Es gibt da eine mater-Gruppe, eine
regina-Gruppe usw. Im Laufe der Zeit wurde jede Gruppe reichhaltiger,
wenigstens quantitativ. Der Zuwachs bedeutet aber nicht immer dogma-
tischen Gewinn. Die Hinzufligungen haben oft nur poetischen Wert.

Die Fortlassung gewisser Anrufungen hingegen kann einen dogma-
tischen Grund gehabt haben. Wenn z. B. das Pridikat solutrix inferni 4

“an einem bestimmten Zeitpunkt verschwindet, diirfte ein dogmatisches
Motiv zur Ablehnung desselben vorgelegen haben. Man wollte vielleicht

1 TH. SCHERMANN in: Romische Quartalschrift XVIII (1904) 113-122 und
W. ScHLEUSSNER in: Theol. Quartalschrift CVII (1926) 254-267. Frither schon
hatte J. SAUREN, Die lauretanische Litanei nach Ursprung, Geschichte und Inhalt,
Kempten 1895, einige wichtige Viterstellen nachgewiesen.

2 M. A. vaN DEN OUDENRIJN, Die « Frati Armeni» und die Lauretanische
Litanei, Muséon LXIV (1951) 278-292.

¥ Liber interpretationis hebraicorum nominum, PL 23, 842. Vgl. O. BARDEN-
HEWER, Der Name Maria, Geschichte der Deutung desselben, Biblische Studien,
Bd. I, Freiburg i. Br. 1895, S. 53.

4 OUDENRIJN, Op. cit.,, S. 292.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 139

eine inzwischen entstandene Zweideutigkeit vermeiden oder der zu weit
gehenden Ubertragung von Christus-Attributen auf die Gottes-Mutter
einen Riegel vorschieben.

Wenn auch die marianische Litanei ihrer duleren Struktur nach das
Schema der « groBen » Litanei befolgt, so ist damit das Aneinanderreihen
von mehreren marianischen Priadikaten noch nicht erklirt, Diese Gebets-
form hat das Abendland offenbar vom Orient {ibernommen ! ; denn wir
beobachten jenes Verfahren zunichst bei den byzantinischen Homileten.
Es geht anscheinend auf eine Vorschrift der Redekunst zuriick. Ein
treffendes Beispiel finden wir in einer Marienpredigt des hl. Proklos
(1 446), Erzbischofs von Konstantinopel (PG 65, 682) :

Impollutus ille virginitatis thesaurus, spiritalis secundi Adami
paradisus, unionis naturarum officina, salutaris commercii nun-
dinae, thalamus in quo sibi Verbum carnem desponsavit, animatus
naturae rubus quem divini partus ignis non combussit, vere levis

illanubes quae sedentem super Cherubim corporatum portavit, mun-
dissimum vellus imbris celestis ex quo pastor ovem induit etc. etc.

Und weiter, wo Proklos den Scholl Mariens preist (Sp. 683) :

O uterum in quo communis hominum libertatis libellus compo-
situs est !

O ventrem in quo adversus diabolum fabrefacta sunt arma !

O arvum in quo naturae ipse colonus sine semine spicam edidit !

O templum in quo Deus sacerdos effectus est, non naturam demu-
tans, sed eum per misericordiam induens, qui est secundum

ordinem Melchisedech !

Der Leser wird zweifellos gemerkt haben, daB es in der letzten An-
rufung um die gleiche dogmatische Idee geht wie im Palinod der Marien-
gilde von Amiens im Jahre 1462 : ‘Digne vesture au prestre souverain.’
Somit wird das Pridikat, dem Laurentin seinen genuinen und ortho-
doxen Sinn wiedergab, um einige Jahrhunderte dlter 2.

Das litaneiartige Marienlob wurde aber vor allem geiibt als Varia-
tion auf die BegriiBungsformel Gabriels. Die byzantinischen Homileten
forderten ihre Zuhérer sogar auf, nach diesem Schema die Jungfrau-
Mutter wiederholt anzurufen. Dies ergibt sich eindeutig aus einer Predigt
des Theodotos von Ankyra (1 vor 446). Er nennt das wiederholte Auve-

1 Jene Gattung der byzantinischen Homiletik wird meistens als Laudes
b. M. V. bezeichnet. R. LAURENTIN (Maria, Ecclesia, Sacerdotium, S. 75) sagt
ganz richtig: « On y trouve la premiére forme des Litanies de la Vierge ».

? LAURENTIN, op. cit., S. 64-65.



140 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Beten sogar einen Hymnus, woraus man vielleicht schlieBen koénnte, daB
die litaneiartige BegriiBung der Gottes-Mutter gesungen wurde (PG 77,
1394) : « Auf fromme und heilige Weise sollen wir also den Hymnus
anstimmen. I‘angen wir ihn freudig an. Mit hellem Ruf sollen wir jetzt
feiern, rithmen und preisen das Geheimnis, das unser Verstand und unsere
Sprache nicht fassen kénnen, aber durch den GruB3 des Himmelbiirgers
Gabriel dariiber unterrichtet, wie wir anfangen sollen, sagen wir: ,Ge-
griifet seist Du, voll der Gnade, der Herr ist mit Dir’, und wieder-
holen wir mit ihm »:

Ave desiderata nobis laetitia !

Ave gloriatio Ecclesiae !

Ave nomen dulce spirans !

Ave venerabilissimum monimentum !

Ave vellus salutare et spirituale !

Ave sis, lumine induta mater splendoris nescientis occasum !

Ave sis, intemeratissima mater sanctitatis !

Ave sis, perlucidissime fons aquae vivificae !

Ave sis, nova mater et novi geniti creatura !

Ave sis, incomprehensionis mater inexplicabilis !

Ave sis, novus ille iuxta Isaiam tomus scriptionis novae, cuius
fidi testes sunt angeli et homines !

Ave sis, alabastrum illud unguenti sanctificationis !

Ave sis, bona mercatrix denarii virginitatis !

Ave sis, quasi plasmatum et circumplectens plasmatorem !

Ave sis, minima capacitas, illum capiens quem nulla res capiat |

Von allen griechischen Ave-Litaneien ist die bekannteste der Hymnus
Acathistus (PG 92, 1336 ff.), der Romanos dem Meloden oder Georg von
Pisidien, beide zu Anfang des 6. Jhdts. oder sogar dem hl. Germanus von
Konstantinopel zugeschrieben wird (1 733). Aus jenem Loblied auf die
« unbesiegte Kaiserin » der Christenheit werden wir mehrere BegriiBungen
im venezianischen Typ der Mutter-Gottes-Litanei wiederfinden *.

Jene Anrufungen sind relativ kurz. Der oratorische Uberschwang
der byzantinischen Homileten sorgte aber dafiir, daB} sie im 7. und
8. Jhdt. weitschweifiger wurden. Ein fiir jene Epoche typisches Beispiel
nahm man in der Neuzeit ins rémische Brevier am Feste der Unbefleckten
Empfingnis auf. Es ist dies ein stark gekiirzter Abschnitt aus einer
Predigt des hl. Germanus von Konstantinopel (1 733) zum Fest der Pri-
sentatio Mariens (PG 98, 291-310). Die Lobspriiche sind nach bestimmten
Schemata gruppiert. Nach der Einleitung bietet der Homilet zehn

1 Vgl. weiter unten S. 162 ff,



« Virgo a doctoribus praetitulata » 141

Elogien iiber das Fest, die alle mit Zquepov (Hodie) beginnen. Eine dhn-
liche Hodie-Litanei ist in der romischen Liturgie an mehreren Marien-
festen noch fragmentarisch erhalten.

Im weiteren Verlaufe der Predigt fordert Germanus seine Zuhérer auf,
mit ihm eine Loblitanei auf die Mutter Gottes anzustimmen, und alle
Elogien derselben wie im englischen GruB3 mit Xaipoiwg (Ave sis) anzu-
fangen : « Wohlan denn, ihr alle vom Herrn geliebte Anwesende, mit
vereinten und minnlichen Stimmen sollen wir der Jungfrau jenes ‘Ge-
griiBet seist Du’ zurufen, soweit unser beschrinktes, ich mochte fast
sagen : unser kindliches Verstdndnis es erlaubt. » Das macht nun Ger-
manus seinen Zuhdrern so ausfithrlich vor (Sp. 303-7), daB ins Brevier
(lect. VII-VIII) nur 9 von den 14 langen Ave-Elogien aufgenommen
werden konnten. Aus jener Awve-Litanei zitiere ich beispielsweise eine
relativ kurze Begriilung :

Ave Maria, gratia plena, sanctis sanctior et coelis excelsior, et
cherubim gloriosior, et seraphim honorabilior, et super omnem
creaturam venerabilior,

Diese und andere Priddikate, die in den 14 Awe-Anrufungen vor-
kommen, begegnen uns in den spéteren lateinischen Marien-Litaneien
oft, z. B. Dei paradisus, summi regis palatium, Dev templum, spiritualis
sponst thalamus, Der thronus usw. Jene mit Ave anfangende Loblitanei
wandelt Germanus dann allmihlich in eine Betlitanei um. Dieser Ab-
schnitt hat viel Ahnlichkeit mit dem zweiten Teil der lateinischen Aller-
heiligenlitanei. Nicht sosehr der Anfang als vielmehr der gleichmiBig
gebaute SchluB der Anrufungen gestatten uns, dieselben als eine orato-
risch geschlossene Gruppe zu betrachten (PG 98, Sp. 307-10 § 19). Sie
wurde fast ganz ins romische Brevier aufgenommen (lect. VIII-IX).

Die byzantinischen Awve-Litaneien entwickeln sich dann weiter. Sie
erreichen ihren Hohepunkt bei Johannes von Damaskus (} 749). Bemer-
kenswert ist seine Predigt auf Marid Verkiindigung. Die Einleitung
besteht aus 15 Elogien, die entweder mit Niv oder mit X+pepov anfangen,
um die Bedeutung des Festes zu erkliren ; aber die ganze Predigt selbst
ist eine einzige Danklitanei, zusammengesetzt aus 150 Anrufungen ?, die
alle mit ‘GegriiBt seist du’ (Xafpe, Xaipeoig) oder sogar mit ‘GegriiBlet
seist du, voll der Gnade’ anfangen (PG 96, 647-622). Aus jener Homilie

1 Daraus soll man nicht schlieen, Damascenus habe bereits die 150 Awve
des spiteren Marienpsalters gekannt, denn im bisher vorhandenen Text seiner
Predigt (Sp. 649-650) fehlt ein groBeres Stiick.



142 « Virgo a doctoribus praetitulata »

erwiahne ich hier einige marianische Pradikate, die teilweise in den latei-
nischen Mutter-Gottes-Litaneien wieder auftauchen. Die Liste bean-
sprucht keine Vollstindigkeit. Ich mochte {iberdies betonen, daB das
richtige Verstindnis jener Pradikate den griechischen Text und Kontext
voraussetzt, und daB ich die von Migne gebotene Ubersetzung hie und
da korrigiert habe :

Sp. 650 : Flos patriarcharum. Praenuntiatum nomen a prophetis.
Arca Noe. Scala ad coelum, quam Iacob olim vidit. Flammans
rubus. Virga Aaron. Oraculum aureum. Sacerdotale ephod, summi
sacerdotis stola. Deiferum monile Dei .

Sp. 651 : Infantem genueris infantium formantem, quique uni-
versa continet. Mundo sublimior.

Sp. 654 : Domina Dei genitrix, radio lucidior, omni puritate
purior, omni re venerabilior, suavitate omni suavior. Inter reginas
regina, universorum regis mater, imperatorum robur.

Sp. 655 : Angelis sanctior, archangelis praestantior, thronis ad-
mirabilior, dominationibus dominantior, maioris quam virtutes
virtutis, principatibus superior, potestatibus sublimior, speciosior
cherubim, augustior seraphim, coelis excelsior, sole purior, omnibus
quae ab ortu solis sunt nobilior. Super nivem alba, super lilia
fragrans, super Jerusalem speciosa, super Salomonis templum
magnificata. Per quam nos fidem tenemus, per quam nos carnem
[Domini] participamus, per quam verum panem gustamus.

Sp. 659 : Refugium facta es nobis. Interpellatrix apud Deum,
omnium communis salus, omnium christianorum praesidium. Auxi-
lio ades qui auxilio carent. Flumilium celsitudo, inopum recupera-
tio, orphanorum mater, fatiscentium refocillatio, tegmine caren-
tium tegmen, captivorum redemptio, exulantium pulsorumque
revocatio, aegrotantium visitatio, infirmorum curatio, navigan-
tium gubernatio.

Sp. 671 : Sponsa Dei, cara Deo filia, feminarum gloria.

Sp. 675 : Dei omniumque regis mater, thronus cherubim subli-
mior, thalamus Spiritus, tota pulchra, tota Deo propinqua, cheru-
bim superans, super seraphim evecta, proxima Dei.

Sp. 678 : Mulier sublimior seraphim. Virgo divinis gratiis affluens.
Templum Dei sanctum. Annae dulcissima puella.

Sp. 679 : Sacerdotum gloria. Christianorum spes. Virginitatis
uberrima planta.

1 Griechisch: 6 @col Ocopbpov xewpfhiov. Die lat. Ubersetzung supellex
Deigera ist ungeniigend. Maria ist ein Kleinod Gottes (70 ®@eol xeipfiioy), das
den Edelstein — den Sohn Gottes — wie mit einer Goldfassung umgibt (Osopépov).
Daher die Anrufung « O goldener Juwelenschrein » in der irischen Mutter-Gottes-
Litanei.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 143

In Damascenus’ Homilien zur Dormitio Mariens begegnen uns eben-
falls Pridikate, die spiter in die lateinischen Mutter-Gottes-Litaneien
aufgenommen wurden. Auf das Trisagion der Messe anspielend beschreibt
der Homilet zunichst die Ankunft Mariens in den Himmel folgender-

malen :

Sp. 718 : Te stipant potestates, principatus benedicunt, throni
concelebrant, cherubim gaudentes obstupescunt, laudant seraphim.
Angelis et mundi sublimioribus virtutibus omni sermone maior lae-
titia es, patriarchis oblectatio, iustis gaudium ineffabile, perennis
prophetis exultatio, mundo benedictio, rebus omnibus sanctimonia,
laborantibus requies, lugentibus consolatio, aegrotantibus medi-
cina, tempestate iactatis portus, peccantibus venia, blandum iis
qui in moerore sunt levamen, omnibus exorantibus promptum sub-
sidium.

Sp. 723 : Hodie ... saltat David eius avus ac Dei pater, unaque
cum eo choros agunt angeli, plaudunt archangeli, virtutes con-
celebrant, principatus exultant, dominationes oblectantur, potes-
tates laetantur, throni diem festum agunt, cherubim laudes canunt,
gloriam seraphim praedicant.

Sp. 726 : Virgo immaculata. Vitae thesaurus. Gratiae abyssus.

Sp. 727 : Viva Domini ac Dei virtutum civitas praeclara Sion.

Sp. 730 : Sanctis sanctior, sacris sacratior, piisque pietate prae-
stantior.

Sp. 738 : Divinum tabernaculum. Arca Domini.

Sp. 743 : Dei incarnati mater. Inexhaustum gaudii pelagus.

Sp. 746 : Novus tomus. Gratiae abyssus. Sanationum pelagus.
Fons ex quo vita parta est.

Sp. 751 : Virgo virginum amans, casta castitatis amans.

Sp. 754 : Scala spiritualis animata.

Sp. 755 : Terrestris mensa quae coelestem vitae panem ... gesta-
verat. Arca Del animata et rationalis. Thorus divinae Verbi
humanitatis.

Nach Damascenus iibte Theodor Studites (1 826) jene marianische
Predigtart fleiBig weiter. In einer Homilie zum Feste der Geburt Mariens,
die als Predigt des Johannes Damascenus im gleichen Band der PG vor-
kommt (Sp. 679-698), hebe ich folgende Pridikate hervor :

Sp. 679 : Juvencula solis radios fulgoribus obscurans.

‘Sp. 683 : Coelum quidem est [Maria], cum velut ex penitissimis
virginitatis thesauris solem iustitiae proferat. Terra vero, ceu quae
ex intemeratis lumbis vitae spicam edat. Mare tandem utpote
quae ex uteri sui sinu spiritalem margaritam ' prodit. Sancta
omnibusque miranda virgo.

1 Wie soviele andere Pridikate wird auch die Figur margarita sowohl auf
Christus selbst als auf die Gottesmutter verwendet.



144 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Sp. 686 : Terra in qua nulla peccati enata spina.

Sp. 690 : Rubus inaccessa. Arca [cui] structum a Deo tectum.
Virga quae nullo semine suscepto Deum filium uti florem emisisti.
Ex auro conflatum vas, quo mundus manna accepit. Dei domus.
Domus gloriae Domini plena. Ignitis seraphim spiritu lucentior.

Sp. 691 : Porta ad orientem spectans ex qua vitae oriens mortis
occasum hominibus imminuit. Coelum ex quo iustitiae sol ortus
est. Thronus Dei, intelligentibus virtutibus potiorem requiem
praestans. Mater sola virum non experta, sola inter matres illibata.
Virgo prolem enixa, sola inter virgines puerpera. Liber signatus.
Tomus novi mysterii. Fons signatus. Hortus conclusus. Rosa im-
marcescibilis 1. Suave spirans Spiritus rosarium (podwvix) ®. Nardus

fluens.

Sp. 694 : Sponsa cuius pronubus Spiritus sanctus ac Christus spon-
sus. Lignum non putrescens. Intemerata.

Sp. 695 : Intactum virginitatis monile. Impolluta. Vellus, Gedeo-
nis victoriae symbolum. Dei locus, Dei mater, Dei susceptrix,
Deipara. Aureum firmumque virginitatis vas. Paradisum, prae-
dium Eden beatius.

DaB unter diesen begeisterten marianischen Anrufungen hie und da
eine iiberschwingliche Formel falsch verstanden werden konnte, war
kaum zu vermeiden. Wenn Damascenus und Studites David nicht nur
als Urahne Mariens (rpotonatwp), sondern auch als @cordrwp (Sp. 682,
723) bezeichnen, dann mul man das eben in Kauf nehmen und richtig
deuten ! Desgleichen nennt Studites Maria selbst (Sp. 694) eine priester-
liche Jungfrau: @Qunméroc vedvig, was Le Quien mit Dei sacerdos iuven-
cula iibersetzt. Laurentin hat aber neuerdings nachgewiesen, daB hier
nicht das Priestertum, sondern die priesterliche Mutterschaft Mariens
gemeint ist, denn, indem Maria den neuen Hohenpriester gebar, wurde
sie auch Mutter eines neuen Priestergeschlechtes 3, und wird daher auch
als gloria sacerdotum gefeiert (Sp. 679).

Nun sind es, wie gesagt, eben jene nicht endenwollenden Lob-
litaneien der griechischen Homileten, welche den Stoff fiir die lateinischen
Mutter-Gottes-Litaneien geliefert haben. In letzteren gibt es nur wenige
Anrufungen, die nicht irgendwie auf Damascenus zuriickgreifen. Um den
Sinn der lateinischen Attribute iiberhaupt zu verstehen, soll man sie zu-
ndchst in ihren ersten Kontext zuriickversetzen und iiberdies die scrip-
turistischen Quellen mit den betreffenden Viterallegorien heranziehen.

1 Vgl. vorige Anmerkung.
? Rosarium bedeutet hier Rosengarten.
3 LAURENTIN, op. cit., S. 30-31.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 145

Der Hauptunterschied zwischen den byzantinischen und den latei-
nischen Mutter-Gottes-Litaneien besteht wohl hierin, daB erstere der
rhetorischen Eleganz, Ausfiihrlichkeit und Uberschwinglichkeit fronen,
wihrend letztere jedes Marien-Elogium schon aus mnemotechnischen
Griinden kurz fassen. Kiirze ist des Satzes Wiirze, bildet aber auch eine
Gefahr, denn so werden die Pridikate auBerhalb ihres Kontextes ent-
weder unverstindlich oder zweideutig. Die Knappheit der lateinischen
Formeln beeintrichtigt ab und zu ihre dogmatische Genauigkeit. Den
Lateinern ist es nicht immer gelungen in zwei Worten zu sagen, was
die byzantinischen Vorbilder ausfithrlich boten. So heiBt es in mancher
lateinischen Litanei : scala coeli, wihrend der Hymmnus Acathistus hinzu-
fiigt : per quam Deus descendit, dies im Gegensatz zum Attribut : pons
terrigenas ad coelum deportans (PG 92, 1338). Als nun im Laufe der Zeit
der genuine Sinn eines abgekiirzten Pridikates in Vergessenheit geraten
war, deutete man es entweder um, oder, falls es zweideutig blieb, lie8
man es einfach fallen.

Was die Kiirze der Pradikate betrifft, so machen die irischen Marien-
Litaneien ! keine Ausnahme. Ob sie den Urtyp fiir die lateinischen
Typen geliefert haben, mdochte ich ebenfalls bezweifeln. Sie sind, wie
die lateinischen, auf die griechischen zuriickzufithren. Wohl kann man
sagen, daB die Zahl ihrer Anrufungen, die eher poetischen oder alle-
gorischen als technisch-dogmatischen Wert haben, grofer ist als in der
heutigen Lauretanischen Litanei, aber bei manchen anderen Fassungen
und Typen ist dies auch der Fall.

Wann die erste lateinische Mutter-Gottes-Litanei entstanden ist,
1aBt sich vorldufig nicht feststellen. Der Struktur nach war sie eine
Nachbildung der liturgischen Allerheiligen-Litanei. Diese war urspriing-
lich als BuBlitanei aufgefaBt, aber nachher in Zeiten von Bedringnis
auch als Notlitanei verwendet worden. Vielleicht ist die lateinische
Mutter-Gottes-Litanei zunichst ein Teil der Allerheiligen-Litanei gewe-
sen, enthilt doch die gallikanische Fassung derselben nach einer Hs. des
10. Jhdts. folgende Anrufungen : « Sancta Maria, ora pro nobis. Regina
mundi, o. p. n. Salvatrix mundi, o. p. n. Redemptrix niundi, o. p. n. » 2

Tatsache ist, daB die lateinischen Homileten der Karolingischen
Epoche, vor allem Ambrosius Autbert (t781) und Paschasius Radbert
(1 860), ihre griechischen Vorginger imitierend, zahlreiche marianische

1 Texte bei CH. PLuMmMER, Irish Litanies, London 1925, S. 41, 48, 96.
? Dict. d’Archéol. chrét. et de Liturgie IX 1556, — Vgl. TH. SCHERMANN, in :
Romische Quartalschrift XVIII (1904) 115-117.

10



146 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Attribute in ihre Predigten aufnehmen. Das tat aber auch der Neapoli-
taner Diakon Paulus (9. Jhdt.), dessen lateinische Ubersetzung der
Theophilus-Legende die Mittlerschaft Mariens im Abendlande populari-
sierte : «universale auxilium et parata protectio vigilantium ad eam
Christianorum, verum confugium ad se currentium, errantium via et
redemptio capitivorum, tenebrosorum lumen, verissimum afflictorum
configium et tribulantium consolamen, semper benedicta, protectio gene-
ris humani, portus et susceptio ad te confugientium » usw. . Als Bei-
spiel fiir die Uppigkeit des marianischen Attributenwuchses bei den
Karolingischen Homileten verweise ich hier auf Paschasius Radbert und
seine Schiiler (Pseudo-Hildefons, PL 96, vor allem Sp. 242 u. 258). Es
wiire also angesichts einer derartigen Literatur im 9. Jhdt. nicht zu
verwundern, wenn eines Tages festgestellt werden konnte, dal es schon
damals im Abendlande selbstindige marianische Attributensammlungen
gegeben hat. Ich wiirde es als Nebensache betrachten, wenn in jener
primitiven Form der Mutter-Gottes-Litanei jedem Prddikat entweder
die Anrufung Sancta Marig oder die BegriiBung Ave vorausginge und
die deprecatorische Formel ora pro nobis benedictum fructum ventris tui
ausfithrlich oder abgekiirzt (ora pro nobis) hinzugefiigt wire. Neben-
sache wire es auch, falls solche Beigaben fehlten.

Die dlteste bisher bekannte selbstindige Mutter-Gottes-Litanei in
lateinischer Sprache steht in einer Mainzer Hs. (cod. 622) des 12 Jhdts. 2
Es handelt sich aber hier offenbar um einen hybridischen Typ, d. h.
um eine Litanei, die aus Bruchstiicken dlterer Typen zusammengesetzt
wurde und keine eigenstindige Verbreitung fand, so dal} sie nur ver-
einzelt vorhanden blieb.

Bernhard von Clairvaux und seine Schule, vor allem aber Eckbert
von Schénau und der Verfasser des « Libellus de corona Virginis » haben
die Vervielfiltigung der Litaneitypen begiinstigt. Beim Pseudo-Bernhard,
dessen dritte Predigt iiber das Salve Regina ins 13. Jhdt. verlegt werden
kann, erreicht die symbolische Bibelerklirung im marianischen Sinne
ihren Hohepunkt, indem er das Prinzip aufstellt, alle in der Schrift er-
wihnten Sachen koénnen symbolisch auf Maria umgedeutet werden :
«Non solum autem coelum et firmamentum domina rerum intelli-
gitur, sed aliis nominibus convenienter appellatur et rerum voca-

1 Der Titel mediatrix findet sich AA SS Febr. I 486. Vgl. LAURENTIN, Court
traité, p. 48, Anm. 40, der eine « Histoire du titre de médiatrice » fiir 1954 an-
kiindigt. :

?* DE SaNTI, franz. Ausg., S. 108-109.



147

« Virgo a doctoribus praetitulata »

bulis designatur. Ipsa tabernaculum Dei, ipsa templum, ipsa domus,
ipsa atrium, ipsa cubiculum, ipsa talamus, ipsa sponsa, ipsa filia, ipsa
archa diluvii, arca testamenti» usw. ! Daher nicht nur die Biblia Mariana,
sondern auch die sogenannte « Schriftlitanei », die bloB alttestamentliche

Symbole als marianische Pridikate umfaBt 2 :

Mater viventium (Gen. 3, 20)
Mater pulchrae dilectionis
(Eccli. 24, 24)
Mater sanctae spei (Eccli. ib.)
Paradisus voluptatis (Gen. 2, 8)
Lignum vitae (Gen. 2, 9)
Domus sapientiae (Prov. 9, 1)
Desiderium collium aeternorum
(Gen. 49, 26)
Civitas refugii (Jos. 21, 36)
Gloria Hierusalem (Jud. 15, 10)
Sanctuarium Dei (Exod. 15, 17)
Tabernaculum foederis (Exod. 25, 9)

Rubus ardens incombustus
(Exod. 3, 2)
Vellus Gedeonis (Jud. 6, 37)
Thronus Salomonis (3 Reg. 10, 18)
Turris eburnea (Cant. 7, 4)
Favus distillans (Ib. 4, 11)
Hortus conclusus (Ib. 12)
Fons signatus (Ib.)
Puteus aquarum viventium (Ib. 15)
Navis institoris de longe portans
panem (Prov. 31, 14)
Stella matutina (Eccl. 50, 6)
Aurora consurgens (Cant. 6, 9)

Altare thymiamatis (Exod. 30, 1)
Scala Jacob (Gen. 28, 12)
Speculum sine macula (Sap. 7, 26)
Lilium inter spinas (Cant. 2, 2)

Pulchra ut luna (Ib.)

Electa ut sol (Ib.)

Castrorum acies ordinata (Ib.)
Solium gloriae Dei (Jerem. 14, 21)

Wenn auch das Prinzip althergebracht war und sogar auf den
hl. Proklos von Konstantinopel zuriickging, so wurde doch jenes Mach-
werk, das Julius Candiotti, Erzdiakon von Loreto, 1576 zusammen mit
der « Lauretanischen » Litanei fiir die Loretopilger herausgab, von Rom
abgelehnt, wihrend die « Lauretanische» 1587 das pépstliche Gut-
achten erhielt. GewiB}, die nunmehr einzige « Lauretanische » Litanei war
schlieBlich auch nur eine « kunstgerecht angeordnete Auslese aus fritheren
marianischen Litaneien » 3, aber sie ging nicht so einseitig vor, sondern
sie nahm auch althergebrachte dogmatische Pridikate auf. Trotzdem
scheint der Grund fiir ihre Bevorzugung noch ein anderer gewesen zu
sein. Die mnemotechnisch geschickte Gruppiefung der Attribute nach
Schlagwortern am Anfang der Anrufungen machte sie fiir die Vulgari-
sierung ganz besonders geeignet. Aber eben jene weitgehende Schemati-
sierung war das Ergebnis einer langen Entwicklung, die es uns verbietet,

‘1 PL 184-1069. Vgl. LAURENTIN, op. cit., S. 109, der jene homiletische Gat-
tung als «litanies symboliques» bezeichnet.

2 Nach dem Druck von Macerata 1576 bei DE SanTI, S. 61.

3 SCHERMANN, op. cit., S. 121,



148 « Virgo a doctoribus praetitulata »

den Lauretanischen Typ als den iltesten zu betrachten. Uberdies war
jene brauchbare Disposition vielfach auf Kosten des dogmatischen In-
haltes geschehen. Dies ergibt sich aus einem Vergleich mit der « Vene-
zianischen » Litanei, die wohl den dltesten Typ der lateinischen Mutter-
Gottes-Litanei darstellen diirfte.

III. Die Venezianische Mutter-Gottes-Litanei

Wenn man jene Mutter-Gottes-Litanei, die im 16. Jhdt. zu Loreto
die skripturistische endgiiltig verdringte, als Lauretanische bezeichnen
kann, so darf man eine dritte, die sich bis etwa 1820 in der San Marco-
Kirche zu Venedig behauptet hat, die Venezianische nennen. Das bedeu-
tet allerdings nicht, daB sie in Venedig entstanden ist. Nur steht fest,
daB sie seit dem 16. Jhdt. zu Venedig eingebiirgert war, wie aus den
Zeremonialien San Marcos hervorgeht.

Es ist das Verdienst De Santis, auf ihre Lokalisierung hingewiesen
und ihren Text nach mehreren Hss. und Drucken wiederum bekannt
gemacht zu haben . Weitere Codd. und Ausgaben konnten von mir her-,
angezogen werden. Hoffentlich 148t sich noch irgendeine dltere Fassung
entdecken, denn ich konnte die Textiiberlieferung nicht iiber die erste
Halfte des 13. Jhdts hinaus verfolgen. Der dogmatische Wert jener
Litanei und ihr AnschluB an die byzantinischen Homilien rechtfertigen
die weitere Forschung. Dabei diirfte die nachfolgende, vorldufige Her-
stellung des Grundstocks gute Dienste tun. Die mit Stern versehenen
Fassungen habe ich auf die betreffenden Codices selbst collationiert :

A* = London, Britisch Museum, Cotton Tit. A XXI, f. 42r-45". Ein
« Mariale » aus dem 13. Jhdt., englischer Herkunft 2,

B* = Rom, Liturgisches Institut O.P. Zwei Folien des 14. Jhdts., ein-
geklebt am SchluB3 eines dominikanischen Gebetbuches (f. 131-
132) des 15. Jhdts., italienischer Herkunft 3,

1 DE SaNTI, franz. Ausg., S. 137. Der Verfasser hat aber nicht gemerkt, daB
es sich um verschiedene Fassungen eines gleichen Typs handelt, der viel dlter
ist als der Lauretanische.

? Schone, aber nicht ganz durchkorrigierte Chorbuchschrift des 13. Jhdts.

3 Livre d’heures nach dominikanischem Ritus, neuerdings aus der ehem.
Landau’schen Bibliothek (Florenz) erworben. Die Hs. wurde nach der Kanonisa-
tion der hl. Vincenz Ferrer (1455) hergestellt, denn die Antiphon und die Oration
des Heiligen finden sich am richtigen Ort, wahrend die der hl. Katharina von
Siena fehlen ; ihre Antiphon wurde aber f. 116¥ von einer etwas jiingeren Hand



« Virgo a doctoribus praetitulata » 149

C* = Venedig, Marcian. lat. III 144, {. 64r-66r. Gebetbuch aus dem
Venediger Klarissenkloster. Anfang des 14. Jhdts. Nach Valen-
tinelli T 308 : 13. Jhdt.?

I'* = Udine, Erzbischofl. Bibl., cod. Q 13, f. 31¥. Gebetbuch einer
italienischen Klosterfrau. Erste Hilfte des 14. JThdts. 2

A* = Vatikan, Borgian. 356, f. 407-48". Gebetbuch italienischer Her-
kunft, 14.-15. Jhdt.?

E* = Vatikan, Ottob. 516, f.14%-17r. Gebetbuch ital. Herkunft,
14. - 15. Jhdt. *

{* = Oxford, Bodleian, lat. liturg. f.2, fol. 120r-123r. Gebetbuch
englischer Herkunft, Anfang 15. Jhdt. ®

F* = Vatikan, Rossi 91, f. 171r-178". Gebetbuch ital. Herkunft, anno
1468 8.

G = Cividale de’ Friuli, Stadtmuseum, Rotulus der Familie Bojani,
15. Jhdt.”

@* = Vatikan, Pal. lat. 546, f. 1881-200r. Gebetbuch deutscher Her-
kunft, 15. Jhdt. 8

I* = Venedig, Marcian. lat. IIT 48, f. 2387-2447. Gebetbuch aus dem
dortigen Klarissenkloster, 15. Jhdt. ?

nachgetragen, und zwar, wie die Schriftziige verraten, kurz nach ihrer Heilig-
sprechung a. 1461. Die ff. 131-132 sind kleineren Formats ; die Schrift datiert vom
Anfang des 14. Jhdts.

1 Ediert von DE SaANTI, franz. Ausg., S. 130.

? Eine Abschrift wurde mir giitigst besorgt von H. H. Guglielmo Biasutti,
Bibliothekar, dem ich hier meinen verbindlichsten Dank ausspreche.

8 Ediert von DE SANTI, franz. Ausg., S. 125.

* Ebenda, S. 57.

5 Die Hs. wurde illuminiert von Hermann Scheerre um 1410. Vgl. Bodleian
Library Record IV (1952) 1. Der Text der Litanei ist voller Fehler. Es handelt
sich hier um einen hybridischen Typ, wohl verwandt mit I'®, aber doch ganz
eigentiimlich verarbeitet. Ich werde seine Varianten kaum verzeichnen. Die ein-
zigen bemerkenswerten Attribute, die jener Fassung { eigen sind, wiren : « dul-
cedo confessorum, caritatis documentum, mater luminis, signum serenitatis, mater
ecclesie, domina gentium ».

¢ Die Hs. ist nicht franzosischer Herkunft, und nicht aus dem J. 1418, wie
DE SanTI (S. 59) meint, denn f. 2287 heillt es: « Ego presbiter Johannes Putinus
de litio hoc opus scripsi Magnifico et generoso viro domino Andree donado potes-
tati Mecthananti anno domini MOCCCCeLXVIIIe die XXVIIII° mensis octubris. »
Fol. 1 : « Officium b. M. V. secundum consuetudinem romane curie. » Miniaturen :
f. 497 hl. Franz von Assisi, f. 557 hl. Dominicus, f. 617 hl. Petrus Martyr, f. 667
hl. Katharina von Siena.

7 Ediert von DE RuBEkls. Vgl. unten S. 168.

8 Ediert von DE SaANTI, franz, Ausg., S.117.

® Von C und I schenkte mir die Bibliotheksleitung giitigst Mikrofilme, und
bestitigte auch meinen Datierungsversuch. Wofiir meinen verbindlichsten Dank.



150 « Virgo a doctoribus praetitulata »

J = Florenz, Collectarium a. 1500 angefertigt von Angela Rucelai,
Dominikanerin in San Jacopo de Ripoli. |

K* = Rom, Casanatense, Rari 225, romischer Frithdruck um 1500 2.
L = Venedig, Coerimonialien fiir San Marco, 16. - 19. Jhdt. ®
M = Foligno, Privatbesitz. Gebetbuch aus dem dortigen Klarissen-

kloster, 16. Jhdt.*

Die mit griechischen Buchstaben bezeichneten Zeugen I'AZ® sind
hybridische Produkte, in denen nur Bruchstiicke der Venezianischen
Litanei vorkommen. I'® stellen sogar den gleichen hybridischen Typ
dar 5. Die édltesten und zuverldssigsten Zeugen der Venezianischen
Litanei sind ABC. Sie gestatten uns, den Grundstock mit dem 88. Attri-
but honor et laus et gloria nostra abzuschlieBen. FG und teilweise auch
KL bieten noch einen gemeinsamen Zusatz, der aus anderen Litanei-
typen oder aus sonstigen Quellen zusammengetragen wurde und in dem
sogar Wiederholungen vorkommen. Ich lasse ihn hier auBer Betracht.
Auch die anderen Zeugen, vor allem [, haben mehrere Interpolationen,
die vielfach spiterer Prigung sind, und hier unerwihnt bleiben.

Was den Grundstock betrifft, so gehen ABC im letzten Drittel
stark auseinander. Die Hauptunterschiede sind folgende :

1. Den Vergleich zwischen Maria und den Engelchéren (70-76),
die B nach byzantinischem Muster einzeln aufzihlt, 1i8t A aus, wih-
rend C ihn mit einer einzigen Anrufung zusammenfal3t : pulchritudo
angelorum (77).

2. Die von ABC gemeinsam angefithrte Gruppe 65-69 wird von
C nach der altherkémmlichen Gruppe 78-82 eingeschaltet ; letztere wird
von A sogar weggelassen.

3. Unmittelbar vor der SchluBanrufung schalten C und einige
spitere Zeugen noch drei Pridikate (85-87) ein, die in den Nonnen-
klostern beliebt waren. Vom 83. Attribut an fillt der sonst zuverlissige
Zeuge B aus, weil das betreffende Blatt fehlt.

Kann aus den vorhandenen FasSungen ein genuiner Text kon-
struiert werden ? Das diirfte mir nicht iiberall gelungen sein. Es ist aber
klar, daB, obschon ein bestimmter Zeuge, z. B. A, ilter ist, nicht alle
Ausgaben werden unten erwihnt S. 169-172.

Titel : « Orationes devote contra imminentes tribulationes et contra pestem. »
Ediert von DE SanTI, franz. Ausg., S. 225.

Ediert von DE SanTtI, 2. ital. Ausg., S. 97.
Sie enthalten nur eine Auswahl der Attribute, die den Grundstock der

Venezianischen Litanei bilden.

L



« Virgo a doctoribus practitulata » 151

bei ihm fehlenden Anrufungen als interpoliert, und nicht alle von ihm
gebotenen Anrufungen oder Lesearten als genuin betrachtet werden
sollen. Es handelt sich hier nicht um die Uberlieferung feststehender
Texte, sondern um Abschriften eines paraliturgischen Gebetes, in denen
nebst den iiblichen Schreibfehlern, mehr als sonst gewisse Auslassungen,
Zusitze, Anderungen, ja Verschlimmbesserungen bewuBt vorgenommen
wurden, was hauptsichlich daher zu erkldren ist und gebilligt werden
konnte, daB jene Gebetsformel fiir den Privatgebrauch bestimmt war.
Die von mir vorgeschlagene Leseart ist nicht immer hundertprozentig
genuin ; in gewissen Fillen diirfte eine andere die urspriingliche gewesen
sein. Darum gebe ich alle Varianten an.

Die hernachfolgende Ausgabe beschrinkt sich auf die eigentlichen
Pridikate. Die Uberschrift, die Einleitung (Kyrie usw.), die immer
wiederkehrende Anrede (Sancfa Maria) und die Bitte (ora pro nobis)
sowie die Versikel und Orationen verlangen eine Studie fiir sich. Bei den
zwei iiltesten Zeugen AB fehlen Uberschrift, Versikel und Oration
sogar vollstandig. Damit die Stelle jedes Attributs beim betreffenden
Zeugen und zugleich die eventuellen Umstellungen ersichtlich seien,
versehe ich die Sigel jeweils mit einem Exponenten, der die Reihenfolge
der Attribute beim betreffenden Zeugen angibt.

1. MATER CHRISTI SANCTISSIMA : A1 BLC1 A E1 J2 G2 K? L', om. sanc-
tissima 1% F2 M3, om. totum I' ©.

2. DEIGENITRIX: A2 B2T"! F1 G! @1, I? K1, add. virgo C? F* G* J3 L3 M1,
add. electa E2, om. A.

3. MATER INNUPTA: A3 B3C*A?]5 F5 G5 J* M7, m. immaculata E3,
om. I'® L.

4. MATER INVIOLATA : A% B4 At F¢ G J5 K¢ L% m. involupta C5, om.
'EGMI.

5. VIRGO VIRGINUM : A% BS C2I"2AS ES F5 I3 J8 K3 L2 M2, om. GO .

6. VIRGO PERPETUA : ATBS COI' 2 AS E4 F7 G" @0 ¢ J7 K7 L% M4

7. GRATIA DEI PLENA: A8 B7C7 G J® K8 LS8, plena gr. d. A? pl. dei
gr. ES, dei gr. pl. F7, om. dei I?%, om. totum I' ©® M.

8. ETERNITATIS FILIA : B8, eterni regis filia A° C3A8 E7 F® G° J* K® L7,
mater et. regis I7, om. I'A M.

9. CELI SPONSA : B, mater christi et sponsa C®A? G10 F10 J10 K10 Jre,
christi mater et sponsa A L8, christi sponsa I8, sponsa Dei E8,

om. I'A M.

4. A* praemittit : « mater intacta».



152
10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

1%,

18.

19,

20.

21.

22,

23.

24.

25.

« Virgo a doctoribus praetitulata »

TEMPLUM DEI: B9 templum spiritus sancti A1 A10 F11 F11 G11 [9
M?®, t. s. sp. C¥0 K11 sp. s. templ. I® J11, templ. domini I'36 J77,
om. ©.

CELORUM REGINA : A12 C11 F12 (12 J12 K12 J 10 10 reg, cel. A1l F12,
cel. domina BY, om. I'O I.

ANGELORUM DOMINA : 413 B12 C12 A12 F13 (13 10 J13 K13 [ 11 11| pig
mundi domina I, om. E ©.

IMPERATRIX CLARITATIS : B3, imp. clarissima A A3 E13, imp.
nostra C2 F22 2218 J21 22 V18 o, '@ L.

SCALA CELI: A5 B14 C13 A4 F14 G14 11 J14 K14 12 444, firmissima
E'Y add. rectissima L2, om. I' 0.

PORTA PARADISI : B15 C14][4 A1s F15 (G15 J12 J15 K15 13 paradisi
porta A, add. firmissima E', p. celi E*, felix porta par. L3,
om. 0.

NOSTRA MATER ET DOMINA : A17 C15 A16 [18 16 J16 K16 [ 14 If16 o4y,
nostra E% G18, om. totum I' B ©. -

NOSTRA SPES VERA : B A17 J17 17 om. nostra C18 F17 G17 K18, om,
nostra spes A, om. totum I'OQ I L M (cfr. 20).

NOSTRA DILECTISSIMA DOMINA : A1® B17 om. domina C17 A28, dulcis-
sima domina E*, virgo dulcissima F18 G1® K17, dulcissima %7,
om. totum I' G® J L M.

NOSTRA NOVA MATER : B8, nova m. n. A%, om. nostra C8 F1? G19
I13 J18 K19 M14 nostra mater vera A%, om. totum I'E @ L.

FIDES OMNIUM : A2 B nostra fides firmissima A8, fides n. firm.
E'8, omnium fidelium fides J'?, omnium spes fidelium: C!? G20
K2 M8 sp, o, f. F? [V sp. vera fid. L% spes vera I'® M7,
om. I'® M.

FONS CARITATIS : A% E' M?*2, fides caritatis B0, caritas perfecta
C20 F21 G2 K21 caritas dei perfecta J20, om. TA® I L.

FONS DULCEDINIS | A% B2l C22 E21 F24 (G234 [21 32 (28 M2 omattunt
I'A®L.

MATER MISERICORDIE : A2 B22 (23 F23 (623 [%8 J23 K14 116 Af31  fons
mis. E2 M2 om. ' A©.

MATER ETERNI PRINCIPII : A% B2 m. veri principii A%, m. et prin-
cipis C24 F25 (25 [%9 J24 K2 )32, et principis m. L7, m. et regis
'8 M5, om. E®.

MATER VERI SOLIS: A% B, m. v. consilii C% G2 J25 K26 118 )38
m. eterni consilii I3°, om. 'A E F 0.

24. B?; « pricipin.



— .
o JJUOP 1) 01RY eLIR ... I.o "SIUOLPUIRIUL U

-’

‘o' vumprepad ve ¢~ 1P SnEN’ N PMLYAS
0" pAUXLRMONPL VUK ﬁgﬁs&g%@

e

‘0"tipneB eonyu eLoG | Pummun coud g,
ovifow)di SLIDNG IPESY |17 EMADSIUWO ¥MEn,

ooup eupnd R vEe0G | |-ouwenbwd i
020 RN LI DIND(( .”dg C
0TURPY SHUNLP(R DMKy |1V PRI AU LMOYS
0N WP OIMVOE _Sse%gz DO PR

0 MYGLPR DUDGIL DIND(0 | N.ﬁ_ Dud 1w ooy
“0"UINI0 (0 SPUD LML (O | ((OHPLOILLJIU NI IO

O SUPRINLAI LIRS 4§_=_§_=c SUQ) LMD
018N



26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

37.

38.

39.

40.

41.

« Virgo a doctoribus praetitulata » 153

MATER VERE FIDEI: A2 B2 (26 F26 G27 [31 J26 K27 [ 19 \[24 o4
I'AEQ®.

NOSTRA RESURRECTIO : A% B C% J27 vera res. A?!, n. refectio
FB8G8 K2 om. 'EOQILM.

PER QUAM RENOVATUR OMNIS CREATURA: A2 B27 (28 A22 [726 [/28
G* J*8 M3, p. q. innovatur natura I®?, renovatio o. creature K?°,
om. I'® L.

GENERANS LUMEN ETERNUM : A% B28 C20 A2 F20 G30 J20  gen  Iym.,
et. K3 om. TE®ILM.

PORTANS OMNIUM PORTANTEM : A% B? omnia portantem portans
C30 730 (731 34 J30 MJ39 gerens omnia portantem E*¥, omnipoten-
tem portans K3!, om. I'A © L.

UTERUS DIVINE INCARNATIONIS : A32 B30 I33  virtus d. inc. C3! F31
G32 J31 K32 [20 M%7 div. vere inc. A%, om. I'® H.

CUBILE CELESTIS TESAURI: A3 B3l (C32A28 F82 J32 cyb, t. c¢. G32
K37 M3 om. cel. I3, om. totum ' E ©.

GENERANS FACTOREM OMNIUM : A34 C32 A25 J36 J33 34 Jf40 gen. o,
creantem E'7, g. florem omnium B32, om. omnium G3¢ 33 om,
totum I' O L.

ARCANI CONSILII MYSTIS : arcanum celestis consilii A3%%, consilium
celestis arcani (3 F'3% G35 K35 21, consilii celestis arcanum /37
J3* M4, conservatrix secretorum dei {, conscia secretorum dei
(2, secretorum dei conscia J7, om.. I' A.

. MATER GENTIUM : A3 BY¥E® om CI'AFGOIJKL.
36.

TESAURUS FIDELIUM : A37 B35 (C35 A20 [35 (336 [38 J36 J36 [ 22 JJ42 opp,
INee@o.

NOSTRA LUX VERA: A%, n. salus v. (36 F36 (G37 35 K37 128 om,
BT'AE®IM.

NOSTRA PULCHERRIMA DOMINA : A%, om. domina B3 om. nostra
C37 F37 38 140 J37 K38 M4, om. totum 'AE® L.

YLARIS ET PLENA LETITIE : B3 G% [41 M4 hilaris et pl. gratia 41,
yl. et pl. letitia C38 F38 J38 K39 om. 'A E® M.

MATER VERI GAUDII ; C3 F39 (G40 J42 39 K30 [ 24 )36 m, vera g. A4,
om. B'AEQ®.

ITER NOSTRUM AD DEUM : B3 (%8 G4 K4 i, n. ad celum F%, n, i.
ad dominum A% 4% om. A'E®IL M.

32. B3 : (cubilin.



154
42.

43.

44,

45.

46.

47.

48.

49.

50.

b1.

52.

53.

54.

565.

56.

57.

« Virgo a doctoribus praetitulata »

ADVOCATRIX NOSTRA : A42 B3 C41 F41 (G42 19 J41 42 M0 celestis
adv. piissima E%, adv. n. piissima A%, om. I'® L.

STELLA CELI CLARISSIMA : A% (42 [42 [13 J42 K43 ] 26 )f48  st. maris
cl. BY® G4, st, maris I'?°, om. totum EAEQ® L.

PRECLARIOR LUNA : A48 B4 (43 [48 (G4 J43 K44 JJ37 clarior luna J44,
om. TAE® L.

SOLEM LUMINE VINCENS : A45 F# (G4 J44 K45 g 1. lucens B4 s. lunam
v. C4, splendidior sole I45 M*, om. TAE® L.

MATER ETERNI DEI : 446 B%3, eterni dei m. C% F45 16 J45 K16 m. veri
dei A1, et. regis m. @8, m. dei et filia 720 M8, om. I'E L.

DELENS TENEBRAS ETERNE NOCTIS : C%6 [116 (G48 46 del. ten. umbre
mortis E34, om. eterne A8, om. totum BT AO® I KL M.

DELENS CHYROGRAPHUM NOSTRE PERDITIONIS : C47 F47 G417 J47 o,
nostre 447, del. chyr. n. dampnationis A2, del. peccatum nostrum
E3%, om. B'OIKLM.

FONS VITE ET SAPIENTIE : B¥, fons vere sap. 44 C18 A3 F48 (G49 46
JO KM% om. TEG L.

LUMEN SCIENTIE : B%, lum. certe sc. C*, lum. recte sc. A% F4 (48
J® 1. vere sc. I M*® om. TAE® K L.

INESTIMABILE GAUDIUM NOSTRUM : B48 F50 GG51 J50 K48 jneffabile g. n.
AL A38 F39 o, nostrum C%, om. totum 'O I L M.

PREMIUM NOSTRUM : B4 (5! F51 (G52 [51 K49 ineffabile pr. n. A%7 E3%,
om. A'OILM.

CELESTE DESIDERIUM NOSTRUM : B4, celestis patrie desiderium A43%2
FE40 F52 (353 [52 K50 ] 26 \[51 patrie celestis des. I%8, celestis patris
des. C%2, om. I'A ©. '

SPECULUM DIVINE CONTEMPLATIONIS: A5 (C33 A3 p41 [53 (354 J53
K5 M52, ferculum d. c. B%, sp. div. sapientie [4?, div. cont.
exemplum 750, om. I'® L.

IN CAPITE SUMMI REGIS DIADEMA A5 B%, d. in cap. s. reg. C5 84,
diad. sanctorum I'*®, om. AEF GOIKLM.

OMNI HONORE DIGNA : B% o. h. dignissima A55 C56 A40 F'56 (756 J51
J5 K5 127 M58, o. laude dignissima @5, om. I' E.

OMNI PIETATE PLENA : A% B52 A% Q. p. plenissima ®%, plena pie-
tate et omni dulcedine I' (57 + 58), om. omni J5, om. folum
CEFGIKLM.

42. B*: « davocatrix nostra ».



59.

60.

61.
62.
63.
64.
65.
66.
67.
68.
69.
70.
71.
72,
73.
74.
75.
76.
77.

78.

« Virgo a doctoribus praetitulata » 155

. OMNI DULCEDINE PLENA: A% B (35 A42 F54 (G5 J86 o, d. super

abundans J%, om. omni K*, plena pietate et omni dulcedine I'?
(56 + 57), om. totum E® I L M.

CELI MARGARITA : A%, celestis margarita C57 F56 [52 Jf64 m, celestis
I'33, celestis regni m. K5, m. celestis sponsi /74, om. BAEF GO L,

VITE IANUA.: A%, ianua vite B%, celestis vite ianua C% F57 G5 js8
K5 128, janua filii dei I'®, via paradisi E3, via et ianua paradisi
M oom. AOTM.

PORTA PATENS ET CLAUSA: AS! B3 (C5 A34 F57 [J59 J80 K56 patien-
tissima celi porta I, om. E® I L M.

PER QUAM INTRATUR AD DEUM: A%2 B56 (60 ['59 (360 57 p, q. intr.
ad dominum J%, p. q. i. ad regnum E®, om. TA® I L M.

PER QUAM VENITUR AD REGNUM : B%, p. q. v. ad gaudium A%, om.
CTAEFGOIJKLM:

IMMARCESSIBILIS ROSA : B% (61 F59 (61 53 J91 K58 Jf55 flos. im.
A% om. TAE®L.

OMNI MUNDO PRETIOSIOR: A% B3 C71 F70 G711 92 K68 o I'A E
OILM.

OMNI TESAURO DESIDERABILIOR: A% B0 C7 F71 79 J93 K% om.
I'AEOGILM.

ALTIOR CELO : A% C" F"2 G J% K7 artior celi B®, celo mundior
AY om. TEO®ILM.

MUNDIOR ANGELIS : A% B%2 C™ J9 ang. sanctior A%, ang. nitidior
G™, ang. mundior F'3, om. 'E® I KL M.

ARCHANGELORUM LETITIA : A% B3 C7 74 G J9 K7 L3 om.
I'AEQIM.

PRINCIPATIBUS AMABILIOR : B%, om. alii.

POTESTATIBUS AMIRABILIOR : B%, om. alit.

VIRTUTIBUS VIRTUOSIOR : B%, om. alii.

DOMINATIONUM DOMINA : B% om. alit.

TRONORUM IUBILATIO : B%, om. alii.

CHERUBIM EXULTATIO : B®, om. alit.

SERAPHIM INFLAMMATIO : B, om. alii.

pulchritudo angelorum : C62I' F61 G62 @° J56 J60 K5 [29 M58, regina
angelorum 1%, om. A BA. ‘

FLOS PATRIARCHARUM : B71 (63]'11 F62 (363 ()10 J67 o1 [C60 J 30 150
om. AAE.

59. A% praemittit: « nostra gemma clarissima »,



156 « Virgo a doctoribus praetitulata »

79. DESIDERIUM PROPHETARUM : B72 C64]'12 [/63 (364 ()11 J58 K61 J 31 jre0
humilitas pr. /%2, om. A AE.

80. SUBLIMATIO APOSTOLORUM : B, tesaurus ap. C% ["13 F64 (363 (912 59
JR K236 o AAE.

81. LAUS MARTYRUM : B (% ['14 F66 (766 (13 J60 Jo4 63 ]33 Jf62 gy,
AAE.

82% GLORIFICATIO SACERDOTUM : C87 F64 (G87 ()14 J61 J65 K64 734 V63 qdd,
venerabilium I'®, gl. confessorum B, om. A BA E.

82" CONFESSIO PREDICATORUM ? PREDICATIO CONFESSORUM ? : glorificatio
confessorum B (hic desinit B), om. alii.

83. OMNIUM SANCTORUM CORONA : A%, om. aliz.

84. omnium exultatio et gloria: A™, o. sanctorum exult. C" I G
JYUK?2LY om. TAEOIM.

85. immaculata virgo: C®8[17 G% J76 K%, immac. virginum F%7, om.
AAEQOGILM.

86. decus virginum : F%8 G% @5 J66 gdd. et C%, gemma pretiosa virgi-
num %2, virgo virginum I3, virginum gemma M®%, om. A A L.

87. castitatis exemplum : C70['19 F6% J63 K67 [ 34 castitatis lilium 76,
caritatis exemplum G7, exemplar castitatis M%, om. AA E ©.

88. HONOR ET LAUS ET GLORIA NOSTRA : C77 G K" h. 1. decus et
gloria A7, h. L. et gl. mea F7, h. 1. gl. et fiducia nostra J%, om.
TAE®LM.

IV. Sinn, Wert und Quellen der Venezianischen Litanei

DaBl die Venezianische Litanei urspriinglich ein ILoblied auf die
Mutter Gottes war, ergibt sich deutlich aus dem allgemeinen Ton, der
in ihrem Grundstock vorherrschend ist. Unter den vielen Laudes b. M.
V., welche die marianische Literatur sowohl im Orient als im Abend-
land vorweist, stellt sie die kiirzeste Form dar.

Jene Gebetsformel wurde aber allmidhlich auch als Notlitanei ver-
wendet. Dies ergibt sich aus gewissen zusitzlichen Anrufungen, Versi-
keln und Orationen, die auf regelrechte Bedringnisse hinweisen. So 148t
Zeuge J* (a. 1500) die Litanei folgendermaBen anfangen : « Sancta Maria,
spes miserorum et dulcis consolatio tribulantium, ora pro nobis », Beim
gleichen Zeugen findet sich ferner folgende Interpolation (/%) : « Sancta
Maria, extende manum tuam et tange cor nostrum, et illumines et
liberes nos peccatores». In erweiterter Form heiBt es bei Zeuge ®16 :



« Virgo a doctoribus praetitulata » 157

«Sancta Mater Dei sanctissima, extende manum misericordie tue et
tange cor meum, ut fiet bona et benigna voluntas tua et Filii tui in me,
ut illumines et liberes me de omnibus malis que circumdant me propter
peccata mea ». Zeuge I'®t, der von jenem hybridischen Typ eine idltere
Fassung (1. Hilfte des 14. Jhdts.) bietet, formuliert die gleiche Anru-
fung folgendermaBen : «Sancta Maria, extende manum tuam et fiat
voluptas (sic) tua, ut emundes et liberes me a peccatis et angustiis
meis ». Schon die heilige Mechtild (+ 1281) fiigte ihrer selbstkomponierten
(oder umgearbeiteten) Litanei die Anrufung hinzu : « Terror malorum
spirituum ; isti namque per te effugantur, quos a me, dilectissima
domina, procul constringe»?!, und die Mainzer Litanei des 12. Jhdts.
fiihrt die Rubrik : « Cotidie pro quacumque tribulatione dicenda est » 2.

Anfangs wurde die marianische Loblitanei nur von Einzelpersonen
in privaten Bedridngnissen als Notlitanei verwendet, aber allmahlich
taten dies auch Kloster, Bruderschaften und Gemeinden, wenn 6ffent-
liche Gefahren sie bedrohten. Die paraliturgischen Betprozessionen des
Spitmittelalters diirften dazu AnlaB gegeben haben. Im rémischen
Frithdruck K (um 1500) hat die Litanei als Uberschrift : « Orationes
devote contra imminentes tribulationes et contra pestem» Auch die
dortigen Orationen weisen darauf hin. Eine Spur jener Verwendung der
marianischen Notlitanei findet sich heute noch in der Oration : « Con-
cede nos famulos tuos, quaesumus, Domine Deus, perpetua mentis et
corporis salute (oder samitate) gaudere, et gloriosa b. Mariae semper
Virginis intercessione a praesenti liberari tristitia et aeterna perfrui
laetitia ». Sogar wihrend der Tiirkengefahr wurde Maria mit jener
Litanei als Nothelferin angerufen. Dies alles hat De Santi bereits her-
ausgestellt. Er bezweifelt aber mit Recht, ob man diese Litanei schon
wihrend der ersten Pestepidemie (1348) als Notlitanei verwendete 3.
Erst wihrend der zweiten (1412) wurde sie nord-ostlich der Apenninen
(Lombardei, Venetien) stark verbreitet und mit den betreffenden Zu-
sitzen bereichert. Die marianischen Titel Madonna delle Grazie* und

1 Mechtild von Magdeburg, Lux divinitatis, lib. VII, cap. 18, n. 19, Paris
1887, Bd. I, S. 665.

* DE SanTI, franz. Ausg., S. 108.

3 Ebenda, S. 219. — Die ilteste bekannte romische Betprozession mit Litanei
hatte als Ziel die Befreiung von der Pest im J. 590 (Dict. d’Archéol. chrét. et de
Liturgie IX 1550).

4 Fr. Lanzoni, Le origini della B. V. della Grazie di Faenza, Faenza 1925 ;
D. BeELTrAMI - G. CorNAccHIA, Documenti storici intorno alla B. V. delle Grazie

di Faenza, Faenza 1931; D. BerTrRAMI, Della Compagnia dei Battuti Servi di
S. M. delle Grazie e del Corpo Santo di Cristo di IFaenza, Faenza 1937.



158 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Santa Maria della Salute oder della Sanita stammen eben aus jener
Zeit und aus jenen Gebieten. _

Die Anrufung Mariens in privaten Bedrdngnissen (spes miserorum,
refugium peccatorum) wird von den griechischen Vitern einstimmig be-
zeugt. Die Theophiluslegende (6. Jhdt.) war das populdre Gewand ihrer
diesbeziiglichen I.ehre. Im 9. Jhdt. wurde sie durch den neapolitaner
Diakon Paulus ins Lateinische iibersetzt und so dem Abendland bekannt
gemacht. Fulbert von Chartres (1 1029) gibt sie ausfiihrlich in seinem
IV. Sermo ‘wieder (PL 141, 323) ; Eckbert von Schénau (} 1185) setzt
ihre Kenntnis bei seinen Hohrern voraus (PL 95, 1515). In den Litaneien
erscheint jenes Thema nicht erst beim spiten Zeugen K (um 1500), wo
es am SchluB heiflt : « Virgo gloriosa, que Theophilum gratie reformasti,
succure michi in tribulationibus », denn es kommt schon in der Mainzer
Litanei des 12. Jhdts. (cod. 622) vor, und zwar mit gewissen Ausdriicken
die an Fulbert von Chartres erinnern : « S. Maria, que Theophilum dia-
bolo mancipatum potenter eripuisti, et aliis quamplurimis bene desperatis
succurristi, ora pro nobis benedictum fructum ventris tui» ™.

Mehr noch, im Grundstock der Venezianischen Litanei scheint eben
die dogmatische Quelle jener Legende vorhanden zu sein. Es heiBt ja
dort (n° 48) : « Delens chyrographum nostre perditionis ». Dieses Attribut
ist offenbar dem Kolosserbrief 2, 14 entnommen, wo von Christus selbst
ausgesagt wird : « Delens quod adversus nos erat chirographum decreti,
quod erat contrarium nobis ». Wie soviele andere christologische Attri-
bute ist auch jenes auf Maria iibertragen worden, um nachtriglich in
der Theophiluslegende seinen plastischen Ausdruck zu finden 2. Interes-
sant ist es jedoch festzustellen, daB nicht nur die legendarische Exempel-
literatur, sondern auch die mehr dogmatisch gehaltene Litaneiliteratur
jenes marianische Pridikat weiter verwertet? und daB irgend ein
strenger Theologe wie Zeuge B die Ubertragung jenes Christus-Attri-
butes auf Maria ausfallen lieB. Der Liber de corona Virginis (12. Jhdt.)
gibt aber das theologische Warum jener Ubertragung an : « Ille qui in
coelis habet habitationem ... in tuo alvo virgineo (constituit) domici-
lium, ubi compegit nostrae substantiae pallium, quo vicit humani

1 DE SawnTI, franz. Ausg., S.111.

* Manche Legende ist nur die erzihlende Darstellung einer Lehre, z. B. in
der Vita des Gregorius Thaumaturgos die Schriftstellen (Matth. 17, 20 ; I Cor. 13, 2)
vom Glauben, der Berge versetzt.

3 So viel ich weiB, werden hier zum ersten Mal die Quelle der Theophilus-
legende und ihre Verwertung in den Gebetsformeln nachgewiesen.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 159

generis inimicum, ex quo traxit sanguinem purpureum delentem nostrae
perditionis chyrographum » (PL 96, 314).

Die griechischen Viter hatten aber Maria auch als éffentliche Not-
helferin gefeiert ; mehrere Priadikate weisen darauf hin. In seiner be-
rithmten Homilie zum Feste Marid Verkiindigung (PG 96, 657 ff.)schreibt
Damascenus ihr sogar die Wiederherstellung des Friedens im Reiche
und den Sieg iiber die I'einde der Christenheit zu. Sie ist also auch in
offentlichen Bedringnissen als Nothelferin zu betrachten : « Omnium
simul finium terrae communis salus, omniumque Christianorum christia-
num praesidium » (Sp. 659) 1.

Nur hatten jenes und dhnliche Pridikate den Sinn eines jubelnden
und frohlockenden Lobes. Sie waren an erster Stelle als Lobpreisung
gemeint. Die Ave-Litaneien der griechischen Homileten und Hymnen-
dichter hatten einen rein hyperdulischen Zweck, und dies galt urspriing-
lich auch fiir den Grundstock der Venezianischen Litanei, sogar dort,
wo sie Maria als Nothelferin feiert. Er war zunichst als reine Loblitanei
gemeint. Alle Pridikate hatten einen objektiv dogmatischen Sinn. Ur-
spriinglich galt dies offenbar vor allem fiir die Attribute 24, 25, 29,
45, 49, 50, welche auf die trinitarische und christologische Spekulation
der kirchlichen Antike zuriickgreifen.

Der Logos ist das ewige Prinzip aller erschaffenen Dinge (aeternum
principium), das ewige Licht der Gottheit (lumen aeternum), Quell allen
Lebens (fons vitae), aber auch selbst Gott von Ewigkeit (acternus Deus),
Weisheit (sapientia) und Wissenschaft (scientia) des Vaters. Indem Maria
nicht nur mater Christi (1), sondern nach dem Konzil von Ephesus auch
Dei genitrix (2) ist, kann man sie ebenfalls als mater eterni principii (24),
generans lumen eternum (29), mater eterni Dei (45), fons vite et sapientie
(49) und lumen scientie (50) bezeichnen. Spiter scheint man den tiefen
theologischen Sinn jener Attribute nicht mehr richtig verstanden zu
haben ; daher z. B. die Variante mater eterni principis (24) und vor
allem fons vere sapientie (49) und lumen recte scientie (50). Letztere 2

! Das berithmte Priadikat Auxilium Christianorum der Lauretanischen Litanei
findet sich dem Sinn nach auf Schritt und Tritt bei den Vitern. In der Theophilus-
legende heilt es cap. 11 : « apparuit universale auxilium et parata protectio vigi-
lantium ad eam (Mariam) Christianorum ».

? Parallelstellen im Hymnus Acathistus (PG 92, 1335 ff.) zum Attribut Quell
unsever Weisheit und Wissenschaft : « Quae fidelium mentes illuminas. Quae
Trinitatis arcana addiscentes illuminas. Ignea columna quae degentes in tenebris
dirigis. Quae a profundo ignorantiae extrahis, quae multos in scientia illuminas.
Fulgor animas illustrans» usw.



160 « Virgo a doctoribus praetitulata »

wurden allmdhlich von den frommen Betern in subjektivem Sinne auf-
gefaBt : Maria liefert ihnen Weisheit und Wissenschaft, ja sogar wahre
Weisheit und sichere, bzw. richtige Wissenschaft, wie ich weiter noch
auf paldographischem Wege nachweisen werde.

Ganz merkwiirdig ist das Schicksal des sehr alten Pridikats mater
veri solis (25). Christus wurde seit der Mitte der 3. Jhdts. verus sol
genannt. Die iltesten Zeugen hiefiir sind bekanntlich Origines und
Cyprian. Damit wollte die Kirche dem staatlich begiinstigten Kult des
Mithras, des sol invictus entgegentreten. Die Liturgie iitbernahm das
Christusprdadikat verus sol mit Begeisterung, denn schon die Schrift
bezeichnete ihn als Sonne der Gerechtigkeit (sol tustitiae). Jene Begriffe
wurden sodann die Basis der Weihnachtsliturgie !. Nachdem aber das
Konzil zu Ephesus das Theotokospridikat festgelegt hatte, ergab sich
von selbst, daB man Maria als mafer veri solis anrufen sollte. Daher
heiBt es bei Theodor Studites : « Coelum quidem est, cum velut ex peni-
tissimis virginitatis thesauris solem iustitiae proferat ..., coelum ex
quo iustitiae sol ortus est» 2,

Im Abendland wurde jener Gedanke freudig aufgenommen. Unter
den vielen Parallelen erwihne ich die Stelle bei Eckbert von Schénau

(+ 1185) :

« Felix aurora | ... Ipse enim sol iustitiae de te processurus ortum
suum quadam matutina irradiatione praeveniens, in te lucis suae
radios copiose transfudit, quibus potestates tenebrarum, quas Eva
induxerat, in fugam convertisti atque ita desideratum cunctis
gentibus solem mundo invexisti ... Tu pulchra ut luna dixeris,
eique non immerito compararis. Illa enim astrorum omnium sola
soli simillima ... Tu veri solis imago expressima inter millia astro-
rum Deo assistentium virginali puritate in coelis gloriosa prae-
fulges » (PL 95, 1517).

1 F.]. D6LGER, Die Sonne der Gerechtigkeit, Liturgiegeschichtliche For-
schungen II 1918 ; pDERSELBE, Sol Salutis, 2. Aufl. 1925. Uber das Sonnesymbol
in der christl. Archeol. vgl. O. PERLER, Die Mosaiken der Juliergruft im Vatikan,
Freiburg (Schw.) 1953, S.13-32. — H. UReNER, Das Weihnachtsfest, 2. Aufl,,
1911 ; E. BortE, Les origines de la Noél et de I’Epiphanie, Paris 1932 ; J. NOIVILLE,
Les origines du Natalis Invicti, Revue des études anciennes XXXVIII (1936)
115-176.

? Vgl. oben S. 143-144 (Verweis auf PG 96, 683, 691). Der Hymnus Acathistus
begriiBt die stella matutina als mater solis invicti in folgenden Anrufungen : « Ave
stella quae solem profers. Ave quae lucem ineffabiliter genuisti. Ave stellae inoc-
ciduae mater. Ave splendor mystici diei. Ave jubar lucis inocciduae» (PG 92,
1138-46).



« Virgo a doctoribus praetitulata » 161

Im Libellus de corona Virginis (12. Jhdt.) heiBt es:

« Sol iustitiae, videlicet verbum supernum prodiens, nec patris lin-
quens dexteram, ad opus suum exiens suscepturus naturam nostram
ingreditur uterum tuum volens induere carnis nostrae pallium et
ex purissimis tuis sanguinibus sibi fabricare indumentum »

(PL 96, 313).

Nur haben nicht alle Abschreiber das gleiche Fingerspitzengefiihl
fiir jene frithchristliche Spekulation aufbringen kénnen. Beim Attribut
mater veri solis scheint einer solts zu solii verstiimmelt zu haben, denn
anderswo wird Maria auch als solium, sedes oder thronus der Gottheit
bezeichnet 1. Ein anderer Abschreiber scheint sodann jene Variante zu
consilit verschlimmbessert zu haben ; daher das neue Attribut mater
veri consilis, das in vielen Abschriften der Litanei vorkommt, und nun
ebenfalls subjektiv aufgefaBt wurde : Maria soll um richtigen, um guten
Rat angefleht werden. Daher der Titel des Heiligtumes zu Genazzano
bei Rom 2 : Mater boni consilii, den Leo XIII. am 22. April 1903 in die
Lauretanische Litanei einfiigen lieB3.

Vergleichen wir die Venezianische Litanei mit der Lauretanischen,
so fillt es auf, daB sie die Gruppierung der Attribute nicht auf die
gleiche Weise durchfiihrt. Die mater-Pridikate sind teils zusammen-
gestellt, teils zerstreut (1, 3, 4, 23-26, 35, 40, 45). Andere Gruppen
befinden sich in einem ebenso embryonalen Zustand, z. B. die nostra-
Gruppe (16-19), die omni-Gruppe (56-58, 65-66), die per-quam-Gruppe
(28, 62-63). Jene Gruppierung der Attribute nach Stichwortern ist im
Lauretanischen Typ radikal durchgefithrt. Dieses Verfahren war den
griechischen Homileten und Hymnographen auch bekannt; deshalb
habe ich bei Damascenus (Sp. 655) eigens eine uns nicht mehr geldufige
per-quam-Gruppe hervorgehoben 3. Aber bei jenen alten Theotokos-
Singern ging es um einen rhetorischen Kniff, der die Attribute nicht
aus ihrem logischen Verband losril}, um sie vokabularmiBig zu ordnen,

L Hymnus Acathistus (PG 92, 1338) : « Regis es thronus». Germanus von
Konstantinopel (PG 98, 307, 322) : « Ave sanctus Dei thronus. Ave ... thronus
creatoris ac redemptoris». Liber de corona Virginis (PL 96, 288, 298) : « Christi
solium. Maiestatis thronus et solium ».

2 DE SanTi, Civiltd Cattolica LX (1909), vol. 4, S. 313.

8 Im Hymn. Acath.: « Ave per quam splendebit laetitia. Ave per quam defi-
ciet maledictum ... Ave per quam renovatur creatura. Ave per quam fit infans
creator. Ave per quam factor adoratur (PG 92, 1338). Ave per quam spoliatus
est infernus, Ave per quam induti sumus gloria (ib. 1339). Ave per quam soluta
est praevaricatio. Ave per quam apertus est paradisus (ib. 1343). Ave per quam
excitantur tropaea. Ave per quam concidunt hostes (ib. 1346) »,

11



162 « Virgo a doctoribus praetitulata »

wie das in der Lauretanischen Litanei geschieht. In letzterer fungiert
das Stichwort als rein materielles, aber radikal zu verwendendes Grup-
pierungselement, wie ein Kreideatom, das alle Kalkmolekel aus der
benachbarten Wassermasse loslgst und um sich zusammenzieht. Das
Wiederholen von Schlagwortern kommt in der Venezianischen Litanei
wohl vor, aber das eigentliche Gruppierungsprinzip bleibt das ideelle,
das logische. Dies ergibt sich ganz deutlich, wenn man die »egina-Gruppe
nach der Fassung des Minoriten Poncius mit ihren Parallelstellen im
Venezianischen Typ vergleicht :

Laur. Typ Venez. Typ
74. Regina angelorum 77. Pulchritudo angelorum
75. Regina sanctorum
76. Regina 24 seniorum
77. Regina patriarcharum 78. Flos patriarcharum
78. Regina prophetarum 79. Desiderium prophetarum
79. Regina apost. et evangelistarum  80. Sublimatio apostolorum
80. Regina discipulorum Domini
81. Regina innocentium

82. Regina martyrum 81. Laus martyrum

83. Regina confessorum 82. Glorificatio confessorum, bzw.
sacerdotum

84. Regina virginum 83. Decus virginum

An sich ist die Gruppierung nach der liturgischen Reihenfolge vor-
genommen, so wie der 2. Teil jedes Attributs sie zum Ausdruck bringt :
Engel, Patriarchen, Propheten, Apostel, Martyrer, Bekenner und Jung-
frauen. Es diirfte der Ursprung jener Reihenfolge «in der seit dem
6. Jhdt. nachweisbaren Ordnung der griechischen Liturgie und dhnlichen
Gebeten liegen » 1. Das Stichwort regina scheint also iiberfliissig ; die
Gruppierung ist vorhanden ohne einheitliches Stichwort am Anfang.
GewiB regina (Ps. 44,9) ist ein altes Prddikat Mariens, aber in der
Lauretanischen Litanei besagt es nur die Erhabenheit Mariens {iber die
Engel, Patriarchen, Propheten usw. Jenes armen Stichwortes wegen
wurde eine Fiille marianischer Attribute, wie Blume am Stamme Jesse,
Sehnsucht der Propheten usw., die alle bei den Kirchenvitern angefiihrt
sind, einfach preisgegeben.

Die hl. Mechtild (1 1281) bleibt der traditionellen Fassung ziemlich
treu : « Sanctorum angelorum consors . .., flos patriarcharum, spes pro-

1 Th. SCHERMANN, op, cit., S. 121.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 163

phetarum, candidum lilium humilium virginum, docta sapientia aposto-
lorum, rosa fulgens martyrum, munus confessorum, auxiliatrix vidua-
rum, gloria omnium Filii tui dilecti sanctorum ». Die Mainzer Litanei
des 12. Jhdts. (cod.622) steht der urspriinglichen Fassung niher :
« Stirps patriarcharum, vaticinium prophetarum, solatium apostolorum,
predicatio confessorum, lilium virginum » . In der Ave-Litanei, die uns
eine andere Mainzer Hs. des 12. Jhdts. (cod. 640) iiberliefert hat, wird
die Mutter-Gottes so begriilt : « Ave filia patriarcharum. Ave deside-
rium prophetarum. Ave thesaurus sanctorum apostolorum, Ave laus
martyrum. Ave glorificatio sacerdotum. Ave decus et corona virginum.
Ave gloria coelorum. Ave gaudium sanctorum omnium » %, Auf Grund
dieser Formulierung bevorzugte ich in der Venezianischen Litanei (82%)
die Leseart glorificatio sacerdotum an Stelle der Variante glorificatio con-
fessorum, um so mehr, als die Viter jenes Attribut auf die gleiche Art
und Weise formulieren. Fiir Damascenus und Pseudo-Ephraem ? ist
Maria eben der Ruhm der Priester, denn indem sie Christus den Hohen-
priester gebar, wurde sie Mutter eines neuen Priestergeschlechtes 4.

Das ideelle Gruppierungsprinzip ist in der Venezianischen Litanei
vorherrschend. Die Attribute 43-45 bilden auch ohne einheitliches Stich-
wort am Anfang eine regelrechte Gruppe, indem Maria mit Stern, Mond
und Sonne verglichen wird. Die Pridikate 65-68 gehoren zusammen
wegen des typisch byzantinischen Steigerungsbegriffes : pretiosior (65),
desiderabilior (66), altior (67), mundior (68). Weil nun am SchluB} dieser
Gruppe Maria mit den Engeln verglichen wird, so ist der logische Uber-
gang da, um den Vergleich mit den einzelnen Engelchéren weiterzu-
fithren, nur werden letztere dem betreffenden Comparativ vorangestellt
(69-76).

Zu bemerken ist {iberdies, daB3, obwohl jene Attribute den griechi-
schen Vitern entnommen sind, der Bearbeiter den auf Lateinisch eher
storenden Komparativ dominationibus dominantior durch ein eleganteres
Substantiv ersetzt : dominationum domina (73), um dann (74-76) in der
gleichen Weise die griechische Vorlage weiter umzuarbeiten. Die jiingere
Fassung der Venezianischen Litanei hat aber, wie gesagt, die byzan-

1 D SanTI, franz. Ausg., S. 109.

2 F.J. Mong, Hymni latini medii aevi, Bd. II, Freiburg 1854, S. 283.

3 Joh. Damascenus PG 96, 679 ; Pseudo-Ephraem, ed. J. Assemani, S. Eph-
raemi opera, Bd. III, Rom 1746, S.530; Hymn. Acathistus PG 92, 1345 ; vgl.
unter S. 174).

4 Vgl. LAureNTIN, Maria Ecclesia Sacerdotium, S. 69-73.



164 « Virgo a doctoribus praetitulata »

tinische Aufzdhlung der Engelchore in ein sehr ungeschickt geprigtes
Attribut zusammengefalt : pulchritudo angelorum (77).

Die Tendenz, die Attribute nach Anfangsstichwortern zu gruppieren,
setzte sich auf die Dauer immer stdrker durch. Sie entledigte nicht nur
gewisse herkémmliche Attribute eines Teiles ihrer reichen Deutung,
sondern sie fithrte auch zur Vermehrung gewisser Gruppen, aber oft
ohne wirklich dogmatischen Gewinn. Das gilt z. B. fiir die fons-Gruppe
bei Zeuge E. Urspriinglich standen an jener Stelle nur zwei solche Pradi-
kate : fons caritatis (21) und fons dulcedinis (22). Um diesen Gruppen-
kern sammelte Zeuge E noch zwei andere solche Pridikate an : das aus
mater misericordie (23) umgebildete fons misericordie (E??) und das neu-
gebildete oder anderswo vorgefundene fons pietatis (E*°), das wegen dem
«cursus » zu fons caritatis (E'9) gut paBte. Aber so kénnte man bis ins
unendliche weiterfahren und das Klischee .iiberall anwenden !

Die erwidhnten fons-Attribute sind nicht skripturistischer Herkunft 1,
Weil aber die Venezianische Litanei das Stichwort nicht als Ordnungs-
prinzip betrachtet, bietet sie anderswo (49) ein drittes fons-Attribut :
fons wvite et sapientie. Die Bibelstelle fons vitae (Ps. 35,9 ; Prov. 13, 14 ;
14, 27 ; 16, 22 und Eccli 21, 16) wird bei Damascenus (PG 96, 714) auf
Maria angewandt. An einer anderen Stelle (PG 96, 726) sagt er wie der
Hymnus Acathistus (PG 92, 1346) : thesaurus vitae. Der Begriff fons
sapientiae (Prov. 18, 4; Eccli 1,5) wird von Damascenus auf Maria
iibertragen als thesaurus sapientiae (PG 96, 710), wihrend der Hymnus
sie sapientiae Dei veceptaculum genannt hatte. Die Erwihnung der Weis-
heit rief aber spontan nach dem biblischen Zwillingsbegriff « Wissen-
schaft », und so wurde dem Attribut fons vite et sapientie ein zweites
hinzugefiigt : lumen scientie (50). Zwar hitte es dem materiellen Grup-
pierungsprinzip nach fons scientie heiBlen sollen, aber das Bibelwort
lumen sapientiae (Sap. 6, 23) lieferte dem Verfasser einen Ausdruck, der
fiir seine dogmatischen Betrachtungen geeignet war ; daher das 50. At-
tribut : lumen scientie.

Jene alttestamentlichen Begriffe von der Weisheit und Wissenschaft
Gottes werden aber beim hl. Paulus (1 Cor. 1, 24 ; Col. 2, 3) ausdriick-
lich auf Christus angewandt, und so gelangten sie auch in die Mario-
logie. Paschasius Radbert (1 860) verwendet den Kolosserbrief wieder-
holt :

1 Ein solches im Zusatz FG: fons hortorum (Cant. 4, 15), an dessen Stelle

KL fons aromatum lesen. In der Schriftlitanei (vgl. oben S. 147) findet sich das
Attribut fons signatus (Cant. 4, 12).



« Virgo a doctoribus praetitulata » 165

« Dei genitrix ... fuit ... sacrarium Dei, quia omnes thesauri sa-
pientiae et scientiae in eius utero sunt reconditi (Col. 2, 3), quo
et Verbum caro factum est, in quo habitat omnis plenitudo divini-
tatis (ib. 9) ... Vere alvus ille tornatilis fuit, quia in eo sapientia
se influxit ... Propter quod uterus eiusdem Virginis per arcam
figuratur, quia ... habuit et legem testamenti novi, quia legis-
latorem genuit, in quo sunt omnes thesauri sapientiae atque scien-
tiae (Col. 2, 3) ... Ipsa facta est thronus Dei et thalamus, in cuius
utero veniens sapientia Dei Patris, Verbum caro factum est, et
habitavit in nobis (Joh. 1, 14). Quod si anima iusti cuiuslibet sedes
est sapientiae, teste Scriptura (Sap. 7), multo magis huius anima,
fratres carissimi, quam Spiritus sanctus sic implevit, etiam ante
conceptionis horam, ut salutaretur ab angelo. Ait enim : Ave Maria,
gratia plena, Dominus tecum, benedicta tu in mulieribus (Luc.
1, 28). Ad quam ita mox ingressus filius Dei, qui est virtus et
sapientia Patris (1 Cor. 1, 24), sic replevit sicque possedit, ut in
ea Verbum caro fieret et habitaret totus Deus in homine ».
(PL 96, 241, 246, 261).

Die gleichen Texte benutzend, und das Attribut fons vitae ' damit
verbindend, lehrt Radulph von Escures (t 1122), Nachfolger des
hl. Anselm von Canterbury :

« Quid de Deo non sapiebat (Maria), in qua sapientia Dei latebat,
et in cuius utero sibi corpus aptabat ? Christus est, ut ait Aposto-
lus, Dei virtus et Dei sapientia (1 Cor. 1, 24) et omnes thesauri
sapientiae absconditi (Col. 2, 3). Christus autem in Maria, ergo
Dei virtus et Dei sapientia et omnes thesauri sapientiae et scientiae
in Maria ... Haec non tantum ad pedes (wie Maria, die Schwester
des Lazarus) sed etiam ad caput Domini sedens audiebat verbum
ex ore eius. Haec conservabat omnia verba angelorum, pastorum,
magorum necnon ipsius filii sui conferens in corde suo ... Nec
mirum quoniam apud eam, immo intra eam erat fons vitae, de quo
manabat tanta perfectio utriusque vitae (ndmlich : contemplati-
vae et activae = Maria und Martha) » (PL 95, 1508).

Es wird dem Leser schon aufgefallen sein, daf hier nicht nur die
in Maria ruhende, substantielle Weisheit und Wissenschaft Gottes ge-
meint sind, sondern auch die personliche Weisheit und Wissenschaft
Mariens hervorgehoben werden. Einen Schritt weiter tat der Abschreiber

1 Das gleiche Attribut findet sich in einer Predigt Eckberts von Schénau :
« Fons vitae qui ex ore altissimi produit, medio ventris tui exsilivit, inde in qua-
tuor capita sese dispartiens ad irrigandam faciem arentis mundi emanavit laeti-
ficans civitatem Dei» (eingeschoben ins Homiliarium des Paulus Diaconus PL 95,
1516 und unter den unechten Schriften Bernhards von Clairvaux PL 184, 1009).



166 « Virgo a doctoribus praetitulata »

indem er im 49. Attribut fons vile et sapientie statt vite das Qualifica-
tivum wvere zu lesen glaubte, was paldographisch zu erkliren ist. Wo
man nun einmal fons vere sapientie sagte, war es natiirlich, schon wegen
des lateinischen « cursus », dem folgenden Attribut ebenfalls ein Qualifi-
cativum beizufiigen : certe oder recte oder vere scientie. DaBl auf diese
Weise beide Lobpridikate nicht mehr im objektiv dogmatischen Sinne,
sondern als subjektive Betformeln aufgefaBBt wurden, habe ich bereits
erwihnt.

Die griechischen Vorlagen helfen ab und zu eine verdorbene Stelle
auszubessern. Der Hymnus Acathistus ist zweifellos eine der Quellen
unserer Litanei. Dies ergibt sich aus folgenden Parallelen :

Venez. Lit. Hymmnus Acath.

2. Dei genitrix Deipara

3. Mater innupta Sponsa innupta

13. Imperatrix nostra Imperatrix invicta

14, Scala celi Scala coelestis

15. Porta paradisi Porta salutis. Ianuarum paradisi
reseratio

19. Nostra spes vera Spes aeternorum bonorum

27.- Nostra resurrectio Quae typum resurrectionis prae-
monstras

28. Per quam renovatur omnis crea- Per quam renovatur creatura

tura

29. Generans lumen eternum Quae lucem ineffabiliter genuisti

30. Portans omnium portantem Quoniam portantem omnia portas

31. Uterus divine incarnationis Divinae incarnationis uterus

82. Glorificatio sacerdotum Sacerdotum gloriatio

Dies gestattete uns, anhand des Hymnus gewisse Fehler der Vene-
zianischen Litanei auszubessern. Das Attribut 34 arcant consilic mystis
ist sogar bei den dltesten Zeugen verunstaltet ; aus dem griechischen
Wort mystis, das sie nicht verstanden, machten einige celestis ; Zeuge B
lieB es einfach fallen. Spitere Zeugen haben den Sinn herausgefunden
und conscia secretorum Dei geschrieben. Im Hymnus heiBt es: Boulig
amoppnTon puoTig, was in der PG 92, 1338 so iibersetzt wird : consilii
ineffabilis mystis L.

Das Attribut 32 cubile celestis tesauri, wie es bei allen Zeugen heilt,
hat wenig Sinn. Man koénnte statt fesauri vielleicht die paldographisch
nicht zu erklirende Lesung falamus vorschlagen, weil der Hymnus

1 Vgl. LAURENTIN, op. cit., S. 25.



« Virgo a doctoribus praetitulata » SRR L7

(Sp. 1346) Maria als thalamus incontaminati connubii begriiBt, was ja
wegen dem Christus-Sol im Anschluf3 an Ps. 18,5 (Tamquam sponsus
procedens de thalamo suo) seit Ambrosius iiblich war!. Allerdings
wiirden monile celestes tesauri und cubilis celestis tesaurus ebenfalls einen
besseren Sinn geben. Das Attribut cubile divinitatis ist nachweisbar in
zwei Fassungen der Lauretanischen Litanei, die aus dem 15. Jhdt.
datieren 2.

Noch andere halb wortliche oder wenigstens sinngemifB dhnliche
Pridikate konnten im Hymnus Acathistus hervorgehoben werden, z. B.
pretiosum piorum regum diadema (Sp. 1346), das offenbar verwandt ist
mit dem Attribut 35 : in capite summi regis diadema der Venezianischen
Litanei, es sei denn, beide hitten aus der. Heiligen Schrift geschopft,
wo vom Diadem, das das Haupt des Konigs ziert, sehr oft die Rede ist.

Das 47. Attribut delens tenebras eterne noctis lieBe sich erkliren
aus dem, was Eckbert von Schénau oben Maria zuschrieb, die als Mutter
der Gerechtigkeitssonne die Krifte der Finsternis vertrieb, welche Eva
hat aufkommen lassen. Aber hier diirfte es sich abermals um die Uber-
tragung eines Christus-Attributs handeln, wie bei delens chyrographum
nostre perditionis, und zwar im AnschluB an den Hymnus Acathistus,
dessen Quelle aber nicht ein Exempel, sondern irgendein apokryphes
Evangelium scheint. Dort heiBt es: « Als Du den Glanz der Wahrheit
nach Agypten mitbrachtest, hast Du die Finsternis der Liige dort ver-
trieben, denn die Gotzenbilder jener Gegend stiirzten, o Heiland, weil
sie deiner Kraft nicht widerstehen konnten und die Befreiten jubelten
der Gottesmutter zu : « Gegriillet seist Du, Aufrichtung der Menschen ;
gegriiBet seist Du, Sturz der Diamonen », und weiter, auf den Auszug
Israels aus Agypten anspielend : « GegriiBet seist Du, o feurige Siule,
welche Du die in Finsternis Weilende fiithrest » usw. (PG 1342). Zu
bemerken ist, daB Zeuge B auch dieses delens-Attribut ausfallen 14Bt.
Offenbar hat er hier die gleichen theologischen Skrupel gehabt, das
Christus-Pridikat auf Maria zu ibertragen. Wie einst Nestorius, wollte
er «allem MiBverstand vorbeugen » ! '

Gegen das 13. Attribut : dmperatrix claritatis, diirfte man einige
Schwierigkeit erheben, wenigstens gegen das zweite Glied desselben,

! Die berithmte Strophe im Weihnachtshymnus : « Procedens de thalamo suo
Pudoris aula regia » usw. Auch sonst bei den Vitern, z. B. Proklus von Konstan-
tinopel (vgl. oben S.139), Germanus von Konstantinopel : «spiritualis sponsi
thalamus» (PG 98, 306).

* Theologische Quartalschrift CVII (1926) 260, 263.



168 « Virgo a doctoribus praetitulata »

denn das erste : #mperatrix wird sowohl von den Griechen als von den
Lateinern als marianischer Titel verwendet. Obwohl die Leseart clari-
tatis nur von B bezeugt wird, sollte sie doch als ,difficilior’ bevorzugt
werden, denn es handelt sich hier offenbar um einen semitischen d. h.
biblisch bedingten Superlativ, den zwei andere Zeugen richtig mit
clarissima zum Ausdruck bringen. Zwar kann ich momentan in den
griechischen Quellen keine imperatrix claritatis nachweisen, aber bei
Paschasius Radbert (Pseudo-Hildefons PL 96, 251) finden wir eine dhn-
liche Wendung : « Beata Dei genitrix clarior sole refulsit in throno clari-
tatis », und hiermit meint der Verfasser nicht : « in throno claritatis Dei »,
sondern : «in throno clarissimo». Die Wendung war also den Karo-
lingischen Schriftstellern nicht unbekannt. Im 12. Jhdt. heit es dann
folgerichtig im Liber de corona Virginis (PL 96, 299) : «summa im-
peratrix ».

Wir sollten jetzt noch die Anrufung 82, die aus zwei Attributen
(82% glorificatio sacerdotum und 82P confessio predicatorum) zusammen-
gesetzt scheint, ausfiihrlich besprechen. Jenes Problem hat sich aber
in der Neuzeit aufs engste verquickt mit der Frage :

V. Gibt es eine dominikanische Mutter-Gottes-Litanei ?

Drei von den obenerwidhnten Zeugen der Venezianischen Litanei
stammen aus dem Predigerorden : B (14. Jhdt.) wurde in ein dominika-
nisches Gebetbuch des 15. Jhdts. eingeklebt ; J ist ein Collectarium, das
1500 fiir die Florentiner Dominikanerinnen angefertigt wurde ; der Rotu-
lus G des 15. Jhdts., den J. Fr. B. De Rubeis O. P. im Archiv der
Familie Bojani zu Cividale entdeckte !, diirfte im dortigen Dominikaner-
kloster entstanden sein, wo die sel. Benevuta Bojani (1 1292) ihre Ruhe-
stitte hat.

In codex J beginnt die Litanei, wie gesagt, mit der Anrufung :
« Sancta Maria, spes miserorum et dulcis consolatio nostra, o. p. n.».
Nach jener Litanei findet sich dort eine zweite Mutter-Gottes-Litaneti,
deren erster Teil rythmisch aufgebaut ist, der zweite aber eine Nach-
bildung des zweiten Teiles der Allerheiligen-Litanei darstellt. Nun heif3t
es hier unter anderem : « Ut ordinem Praedicatorum socies inter ordines

! Joh. Fr. Bern. Maria Dt Ruskis O. P., Dissertatio de Litaniis, abgedr. in
Cl. FLEury, Disciplina populi Dei, iibersetzt und mit Anmerk. versehen von
F. A. Zaccaria, 2. Ausg., Bd. ITI, Venedig 1782, S. 165.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 169

angelorum, te rogamus audi nos. Ut per cuncta saecula firma sit regula
nostra, t. r. a. n. Ut conventus noster tibi placeat, plena gratia, t. r. a. n. ».
Es handelt sich hier bestimmt um eine Litanei, die im Florentiner Domi-
nikanerinnenkloster 6ffentlich gebetet wurde. Alter als das 15. Jhdt.
ist sie aber nicht ; der rythmische Teil ist eine typisch spitmittelalter-
liche Dichtung.

Beide Litaneien wurden 1861 zu Orvieto herausgegeben unter dem
Titel « Litanie dell'Ordine dei Predicatori solite a dirsi nelle grandi
necessita ». Voran stellte ein anonymer Dominikaner eine « historische
Einleitung ». Das ganze wurde 1892 neu verlegt in Valle di Pompei und
mit fast unverinderter Einleitung 1915 wieder abgedruckt in der Zeit-
schrift Memorie Domenicane, S. 67-74. Die Uberschrift war nicht nur
unrichtig, sondern auch irrefithrend. Zwar galt die erste Litanei — die
Venezianische — im 15. Jhdt. als Notlitanei, aber sie war dem Prediger-
orden nicht eigen!. Die zweite war im 15. Jhdt. wenigstens in einem
Dominikanerinnenkloster der Toscana heimisch, wurde aber dort nicht
als Notlitanei gebetet. Die anonyme Einleitung erhohte die Verwirrung,
indem sie die Venezianische Litanei als diejenige bezeichnete, die im
13. Jhdt. wihrend des Pariser Mendikantenstreites gebetet wurde. Nun
sind aber die einzigen Zeugnisse, die sich auf das Litanei-Beten in jenem
historischen Verband beziehen, die folgenden :

In einer Enzyklika an den Orden sagt der Generalmeister Humbert
von Romans 1255 : « Commendo vos omnes et singulos gracie Salvatoris
et gloriosissime matri eius, advocate nostre, cuius patrocinium hiis die-
bus affuisse creditur et plurimum profuisse » 2. Da aber die Bedringnis
des Ordens noch nicht vollstindig aufgehort hatte, lieB Humbert 1256
durch das Generalkapitel folgende Verordnung verkiinden : « Item volu-
mus, ut qualibet septimana dicantur in quolibet conventu VII psalmi
[poenitentiales] cum letania a fratribus prostratis cum oratione de beata
Virgine et beato Dominico et [oratione] ‘Ineffabili’ cum versiculis, pro
bono statu ordinis, quousque fuerit revocatum » 3. Gerhard Frachet er-
wihnt diese «septem psalmi cum litania et oratione de beata Virgine
et beato Dominico pro tribulatione» und erzéhlt sodann eine Vision,
die ein Bruder in Sancta Sabina gehabt hdtte, wihrend der Konvent

! Das ergibt sich schon daraus, da8 die Zeugen CIM f{ranziskanischer Her-
kunft sind, und daB alle iibrigen Zeugen mit dem Predigerorden nichts zu tun
haben.

? Mon. Ord., Fr. Praed. Hist. V 20.

3 MOPH. III 82-83.



170 « Virgo a doctoribus praetitulata »

die Litanei betete. Die Mutter Gottes horte mit ihrem Sohne das Flehen
der Briider an, und fiigte hinzu : « Exaudi eos, exaudi eos» 1.

Kurz darauf starb Innocenz IV., der eben auf der Seite der Pariser
Magister gestanden hatte, und der neue Papst, Alexander IV., sprach
das befreiende Wort fiir die Mendikantenorden 2. Stephanus von Salan-
hac, der das Ereignis kurz erwihnt, driickt sich so aus: « Cum dictus
magister Humbertus ad b. Virginem Mariam ordinis nostri patronam
devotissime confugisset, ipsa expedivit feliciter quod hominibus impos-
sibile videbatur » . Der Chronist Galvaneus Flamma behauptet iiber-
dies : « Tunc ceperunt dicere cardinales et prelati: Cavete a letaniis
fratrum predicatorum » 4.

Aus jenen Texten geht aber nicht hervor, daB3 das Generalkapitel
vom Jahre 1256 irgendeine marianische Litanei vorgeschrieben habe,
sondern nur die damals einzige, liturgisch anerkannte Buf- und Not-
litanei, die Allerheiligen-Litanei, die im Ordinarium Humbert von Romans
(1256) fiir die Rogationes erwdahnt wird, und zwar mit ausdriicklichem
Verweis auf die Karsamstagliturgie ®. Eine andere Notlitanei kannte
weder die Kirche noch der Orden. ’

Die Verordnung beziiglich des wdchentlichen Singens der Aller-
heiligenlitanei wurde 1258 vom Generalkapitel widerrufen: «Fratres
possunt amodo cessare a VII psalmis et litania dicendis in epdomada » 8.
Im Begleitschreiben gibt Meister Humbert den Grund der Widerrufung
an: « Ecce enim dilectissimi fratres, in persecutionibus ... consolatus
est nos benignissimus merencium Consolator in favore quem beatissimus
papa noster, cardinalium cetus, sublimitas christianissimi regis fran-
corum Ludovici, aliaque innumera multitudo Deo devotorum fidelium,
ipso inspirante, nobis in vexationibus prestiterunt ». Und weil man den
VII BuBpsalmen und der Allerheiligenlitanei noch die Antiphonen, Ver-
sikel und Orationen zur Mutter-Gottes und zum hl. Dominicus hinzu-
gefiigt hatte, bemerkt Humbert ferner : « Animadvertite, queso, quale
non in terris solum, sed et in celis adiutorium habuimus ab illis, quos

1 MOPH I 322-323. _

? Bullarium O. P. I 306. Uber den Verlauf des Pariser Mendikantenstreites
im Predigerorden vgl. A. MorTieRr, Histoire des maitres généraux de 1'Ordre des
Fréres Précheurs, Bd. I, Paris 1903, S. 435 ff. und 454 ff.

¥ Erwihnt in QueTtir-EcHARD, Scriptores Ord. Praed. I 142; abgedruckt
bei MARTENE-DURAND, Veterum scriptorum et monumentorum amplissima col-
lectio, Bd. VI, Paris 1729.

¢ MOPH 1I 51.

5 Ordinarium iuxta ritum sacri Ord. Fr. Praed., Romae 1921, n° 678.
¢ MOPH III 92.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 171

patronos habemus in illa curia singulares! Quis enim discredat, quin
regina_Hester, advocata nostra Virgine gloriosa et Mardocheo nostro,
scilicet beato Dominico, procurantibus apud beatitudinem summi regis
populi sui liberacionem, conservati simus et a vexationibis expediti » %

Vollstindigkeitshalber mochte ich noch hinzufiigen, daB die von
1256 bis 1258 wochentlich rezitierte Allerheiligenlitanei 1280 als tig-
liches Pflichtgebet wiedereingefiihrt wurde : « Ordinamus singulis'diebus
immediate post matutinas, exceptis festis simplicibus et supra, fratres
in choro super formas prostrati pro bono statu et conversatione ordinis
dicant psalmum Deus in adiutorium cum letania. Qua finita dicatur
Kyrie eleison, Pater noster, cum versiculis, Post partum Virgo, Ora pro
nobis b. Dominice, Memor esto congregationis tue, Salvos fac servos,
Esto nobis turris’ et orationibus ,Protege’, ,Concede quesumus omni-
potens Deus ut qui peccatorum’ et ,Ineffabilem’. Et ad ista suffragia
fratres ubicumque fuerint, teneantur » 2.

Damit fillt die Venezianische Mutter-Gottes-Litanei als Notlitanei
im Dominikaner-Orden aus. Sie kommt auch in keinem offiziell litur-
gischen Buche des Ordens vor. Erst 1500 erscheint sie als Beigabe im
Collectarium der Florentiner Dominikanerinnnen, die sie wohl auf eigene
Faust eingefiihrt und als zusitzliches Gebet gepflegt haben kénnen. Sie
erscheint dort mit den interpolierten Anrufungen, die sie seit dem
15. Jhdt. als Notlitanei charakterisierten. In cod. B ist die Venezia-
nische Litanei, wie gesagt, nicht vom Hersteller jenes « Livre d’heures »
abgeschrieben, sondern nachtriglich hineingeklebt worden, so daB sie
hier als Privatgebet vorkommt. ;

Der Thomas-Forscher und Historicus J. Fr. Bern. M. De Rubeis
scheint nicht einmal gewuBt zu haben, daBl diese marianische Notlitanei
in irgendeinem Kloster seines Ordens gebetet wurde. Er spricht sich
iiber dieselbe sogar mifbilligend aus : « Nonnulla in hiis Litaniis Virgini
Deiparae attributa leguntur, que ad trutinam theologiam revocata minus
consona videri possunt. Nullus ego dubitaverim, eas haud unquam
publice dictas in Ecclesia. Pro vulgari erga Deiparam devotione privatus
quispiam aut eas composuit aut sibi componi curavit, privatim reci-
tandas » 3.

Dazu bemerkt De Santi4, der gelehrte Dominikaner hitte dies
gewiB nicht gesagt, wenn er gewuBt hitte, daB diese Mutter-Gottes-

1 MOPH. V 47. 2 MOPH. III 208.
3 De RuBEIs, a.a. O.
¢ DE SanTI, franz. Ausg., S. 284.



172 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Litanei sich in der Hauptkirche Venedigs eines so groBen Ansehens
erfreute. Nun vergifit aber De Santi, daBl De Rubeis, der in Venedig
selbst lebte, die Mutter-Gottes-Litanei der St. Markuskirche gekannt
haben muB, denn sie wurde eben damals auf Verlangen der Serenissima
als Notlitanei wihrend der Prozessionen noch immer gesungen. Wenn
also De Rubeis sich drgert iiber die Fassung, die er im Privatarchiv der
Bojani zu Cividale de’ Friuli vorfand, dann bezieht sich dies auf gewisse
Anrufungen, die eben in der viel kiirzeren Fassung der Sankt Markus-
kirche nicht vorhanden waren. Die AuBerung De Rubeis’ beweist nur,
daB die Fassung von Cividale, die 1500 in der Florentiner Hs. (J) wohl
vorkommt, keine im Dominikanerorden allgemein iibliche Gebetsformel
gewesen sein kann. Somit scheidet sie nicht nur fiir das 13., sondern
auch fiir die spiteren Jahrhunderte als Notlitanei des Ordens aus.

Dasselbe gilt fiir die zweite Mutter-Gottes-Litanei in der Floren-
tiner Hs. Sie kann dem Inhalt nach wohl als literarisches Produkt
irgendeines Dominikaners betrachtet werden, aber nicht als allgemein im
Orden verbreitete und gebrauchte Gebetsformel. Uberdies gestatten uns
weder der Inhalt noch die urspriingliche Uberschrift in cod. J, sie als
Notlitanei zu betrachten. Trotzdem wurde sie neuerdings in Siid-
Frankreich wiederum verbreitet unter dem Titel : « Litaniae ordinis
Praedicatorum quae in omnibus tribulationibus dicuntur ». Der Text
lautet wie in cod. J/ und in den erwdhnten fritheren Ausgaben. Die
neue franzésische Ubersetzung ist von B. Lavaud O. P.1,

Scheiden also beide Litaneien als allgemein dominikanisches Gut
aus, so stellt sich die Frage, was man denken soll vom Libretto, das der
beriihmte Pierluigi Palestrina musikalisch bearbeitet und kurz vor sei-
nem Tode (1 1594) zusammen mit anderen Mutter-Gottes-Litaneien
herausgegeben hat. Text und Musik findet man in der Leipziger Gesamt-
ausgabe seiner Werke (Bd. XXVI) 2. Die Uberschrift lautet : « Litaniae
Deiparae Virginis, quae in sacellis Rosarii ubique dicatis concinnuntur ».
De Santi veréffentlicht eine sonst unbekannte Bulle Gregors XIII. vom
J. 1584, die einen vom gleichen Papst bereits verlichenen AblaB fiir
das Singen der Mutter-Gottes-Litanei in der Rosenkranzbruderschaft
verdoppelt, aber jene Bulle kniipft den AblaB3 nicht an einen bestimmten

! Der lat. Text in gekiirzter Form auch bei L. FANFANI O. P., Le nostre
preghiere, Manuale di pietd per tutti i figliuoli di S. Domenico, 4. Ausg., Firenze
1942, S. 365-370, mit einer Zusammenfassung der betreffenden « historischen Ein-
leitung ».

? DE SaNTI, 2.ital. Ausg., S. 242-248.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 173

Litaneityp !, und es ist nicht sicher, ob der von Palestrina spiter bear-
beitete Text damals schon bestand und in den Rosenkranzbruder-
schaften auf irgendeine Melodie gesungen wurde,

Der Refrain, der nach jedem der 5 Teile jener Litanei wiederkehrt,
ist die regina-Gruppe der Lauretanischen Litanei, nur enthilt er auch
die Anrufung regina praedicatorum. Zunachst mochte man glauben, der
anonyme Dominikaner, der das Libretto verfaBBte, habe dieses Attribut
neugeprigt, weil die Litanei fiir eine dem Predigerorden angeschlossene
Bruderschaft bestimmt war. Es stellt sich aber heraus, daB es bereits
in dlteren Litaneien, ja in einigen Fassungen des Lauretanischen Typs
vorkommt, z. B. in zwei von De Santi untersuchten Drucken aus den
Jahren 1503 und 1561, die mit dem Predigerorden nichts zu tun haben,
und wo es heiBt : regina praedicatorum, regina levitarum, bzw. regina
praedicatorum et levitarum *. Im nicht-dominikanischen « Livre d’"Heures »
aus der Mitte des 15. Jhdts. (Vat. Rossi 95), den ich bereits erwihnt
habe, bietet eine andere Fassung des Lauretanischen Typs folgende
regina-Gruppe : «regina angelorum, r. prophetarum, r. patriarcharum,
r. apostolorum, r. evangelistarum, r. innocentium, r. martyrum, r. con-
fessorum, r. monachorum, 7. predicatorum, r. levitarum, r. virginum,
r. peregrinorum, r. francorum®, r. sanctorum ommnium ». Es ist Klar,
daB Palestrinas Librettist die alte Anrufung regina praedicatorum, die
anscheinend nicht auf den Predigerorden hinzielte, in seine Litanei auf-
genommen hat mit der Absicht, sie fortan in jenem Sinn beten zu lassen.
Aber das Libretto hatte in den Rosenkranzbruderschaften keinen Erfolg
und schon 1600 erteilte Paulus V. ihnen einen AblaB fiir das Rezitieren
der Lauretanischen Litanei *. Zwar sagt der Papst wiederum nicht um
welche Litanei es geht, aber nachdem die Lauretanische 1587 pipstlich
approbiert worden war, kam keine andere in Betracht.

Der Predigerorden fiihrte dieselbe 1615 in seine eigene Liturgie ein
und beschloB, sie jeden Samstag nach der Salve-Prozession am Schluf3
der Komplet feierlich zu singen 5. Im Ordensbrevier, das 1637, 1640,

1 DE SanTI, franz. Ausg., S. 85.

? DE SanwTI, franz. Ausg., S. 202.
3 Regina francorum diirfte die franzosische Herkunft jener Fassung beweisen,

Die Anrufung selbst scheint jedoch viel alter zu sein. Hitte man im 15. Jhdt.

nicht regina gallorum gesagt ? Im 12.-13. Jhdt. eher : regina francorum.
4 Bullarium O. P. V 646 (const. XVIII: 3. Nov. 1606) : « qui litaniis b. M.

quolibet sabbato et vigiliis ac festivitatibus eiusdem b. M. ante praedictum altare
Rosarii recitare solitis etiam interfuerint ».
5 MOPH XI 241.



174 « Virgo a doctoribus praetitulata »

1651 in Rom und 1654, 1655 in Paris erschien, enthielt sie jeweils die
Anrufung regina praedicatorum, welche aber 1656 auf Befehl des General-
kapitels ausgelassen wurde !, so daB sie in den spiteren Ausgaben (Rom
1673, 1675, 1676 usw.) nicht mehr vorkommt.

Nachdem wir alle irrefithrenden Spuren jiingeren Datums weg-
gerdaumt haben, kénnen wir jetzt versuchen folgende Fragen zu beant-
worten : Ist das Attribut regina praedicatorum so alt wie die Venezia-
nische Litanei und kam es unter irgendwelcher Form in derselben ur-
spriinglich vor ? Aus dem oben Gesagten diirfte zunichst klar sein, daf3
das Stichwort regina nicht zur genuinen Fassung jenes Attributes gehort
und daB ein anderes Substantivum gesucht werden muB.

In meiner vorldufigen Ausgabe der Litanei habe ich das Attribut
unter n. 82P angefiihrt und die Wahl gelassen zwischen confessio predi-
catorum und predicatio confessorum, aber letztere Formel aus B nur teil-
weise belegen konnen, denn in B heilt es glorificatio confessorum, wo
die anderen Zeugen (82%) glorificatio sacerdotum sagen. Man mochte zu-
ndchst meinen, daB es hier um eine Zweiergruppe geht, und dalBl aus
Versehen das erste Attribut (82%) glorificatio sacerdotum vom Zeugen B,
das zweite aber (82°) glorificatio confessorum von den anderen Zeugen
ausgelassen wurde. Beim sonst sehr zuverlissigen Zeugen B wire das
umso verstindlicher, als der Schreiber hier am SchluBB des Blattes an-
gelangt war und keinen Platz mehr hatte fiir zwei Anrufungen. Das
setzt aber voraus, daB beide Attribute jeweils mit glorificatio anfingen,
was sonst in der ganzen Gruppe 77-81 nicht der Fall ist. Die Sache wird
sich aber wohl etwas anders verhalten haben: An einer der beiden
Stellen stand fiir glorificatio ein anderes Substantiv.

Nun scheint das Attribut 82* glorificatio sacerdotum, in seinen bei-
den Teilen einwandfrei genuin, denn es ist uns schon bei den byzanti-
nischen Homileten und Hymnographen begegnet 2. Fiir das zweite Attri-
but (82P) liefert uns die bereits mehrmals erwihnte Mainzer Litanei des
12. Jhdts. eine an sich annehmbare Formulierung : praedicatio confes-

1 MOPH XII 395 : « Ordinamus et, quod toties per complura generalia capi-
tula inculcatum fuit, denuo mandamus districteque praecipimus, ne quis privato
spiritu, singularitate aut singularitatis imitatione quidpiam sive in missa sive in
horario (ordinario ?) ordinis officio mutet, adiungat vel transponat ... Unde in
specie inhibemus post salutationem angelicam his verbis ‘Sancta Maria mater Dei’
hanc vocabulam ‘virgo’ interponi ; similiter in fine horarum, cum dicitur ‘et pacem
tuam nostris concede temporibus’, non addatur ‘et finem bonum’ ; item in Litaniis
lauretanis omittatur ‘Regina praedicatorum’, et completorium officii beatae Vir-

ginis numquam in publico recitetur ante vesperas maioris officii».
? Oben S. 142 (PG 96, 679). Vgl. LAURENTIN, op. cit., S. 50.



« Virgo a doctoribus praetitulata » g 175

sorum, was sich aus dem zeitgendssischen Liber de corona Virginis fol-
gendermaBen belegen 148t : « Patriarchae te desiderant, apostoli te am-
plectuntur, evangelistae te reverentur, martyres te venerantur, confes-
sores te paredicant, virgines te circumdant, angeli te glorificant et omnes
simul te exaltant» (PL 96, 304).

Versuchen wir jetzt den genuinen Sinn beider Teile jenes Attributs
zu bestimmen. Der liturgische Fachausdruck confessor bedeutete zu-
nichst, wie das griechische Wort martyr (Zeuge), denjenigen, der sein
Glaubensbekenntnis mit dem Blute besiegelt hatte, nachher aber auch
solche die als Glaubenszeugen aufgetreten aber lebend davon gekommen
waren. Spiter dehnte sich der Begriff Bekenner so weit aus, daB der
Titel auch galt fiir hervorragende Bischéfe und schlieBlich fiir alle tugend-
haften und im Rufe der Heiligkeit verstorbenen Personen.

Im Ambrosianischen Hymnus « Te Deum laudamus » werden die
Bekenner nicht erwihnt ! ; nur die Engel, die Apostel, die Propheten
und die Mirtyrer treten dort auf, um Gott zu loben. Schon in der Karo-
lingischen Periode wurde jener Passus in den marianischen Lobreden
zum Feste der Himmelfahrt Mariens auf die Mutter Gottes umgedeutet,
unter Hinzufiigung aber der Bekenner und Jungfrauen, die nun eben-
falls Marias Lob im Himmel singen. So heiBt es bei Paschasius Radbert
(Pseudo-Hildefons PL 96, 252) : « Quam angeli cum laudibus prose-
quuntur, apostolorum chorus veneratur, quam martyres candidati beati-
ficant, quam sanctorum confessorum stolatus concelebrat numerus, cui
hodie sanctarum virginum cum suis palmis victricibus occurrit exer-
citus ». Desgleichen heil3t es schon bei Ambrosius Autpert (Pseudo-
Alcuin PL 101, 1306) : « Sublimatio apostolorum, laus martyrum, jubi-
latio confessorum, continentia virginum, regula monachorum, norma
principum, iustitia regum ».

Der Ausdruck praedicatio im Sinne von Lobpreisung ist im Kirchen-
latein sehr friih eingebiirgert worden. Das eminent liturgische Lobgebet,
nimlich die Prifation und der Kanon, wurde in der altchristlichen
Literatur praedicatio genannt 2. Die Tautologie laudare, benedicere et
praedicare, die bereits in der Osterprifation des alten Gelasianums

1 J. A. JUNGMANN, Missarum Sollemnia, 2. Aufl., 2. Bd.,, Wien 1949, S. 211
bemerkt mit Recht, daB die betreffenden Teile des Messekanons, der ja in die
christliche Antike gehort, « auBer den biblischen Namen nur solche Heilige ent-
halten, die zu Rom als Mirtyrer verehrt wurden ; der Kult der Confessores, dessen
Anfinge immerhin im 4. JThdt. liegen, hat sich an dieser Stelle noch nicht durch-
gesetzt », .

? JuNGMANN, ebenda, S. 125.



176 « Virgo a doctoribus praetitulata »

(6. JThdt.) vorkommt?, wurde auch in die dlteste bekannte Marien-
priafation (8. Jhdt.) aufgenommen 2. Der Sinn des Attributes praedi-
catio confessorum (82]) ist also deutlich : Maria ist Gegenstand der Lob-
preisungen von Seiten der Bekenner im Himmel.

Nun ist es aber klar, daB jenes Attribut als Gegenstiick zu glori-
ficatio sacerdotum (82°) nicht geht. Es handelt sich hier offenbar um
lebende Mitglieder der Hierarchie, und zwar um solche, die nach den
Priestern zu erwidhnen sind. Zwar nannte man in Spanien schon um
das Jahr 400 die Kirchensinger ebenfalls confessores, weil sie mit der
confessio laudis beauftragt waren ?, aber jene ganz niederen Beamten
werden hier wohl nicht gemeint sein, umso mehr, als die liturgische
Litanei wihrend der Messe vom Diakon gesungen wurde ¢. Uberdies
iibten die Diakone die confessio noch dadurch, daB sie das Evangelium
feierlich vortrugen, bzw. kommentierten, und auch das wird in der
karolingischen Periode mit praedicare bezeichnet. Der Ausdruck ordo
praedicatorum ist im 9. Jhdt. sogar synonym mit ordo diaconorum oder
ordo levitarum. In der Vita Anskarii sagt Rimbert von Torhout 865,
von seinem verehrten Meister und Vorgidnger eine Vision erzihlend, die
er vor seiner Diakonatsweihe gehabt hatte: «plures ex ordine prae-
dicatorum ad praedicandi officium praeparati astabant », und aus dem
Kontext ergibt sich, dal} es hier um Diakone geht, deren Amt es war,
wie nunmehr das des Anskars, das Evangelium zu predigen« » 5. Be-
kannt ist ebenfalls, daB bei den griechischen Vitern der Engel Gabriel,
der als Bote Gottes bei Maria Dienst tat (dwxovet) als Symbol des
Diakons galt . Sogar der Mutter Gottes wurde der Titel Diakon bei-
gelegt, weil sie im Geheimnis der Menschwerdung einen erhabenen

1 Auch im alten Sacr. Gallicanum und im Missale von Bobbio. Alle Zeugen
werden angefiithrt von C. MOHLBERG in seiner Ausg. des Sacr. Sangallense (um 800) :
Das frinkische Sacramentarium Gelasianum in alamannischer Uberlieferung,
Miinster 1939, S. 309, n° 569.

? B. CAPELLE, Les origines de la préface romaine de la Vierge, Revue d’histoire
ecclésiastique XXVIII (1942) 51. — Uber die Devise laudare benedicere praedicare
im Predigerorden seit 1220 und ihre spitere Umdeutung werde ich anderswo
berichten.

8 Dic. d’Arch. chrét. et de Liturgie IIT 2514,

4 Ebenda IX 1546 ; JUNGMANN I 56-57, 331-332, 413 ff.

5 G. Wairz, Vita Anskarii auctore Rimberto, Scriptores rerum germanica-
rum ad usum scholarum, Hannover 1885, cap. 9.

¢ LAURENTIN, op. cit., S. 87. — Kein Wunder, wenn im 13. Jhdt. die Pariser
Ordensprovinz des Predigerordens in ihrem Siegel die Verkiindigung Mariens dar-
stellte.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 177

« Dienst » geleistet hat 1. Uberdies behaupten gewisse Viter, daB sie aus
dem Geschlechte Levi war 2. Aus all diesen Griinden konnte man sie
also noch im 16. Jhdt. als regina praedicatorum (= diaconorum) et
(= sive) levitarum anrufen, wie ich oben nachgewiesen habe.

Zu beachten ist ferner, daB die Allerheiligenlitanei alle sanct: sacer-
dotes et levitae anruft, bevor die Jungfrauen und die Witwen an die
Reihe kommen. Die Erwihnung der Prediger und Diakone nach den
Priestern im Urtext der Mutter-Gottes-Litanei mit dem Attribut con-
fessio praedicatorum (et levitarum) diirfte erst nachtréglich in praedicatio
confessorum umgewandelt worden sein.

DaB aber Maria schon in der karolingischen Periode als Gegenstand
der Predigt begriiBt wurde, ergibt sich aus einer Stelle bei Paschasius
Radbert, der in seiner 2. Marii-Himmelfahrt-Predigt sagt : « Ubicumque
Christus colitur et adoratur, venerabilis Dei genitrix Maria beata et
felix necnon et virgo perpetua praedicatur. Et ideo, fratres, parum est
ab uno vel a paucis dici, quod ab omnibus praedicatur et creditur ...
Verum siquidem dixerim, quia creditur, dum praedicatur. Praedicatur
autem, quia vere beata creditur esse apud Deum ... Nec tamen eamdem
humilitatem a se aliquid esse dixit, sed acceptam sibi fecit. Ideo, inquit,
beatam me dicent omnes generationes. O mira confessio et mira humi-
litas : Confitetur humilitatem, quam solam in se respexisse dicit, qui
cuncta respicit, et continua praedicatur beatitudo ipsius, de qua hodie
testis est mundus» (PG 96, 252-253).

Kein Wunder also, wenn sogar heute noch in der Lauretanischen
Litanei noch eine Spur davon erhalten blieb : Virgo praedicanda. Wenn
man dies aber mit «lobwiirdige Jungfrau» iibersetzt, dann gibt man
wohl den klassischen Sinn des Wortes praedicanda wieder, aber nicht
denjenigen, der im Laufe der Zeit hinzugekommen war, namlich eine
Beziehung auf die marianische Lobpredigt : confessio praedicatorum.

*

Die Ergebnisse obiger Untersuchungen kénnen folgendermaBen zu-

sammengefalt werden : |
Im Vergleich zum Lauretanischen Litaneityp ist der Venezianische

von ilteren Hss. bezeugt. Der Londoner Codex gehort ins 13. Jhdt. und
wahrscheinlich wird die Textiiberlieferung sich eines Tages bis ins
! LAURENTIN, op. cit., S. 50. Vgl. ebenda, S. 124.
* Ebenda, S. 70-71.

12



178 « Virgo a doctoribus praetitulata »

12. Jhdt. zuriickfiihren lassen. Die dlteste Fassung der Lauretanischen
Litanei hingegen ist uns erst durch die 1344-45 angefertigte, armenische
Ubersetzung bekannt, und es scheint mir unwahrscheinlich, daB sie viel
frither entstanden ist, denn das materielle Gruppierungsprinzip wurde
offenbar erst nach 1300 eingefiibrt.

Die Hauptquellen der Venezianischen Litanei sind griechischer Her-
kunft, vor allem der Hymnus Acathistus und Johannes Damascenus.
Aber auch bei lateinischen Vitern und Kkarolingischen Autoren sind
Parallelstellen nachweisbar. Unsicher ist, ob die ganze Sammlung maria-
nischer Attribute irgendwie in griechischer Sprache vorlag, oder von
einem abendlindischen Verfasser aus griechischen und lateinischen
Autoren zusammengetragen und nach dem Muster des ersten Teiles der
Allerheiligenlitanei umgebildet wurde. Es ist nicht ausgeschlossen, daB
jener Verfasser in der karolingischen Periode lebte.

Die Venezianische Litanei war zundchst als reine Loblitanei gedacht.
Ob sie Quelle der schon im 12. Jhdt. vorhandenen marianischen Not-
litanei war oder dieselbe benutzt hat, ist nicht ausgemacht. Die erste
Hypothese ist wahrscheinlicher. Ich hoffe eines Tages dafiir stich-
haltige Beweise vorlegen zu konnen.

Einen hohen theologischen Wert hat die Venezianische Litanei
zweifellos. Viele Attribute, deren genuine Formulierung nunmehr fest-
steht, greifen auf die fritheste christologische und mariologische Speku-
lation zuriick und bieten einen objektiv dogmatischen Sinn, dessen sie
bei den spiteren Zeugen des Venezianischen Typs und in allen Fassungen
der Lauretanischen Litanei vielfach entbehren.

Wir hérten im 12. Jhdt. den Verfasser des Libellus de corona Virginis
(PL 96, 308) die Gottesmutter feiern als « Virgo a doctoribus praetitu-
lata ». Schon Damascenus besingt Maria als die Namenreiche (PG 96, 648 :
moAvwvupog), ja sogar als die Tausendfiltige, denn ihr Name Maria
(pvupia) bedeutet tausend, wegen der unendlichen Menge ihrer Lob-
preisungen (PG 96, 689 : 8ia 70 dwewpondnlec tév Eyxoptev). In der
Neuzeit ruft der flimische Dichter Coppens Maria in dhnlicher Weise
zu : « Liebe gab Dir tausend Namen », obwohl er den betreffenden Passus
bei Damascenus kaum gelesen haben diirfte. Dies beweist, wie am An-
fang dieses Aufsatzes betont wurde, daBl das Dogma nicht nur Quelle
der Irommigkeit ist, sondern daf die Frommigkeit auch allzeit auf
gleiche Weise die Dogmenentwicklung anregt.



	"Virgo a doctoribus praetitulata" : die marianischen Litaneien als dogmengeschichtliche Quellen

