
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 2

Artikel: "Virgo a doctoribus praetitulata" : die marianischen Litaneien als
dogmengeschichtliche Quellen

Autor: Meeresseman, G.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


« Virgo a doctoribus praetitulata »

Die marianischen Litaneien als dogmengeschichtliche Quellen

Von G. G. Meersseman O.P.

I. Zur Quellenkunde einer erneuerten Mariologie

Will der Geschichtschreiber die Entwicklungsstufen bestimmen, die

dem heutigen Stand des marianischen Dogmas vorausgegangen sind,
benützt er mit Vorliebe die ausdrücklichen Erklärungen von « Fachzeugen »

wie der Päpste, der Konzilien, der Theologen und, nicht zu vergessen, der
« Häretiker », welche die Darlegung der kirchlichen Lehre hervorgerufen
oder bekämpft haben L Für gewisse Zeitabschnitte fehlen aber die Belege
dieser Art, sei es, daß keine bestanden oder daß sie verschollen sind. Die

Entdeckung der Didache im Jahr 1883 und die neuliche Auffindung von
Handschriften am Toten Meer beweisen immerhin, daß auch für das

Altertum überraschende Funde nicht ausgeschlossen sind. Gerade in der

Mariologie kann man sich daher fragen, ob man den zahlreichen syrischen,
koptischen, äthiopischen und arabischen Schriftstellern genügend
Beachtung geschenkt hat, deren Werke in unseren großen Bibliotheken von
London, Paris, Rom, Florenz, Berlin usw. aufbewahrt werden. Manchmal
entdeckt man dort ein bisher nicht beachtetes mariologisches Werk oder
die Übersetzung eines verlorenen, und so schließen sich allmählich die
Lücken in der Sammlung mariologischer Quellen und Belege2.

1 Eine musterhafte Monographie verdanken wir René Laurentin, Maria
Ecclesia, Sacerdotium, Essai sur le développement d'une idée religieuse, Paris 1952.
Der gleiche Verfasser lieferte als Arbeitsinstrument einen « Court traité de théologie

mariale», Paris 1954, mit (S. 121-173) einer «Table rectificative des pièces
mariales inauthentiques ou discutées dans les deux Patrologies de Migne » und
einschlägiger Bibliographie bezüglich der neuesten literarhistorischen Forschungen.

2 Als kurze Einführung in die Mariologie der Aethiopischen Kirche : M. A. van
den Oudenrijn, La dévotion mariale dans l'Eglise d'Ethiopie, in : Universitas
Friburgensis Helvetiorum, Hommage aux Catholiques Suisses, Fribourg 1954,

9



130 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Das Dogma ist Quelle aller Frömmigkeit ; aber die Frömmigkeit
regt ihrerseits auch die Dogmenentwicklung an. Beides gilt besonders

dort, wo es sich um die Gottesmutter Maria handelt. Nur mit Unrecht
würde einer also die Predigten, Gebete, Gedichte und Volksgesänge
übergehen, weil sie angeblich als Zeugnisse der kirchlichen Marienlehre

weniger ins Gewicht fallen als die Erklärungen jener, die von Standes

und Faches wegen darüber sprechen. Oder hat man etwa nicht gerade

in der marianischen Frage festgestellt, daß Johannes Damascenus, der
doch in seinen theologischen Abhandlungen einfach das Überlieferte

weitergibt, in seinen Predigten geradezu als fortschrittlicher und seiner

Zeit vorauseilender Theologe erscheint Und was ist natürlicher als das

Während sich der Theologe wissenschaftlich ausdrücken will und

deswegen die ihm vorschwebenden Gedanken mit Hilfe von Fachausdrücken

in möglichst scharf geprägte Formulierungen faßt, die in diesem Augenblick

von der lebendigen Wirklichkeit vielleicht bereits überholt sind,
redet der Prediger ex abundantia cordis und kommt so manchmal zu
Begründungen, wie sie die mehr rationale Überlegung noch nicht
entdeckt hat. So spricht beim Prediger oft die fides quaerens intellectum
stärker als das rationale Ergründen und Abwägen und schon dadurch
allein entfaltet der lebendige Glaube das Dogma weiter. Dann kommt
wieder der Theologe zu Hilfe und sucht die Beweisgründe des Herzens
auch rational zu vertiefen.

Es ist offensichtlich, daß die trinitarischen, christologischen und sote-

riologischen Spekulationen der ersten Jahrhunderte eine technische

Vertiefung des marianischen Dogmas hervorriefen, aber sie spornten in
gleicher Weise Prediger und Gläubige an, die marianische Frömmigkeit
und damit ihre lehrmäßige Fassung rascher zu entwickeln.

Andere ungebührlich vernachlässigte Quellen der Mariologie bilden
die Apokryphen. Es stimmt zwar, daß sie in der Kirche keine Aufnahme
fanden und daher keinen locus théologiens nach Art der Evangelien und
kanonischen Briefe darstellen. Fragt man nach ihrer literarischen Echtheit,

muß man zugeben, daß es öfters leicht zu entlarvende Fälschungen
sind. Dafür aber, daß irgend eine Glaubensanschauung tatsächlich
einmal weit verbreitet war, liefern sie dann und wann ein wertvolles Zeugnis.

Und in einem solchen Fall muß man untersuchen, ob nicht
unabhängig von jenen Quellen diese Anschauung als Bestandteil der apostolischen

Tradition bereits vorhanden war und sich weiter entwickelt hatte.

S. 117-132, und G. Nollet, Le culte de Marie en Ethiopie, in : Hubert du Manoir,
Maria, Etudes sur la Sainte Vierge, I. Bd., Paris 1951, S. 376 S.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 131

Dies dürfte beim Dogma von der Himmelfahrt Mariens zutreffen. Jener
Auffassung der dogmatischen Entwicklung wird heutzutage Rechnung
getragen. Aber all zu leicht vergißt man, daß die gleiche Betrachtungsweise

auch für die Sammlungen marianischer Legenden und
Wundererzählungen gilt, worin das Mittelalter sein kindliches Vertrauen zur
Mittlerin Maria bekundet1.

Ferner : Wenn auch die offizielle Liturgie kraft des Grundsatzes lex

orandi, lex credendi geschichtlich unbestreitbare Dokumente liefert, kann
sie dennoch zu einem bestimmten Zeitpunkt den Stand der Frage falsch
darstellen, weil sich die liturgischen Formeln sehr langsam
fortentwickeln. Schon von Natur aus bleibt es mit den Riten leicht beim alten.
Vom historischen Standpunkt aus wäre es also verkehrt, nur die
offizielle Liturgie zu Rate zu ziehen, um den Ausgangspunkt in der
Entwicklung eines Dogmas festzustellen, d. h. es wäre verfehlt, als eigentlichen

terminus a quo jene Zeitspanne anzunehmen, in der das betreffende
Gebet in der Kirche Brauch war oder gar jenen Augenblick, wo es in
ein offizielles Gebetbuch eingeführt wurde. Das paraliturgische Gebet ist
in gewissem Sinne mehr up to date als das liturgische. Mit Unrecht würde

man also in der geschichtlichen Forschung die paraliturgischen
Gebetsformeln verachten, und dienten sie auch einzig dem Zweck, zu
untersuchen, ob in der Folgezeit ihre Formulierungen von der Kirche
tatsächlich als Lehrausdrücke zugelassen wurden.

Nun sind aber die außerliturgischen Gebete ganz besonders in den
frommen Vereinigungen entstanden. Dieser topos wird in der Mariologie
zu wenig ausgewertet. Zwar liefern die Urkunden von etwa dreihundert
marianischen Bruderschaften des Mittelalters, die mir bisher begegneten,
oft wenig Material2. Berücksichtigt man jedoch die Wahl ihres Namens,
ihre Statuten, Ritualien, Ablaßbriefe und literarischen Erzeugnisse, dann
läßt sich manchmal der Ausgangspunkt einer neuen Strömung marianischer

Frömmigkeit, der Ursprung eines Lehrsatzes, das Aufkeimen eines

Irrtums geographisch und chronologisch festlegen.
Ein paar typische Beispiele dürften genügen, um jene Regel der

Methodik zu erklären. Im Jahr 1916 veröffentlichten die Acta Apostolicae
Sedis eine Entscheidung des Heiligen Offiziums. Darin wurden ein

Andachtsbild, das die seligste Jungfrau in einer Kasel darstellte und die

1 Nicht ganz überholt ist Kaulens Abhandlung über Marienlegenden im alten
Kirchenlexikon VIII (1893) 831 ff.

2 G. Meersseman, Etudes sur les anciennes confréries dominicaines, III :

Les congrégations de la Vierge, Arch. Fr. Praed. XXII (1952) 5-176.



132 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Verehrung Maria als Virgo-Sacerdos abgelehnt. Wie immer gab es auch

hier Unzufriedene. Um sich zu rechtfertigen, gaben diese vor, jenes
Bild zeige auffallende Ähnlichkeit mit einem Gemälde von 1462, das im
Louvre aufbewahrt werde und im Katalog als « Priestertum der Jungfrau

» (Sacerdoce de la Vierge) verzeichnet sei. Die wirkliche Inschrift
lautet aber : Digne vesture au Prestre souverain, d. h. Würdiges Gewand

für den Hohenpriester. Neuerdings hat R. Laurentin uns über den

genuinen Sinn jener rätselhaften Inschrift aufgeklärt1. Der Hohepriester,
um den es sich hier handelt, ist kein anderer als Christus selber, während
doch die seligste Jungfrau ihrem göttlichen Sohne dadurch, daß sie ihm
seinen Leib, in dem er Mensch wurde, darreichte, das würdige priesterliche

Gewand (vesture) schenkte. Der Prunkanzug, mit dem der Maler
die seligste Jungfrau bekleidet, versinnbildet also das Fleisch des

Levitenstammes, mit dem sie das göttliche Wort gewandete. Diesen Sinn hatte
jener Spruch, wenn die Bruderschaft von Amiens, die das Gemälde 1462

anfertigen ließ, Maria so anrief. Übrigens veranstaltete diese Vereinigung
unter ihren Mitgliedern jedes Jahr an Lichtmeß einen Wettbewerb. Dabei

wurde von jedem verlangt, ein Palinod, d. h. einen zehnsilbigen
Spruch zu verfassen, der die eine oder andere Eigenschaft der seligsten

Jungfrau kurz und knapp ausdrücken sollte. Der Sieger wurde dann

zum Meister ausgerufen und sein « Meistersang » diente dem von der

Bruderschaft bestellten Maler als Gegenstand zur bildlichen Darstellung.
Für einige Jahre kennen wir jeweils preisgekrönte Palinods. Eines ist
klar, hätten wir alle Sprüche, die von den Mitgliedern der Bruderschaft
während der acht Jahrhunderte ihres Bestehens (11. bis 18. Jhdt.)
vorgelegt wurden, dann besäßen wir eine chronologisch geordnete marianische

Summa, welche die Entwicklung der Marienlehre in Nordfrankreich

wiederspiegelte.
Ein anderes Beispiel bezieht sich auf die seligste Jungfrau als Mittlerin

aller Gnaden. Die Benennung Madonna dette Grazie oder Mater
Gratiarum, seit dem Anfang des 15. Jahrhunderts in den italienischen
Marienbruderschaften schon stark verbreitet, dehnte sich allmählich
ziemlich überall aus. Es ist interessant zu verfolgen, in welchen
unterschiedlichen Färbungen dieser marianische Titel das ganze Abendland
durchzieht. Der Sinn verschiebt sich ein wenig beim Übergang von der

Lombardei in die Gebiete von Piémont, Provence, Languedoc, Normandie

und Großbritannien. U. G. Flanagan O. P. ist kürzlich der ikono-

1 Revue du Moyen Age Latin IV (1948) 253-274.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 133

graphischen Geschichte von Our Lady of Graces of Youghal nachgegangen

\ hat es aber unterlassen, auf den Sinn dieser Bezeichnung in
Irland näher einzugehen. Anderseits weiß man nicht ganz genau, wie
die lombardischen Bruderschaften darauf kamen, sie anzunehmen. Einige
sagen, der Osten habe die Formel zum ersten Mal aufgebracht.

Wenn wir trotz der Fülle an leider sehr zerstreutem Material schon

für das Abendland die Übung der marianischen Frömmigkeit in den

Bruderschaften sehr schlecht kennen, so entziehen sich unserer Kenntnis

noch vielmehr die frommen Vereinigungen in den Gebieten des

griechischen Ritus. Die älteste Urkunde, die sich hierauf bezieht, ist die

Satzung der Bruderschaft der Diener der Theotokos in Naupaktos
(Böotien). Sie stammt vom Jahr 1048. Ihre Echtheit, lange umstritten,
steht jetzt zweifellos fest2.

Für das Abendland beginnt nach dem Stand der heutigen Forschung
die Geschichte der Marienbruderschaften nur wenig später. Während
des 11. und 12. Jhdts. waren sie jeweils mit einer Kirche verbunden,
die « der Jungfrau Maria », « Unserer lieben Frau », « der Mutter des

Herrn » oder « der Mutter Gottes » geweiht war. Gegen 1232, als die
Katharer ganz Italien zu erobern drohten, brachte der hl. Petrus von
Verona eine neue Art von Laienbruderschaften auf. Aber nicht mehr
auf Grund eines Anschlusses an eine Marienkirche bezeichneten sich diese

als Kongregationen der seligsten Jungfrau, sondern weil sie Katholiken
zusammenscharten, die entschlossen waren, sich nicht von einer Irrlehre
mitreißen zu lassen, die unter anderem die Gottesmutterschaft Mariä
leugnete. Daher wurde die seligste Jungfrau das Symbol für die
Rechtgläubigkeit der Mitglieder. Gegen Ende des 13. Jhdts. verschwand der

kämpferische Zug dieser Kongregationen. Von da an verzweigten sich
auch ihre Namen mehr ins Einzelne : Mariä-Verkündigungs-Bruderschaft

von der frohen Botschaft), -Himmelfahrts-, -Empfängnis-, -Geburts-,
-Reinigungs-Bruderschaft usw. ; ferner : Bruderschaft unserer Lieben
Frau von der Barmherzigkeit, der Schutzbefohlenen der allerseligsten
Jungfrau, unserer Lieben Frau der Gnaden, des Trostes, der sieben

Freuden, der sieben Schmerzen, des Mitleids und Erbarmens (Pietà),
der Verlassenheit (Soledad), Bruderschaft des Psalters LTnserer lieben
Frau (1464), des Rosenkranzes Unserer lieben Frau (1475) usw.3

1 Journal of the Cork History and Archeological Society LV (1950) 1-14 und
LV (1951) 1-10.

2 C. A. Garufi, I capitoli della confraternita di S. Maria di Naupactos, Bul-
lettino dell'Istituto Storico Italiano XXXI (1910) 73-97.

3 Meersseman, op. cit., S. 72 ff.



134 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Es ist interessant festzustellen, wann und unter welchem Einfluß
die eine oder andere marianische Kongregation den Namen wechselte.
So führten zum Beispiel im 14. Jhdt. anläßlich der ersten scholastischen

Streitgespräche über die Empfängnis der seligsten Jungfrau die
italienischen Minderbrüder dieses Fest und diese Benennung in jene
marianischen Kongregationen ein, die ihrer Leitung unterstanden. In Reggio
und Parma entschied man 1312 : « Hoc autem sit principale festum
istius societatis et quia a paucis honoratur et scitur, videntes et audientes

solemnitatem, omnes ad honorandum gloriosam Virginem Mariam move-
antur. »1 Aber man weiß auch, daß in anderen Gegenden, z. B. in der
Normandie und in England, das Fest Mariä Empfängnis schon seit dem
11. Jhdt. gefeiert wurde. Die Vorliebe des Duns Scotus für diesen
Abschnitt der Mariologie erklärt sich ohne Zweifel eher durch seine britische
Herkunft als durch seine Zugehörigkeit zum Franziskanerorden. Immerhin

ist es aulfällig, wie spät die Minderbrüder das Fest in ihren
italienischen Marienbruderschaften eingeführt haben. Wie dem auch sei, in
einem solchen Fall ist es wichtig, den Ausgangspunkt einer neuen Form
marianischer Frömmigkeit geographisch zu bestimmen und hierzu kann
das Studium der Bruderschaften wertvolle Dienste leisten.

Der literarische Niederschlag, den die Marienbruderschaften hinterließen,

ist von grundlegender Bedeutung. Ich habe bereits die Palinods
der Normandie und der Picardie erwähnt. Die Italiener hatten ihre

Laudi, d. h. Loblieder auf Maria in der Volkssprache, die in den
Bruderschaften beim Hereinbrechen der Nacht gesungen wurden. Mit diesem

paraliturgischen Brauch ahmten sie das lateinische Salve Regina nach,
das seit 1221 bei den Predigerbrüdern die Komplet beschließt. Von
mancher Marienbruderschaft ist das laudario, d. h. die Sammlung von
Lobliedern, handschriftlich noch erhalten 2. Eine solche kann hin und
wieder nähere Aufschlüsse über Ort und Zeitpunkt geben für das

Auftreten dieser oder jener neuen Form marianischer Frömmigkeit.
In Deutschland liebten es die Vereine der Meistersänger, etwas

Marianisches zu besingen. Neuestens hat H. Rosenfeld3 die Persönlichkeit

des Meisters Sixtus Beckmesser ans Licht gezogen und als

geschichtlich erwiesen (15. Jhdt.), eine Gestalt, die durch die « Meistersinger

» R. Wagners volkstümlich geworden ist. Er entdeckte sogar eines

seiner Erzeugnisse : einen Neujahrsgruß an die seligste Jungfrau. In

1 Meersseman, op. cit., S. 76.
2 Ebenda, S. 32-36.
3 Euphorion 1953, S. 271 ff.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 135

diesem Lied erzählt Beckmesser kurz das Evangelium der Kindheit Jesu

(Lk. 1-2), wovon ja die Liturgie des Weihnachtskreises handelt.
Immerhin waren es nicht einzig die Lieder, die sich solche marianische

Themen vornahmen, sondern auch die Mysterienspiele. Diese so

beliebten religiösen Theaterstücke waren damals in Deutschland, Flandern,

Nordfrankreich und England verbreitet. Die Marienklage, die Prof.
W. Stammler durch seine Studenten in Freiburg (Schweiz) wieder hat
aufleben lassen, ist eines der ergreifendsten dieser Mysterienspiele. Sie

wurde 1475 von einem Mönch von Bordesholm (Holstein) für eine

Laiengemeinschaft verfaßt und bildet das literarische Gegenstück zu den

schönen Piefà-Darstellungen des späten Mittelalters L

Oft stellt uns die marianische Volksliteratur des Mittelalters (Legenden,

Exempel, Mirakel- und Mysterienspiele) noch vor heiklere Fragen,
zum Beispiel in jenem Falle, wo die Person, um die sich das Ganze

dreht, anfänglich ein frommer Marienverehrer ist. Sie gerät aber am Ende
in Todsünden und wird daher zur Hölle verdammt. Doch die seligste

Jungfrau vermag sie herauszuführen und zu retten. Muß man solche

Marienverehrung ins Lächerliche ziehen, weil sie den Boden der
Wirklichkeit verlassen hat Hüten wir uns davor Eine solche Führung der

Handlung, die im Mittelalter sehr verbreitet war (vgl. Cäsarius von
Heisterbach, Thomas von Cantimpré, Alanus de Rupe), ist einfach eine

Variation auf die alte Theophilus-Legende 2. Und so wurde sie auch
damals verstanden ; denn sie sollte plastisch und konkret ausdrücken, was
für ein unbegrenztes Vertrauen die « fürbittende Allmacht » der
himmlischen Mittlerin verdiene. Daß die fromme Marienverehrung für sich

allein die sittlichen Bedingungen nicht ersetzte, die von einem Sünder

zur Rettung erfordert sind, daran zweifelte keiner3.
Übrigens ging es in den Predigten für die Marienbruderschaften

geradesosehr um die Moral wie um das Dogma. Ihren Inhalt konnte ich
anhand der Predigten des Nikolaus von Mailand O. P. darstellen, der

1 W. Stammler, Kleine Schriften zur Literaturgeschichte des Mittelalters,
Berlin (1954), S. 261.

2 Die älteste bekannte Fassung jener Legende wurde vom griech. Kleriker
Eutychianus (vor 572) verfaßt und von Paulus von Neapel (9. Jhdt.) ins Lateinische
übersetzt. Gedruckt AA SS Febr. I 483, und R. Pertsch, Theophilus, II 2, Heidelberg

1908, S. 29-35.
3 Bei Theologen, wie Alanus a Rupe, wird die wirkliche Bekehrung des Sünders

durch Maria als Bedingung zur Rettung der Seele immer betont. Mag sein,
daß hie und da jene Bedingung zu wenig unterstrichen wurde. Über den Vertrag
mit Maria als automatisches Heilsmittel bei den Aethiopiern vgl. Oudenrijn,
op. cit., S. 129-130.



136 « Virgo a doctoribus praetitulata »

während der zweiten Hälfte des 13. Jhdts. für die lombardischen
marianischen Kongregationen freigestellt war h Sie zeigen den großen Unterschied

einer gediegenen marianischen Volkspredigt gegenüber der
akademischen Beredsamkeit, wie sie damals bei den Universitätsprofessoren
von Paris üblich war. Es gelang dieser schulmäßigen ars predicandi
schwerlich, die theologischen Vorlesungen zu tarnen, die ihr zugrundelagen,

ohne deren entsprechende Vorteile aufzuweisen. Die volkstümliche
Predigt ging von der lebendigen Wirklichkeit aus, so wie die Hörer, d. h.

die Handwerker und Krämer einer Provinzstadt, sie empfanden. Jedesmal

wurde eine solche Volkspredigt zum packenden Erlebnis und spornte
so zu einer echten, gediegenen Marienverehrung an. Die Lehre über

Maria, die Nikolaus von Mailand mit Hilfe von Beispielen aus dem

gewöhnlichen Leben der Zuhörer darstellt, ist so wesentlich und
ausgeglichen, daß seine Predigten dem Forscher dazu dienen können, die

Entwicklungsstufe der damals allgemein geltenden mariologischen Lehre zu
bestimmen.

Man predigte in den marianischen Bruderschaften nicht immer und
überall gleich häufig. Das Thema wurde aber fast immer der
Tagesliturgie entnommen (Evangelium, Epistel). Bisweilen boten Ablaßbriefe
des Bischofs oder des Papstes eine Gelegenheit, denn einen Ablaß
predigen hieß, den Text der hierzu verfügten Urkunde auslegen. Es seien

hier einige Beispiele aus solchen Schreiben herausgegriffen : Man wird
regelmäßige Versammlungen abhalten « um in dem Glauben an den Sohn

die Mutter Gottes vermehrt zu preisen ». Der letzte Zweck der marianischen

Kongregation wie aller Bruderschaften überhaupt bestehe darin,
das Volk zu bessern (ut veniam accipiat peccatorum) durch die Verdienste
der seligsten Jungfrau, Quelle allen Lebens (vena vitae). Die erhaltene

Vergebung erweist Gott Ehre, wenn sie denen erteilt wird, die « in Not
und Bedrängnis mit demütiger Ergebenheit die Mutter der Barmherzigkeit

suchen und, zerschlagen in die von Wirbelstürmen erregten Meereswogen,

den Meerstern als nieversagende Hilfe anrufen ». Denn « die

Jungfrau Maria, Mutter Gottes und unseres Herrn Jesus Christus, ist uns
Herrin und Beschützerin, die Mittlerin zwischen Gott und den Menschen».

Sie ist wahrhaft die Gnadenmutter (gratiarum mater), die holde
Fürsprecherin (advocata propitia), die für uns aufs wirksamste eintritt (inter-

1 Meersseman, op. cit., S. 27-32 und derselbe, La prédication dominicaine
dans les congrégations mariales au XIIIe siècle, Arch. Fr. Praed. XVIII (1948)
131-161.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 137

ventrix efficacissima). Gerade weil sie die «glorreichste Gottesgebärerin »

ist, müssen wir sie anrufen als «ureigenste Fürsprecherin und gnadenreichste

Mittlerin bei Gott ». Sie ist die « Christusträgerin » (Christifera),
« rein und voll der Gnade ; durch sie ist all unser Heil gekommen ». Der
Prediger erklärte jene vielsagenden Lehrausdrücke anschaulicher, und

trug so zur Dogmenentwicklung bei.

II. Die Mutter-Gottes-Litaneien

Unter den paraliturgischen Texten kommen für die Mariologen an
erster Stelle die Mutter-Gottes-Litaneien in Betracht. Sie bilden eine

wahre Fundgrube, denn sie sind vielfach aus dogmatisch wichtigen
Attributen Mariens zusammengesetzt. Eben deshalb wird Maria im Liber
de corona Virginis (Pseudo-Hildefons, 12. Jhdt., PL 96, 308) als virgo

a doctoribus praetitidata gefeiert. Der bekannteste Typ jener marianischen

Titelsammlungen wird « Lauretanische Litanei » genannt, weil er
seit dem Anfang des 16. Jhdts. in Loreto rezitiert und später unter
diesem Namen gedruckt wurde L Aber dort ist er nicht entstanden und
außerdem sind ältere Fassungen keine Seltenheit.

Mit der literarhistorischen Erforschung der marianischen Litaneien
machte A. De Santi am Ende des vorigen Jahrhunderts einen ernsten

Anfang2. Leider widmete er seine Aufmerksamkeit vor allem dem Laure-
tanischen Typ, und so entging es ihm, daß mehrere marianische
Litaneien, die nicht zu jenem Typ gehören, als Fassungen eines anderen

Typs betrachtet werden sollen, der nicht nur älter, sondern auch dogmatisch

reichhaltiger ist. 1904 wies Th. Schermann auf gewisse « Griechische

Parallelen zu marianischen Litaneien » hin, und 1926 veröffentlichte
W. Schleussner in seinem Aufsatz « Zur Entstehung der Lauretanischen

1 Die Lauretanische Litanei wurde unter diesem Namen 1576 zu Macerata
bei Loreto gedruckt, und zwar zusammen mit der unten zu erwähnenden «

Schriftlitanei». Ein älterer Druck (Dillingen 1558) wurde wahrscheinlich von Petrus
Canisius angeregt. Die Lauret. Litanei wurde erst 1587 von Sixtus V. approbiert.

2 A. De Santi S. J., Le litanie Iauretane, Studio storico-critico, 2. ital. Ausg.,
Rom 1897 ; derselbe, Les litanies de la Sainte Vierge, Etude historique et critique,
traduit de l'italien par A. Boudinhon, Paris 1900. Beide Ausgaben werden wir
heranziehen, denn in der franz. Ausg. werden einige in der 2. ital. Ausg. edierten
Texte nicht mehr abgedruckt, sondern durch andere ersetzt. Die deutsche
Übersetzung von I. Nörpel (Paderborn 1900) habe ich nicht heranziehen können.
Zwei weitere Drucke des Lauretan. Typs (1511 u. 1558) wurden von De Santi
neuherausgegeben in der Civiltà Cattolica 60. Jahrgang (1909), Bd. 4, S. 311.



138 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Litanei » zwei bisher unbekannte Fassungen derselben. Aber auch jene
Forscher schenkten dem älteren Typ der marianischen Litanei
allzuwenig Beachtung 1.

Die neuesten Forscher bewegen sich auf dem nämlichen Geleise,

z. B. der Freiburger Orientalist M. A. van den Oudenrijn, der 1951 eine

armenische Mutter-Gottes-Litanei edierte. Es handelt sich aber um eine

Übersetzung aus dem Lateinischen, die 1344-45 vom Minoriten Poncius

angefertigt wurde und die älteste bisher bekannte Fassung der Laure-
tanischen Litanei darstellt. Durch gewissenhafte Rückübersetzung hat
der Herausgeber sie den Mariologen zugänglich gemacht2.

Prof. van den Oudenrijn konnte auch nachweisen, daß Poncius seine

Vorlage nicht immer richtig gelesen hat, was zu gewissen Neubildungen
Anlaß gab. Er glaubt sogar, das Attribut mater prudencie dürfe als

Schreibvariante für mater pudicicie betrachtet werden. Zu bemerken ist
jedoch, daß cod. Vat. Rossi 95 (Mitte des 15. Jhdts.) S. 717-31 eine

marianische Litanei enthält, die beide Attribute erwähnt. Trotzdem ist
damit zu rechnen, daß gewisse Prädikate aus rein paläographisch zu
erklärendem Verschreiben hervorgegangen sein können. Hieronymus ist
diesbezüglich sehr weitherzig, zieht er doch die Leseart stilla maris der

später allgemein rezipierten Variante Stella maris vor3.
Auch andere Gründe können zu gewissen Attributen Anlaß gegeben

haben : Die Elogien sind in den lateinischen Mutter-Gottes-Litaneien oft
gruppenweise aneinander gereiht. Es gibt da eine mater-Gruppe, eine

regf««-Gruppe usw. Im Laufe der Zeit wurde jede Gruppe reichhaltiger,
wenigstens quantitativ. Der Zuwachs bedeutet aber nicht immer dogmatischen

Gewinn. Die Hinzufügungen haben oft nur poetischen Wert.
Die Fortlassung gewisser Anrufungen hingegen kann einen dogmatischen

Grund gehabt haben. Wenn z. B. das Prädikat solutrix inferni4
an einem bestimmten Zeitpunkt verschwindet, dürfte ein dogmatisches
Motiv zur Ablehnung desselben vorgelegen haben. Man wollte vielleicht

1 Th. Schermann in: Römische Quartalschrift XVIII (1904) 113-122 und
W. Schleussner in : Theol. Quartalschrift CVII (1926) 254-267. Früher schon
hatte J. Sauren, Die lauretanische Litanei nach Ursprung, Geschichte und Inhalt,
Kempten 1895, einige wichtige Väterstellen nachgewiesen.

2 M. A. van den Oudenrijn, Die « Frati Armeni » und die Lauretanische
Litanei, Muséon LXIV (1951) 278-292.

3 Liber interpretationis hebraicorum nominum, PL 23, 842. Vgl. O. Barden-
hewer, Der Name Maria, Geschichte der Deutung desselben, Biblische Studien,
Bd. I, Freiburg i. Br. 1895, S. 53.

4 Oudenrijn, op. cit., S. 292.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 139

eine inzwischen entstandene Zweideutigkeit vermeiden oder der zu weit
gehenden Übertragung von Christus-Attributen auf die Gottes-Mutter
einen Riegel vorschieben.

Wenn auch die marianische Litanei ihrer äußeren Struktur nach das

Schema der « großen » Litanei befolgt, so ist damit das Aneinanderreihen

von mehreren marianischen Prädikaten noch nicht erklärt. Diese Gebetsform

hat das Abendland offenbar vom Orient übernommen 1
; denn wir

beobachten jenes Verfahren zunächst bei den byzantinischen Homileten.
Es geht anscheinend auf eine Vorschrift der Redekunst zurück. Ein
treffendes Beispiel finden wir in einer Marienpredigt des hl. Proklos

(f 446), Erzbischofs von Konstantinopel (PG 65, 682) :

Impollutus ille virginitatis thesaurus, spiritalis secundi Adami
paradisus, unionis naturarum officina, salutaris commercii nun-
dinae, thalamus in quo sibi Verbum carnem desponsavit, animatus
naturae rubus quem divini partus ignis non combussit, vere levis
illanubes quae sedentem super Cherubim corporatum portavit, mun-
dissimum vellus imbris celestis ex quo pastor ovem induit etc. etc.

Und weiter, wo Proklos den Schoß Mariens preist (Sp. 683) :

O uterum in quo communis hominum libertatis libellus compo-
situs est

O ventrem in quo adversus diabolum fabrefacta sunt arma
O arvum in quo naturae ipse colonus sine semine spicam edidit
O templum in quo Deus sacerdos effectus est, non naturam demu-

tans, sed eum per misericordiam induens, qui est secundum
ordinem Melchisedech

Der Leser wird zweifellos gemerkt haben, daß es in der letzten
Anrufung um die gleiche dogmatische Idee geht wie im Palinod der Mariengilde

von Amiens im Jahre 1462 : 'Digne vesture au prestre souverain.'
Somit wird das Prädikat, dem Laurentin seinen genuinen und orthodoxen

Sinn wiedergab, um einige Jahrhunderte älter 2.

Das litaneiartige Marienlob wurde aber vor allem geübt als Variation

auf die Begrüßungsformel Gabriels. Die byzantinischen Homileten
forderten ihre Zuhörer sogar auf, nach diesem Schema die Jungfrau-
Mutter wiederholt anzurufen. Dies ergibt sich eindeutig aus einer Predigt
des Theodotos von Ankyra (fvor 446). Er nennt das wiederholte Ave-

1 Jene Gattung der byzantinischen Homiletik wird meistens als Laudes
b. M. V. bezeichnet. R. Laurentin (Maria, Ecclesia, Sacerdotium, S. 75) sagt
ganz richtig : « On y trouve la première forme des Litanies de la Vierge ».

2 Laurentin, op. cit., S. 64-65.



140 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Beten sogar einen Hymnus, woraus man vielleicht schließen könnte, daß

die litaneiartige Begrüßung der Gottes-Mutter gesungen wurde (PG 77,

1394) : « Auf fromme und heilige Weise sollen wir also den Hymnus
anstimmen. Fangen wir ihn freudig an. Mit hellem Ruf sollen wir jetzt
feiern, rühmen und preisen das Geheimnis, das unser Verstand und unsere
Sprache nicht fassen können, aber durch den Gruß des Himmelbürgers
Gabriel darüber unterrichtet, wie wir anfangen sollen, sagen wir :

,Gegrüßet seist Du, voll der Gnade, der Herr ist mit Dir', und wiederholen

wir mit ihm » :

Ave desiderata nobis laetitia
Ave gloriatio Ecclesiae
Ave nomen dulce spirans
Ave venerabilissimum monimentum
Ave vellus salutare et spirituale
Ave sis, lumine induta mater splendoris nescientis occasum
Ave sis, intemeratissima mater sanctitatis
Ave sis, perlucidissime fons aquae vivificae
Ave sis, nova mater et novi geniti creatura
Ave sis, incomprehensionis mater inexplicabilis
Ave sis, novus ille iuxta Isaiam tomus scriptionis novae, cuius

fidi testes sunt angeli et homines
Ave sis, alabastrum illud unguenti sanctificationis
Ave sis, bona mercatrix denarii virginitatis
Ave sis, quasi plasmatum et circumplectens plasmatorem
Ave sis, minima capacitas, illum capiens quem nulla res capiat ]

Von allen griechischen Ave-Litaneien ist die bekannteste der Hymnus
Acathistus (PG 92, 1336 ff.), der Romanos dem Meloden oder Georg von
Pisidien, beide zu Anfang des 6. Jhdts. oder sogar dem hl. Germanus von
Konstantinopel zugeschrieben wird (f733). Aus jenem Loblied auf die
« unbesiegte Kaiserin » der Christenheit werden wir mehrere Begrüßungen
im venezianischen Typ der Mutter-Gottes-Litanei wiederfinden 1.

Jene Anrufungen sind relativ kurz. Der oratorische Überschwang
der byzantinischen Homileten sorgte aber dafür, daß sie im 7. und
8. Jhdt. weitschweifiger wurden. Ein für jene Epoche typisches Beispiel
nahm man in der Neuzeit ins römische Brevier am Feste der Unbefleckten

Empfängnis auf. Es ist dies ein stark gekürzter Abschnitt aus einer

Predigt des hl. Germanus von Konstantinopel j 733) zum Fest der
Präsentatio Mariens (PG 98, 291-310). Die Lobsprüche sind nach bestimmten
Schemata gruppiert. Nach der Einleitung bietet der Homilet zehn

1 Vgl. weiter unten S. 162 ff.



H Virgo a doctoribus praetitulata » 141

Elogien über das Fest, die alle mit S-qpepov (Hodie) beginnen. Eine
ähnliche Hodie-Litanei ist in der römischen Liturgie an mehreren Marienfesten

noch fragmentarisch erhalten.

Im weiteren Verlaufe der Predigt fordert Germanus seine Zuhörer auf,
mit ihm eine Loblitanei auf die Mutter Gottes anzustimmen, und alle

Elogien derselben wie im englischen Gruß mit Xodpoiç (Ave sis)
anzufangen : « Wohlan denn, ihr alle vom Herrn geliebte Anwesende, mit
vereinten und männlichen Stimmen sollen wir der Jungfrau jenes 'Gc-

grüßet seist Du' zurufen, soweit unser beschränktes, ich möchte fast

sagen : unser kindliches Verständnis es erlaubt. » Das macht nun
Germanus seinen Zuhörern so ausführlich vor (Sp. 303-7), daß ins Brevier

(lect. VII-VIII) nur 9 von den 14 langen Aw-Elogien aufgenommen
werden konnten. Aus jener Ave-Litanei zitiere ich beispielsweise eine

relativ kurze Begrüßung :

Ave Maria, gratia plena, Sanctis sanetior et coelis excelsior, et
cherubim gloriosior, et seraphim honorabilior, et super omnem
creaturam venerabilior.

Diese und andere Prädikate, die in den 14 A ve-Anrufungen
vorkommen, begegnen uns in den späteren lateinischen Marien-Litaneien
oft, z. B. Dei paradisus, summi regis palatium, Dei templum, spiritualis
sponsi thalamus, Dei thronus usw. Jene mit Ave anfangende Loblitanei
wandelt Germanus dann allmählich in eine Betlitanei um. Dieser
Abschnitt hat viel Ähnlichkeit mit dem zweiten Teil der lateinischen
Allerheiligenlitanei. Nicht sosehr der Anfang als vielmehr der gleichmäßig
gebaute Schluß der Anrufungen gestatten uns, dieselben als eine orato-
risch geschlossene Gruppe zu betrachten (PG 98, Sp. 307-10 § 19). Sie

wurde fast ganz ins römische Brevier aufgenommen (lect. VIII-IX).
Die byzantinischen Ave-Litaneien entwickeln sich dann weiter. Sie

erreichen ihren Höhepunkt bei Johannes von Damaskus (f 749).
Bemerkenswert ist seine Predigt auf Mariä Verkündigung. Die Einleitung
besteht aus 15 Elogien, die entweder mit Növ oder mit Srjp.spov anfangen,

um die Bedeutung des Festes zu erklären ; aber die ganze Predigt selbst

ist eine einzige Danklitanei, zusammengesetzt aus 150 Anrufungen 1, die

alle mit 'Gegrüßt seist du' (Xaips, Xodpeaiç) oder sogar mit 'Gegrüßet
seist du, voll der Gnade' anfangen (PG 96, 647-622). Aus jener Homilie

1 Daraus soll man nicht schließen, Damascenus habe bereits die 150 Ave
des späteren Marienpsalters gekannt, denn im bisher vorhandenen Text seiner
Predigt (Sp. 649-650) fehlt ein größeres Stück.



142 « Virgo a doctoribus praetitulata »

erwähne ich hier einige marianische Prädikate, die teilweise in den
lateinischen Mutter-Gottes-Litaneien wieder auftauchen. Die Liste
beansprucht keine Vollständigkeit. Ich möchte überdies betonen, daß das

richtige Verständnis jener Prädikate den griechischen Text und Kontext
voraussetzt, und daß ich die von Migne gebotene Übersetzung hie und
da korrigiert habe :

Sp. 650 : Flos patriarcharum. Praenuntiatum nomen a prophetis.
Area Noe. Scala ad coelum, quam Iacob olim vidit. Flammans
rubus. Virga Aaron. Oraculum aureum. Sacerdotale ephod, summi
sacerdotis stola. Deiferum monile Dei b

Sp. 651 : Infantem genueris infantium formantem, quique uni-
versa continet. Mundo sublimior.

Sp. 654 : Domina Dei genitrix, radio lucidior, omni puritate
purior, omni re venerabilior, suavitate omni suavior. Inter reginas
regina, universorum regis mater, imperatorum robur.

Sp. 655 : Angelis sanetior, archangelis praestantior, thronis ad-
mirabilior, dominationibus dominantior, maioris quam virtutes
virtutis, prineipatibus superior, potestatibus sublimior, speciosior
Cherubim, augustior seraphim, coelis excelsior, sole purior, omnibus
quae ab ortu solis sunt nobilior. Super nivem alba, super lilia
fragrans, super Jerusalem speciosa, super Salomonis templum
magnificata. Per quam nos fidem tenemus, per quam nos carnem
[Domini] partieipamus, per quam verum panem gustamus.

Sp. 659 : Refugium facta es nobis. Interpellatrix apud Deum,
omnium communis salus, omnium christianorum praesidium. Auxi-
lio ades qui auxilio carent. Humilium celsitudo, inopum recupera-
tio, orphanorum mater, fatiscentium refocillatio, tegmine caren-
tium tegmen, captivorum redemptio, exulantium pulsorumque
revocatio, aegrotantium visitatio, infirmorum curatio, navigan-
tium gubernatio.

Sp. 671 : Sponsa Dei, cara Deo filia, feminarum gloria.
Sp. 675 : Dei omniumque regis mater, thronus cherubim sublimior,

thalamus Spiritus, tota pulchra, tota Deo propinqua, cherubim

superans, super seraphim evecta, proxima Dei.
Sp. 678 : Mulier sublimior seraphim. Virgo divinis gratiis affluens.

Templum Dei sanctum. Annae dulcissima puella.
Sp. 679 : Sacerdotum gloria. Christianorum spes. Virginitatis

uberrima planta.

1 Griechisch : xà 0eoü Oeoçépov xcipcfjXiov. Die lat. Übersetzung supellex
Deigera ist ungenügend. Maria ist ein Kleinod Gottes (xà 0eoü xeipfjXiov), das
den Edelstein — den Sohn Gottes — wie mit einer Goldfassung umgibt (0eo<p6pov).
Daher die Anrufung « O goldener Juwelenschrein » in der irischen Mutter-Gottes-
Litanei.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 143

In Damascenus' Homilien zur Dormitio Mariens begegnen uns ebenfalls

Prädikate, die später in die lateinischen Mutter-Gottes-Litaneien
aufgenommen wurden. Auf das Trisagion der Messe anspielend beschreibt
der Homilet zunächst die Ankunft Mariens in den Himmel folgendermaßen

:

Sp. 718 : Te stipant potestates, principatus benedicunt, throni
concélébrant, cherubim gaudentes obstupescunt, laudant seraphim.
Angelis et mundi sublimioribus virtutibus omni sermone maior lae-
titia es, patriarchis oblectatio, iustis gaudium ineffabile, perennis
prophetis exultatio, mundo benedictio, rebus omnibus sanctimonia,
laborantibus requies, lugentibus consolatio, aegrotantibus medi-
cina, tempestate iactatis portus, peccantibus venia, blandum iis
qui in moerore sunt levamen, omnibus exorantibus promptum sub-
sidium.

Sp. 723 : Hodie saltat David eius avus ac Dei pater, unaque
cum eo choros agunt angeli, plaudunt archangeli, virtutes
concélébrant, principatus exultant, dominationes oblectantur, potestates

laetantur, throni diem festum agunt, cherubim laudes canunt,
gloriam seraphim praedicant.

Sp. 726 : Virgo immaculata. Vitae thesaurus. Gratiae abyssus.
Sp. 727 : Viva Domini ac Dei virtutum civitas praeclara Sion.
Sp. 730 : Sanctis sanctior, sacris sacratior, piisque pietate prae-

stantior.
Sp. 738 : Divinum tabernaculum. Area Domini.
Sp. 743 : Dei incarnati mater. Inexhaustum gaudii pelagus.
Sp. 746 : Novus tomus. Gratiae abyssus. Sanationum pelagus.

Fons ex quo vita parta est.

Sp. 751 : Virgo virginum amans, casta castitatis amans.
Sp. 754 : Scala spiritualis animata.
Sp. 755 : Terrestris mensa quae coelestem vitae panem gesta-

verat. Area Dei animata et rationalis. Thorus divinae Verbi
humanitatis.

Nach Damascenus übte Theodor Studites (f 826) jene marianische

Predigtart fleißig weiter. In einer Homilie zum Feste der Geburt Mariens,
die als Predigt des Johannes Damascenus im gleichen Band der PG
vorkommt (Sp. 679-698), hebe ich folgende Prädikate hervor :

Sp. 679 : Juvencula solis radios fulgoribus obscurans.
Sp. 683 : Coelum quidem est [Maria], cum velut ex penitissimis

virginitatis thesauris solem iustitiae proférât. Terra vero, ceu quae
ex intemeratis lumbis vitae spicam edat. Mare tandem utpote
quae ex uteri sui sinu spiritalem margaritam 1 prodit. Sancta
omnibusque miranda virgo.

1 Wie soviele andere Prädikate wird auch die Figur margarita sowohl auf
Christus selbst als auf die Gottesmutter verwendet.



144 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Sp. 686 : Terra in qua nulla peccati enata spina.
Sp. 690 : Rubus inaccessa. Area [cui] structum a Deo tectum.

Virga quae nullo semine suscepto Deum filium uti florem emisisti.
Ex auro conflatum vas, quo mundus manna accepit. Dei domus.
Domus gloriae Domini plena. Ignitis seraphim spiritu lucentior.

Sp. 691 : Porta ad orientem spectans ex qua vitae oriens mortis
occasum hominibus imminuit. Coelum ex quo iustitiae sol ortus
est. Thronus Dei, intelligentibus virtutibus potiorem requiem
praestans. Mater sola virum non experta, sola inter matres illibata.
Virgo prolem enixa, sola inter virgines puerpera. Liber signatus.
Tomus novi mysterii. Eons signatus. Hortus conclusus. Rosa im-
marcescibilis 1. Suave spirans Spiritus rosarium (poScovta) 2. Nardus
fluens.

Sp. 694 : Sponsa cuius pronubus Spiritus sanctus ac Christus spon-
sus. Lignum non putrescens. Intemerata.

Sp. 695 : Intactum virginitatis monile. Impolluta. Vellus, Gedeo-
nis victoriae symbolum. Dei locus, Dei mater, Dei susceptrix,
Deipara. Aureum firmumque virginitatis vas. Paradisum, prae-
dium Eden beatius.

Daß unter diesen begeisterten marianischen Anrufungen hie und da
eine überschwängliche Formel falsch verstanden werden konnte, war
kaum zu vermeiden. Wenn Damascenus und Studites David nicht nur
als Urahne Mariens (-po-o-dc-rcop), sondern auch als ©eoTOXTwp (Sp. 682,

723) bezeichnen, dann muß man das eben in Kauf nehmen und richtig
deuten Desgleichen nennt Studites Maria selbst (Sp. 694) eine priesterliche

Jungfrau : 0UY]7t6Xoç veàviç, was Le Quien mit Dei sacerdos iuven-
cula übersetzt. Laurentin hat aber neuerdings nachgewiesen, daß hier
nicht das Priestertum, sondern die priesterliche Mutterschaft Mariens

gemeint ist, denn, indem Maria den neuen Hohenpriester gebar, wurde
sie auch Mutter eines neuen Priestergeschlechtes 3, und wird daher auch
als gloria sacerdotum gefeiert (Sp. 679).

Nun sind es, wie gesagt, eben jene nicht endenwollenden
Loblitaneien der griechischen Homileten, welche den Stoff für die lateinischen
Mutter-Gottes-Litaneien geliefert haben. In letzteren gibt es nur wenige

Anrufungen, die nicht irgendwie auf Damascenus zurückgreifen. Um den
Sinn der lateinischen Attribute überhaupt zu verstehen, soll man sie

zunächst in ihren ersten Kontext zurückversetzen und überdies die scrip-
turistischen Quellen mit den betreffenden Väterallegorien heranziehen.

1 Vgl. vorige Anmerkung.
2 Rosarium bedeutet hier Rosengarten.
3 Laurentin, op. cit., S. 30-31.



(c Virgo a doctoribus praetitulata » 145

Der Hauptunterschied zwischen den byzantinischen und den
lateinischen Mutter-Gottes-Litaneien besteht wohl hierin, daß erstere der
rhetorischen Eleganz, Ausführlichkeit und Überschwänglichkeit frönen,
während letztere jedes Marien-Elogium schon aus mnemotechnischen
Gründen kurz fassen. Kürze ist des Satzes Würze, bildet aber auch eine

Gefahr, denn so werden die Prädikate außerhalb ihres Kontextes
entweder unverständlich oder zweideutig. Die Knappheit der lateinischen
Formeln beeinträchtigt ab und zu ihre dogmatische Genauigkeit. Den
Lateinern ist es nicht immer gelungen in zwei Worten zu sagen, was
die byzantinischen Vorbilder ausführlich boten. So heißt es in mancher
lateinischen Litanei : scala cocli, während der Hymnus Acathistus hinzufügt

: per quam Dens descendit, dies im Gegensatz zum Attribut : pons

terrigenas ad coelum deportans (PG 92, 1338). Als nun im Laufe der Zeit
der genuine Sinn eines abgekürzten Prädikates in Vergessenheit geraten
war, deutete man es entweder um, oder, falls es zweideutig blieb, ließ

man es einfach fallen.
Was die Kürze der Prädikate betrifft, so machen die irischen Marien-

Litaneien 1 keine Ausnahme. Ob sie den Urtyp für die lateinischen

Typen gèliefert haben, möchte ich ebenfalls bezweifeln. Sie sind, wie
die lateinischen, auf die griechischen zurückzuführen. Wohl kann man

sagen, daß die Zahl ihrer Anrufungen, die eher poetischen oder
allegorischen als technisch-dogmatischen Wert haben, größer ist als in der

heutigen Lauretanischen Litanei, aber bei manchen anderen Fassungen
und Typen ist dies auch der Fall.

Wann die erste lateinische Mutter-Gottes-Litanei entstanden ist,
läßt sich vorläufig nicht feststellen. Der Struktur nach war sie eine

Nachbildung der liturgischen Allerheiligen-Litanei. Diese war ursprünglich

als Bußlitanei aufgefaßt, aber nachher in Zeiten von Bedrängnis
auch als Notlitanei verwendet worden. Vielleicht ist die lateinische
Mutter-Gottes-Litanei zunächst ein Teil der Allerheiligen-Litanei gewesen,

enthält doch die gallikanische Fassung derselben nach einer Hs. des

10. Jhdts. folgende Anrufungen : « Sancta Maria, ora pro nobis. Regina

mundi, o. p. n. Salvatrix mundi, o. p. n. Redemptrix rrtundi, o. p. n. » 2

Tatsache ist, daß die lateinischen Homileten der Karolingischen
Epoche, vor allem Ambrosius Autbert (f 781) und Paschasius Radbert

(f 860), ihre griechischen Vorgänger imitierend, zahlreiche marianische

1 Texte bei Ch. Plummer, Irish Litanies, London 1925, S. 41, 48, 96.
2 Diet. d'Archéol. chrét. et de Liturgie IX 1556. — Vgl. Th. Schermann, in :

Römische Quartalschrilt XVIII (1904) 115-117.

10



146 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Attribute in ihre Predigten aufnehmen. Das tat aber auch der Neapolitaner

Diakon Paulus (9. Jhdt.), dessen lateinische Übersetzung der

Theophilus-Legende die Mittlerschaft Mariens im Abendlande popularisierte

: « universale auxilium et parata protectio vigilantium ad earn

Christianorum, verum confugium ad se currentium, errantium via et

redemptio capitivorum, tenebrosorum lumen, verissimum afflictorum

configium et tribulantium consolamen, semper benedicta, protectio generis

humani, portus et susceptio ad te confugientium » usw. h Als
Beispiel für die Üppigkeit des marianischen Attributenwuchses bei den

Karolingischen Homileten verweise ich hier auf Paschasius Radbert und
seine Schüler (Pseudo-Hildefons, PL 96, vor allem Sp. 242 u. 258). Es

wäre also angesichts einer derartigen Literatur im 9. Jhdt. nicht zu

verwundern, wenn eines Tages festgestellt werden könnte, daß es schon

damals im Abendlande selbständige marianische Attributensammlungen
gegeben hat. Ich würde es als Nebensache betrachten, wenn in jener
primitiven Form der Mutter-Gottes-Litanei jedem Prädikat entweder
die Anrufung Sancta Marin oder die Begrüßung Ave vorausginge und
die deprecatorische Formel ora pro nobis benedictum fructum ventris tui
ausführlich oder abgekürzt (ora pro nobis) hinzugefügt wäre. Nebensache

wäre es auch, falls solche Beigaben fehlten.
Die älteste bisher bekannte selbständige Mutter-Gottes-Litanei in

lateinischer Sprache steht in einer Mainzer Hs. (cod. 622) des 12 Jhdts.2
Es handelt sich aber hier offenbar um einen hybridischen Typ, d. h.

um eine Litanei, die aus Bruchstücken älterer Typen zusammengesetzt
wurde und keine eigenständige Verbreitung fand, so daß sie nur
vereinzelt vorhanden blieb.

Bernhard von Clairvaux und seine Schule, vor allem aber Eckbert
von Schönau und der Verfasser des « Libellus de corona Virginis » haben
die Vervielfältigung der Litaneitypen begünstigt. Beim Pseudo-Bernhard,
dessen dritte Predigt über das Salve Regina ins 13. Jhdt. verlegt werden

kann, erreicht die symbolische Bibelerklärung im marianischen Sinne
ihren Höhepunkt, indem er das Prinzip aufstellt, alle in der Schrift
erwähnten Sachen können symbolisch auf Maria umgedeutet werden :

« Non solum autem coelum et firmamentum domina rerum intelli-
gitur, sed aliis nominibus convenienter appellatur et rerum voca-

1 Der Titel mediatrix findet sich AA SS Febr. I 486. Vgl. Laurentin, Court
traité, p. 48, Anm. 40, der eine «Histoire du titre de médiatrice» für 1954
ankündigt.

2 De Santi, franz. Ausg., S. 108-109.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 147

bulis designatur. Ipsa tabernaculum Dei, ipsa templum, ipsa domus,

ipsa atrium, ipsa cubiculum, ipsa talamus, ipsa spcmsa, ipsa filia, ipsa
archa diluvii, area testamenti » usw.1 Daher nicht nur die Biblia Mariana,
sondern auch die sogenannte « Schriftlitanei », die bloß alttestamentliche
Symbole als marianische Prädikate umfaßt2 :

Mater viventium (Gen. 3, 20)
Mater pulchrae dilectionis

(Eccli. 24, 24)
Mater sanetae spei (Eccli. ib.)
Paradisus voluptatis (Gen. 2, 8)

Lignum vitae (Gen. 2, 9)
Domus sapientiae (Prov. 9, 1)

Desiderium collium aeternorum
(Gen. 49, 26)

Civitas refugii (Jos. 21, 36)
Gloria Hierusalem (Jud. 15, 10)
Sanctuarium Dei (Exod. 15, 17)
Tabernaculum foederis (Exod. 25, 9)

Altare thymiamatis (Exod. 30, 1)

Scala Jacob (Gen. 28, 12)

Speculum sine macula (Sap. 7, 26)

Lilium inter spinas (Cant. 2, 2)

Rubus ardens incombustus
(Exod. 3, 2)

Vellus Gedeonis (Jud. 6, 37)
Thronus Salomonis (3 Reg. 10, 18)
Turris eburnea (Cant. 7, 4)

Favus distillans (lb. 4, 11)

Hortus conclusus (lb. 12)
Fons signatus (lb.)
Puteus aquarum viventium (lb. 15)
Navis institoris de longe portans

panem (Prov. 31, 14)
Stella matutina (Eccl. 50, 6)

Aurora consurgens (Cant. 6, 9)
Pulchra ut luna (lb.)
Electa ut sol (lb.)
Castrorum acies ordinata (lb.)
Solium gloriae Dei (Jerem. 14, 21)

Wenn auch das Prinzip althergebracht war und sogar auf den
hl. Proklos von Konstantinopel zurückging, so wurde doch jenes Machwerk,

das Julius Candiotti, Erzdiakon von Loreto, 1576 zusammen mit
der « Lauretanischen » Litanei für die Loretopilger herausgab, von Rom

abgelehnt, während die « Lauretanische » 1587 das päpstliche
Gutachten erhielt. Gewiß, die nunmehr einzige « Lauretanische » Litanei war
schließlich auch nur eine « kunstgerecht angeordnete Auslese aus früheren
marianischen Litaneien » 3, aber sie ging nicht so einseitig vor, sondern
sie nahm auch althergebrachte dogmatische Prädikate auf. Trotzdem
scheint der Grund für ihre Bevorzugung noch ein anderer gewesen zu
sein. Die mnemotechnisch geschickte Gruppierung der Attribute nach

Schlagwörtern am Anfang der Anrufungen machte sie für die Vulgarisierung

ganz besonders geeignet. Aber eben jene weitgehende Schematisierung

war das Ergebnis einer langen Entwicklung, die es uns verbietet,

1 PL 184-1069. Vgl. Laurentin, op. cit., S. 109, der jene homiletische
Gattung als « litanies symboliques » bezeichnet.

2 Nach dem Druck von Macerata 1576 bei De Santi, S. 61.
3 Schermann, op. cit., S. 121.



148 « Virgo a doctoribus praetitulata »

den Lauretanischen Typ als den ältesten zu betrachten. Überdies war
jene brauchbare Disposition vielfach auf Kosten des dogmatischen
Inhaltes geschehen. Dies ergibt sich aus einem Vergleich mit der «

Venezianischen » Litanei, die wohl den ältesten Typ der lateinischen Mutter-
Gottes-Litanei darstellen dürfte.

III. Die Venezianische Mutter-Gottes-Litanei

Wenn man jene Mutter-Gottes-Litanei, die im 16. Jhdt. zu Loreto
die skripturistische endgültig verdrängte, als Lauretanische bezeichnen

kann, so darf man eine dritte, die sich bis etwa 1820 in der San Marco-
Kirche zu Venedig behauptet hat, die Venezianische nennen. Das bedeutet

allerdings nicht, daß sie in Venedig entstanden ist. Nur steht fest,
daß sie seit dem 16. Jhdt. zu Venedig eingebürgert war, wie aus den

Zeremonialien San Marcos hervorgeht.
Es ist das Verdienst De Santis, auf ihre Lokalisierung hingewiesen

und ihren Text nach mehreren Hss. und Drucken wiederum bekannt
gemacht zu haben h Weitere Codd. und Ausgaben konnten von mir
herangezogen werden. Hoffentlich läßt sich noch irgendeine ältere Fassung
entdecken, denn ich konnte die Textüberlieferung nicht über die erste

Hälfte des 13. Jhdts hinaus verfolgen. Der dogmatische Wert jener
Litanei und ihr Anschluß an die byzantinischen Homilien rechtfertigen
die weitere Forschung. Dabei dürfte die nachfolgende, vorläufige
Herstellung des Grundstocks gute Dienste tun. Die mit Stern versehenen

Fassungen habe ich auf die betreffenden Codices selbst collationiert :

A* — London, Britisch Museum, Cotton Tit. A XXI, f. 42r-45T. Ein
« Mariale » aus dem 13. Jhdt., englischer Herkunft2.

B* Rom, Liturgisches Institut O. P. Zwei Folien des 14. Jhdts., ein¬

geklebt am Schluß eines dominikanischen Gebetbuches (f. 131-

132) des 15. Jhdts., italienischer Herkunft3.

1 De Santi, franz. Ausg., S. 137. Der Verfasser hat aber nicht gemerkt, daß
es sich um verschiedene Fassungen eines gleichen Typs handelt, der viel älter
ist als der Lauretanische.

3 Schöne, aber nicht ganz durchkorrigierte Chorbuchschrift des 13. Jhdts.
3 Livre d'heures nach dominikanischem Ritus, neuerdings aus der ehem.

Landau'schen Bibliothek (Florenz) erworben. Die Hs. wurde nach der Kanonisa-
tion der hl. Vincenz Ferrer (1455) hergestellt, denn die Antiphon und die Oration
des Heiligen finden sich am richtigen Ort, während die der hl. Katharina von
Siena fehlen ; ihre Antiphon wurde aber f. 116T von einer etwas jüngeren Hand



« Virgo a doctoribus praetitulata » 149

C* Venedig, Marcian. lat. Ill 144, f. 64r-66r. Gebetbuch aus dem

Venediger Klarissenkloster. Anfang des 14. Jhdts. Nach Valen-
tinelli I 308 : 13. Jhdt.1

r* Udine, Erzbischöfl. Bibl., cod. Q 13, f. 31T. Gebetbuch einer
italienischen Klosterfrau. Erste Hälfte des 14. Jhdts.2

A* Vatikan, Borgian. 356, f. 40r-48T. Gebetbuch italienischer Her¬

kunft, 14. -15. Jhdt.3
E* Vatikan, Ottob. 516, f. 14T-17r. Gebetbuch ital. Herkunft,

14. -15. Jhdt. 4

Oxford, Bodleian, lat. liturg. f. 2, fol. 120r-123r. Gebetbuch

englischer Herkunft, Anfang 15. Jhdt.6
F* Vatikan, Rossi 91, f. 171r-178T. Gebetbuch ital. Herkunft, anno

14686.

G Cividale de' Friuli, Stadtmuseum, Rotulus der Familie Bojani,
15. Jhdt.7

0* Vatikan, Pal. lat. 546, f. 188r-200r. Gebetbuch deutscher Her¬

kunft, 15. Jhdt.8
I* Venedig, Marcian. lat. III 48, f. 238T-244r. Gebetbuch aus dem

dortigen Klarissenkloster, 15. Jhdt.9

nachgetragen, und zwar, wie die Schriftzüge verraten, kurz nach ihrer
Heiligsprechung a. 1461. Die ff. 131-132 sind kleineren Formats ; die Schrift datiert vom
Anfang des 14. Jhdts.

1 Ediert von De Santi, franz. Ausg., S. 130.
2 Eine Abschrift wurde mir gütigst besorgt von H. H. Guglielmo Biasutti,

Bibliothekar, dem ich hier meinen verbindlichsten Dank ausspreche.
3 Ediert von De Santi, franz. Ausg., S. 125.
4 Ebenda, S. 57.
5 Die Hs. wurde illuminiert von Hermann Scheerre um 1410. Vgl. Bodleian

Library Record IV (1952) 1. Der Text der Litanei ist voller Fehler. Es handelt
sich hier um einen hybridischen Typ, wohl verwandt mit T0, aber doch ganz
eigentümlich verarbeitet. Ich werde seine Varianten kaum verzeichnen. Die
einzigen bemerkenswerten Attribute, die jener Fassung Ç eigen sind, wären : « dul-
cedo confessorum, caritatis documentum, mater luminis, Signum serenitatis, mater
ecclesie, domina gentium ».

0 Die Hs. ist nicht französischer Herkunft, und nicht aus dem J. 1418, wie
De Santi (S. 59) meint, denn f. 228r heißt es : « Ego presbiter Johannes Putinus
de litio hoc opus scripsi Magnifico et generoso viro domino Andree donado potes-
tati Mecthananti anno domini M0CCCC0LXVIII° die XXVIIII0 mensis octubris. »

Fol. 1 : « Officium b. M. V. secundum consuetudinem romane curie. » Miniaturen :

f. 49r hl. Franz von Assisi, f. 55r hl. Dominicus, f. 61r hl. Petrus Martyr, f. 66v

hl. Katharina von Siena.
7 Ediert von De Rubeis. Vgl. unten S. 168.
8 Ediert von De Santi, franz. Ausg., S. 117.
9 Von C und I schenkte mir die Bibliotheksleitung gütigst Mikrofilme, und

bestätigte auch meinen Datierungsversuch. Wofür meinen verbindlichsten Dank.



150 « Virgo a doctoribus praetitulata »

J Florenz, Collectarium a. 1500 angefertigt von Angela Rucelai,
Dominikanerin in San Jacopo de Ripoli1.

K* Rom, Casanatense, Rari 225, römischer Frühdruck um 1500 2.

L Venedig, Coerimonialien für San Marco, 16. -19. Jhdt.3
M Foligno, Privatbesitz. Gebetbuch aus dem dortigen Klarissen¬

kloster, 16. Jhdt. 4

Die mit griechischen Buchstaben bezeichneten Zeugen TAÇ0 sind

hybridische Produkte, in denen nur Bruchstücke der Venezianischen

Litanei vorkommen. P0 stellen sogar den gleichen hybridischen Typ
dar5. Die ältesten und zuverlässigsten Zeugen der Venezianischen

Litanei sind ABC. Sie gestatten uns, den Grundstock mit dem 88. Attribut

honor et laus et gloria nostra abzuschließen. F G und teilweise auch

KL bieten noch einen gemeinsamen Zusatz, der aus anderen Litaneitypen

oder aus sonstigen Quellen zusammengetragen wurde und in dem

sogar Wiederholungen vorkommen. Ich lasse ihn hier außer Betracht.
Auch die anderen Zeugen, vor allem /, haben mehrere Interpolationen,
die vielfach späterer Prägung sind, und hier unerwähnt bleiben.

Was den Grundstock betrifft, so gehen ABC im letzten Drittel
stark auseinander. Die Hauptunterschiede sind folgende :

1. Den Vergleich zwischen Maria und den Engelchören (70-76),
die B nach byzantinischem Muster einzeln aufzählt, läßt A aus, während

C ihn mit einer einzigen Anrufung zusammenfaßt : pulchritudo
angelorum (77).

2. Die von ABC gemeinsam angeführte Gruppe 65-69 wird von
C nach der altherkömmlichen Gruppe 78-82 eingeschaltet ; letztere wird
von A sogar weggelassen.

3. Unmittelbar vor der Schlußanrufung schalten C und einige

spätere Zeugen noch drei Prädikate (85-87) ein, die in den Nonnenklöstern

beliebt waren. Vom 83. Attribut an fällt der sonst zuverlässige
Zeuge B aus, weil das betreffende Blatt fehlt.

Kann aus den vorhandenen Fassungen ein genuiner Text
konstruiert werden Das dürfte mir nicht überall gelungen sein. Es ist aber

klar, daß, obschon ein bestimmter Zeuge, z.B. A, älter ist, nicht alle

1 Ausgaben werden unten erwähnt S. 169-172.
2 Titel : « Orationes devote contra imminentes tribulationes et contra pestem. »

3 Ediert von De Santi, franz. Ausg., S. 225.
1 Ediert von De Santi, 2. ital. Ausg., S. 97.
6 Sie enthalten nur eine Auswahl der Attribute, die den Grundstock der

Venezianischen Litanei bilden.



o Virgo a doctoribus praetitulata » 151

bei ihm fehlenden Anrufungen als interpoliert, und nicht alle von ihm
gebotenen Anrufungen oder Lesearten als genuin betrachtet werden
sollen. Es handelt sich hier nicht um die Überlieferung feststehender

Texte, sondern um Abschriften eines paraliturgischen Gebetes, in denen

nebst den üblichen Schreibfehlern, mehr als sonst gewisse Auslassungen,
Zusätze, Änderungen, ja Verschlimmbesserungen bewußt vorgenommen
wurden, was hauptsächlich daher zu erklären ist und gebilligt werden

konnte, daß jene Gebetsformel für den Privatgebrauch bestimmt war.
Die von mir vorgeschlagene Leseart ist nicht immer hundertprozentig
genuin ; in gewissen Fällen dürfte eine andere die ursprüngliche gewesen
sein. Darum gebe ich alle Varianten an.

Die hernachfolgende Ausgabe beschränkt sich auf die eigentlichen
Prädikate. Die Überschrift, die Einleitung (Kyrie usw.), die immer
wiederkehrende Anrede (Sancta Maria) und die Bitte (ora pro nobis)
sowie die Versikel und Orationen verlangen eine Studie für sich. Bei den
zwei ältesten Zeugen AB fehlen Überschrift, Versikel und Oration

sogar vollständig. Damit die Stelle jedes Attributs beim betreffenden

Zeugen und zugleich die eventuellen Umstellungen ersichtlich seien,

versehe ich die Sigel jeweils mit einem Exponenten, der die Reihenfolge
der Attribute beim betreffenden Zeugen angibt.

1. mater Christi sANCTissiMA : A1 B1 C1 A1 E1 J2 G2 K2 L1, om. sanc-
tissima I* F2 M3, om. totum P 0.

2. dei genitrix: A2 B2 T1 F1 G1 01,12 K1, add. virgo C2 Fi Gi J3 L3 M1,
add. electa E2, om. A.

3. mater INNUPTA : A3 B3 C4 A215 F3 G5 Ji M7, m. immaculata E3,

om. r 0 L.
4. mater INVIOLATA : Ar' Bi A4 Fa G6 J3 K3 L*, m. involupta C5, om.

TE® MI.
5. virgo virginum: A3 B3 C2 T2 A6 E5 F513 J3 K3 L2 M2, om. G®

6. VIRGO PERPETUA : A7 B3 C6 r23 A6 Ei F7 G7 01013 J7 K7 L5 M4.

7. gratia dei plena : /l8 B7 C7 G7 JB K8 L6, plena gr. d. A7, pl. dei

gr. E3, dei gr. pl. F7, om. dei 122, om. totum T ® M.
8. EternitATis FiLiA : B3, eterni regis filia A" C8 A8 E7 F3 G3 J3 K3 L7,

mater et. regis I7, om. T A M.
9. CELi sponsa : B3, mater christi et sponsa C9 A9 G10 F10 /10 K10 M3,

christi mater et sponsa A10 L8, christi sponsa Is, sponsa Dei E8,

om. YAM.

k. A* praemittit : « mater intacta ».



152 « Virgo a doctoribus praetitulata »

10. templum DEI : B10, templum spiritus sancti A44 A10 E11 F11 G44 L°
M9, t. s. sp. C40 Kn, sp. s. tempi. I9 J11, tempi, domini T36 /77,
om. 0.

11. celorum Regina : A12 C11 F12 G12 J12 K12 L10 M10, reg. cel. An£12,
cel. domina B41, om. T 0 I.

12. angelorum domina : A13 B12 C12 A12 F13 G43110 J13 K13 L44 M14, pia
mundi domina T31, om. E 0.

13. iMPERATRix CLARiTATis : B13, imp. clarissima A14 A13 E13, imp.
nostra C21 F22 G22/18 /21K22 M19, om. TQL.

14. scala celi : A13 B4i C43 A14 F4i G4i I44 J4i K4i M42, add. firmissima
£14, add. rectissima L12, om. T 0.

15. PORTA paradisi : B43 C14 T34 A15 F43 G43112 J15 K43 M43, paradisi
porta yl18, add. firmissima E13, p. celi £48, felix porta par. L13,

om. 0.
16. NOSTRA MATER et domina: A47 C45 A16 .F18143 J19 K4B Lu M49, om.

nostra £16 G16, om. totum F B 0.
17. nostra spes vera : B46 A47 J47 E47, om. nostra C1B F47 G47 K43, om.

nostra spes A49, om. totum VQILM (cfr. 20).

18. nostra dilectissima domina : A49 B47, om. domina C17A28, dulcis-
sima domina E19, virgo dulcissima F49 G18 K47, dulcissima I27,

om. totum r G 0 JEM.
19. nostra nova mater: B18, nova m. n. yl20, om. nostra C18£18 G19

143 J18 K49 M44, nostra mater vera A27, om. totum T E 0 L.
20. fides omnium : A24 B49, nostra fides firmissima A18, fides n. firm.

E4S, omnium fidelium fides J19, omnium spes fidelium : C19 G20

K20 M18, sp. o. f. F20 147, sp. vera fid. L43, spes vera I4B M17,

om. TQM.
21. fons caritatis : A22 E19 M22, fides caritatis B20, Caritas perfecta

C20 F21 G21 K21, Caritas dei perfecta J20, om. T A 0 I L.
22. fons DULCEDiNis : vl23 B21 C22 B21 F2i G24 124 J22 K23 M24, omittunt

T A 0 B.

23. mater MiSERicoRDiE : yl24 B22 C23 F23 G23 128 J23 K4i L4B M34, fons

mis. E22M2i, om. T A 0.
24. mater ETERNi PRiNciPii : A23 B23, m. veri principii A49, m. et prin-

cipis C24 F23 G23 129 /24 K23 M32, et principis m. L17, m. et regis
T8 M3, om. E 0.

25. mater veri soLis : A26 B24, m. v. consilii C23 G2B J23 K2B L19 M33,

m. eterni consilii I30, om. T A E F 0.
24. B23 : « pricipi ».



_ isf qlp' S ^ ^£ 'S *u <c? o «T* *3-TB :3*£ £« .«iCMo t5 Stc « p S g g S £s,^Sg|iÊg.|,||Is-l-siilli?= I!

S «
- 'E"E § B '212 •§ 'f= •§ 1
ci feg p-B'p'gpSc

o S
r, fx*

T3
O

X
X
<!

^ .jp p. 2

il-ê. I
£>g g §12 ë-^ÏS'ê |f gjf'ël'lf i-l'apo rrr «3 o o jg es $<; 2 S ^5 5 S: 2 Z £ £ S S i £— <3 «ro OÄ £ g,

O
O

S
3



« Virgo a doctoribus praetitulata » 153

26. mater vere FiDEi : A27 B25 C26 F26 G27I31 J28 K27 L19 M2i, om.

YAEQ.
27. nostra RESURRECTio : A28 B28 C27 J27, vera res. A21, n. refectio

2728 Q28 K28t om_ Y EQ IL M.
28. PER QUAM RENOVATUR OMNIS CREATURA : A29 B27 C28 A22 E28 F28

£29 j28 m38, p q inn0vatur natura J32, renovatio o. creature X29,

om. T0I.
29. GENERANS LUMEN ETERNUM : A30 B28 C29 A23 F29 G30 J29, gen. lum.

et. K30, om. r E 0 IL M.
30. portans omnium PORTANTEM : ^431 B29, omnia portantem portans

£30 2730 £3i p34 J30 j\{39, gerens omnia portantem E28, omnipotentem

portans K31, om. Y A 0 L.
31. uterus divine iNCARNATioNis : A32 B30 133, virtus d. inc. C31.F31

£32 j3i 2^32 £20 div. vere inc. A24, otn. Y Q H.
32. CUBILE CELESTIS TESAURI : A33 B31 C32 A28 F32 J32, cub. t. c. G32

K37 M39, om. cel. I35, om. totum T E 0.
33. GENERANS FACTOREM omnium: A3i C32 A25138 J33 K3i Mi0, gen. 0.

creantem £17, g. florem omnium B32, om. omnium G3i F33, om.

totum r 0 L.
34. ARCANi consilii MYSTis : arcanum celestis consilii ^435, consilium

celestis arcani C34 F3i G36 K35 L21, consilii celestis arcanum I37

J3i M4i, conservatrix secretorum dei conscia secretorum dei
026, secretorum dei conscia J71, om.. TA.

35. mater gentium : A38 B3i E29, om. CY AF G 0 IJ KL.
36. tesaurus FIDELIUM : ,437 B3b C35 A29 F3'' G36 138 J36 KM L22 M42, om.

YE0.
37. nostra lux vera: /438, n. salus v. C38 F38 G37 J35 K37 L23, om.

BY A EQ IM.
38. nostra pulcherrima domina : A39, om. domina B36, om. nostra

£37 2737 £38 /40 J37 R38 Qm Mum Y A E ® L.
39. ylaris ET PLENA LETiTiE : B37 G39 741 M46, hilaris et pl. gratia Ai0,

yl. et pl. letitia C38 F38 J38 K39, om. T A E 0 M.
40. mater veri gaudii : C39 F39 G40 742 /39 K39 L2i M35, m. vera g. ^441,

om. B Y A E 0.
41. iter nostrum ad deum : B38 C48 G417C41, i. n. ad celum FM, n. i.

ad dominum A30 /40, om. AY EQ ILM.

32. Bn : « cubili ».



154 a Virgo a doctoribus praetitulata »

42. ADVOCATRIX nostra : A42 ß39 C41 E41 G42119 /41 A42 M20, celestis

adv. piissima E43, adv. n. piissima À47, om. T0I.
43. Stella celi CLARissiMA : yl44 C42 F42 I43 J42 A43 E26 st. maris

cl. ß40 Gi3, st. maris T29, om. totum E A E 0 L.
44. preclarior Luna : yl43 ß41 C43 JF43 G44 743 A44 M37, clarior luna J44,

om. T A E 0 L.
45. solem lumine viNCENS : yl45 E44 G45 J44 A45, s. 1. lucens ß42, s. lunam

v. C44, splendidior sole J45 M48, om. FA E 0 E.

46. mater ETERNi Dei : Aw B43, eterni dei m. C45 F45 G46 J45 A46, m. veri
dei A19, et. regis m. 08, m. dei et filia I20 M8, om. TEL.

47. delens tenebras ETERNE noctis : C46 E46 G48 J4a, del. ten. umbre
mortis E34, om. eterne A48, om. totum BT A0 IK L M.

48. DELENS CHYROGRAPHUM NOSTRE PERDITIONIS : C47 E47 G47 J41, OWl.

nostre A47, del. chyr. n. dampnationis A32, del. peccatum nostrum
E35, om. BTQ I KLM.

49. fons vite et SAPiENTiE : E44, fons vere sap. A40 C48 A33 E48 G49146

J48 K47 Af58, om. T E 0 L.
50. lumen scientie : ß45, lum. certe sc. C49, lum. recte sc. A50 E49 G48

749, 1. vere sc. 148 M49, om. T A E 0 K L.
51. INESTIMABILE gaudium nostrum : ß46 E60 G61 Jb0 K48, ineffabile g. n.

A34 A38 E39, om. nostrum C50, om. toiww T 0 / Z. M.
52. premium nostrum : ß47 C51 E51 G52 751 A'49, ineffabile pr. n. A37 E38,

om. AT 0 IL M.
53. celeste desiderium nostrum : ß49, celestis patrie desiderium A52

E40 E62 G53 752 K50 A26 Af51, patrie celestis des. I48, celestis patris
des. C52, om. T A 0.

54. SPECULUM DIVINE CONTEMPLATIONIS '. A53 C53 A39 E41 E63 G54 753

K51 M52, ferculum d. c. ß49, sp. div. sapientie I49, div. cont.

exemplum I50, om. T 0 L.

55. in capite summi regis DiADEMA yl54 ß60, d. in cap. s. reg. C54 J84,

diad. sanctorum T26, om. A EE G 0 IK L M.
56. omni honore DiGNA : ß51, o. h. dignissima ri65C56A40E5B G56/61

755 %53 £27 ^53^ 0 laude dignissima 05, om. T E.

57. omni pietate plena : yl56ß52A41, 0. p. plenissima 024, plena pie-
tate et omni dulcedine T7 (57 + 58), om. omni J38, om. totum
C EE GI KLM.

42. J33® : « davocatrix nostra ».



« Virgo a doctoribus praetitulata » 155

58. omni dulcedine plena: A87 ß53 C55 A42 F8i GB5 J86, o. d. super
abundans J59, om. omni K82, plena pietate et omni dulcedine F7

(56 + 57), om. totum E 0 IL M.
59. celi MARGARITA : A88, celestis margarita C57 ß58 I82 M54, m. celestis

T33, celestis regni m. Ku, m. celestis sponsi J7i, om. B A E F G 0 L.
60. vite ianua : A60, ianua vite ß54, celestis vite ianua C58 F57 G58 /88

K&b £28; ianua ûlii dei T35, via paradisi E30, via et ianua paradisi
M71, om. A 0 I M.

61. porta patens et clausa: «461 ß55 C59 A34 F87 H59 J89 K88, patien-
tissima celi porta T30, om. E® IL M.

62. per quam intratur ad DEUM : ^462 ß56 C60 F59 G80K87, p. q. intr.
ad dominum J90, p. q. i. ad regnum E87, om. T A 0 IL M.

63. per quam venitur ad regnum : B67, p. q. v. ad gaudium A63, om.

CT\EF GQIJ KLM.
64. immarcessibilis rosa : BbS C61 F59 G61 P3 J91 K58 M56, flos. im.

^»4, om.TAEQL.
65. omni mundo pretiosior : A65 Bi9 C71 F70 G71 J92 K88, om. T A E

0 ILM.
66. OMNI TESAURO DESIDERABILIOR .<406 ß60 C79 F71 G79 J93 K89, OM.

TAEQILM.
67. ALTiOR celo : A87 C73 F72 G73 J9iK70, artior celi ß61, celo mundior

A47, om. Y E Q IL M.
68. mundior ANGELis : A88 B82 C7i J95, ang. sanctior A35, ang. nitidior

G74, ang. mundior F73, om. Y E® IK LM.
69. ARCHANGELORUM LETITIA : A89 B83 C78 F7i G75 J98 K71 L38, om.

YAEQIM.
70. PRINCIPATIBUS AMABILIOR : ß64, om. alii.
71. POTESTATIBUS AMIRABILIOR B85, Om. dlU.

72. VIRTUTIBUS VIRTUOSIOR : ß66, OM. dlU.
73. DOMINATIONUM DOMINA : B87, om. dlU.

74. TRONORUM IUBILATIO B88, OM. dlU.

75. CHERUBIM EXULTATIO B89, Om. dlU.

76. SERAPHIM INFLAMMATIO B70, Om. dlU.

77. pulchritudo angelorum : C62 Y9 F81 G82 ®9166 J80 K89 L29 M88, regina

angelorum I88, om. ABA.
78. FLOS PATRIARCHARUM : ß71 C83 Y11 F62 G83 010 /67 J81 K80 L30 M89,

om. A A E.

59. A59 praemittit : «nostra gemma clarissima ».



156 « Virgo a doctoribus praetitulata »

79. DESIDERIUM PROPHETARUM jB72 C84 T12 F63 G84 011 768 TT611.31 M60,

humilitas pr. /62, om. A A E.
80. suBLiMATio apostolorum : F73, tesaurus ap. C65 T13 F84 G63 012 769

j63 K62 Mei} onL A A E.
81. laus martyrum : F74 C88 T14 F85 G66 013 760 /84 F83 133 M82, om.

AAE.
82a glorificatio sacerdotum : C67 F64 G67 014 761 /85 F84 F34 M63, add.

venerabilium T15, gl. confessorum F75, om. A B A E.
82b CONFESSIO PREDICATORUM PREDICATIO CONFESSORUM : glorificatio

confessorum F75 (hic desinit B), om. alii.
83. omnium sanctorum corona : A70, om. alii.
84. omnium exultatio et gloria : A71, o. sanctorum exult. C76 F7B G76

ys7 K72 T.37, om. TAF0 7M.
85. immaculata virgo : C88 T17 G68 /76 K65, immac. virginum F87, om.

A AEQ ILM.
86. decus virginum : F88 G89 015 /86, «77. et C89, gemma pretiosa virgi¬

num 782, virgo virginum T13, virginum gemma M84, om. AAL.
87. castitatis exemplum : C70 F19 F89 783 K67 L3i, castitatis lilium /78,

caritatis exemplum G70, exemplar castitatis M65, om. A AEQ.
88. honor et laus et gloria nostra : C" G78 F73, h. 1. decus et

gloria A72, h. 1. et gl. mea F78, h. 1. gl. et fiducia nostra om.

FAEQLM.

IV. Sinn, Wert und Quellen der Venezianischen Litanei

Daß die Venezianische Litanei ursprünglich ein Loblied auf die

Mutter Gottes war, ergibt sich deutlich aus dem allgemeinen Ton, der
in ihrem Grundstock vorherrschend ist. Unter den vielen Landes b. M.
F., welche die marianische Literatur sowohl im Orient als im Abendland

vorweist, stellt sie die kürzeste Form dar.

Jene Gebetsformel wurde aber allmählich auch als Notlitanei
verwendet. Dies ergibt sich aus gewissen zusätzlichen Anrufungen, Versi-
keln und Orationen, die auf regelrechte Bedrängnisse hinweisen. So läßt
Zeuge J1 (a. 1500) die Litanei folgendermaßen anfangen : « Sancta Maria,

spes miserorum et dulcis consolatio tribulantium, ora pro nobis ». Beim
gleichen Zeugen findet sich ferner folgende Interpolation (/83) : « Sancta

Maria, extende manum tuam et tange cor nostrum, et illumines et
libérés nos peccatores ». In erweiterter Form heißt es bei Zeuge 018 :



o Virgo a doctoribus praetitulata » 157

« Sancta Mater Dei sanctissima, extende manum misericordie tue et

tange cor meum, ut fiet bona et benigna voluntas tua et Filii tui in me,
ut illumines et libérés me de omnibus malis que circumdant me propter
peccata mea ». Zeuge T21, der von jenem hybridischen Typ eine ältere
Fassung (1. Hälfte des 14. Jhdts.) bietet, formuliert die gleiche Anrufung

folgendermaßen : « Sancta Maria, extende manum tuam et hat

voluptas (sic) tua, ut emundes et libérés me a peccatis et angustiis
meis ». Schon die heilige Mechtild (f 1281) fügte ihrer selbstkomponierten
(oder umgearbeiteten) Litanei die Anrufung hinzu: «Terror malorum

spirituum ; isti namque per te effugantur, quos a me, dilectissima

domina, proeul constringe » \ und die Mainzer Litanei des 12. Jhdts.
führt die Rubrik : « Cotidie pro quacumque tribulatione dicenda est »2.

Anfangs wurde die marianische Loblitanei nur von Einzelpersonen
in privaten Bedrängnissen als Notlitanei verwendet, aber allmählich
taten dies auch Klöster, Bruderschaften und Gemeinden, wenn öffentliche

Gefahren sie bedrohten. Die paraliturgischen Betprozessionen des

Spätmittelalters dürften dazu Anlaß gegeben haben. Im römischen

Frühdruck K (um 1500) hat die Litanei als Überschrift : « Orationes
devote contra imminentes tribulationes et contra pestem ». Auch die

dortigen Orationen weisen darauf hin. Eine Spur jener Verwendung der
marianischen Notlitanei findet sich heute noch in der Oration : « Concede

nos famulos tuos, quaesumus, Domine Deus, perpétua mentis et

corporis salute (oder sanitate) gaudere, et gloriosa b. Mariae semper
Virginis intercessione a praesenti liberari tristitia et aeterna perfrui
laetitia ». Sogar während der Türkengefahr wurde Maria mit jener
Litanei als Nothelferin angerufen. Dies alles hat De Santi bereits

herausgestellt. Er bezweifelt aber mit Recht, ob man diese Litanei schon

während der ersten Pestepidemie (1348) als Notlitanei verwendete3.

Erst während der zweiten (1412) wurde sie nord-östlich der Apenninen
(Lombardei, Venetien) stark verbreitet und mit den betreffenden
Zusätzen bereichert. Die marianischen Titel Madonna delle Grazie 4 und

1 Mechtild von Magdeburg, Lux divinitatis, lib. VII, cap. 18, n. 19, Paris
1887, Bd. I, S. 665.

2 De Santi, franz. Ausg., S. 108.
3 Ebenda, S. 219. — Die älteste bekannte römische Betprozession mit Litanei

hatte als Ziel die Befreiung von der Pest im J. 590 (Diet. d'Archéol. chrét. et de

Liturgie IX 1550).
1 Fr. Lanzoni, Le origini délia B. V. della Grazie di Faenza, Faenza 1925 ;

D. Beltrami - G. Cornacchia, Documenti storici intorno alla B. V. delle Grazie
di Faenza, Faenza 1931 ; D. Beltrami, Deila Compagnia dei Battuti Servi di
S. M. delle Grazie e del Corpo Santo di Cristo di Faenza, Faenza 1937.



158 a Virgo a doctoribus praetitulata »

Santa Maria delta Salute oder délia Sanità stammen eben aus jener
Zeit und aus jenen Gebieten.

Die Anrufung Mariens in privaten Bedrängnissen (spes miserorum,

refugium peccatorum) wird von den griechischen Vätern einstimmig
bezeugt. Die Theophiluslegende (6. Jhdt.) war das populäre Gewand ihrer
diesbezüglichen Lehre. Im 9. Jhdt. wurde sie durch den neapolitaner
Diakon Paulus ins Lateinische übersetzt und so dem Abendland bekannt
gemacht. Fulbert von Chartres (f 1029) gibt sie ausführlich in seinem

IV. Sermo wieder (PL 141, 323) ; Eckbert von Schönau (f 1185) setzt
ihre Kenntnis bei seinen Höhrern voraus (PL 95,1515). In den Litaneien
erscheint jenes Thema nicht erst beim späten Zeugen K (um 1500), wo
es am Schluß heißt : « Virgo gloriosa, que Theophilum gratie reformasti,
succure michi in tribulationibus », denn es kommt schon in der Mainzer
Litanei des 12. Jhdts. (cod. 622) vor, und zwar mit gewissen Ausdrücken
die an Fulbert von Chartres erinnern : « S. Maria, que Theophilum
diabolo mancipatum potenter eripuisti, et aliis quamplurimis bene desperatis

succurristi, ora pro nobis benedictum fructum ventris tui »1.

Mehr noch, im Grundstock der Venezianischen Litanei scheint eben

die dogmatische Quelle jener Legende vorhanden zu sein. Es heißt ja
dort (n° 48) : « Delens chyrographum nostre perditionis ». Dieses Attribut
ist offenbar dem Kolosserbrief 2,14 entnommen, wo von Christus selbst

ausgesagt wird : « Delens quod adversus nos erat chirographum decreti,

quod erat contrarium nobis ». Wie soviele andere christologische Attribute

ist auch jenes auf Maria übertragen worden, um nachträglich in
der Theophiluslegende seinen plastischen Ausdruck zu finden2. Interessant

ist es jedoch festzustellen, daß nicht nur die legendarische Exempel-
literatur, sondern auch die mehr dogmatisch gehaltene Litaneiliteratur
jenes marianische Prädikat weiter verwertet3, und daß irgend ein

strenger Theologe wie Zeuge B die Übertragung jenes Christus-Attributes

auf Maria ausfallen ließ. Der Liber de corona Virginis (12. Jhdt.)
gibt aber das theologische Warum jener Übertragung an : « Ille qui in
coelis habet habitationem in tuo alvo virgineo (constituit) domici-

lium, ubi compegit nostrae substantiae pallium, quo vicit humani

1 De Santi, franz. Ausg., S. 111.
2 Manche Legende ist nur die erzählende Darstellung einer Lehre, z. B. in

der Vita des Gregorius Thaumaturgos die Schriftstellen (Matth. 17, 20 ; I Cor. 13, 2)

vom Glauben, der Berge versetzt.
3 So viel ich weiß, werden hier zum ersten Mal die Quelle der Theophiluslegende

und ihre Verwertung in den Gebetsformeln nachgewiesen.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 159

generis inimicum, ex quo traxit sanguinem purpureum delentem nostrae

perditionis chyrographum » (PL 96, 314).

Die griechischen Väter hatten aber Maria auch als öffentliche
Nothelferin gefeiert ; mehrere Prädikate weisen darauf hin. In seiner
berühmten Homilie zum Feste Mariä Verkündigung (PG 96, 657 ff.)schreibt
Damascenus ihr sogar die Wiederherstellung des Friedens im Reiche
und den Sieg über die Feinde der Christenheit zu. Sie ist also auch in
öffentlichen Bedrängnissen als Nothelferin zu betrachten : « Omnium
simul finium terrae communis salus, omniumque Christianorum christia-

num praesidium » (Sp. 659) 1.

Nur hatten jenes und ähnliche Prädikate den Sinn eines jubelnden
und frohlockenden Lobes. Sie waren an erster Stelle als Lobpreisung
gemeint. Die riw-Litaneien der griechischen Homileten und Hymnendichter

hatten einen rein hyperdulischen Zweck, und dies galt ursprünglich

auch für den Grundstock der Venezianischen Litanei, sogar dort,
wo sie Maria als Nothelferin feiert. Er war zunächst als reine Loblitanei
gemeint. Alle Prädikate hatten einen objektiv dogmatischen Sinn.

Ursprünglich galt dies offenbar vor allem für die Attribute 24, 25, 29,

45, 49, 50, welche auf die trinitarische und christologische Spekulation
der kirchlichen Antike zurückgreifen.

Der Logos ist das ewige Prinzip aller erschaffenen Dinge (aeternum

prineipium), das ewige Licht der Gottheit (lumen aeternum), Quell allen
Lebens (fons vitae), aber auch selbst Gott von Ewigkeit (aeternus Deus),
Weisheit (sapientia) und Wissenschaft (scientia) des Vaters. Indem Maria
nicht nur mater Christi (1), sondern nach dem Konzil von Ephesus auch
Dei genitrix (2) ist, kann man sie ebenfalls als mater eterni prineipii (24),

generans lumen eternum (29), mater eterni Dei (45), fons vite et sapientie
(49) und lumen scientie (50) bezeichnen. Später scheint man den tiefen
theologischen Sinn jener Attribute nicht mehr richtig verstanden zu
haben ; daher z. B. die Variante mater eterni prineipis (24) und vor
allem fons vere sapientie (49) und lumen recte scientie (50). Letztere2

1 Das berühmte Prädikat Auxilium Christianorum der Lauretanischen Litanei
findet sich dem Sinn nach auf Schritt und Tritt bei den Vätern. In der Theophilus-
legende heißt es cap. 11 : « apparuit universale auxilium et parata protectio vigi-
lantium ad eam (Mariam) Christianorum ».

' Parallelstellen im Hymnus Acathistus (PG 92, 1335 ff.) zum Attribut Quell
unserer Weisheit und Wissenschaft : « Quae fidelium mentes illuminas. Quae
Trinitatis arcana addiscentes illuminas. Ignea columna quae degentes in tenebris
dirigis. Quae a profundo ignorantiae extrahis, quae multos in scientia illuminas.
Fulgor animas illustrans » usw.



160 « Virgo a doctoribus praetitulata »

wurden allmählich von den frommen Betern in subjektivem Sinne

aufgefaßt : Maria liefert ihnen Weisheit und Wissenschaft, ja sogar wahre
Weisheit und sichere, bzw. richtige Wissenschaft, wie ich weiter noch
auf paläographischem Wege nachweisen werde.

Ganz merkwürdig ist das Schicksal des sehr alten Prädikats mater

veri solis (25). Christus wurde seit der Mitte der 3. Jhdts. verus sol

genannt. Die ältesten Zeugen hiefür sind bekanntlich Origines und

Cyprian. Damit wollte die Kirche dem staatlich begünstigten Kult des

Mithras, des sol invictus entgegentreten. Die Liturgie übernahm das

Christusprädikat verus sol mit Begeisterung, denn schon die Schrift
bezeichnete ihn als Sonne der Gerechtigkeit (sol iustitiae). Jene Begriffe
wurden sodann die Basis der Weihnachtsliturgie1. Nachdem aber das

Konzil zu Ephesus das Theotokosprädikat festgelegt hatte, ergab sich

von selbst, daß man Maria als mater veri solis anrufen sollte. Daher
heißt es bei Theodor Studites : « Coelum quidem est, cum velut ex peni-
tissimis virginitatis thesauris solem iustitiae proférât coelum ex

quo iustitiae sol ortus est »2.

Im Abendland wurde jener Gedanke freudig aufgenommen. Unter
den vielen Parallelen erwähne ich die Stelle bei Eckbert von Schönau

(f 1185) :

« Felix aurora Ipse enim sol iustitiae de te processurus ortum
suum quadam matutina irradiatione praeveniens, in te lucis suae
radios copiose transfudit, quibus potestates tenebrarum, quas Eva
induxerat, in fugam convertisti atque ita desideratum cunctis
gentibus solem mundo invexisti Tu pulchra ut luna dixeris,
eique non immerito compararis. Ula enim astrorum omnium sola
soli simillima Tu veri solis imago expressima inter millia astrorum

Deo assistentium virginali puritate in coelis gloriosa prae-
fulges » (PL 95, 1517).

1 F. J. Dölger, Die Sonne der Gerechtigkeit, Liturgiegeschichtliche
Forschungen II 1918 ; derselbe, Sol Salutis, 2. Aufl. 1925. Über das Sonnesymbol
in der christl. Archeol. vgl. O. Perler, Die Mosaiken der Juliergruft im Vatikan,
Freiburg (Schw.) 1953, S. 13-32. — H. Urener, Das Weihnachtsfest, 2. Aufl.,
1911 ; E. Botte, Les origines de la Noël et de l'Epiphanie, Paris 1932 ; J. Noiville,
Les origines du Natalis Invicti, Revue des études anciennes XXXVIII (1936)
115-176.

2 Vgl. oben S. 143-144 (Verweis auf PG 96, 683, 691). Der Hymnus Acathistus
begrüßt die Stella matutina als mater solis invicti in folgenden Anrufungen : « Ave
Stella quae solem profers. Ave quae lucem ineffabiliter genuisti. Ave stellae inoc-
ciduae mater. Ave splendor mystici diei. Ave jubar lucis inocciduae » (PG 92,
1138-46).



« Virgo a doctoribus praetitulata » 161

Im Libellas de corona Virginis (12. Jhdt.) heißt es :

« Sol iustitiae, videlicet verbum supernum prodiens, nec patris lin-
quens dexteram, ad opus suum exiens suscepturus naturam nostram
ingreditur uterum tuum volens induere carnis nostrae pallium et
ex purissimis tuis sanguinibus sibi fabricare indumentum »

(PL 96, 313).

Nur haben nicht alle Abschreiber das gleiche Fingerspitzengefühl
für jene frühchristliche Spekulation aufbringen können. Beim Attribut
mater veri solis scheint einer solis zu solii verstümmelt zu haben, denn
anderswo wird Maria auch als solium, sedes oder thronus der Gottheit
bezeichnet h Ein anderer Abschreiber scheint sodann jene Variante zu
consilii verschlimmbessert zu haben ; daher das neue Attribut mater

veri consilii, das in vielen Abschriften der I.itanei vorkommt, und nun
ebenfalls subjektiv aufgefaßt wurde : Maria soll um richtigen, um guten
Rat angefleht werden. Daher der Titel des Heiligtumes zu Genazzano

bei Rom 2
: Mater boni consilii, den Leo XIII. am 22. April 1903 in die

Lauretanische Litanei einfügen ließ.

Vergleichen wir die Venezianische Litanei mit der Lauretanischen,
so fällt es auf, daß sie die Gruppierung der Attribute nicht auf die

gleiche Weise durchführt. Die »i«hr-Prädikate sind teils zusammengestellt,

teils zerstreut (1, 3, 4, 23-26, 35, 40, 45). Andere Gruppen
befinden sich in einem ebenso embryonalen Zustand, z. B. die nostra-

Gruppe (16-19), die omni-Gruppe (56-58, 65-66), die per-quam-Gruppe
(28, 62-63). Jene Gruppierung der Attribute nach Stichwörtern ist im
Lauretanischen Typ radikal durchgeführt. Dieses Verfahren war den

griechischen Homileten und Hymnographen auch bekannt ; deshalb

habe ich bei Damascenus (Sp. 655) eigens eine uns nicht mehr geläufige

per-quam-Gruppe hervorgehoben3. Aber bei jenen alten Theotokos-

Sängern ging es um einen rhetorischen Kniff, der die Attribute nicht
aus ihrem logischen Verband losriß, um sie vokabularmäßig zu ordnen,

1 Hymnus Acathistus (PG 92, 1338) : «Régis es thronus». Germanus von
Konstantinopel (PG 98, 307, 322) : « Ave sanctus Dei thronus. Ave thronus
creatoris ac redemptoris ». Liber de corona Virginis (PL 96, 288, 298) : « Christi
solium. Maiestatis thronus et solium ».

2 De Santi, Civiltà Cattolica LX (1909), vol. 4, S. 313.
3 Im Hymn. Acath. : « Ave per quam splendebit laetitia. Ave per quam defi-

ciet maledictum Ave per quam renovatur creatura. Ave per quam fit infans
creator. Ave per quam factor adoratur (PG 92, 1338). Ave per quam spoliatus
est infernus. Ave per quam induti sumus gloria (ib. 1339). Ave per quam soluta
est praevaricatio. Ave per quam apertus est paradisus (ib. 1343). Ave per quam
excitantur tropaea. Ave per quam concidunt hostes (ib. 1346) ».

11



162 « Virgo a dootoribus praetitulata »

wie das in der Lauretanischen Litanei geschieht. In letzterer fungiert
das Stichwort als rein materielles, aber radikal zu verwendendes

Gruppierungselement, wie ein Kreideatom, das alle Kalkmolekel aus der
benachbarten Wassermasse loslöst und um sich zusammenzieht. Das

Wiederholen von Schlagwörtern kommt in der Venezianischen Litanei
wohl vor, aber das eigentliche Gruppierungsprinzip bleibt das ideelle,
das logische. Dies ergibt sich ganz deutlich, wenn man die regina-Gruppe
nach der Fassung des Minoriten Poncius mit ihren Parallelstellen im
Venezianischen Typ vergleicht :

Laar. Typ
74. Regina angelorum
75. Regina sanctorum
76. Regina 24 seniorum
77. Regina patriarcharum
78. Regina prophetarum
79. Regina apost. et evangelistarum
80. Regina discipulorum Domini
81. Regina innocentium
82. Regina martyrum
83. Regina confessorum

84. Regina virginum

Venez. Typ
77. Pulchritudo angelorum

78. Flos patriarcharum
79. Desiderium prophetarum
80. Sublimatio apostolorum

81. Laus martyrum
82. Glorificatio confessorum, bzw.

sacerdotum
83. Decus virginum

An sich ist die Gruppierung nach der liturgischen Reihenfolge

vorgenommen, so wie der 2. Teil jedes Attributs sie zum Ausdruck bringt :

Engel, Patriarchen, Propheten, Apostel, Märtyrer, Bekenner und
Jungfrauen. Es dürfte der Ursprung jener Reihenfolge « in der seit dem
6. Jhdt. nachweisbaren Ordnung der griechischen Liturgie und ähnlichen
Gebeten liegen »1. Das Stichwort regina scheint also überflüssig ; die

Gruppierung ist vorhanden ohne einheitliches Stichwort am Anfang.
Gewiß regina (Ps. 44, 9) ist ein altes Prädikat Mariens, aber in der
Lauretanischen Litanei besagt es nur die Erhabenheit Mariens über die

Engel, Patriarchen, Propheten usw. Jenes armen Stichwortes wegen
wurde eine Fülle marianischer Attribute, wie Blume am Stamme Jesse,

Sehnsucht der Propheten usw., die alle bei den Kirchenvätern angeführt
sind, einfach preisgegeben.

Die hl. Mechtild (f 1281) bleibt der traditionellen Fassung ziemlich
treu : « Sanctorum angelorum consors flos patriarcharum, spes pro-

1 Th. Schermann, op. cit., S. 121.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 163

phetarura, candidum lilium humilium virginum, docta sapientia aposto-
lorum, rosa fulgens martyrum, munus confessorum, auxiliatrix vidua-

rum, gloria omnium Filii tui dilecti sanctomm ». Die Mainzer Litanei
des 12. Jhdts. (cod. 622) steht der ursprünglichen Fassung näher :

« Stirps patriarcharum, vaticinium prophetarum, solatium apostolorum,
predicatio confessorum, lilium virginum »1. In der A ve-Litanei, die uns
eine andere Mainzer Hs. des 12. Jhdts. (cod. 640) überliefert hat, wird
die Mutter-Gottes so begrüßt : « Ave filia patriarcharum. Ave deside-

rium prophetarum. Ave thesaurus sanctorum apostolorum, Ave laus

martyrum. Ave glorificatio sacerdotum. Ave decus et corona virginum.
Ave gloria coelorum. Ave gaudium sanctorum omnium »2. Auf Grund
dieser Formulierung bevorzugte ich in der Venezianischen Litanei (82a)

die Leseart glorificatio sacerdotum an Stelle der Variante glorificatio
confessorum, um so mehr, als .die Väter jenes Attribut auf die gleiche Art
und Weise formulieren. Für Damascenus und Pseudo-Ephraem 3 ist
Maria eben der Ruhm der Priester, denn indem sie Christus den

Hohenpriester gebar, wurde sie Mutter eines neuen Priestergeschlechtes 4.

Das ideelle Gruppierungsprinzip ist in der Venezianischen Litanei
vorherrschend. Die Attribute 43-45 bilden auch ohne einheitliches Stichwort

am Anfang eine regelrechte Gruppe, indem Maria mit Stern, Mond
und Sonne verglichen wird. Die Prädikate 65-68 gehören zusammen

wegen des typisch byzantinischen Steigerungsbegriffes : pretiosior (65),
desiderabilior (66), altior (67), mundior (68). Weil nun am Schluß dieser

Gruppe Maria mit den Engeln verglichen wird, so ist der logische Übergang

da, um den Vergleich mit den einzelnen Engelchören weiterzuführen,

nur werden letztere dem betreffenden Comparativ vorangestellt
(69-76).

Zu bemerken ist überdies, daß, obwohl jene Attribute den griechischen

Vätern entnommen sind, der Bearbeiter den auf Lateinisch eher
störenden Komparativ dominationibus dominantior durch ein eleganteres
Substantiv ersetzt : dominationum domina (73), um dann (74-76) in der

gleichen Weise die griechische Vorlage weiter umzuarbeiten. Die jüngere
Fassung der Venezianischen Litanei hat aber, wie gesagt, die byzan-

1 De Santi, franz. Ausg., S. 109.
2 F. J. Mone, Hymni latini medii aevi, Bd. II, Freiburg 1854, S. 283.
3 Joh. Damascenus PG 96, 679 ; Pseudo-Ephraem, ed. J. Assemani, S. Eph-

raemi opera, Bd. III, Rom 1746, S. 530 ; Hymn. Acathistus PG 92, 1345 ; vgl.
unter S. 174).

4 Vgl. Laurentin, Maria Ecclesia Sacerdotium, S. 69-73.



164 « Virgo a doctoribus praetitulata »

tinische Aufzählung der Engelchöre in ein sehr ungeschickt geprägtes
Attribut zusammengefaßt : pulchritudo angelorum (77).

Die Tendenz, die Attribute nach Anfangsstichwörtern zu gruppieren,
setzte sich auf die Dauer immer stärker durch. Sie entledigte nicht nur
gewisse herkömmliche Attribute eines Teiles ihrer reichen Deutung,
sondern sie führte auch zur Vermehrung gewisser Gruppen, aber oft
ohne wirklich dogmatischen Gewinn. Das gilt z. B. für die /ows-Gruppe
bei Zeuge E. Ursprünglich standen an jener Stelle nur zwei solche Prädikate

: fons caritatis (21) und fons dulcedinis (22). Um diesen Gruppenkern

sammelte Zeuge E noch zwei andere solche Prädikate an : das aus

mater misericordie (23) umgebildete fons misericordie (E22) und das

neugebildete oder anderswo vorgefundene fons pietatis (TT20), das wegen dem

« cursus » zu fons caritatis (E19) gut paßte. Aber so könnte man bis ins
unendliche weiterfahren und das Klischee .überall anwenden

Die erwähnten /o-ns-Attribute sind nicht skripturistischer Herkunftl.
Weil aber die Venezianische Litanei das Stichwort nicht als Ordnungsprinzip

betrachtet, bietet sie anderswo (49) ein drittes /ons-Attribut :

fons vite et sapientie. Die Bibelstelle fons vitae (Ps. 35, 9 ; Prov. 13, 14 ;

14, 27 ; 16, 22 und Eccli 21, 16) wird bei Damascenus (PG 96, 714) auf
Maria angewandt. An einer anderen Stelle (PG 96, 726) sagt er wie der

Hymnus Acathistus (PG 92,1346) : thesaurus vitae. Der Begriff fons

sapientiae (Prov. 18, 4 ; Eccli 1, 5) wird von Damascenus auf Maria

übertragen als thesaurus sapientiae (PG 96, 710), während der Hymnus
sie sapientiae Dei receptaculum genannt hatte. Die Erwähnung der Weisheit

rief aber spontan nach dem biblischen Zwillingsbegriff « Wissenschaft

», und so wurde dem Attribut fons vite et sapientie ein zweites

hinzugefügt : lumen scientie (50). Zwar hätte es dem materiellen
Gruppierungsprinzip nach fons scientie heißen sollen, aber das Bibelwort
lumen sapientiae (Sap. 6, 23) lieferte dem Verfasser einen Ausdruck, der
für seine dogmatischen Betrachtungen geeignet war ; daher das 50.

Attribut : lumen scientie.

Jene alttestamentlichen Begriffe von der Weisheit und Wissenschaft
Gottes werden aber beim hl. Paulus (1 Cor. 1, 24 ; Col. 2, 3) ausdrücklich

auf Christus angewandt, und so gelangten sie auch in die Mario-

logie. Paschasius Radbert (f 860) verwendet den Kolosserbrief wiederholt

:

1 Ein solches im Zusatz F G : fons horlorum (Cant. 4, 15), an dessen Stelle
KL fons aromatum lesen. In der Schriftlitanei (vgl. oben S. 147) findet sich das
Attribut fons signatus (Cant. 4, 12).



« Virgo a doctoribus praetitulata » 165

« Dei genitrix fuit sacrarium Dei, quia omnes thesauri sa-
pientiae et scientiae in eius utero sunt reconditi (Col. 2, 3), quo
et Verbum caro factum est, in quo habitat omnis plenitudo divini-
tatis (ib. 9) Vere alvus ille tornatilis fuit, quia in eo sapientia
se influxit Propter quod uterus eiusdem Virginis per arcam
figuratur, quia habuit et legem testamenti novi, quia legis-
latorem genuit, in quo sunt omnes thesauri sapientiae atque scientiae

(Col. 2, 3) Ipsa facta est thronus Dei et thalamus, in cuius
utero veniens sapientia Dei Patris, Verbum caro factum est, et
habitavit in nobis (Joh. 1, 14). Quod si anima iusti cuiuslibet sedes

est sapientiae, teste Scriptura (Sap. 7), multo magis huius anima,
fratres carissimi, quam Spiritus sanctus sic implevit, etiam ante
conceptionis horam, ut salutaretur ab angelo. Ait enim : Ave Maria,
gratia plena, Dominus tecum, benedicta tu in mulieribus (Luc.
1, 28). Ad quam ita mox ingressus filius Dei, qui est virtus et
sapientia Patris (1 Cor. 1, 24), sic replevit sicque possedit, ut in
ea Verbum caro fieret et habitaret totus Deus in homine ».

(PL 96, 241, 246, 261).

Die gleichen Texte benutzend, und das Attribut fons vitae1 damit
verbindend, lehrt Radulph von Escures (f 1122), Nachfolger des

hl. Anselm von Canterbury :

« Quid de Deo non sapiebat (Maria), in qua sapientia Dei latebat,
et in cuius utero sibi corpus aptabat Christus est, ut ait Apostolus,

Dei virtus et Dei sapientia (1 Cor. 1, 24) et omnes thesauri
sapientiae absconditi (Col. 2, 3). Christus au tern in Maria, ergo
Dei virtus et Dei sapientia et omnes thesauri sapientiae et scientiae
in Maria Haec non tantum ad pedes (wie Maria, die Schwester
des Lazarus) sed etiam ad caput Domini sedens audiebat verbum
ex ore eius. Haec conservabat omnia verba angelorum, pastorum,
magorum necnon ipsius filii sui conferens in corde suo Nec
mirum quoniam apud earn, immo intra earn erat fons vitae, de quo
manabat tanta perfectio utriusque vitae (nämlich : contemplati-
vae et activae Maria und Martha) » (PI. 95, 1508).

Es wird dem Leser schon aufgefallen sein, daß hier nicht nur die

in Maria ruhende, substantielle Weisheit und Wissenschaft Gottes
gemeint sind, sondern auch die persönliche Weisheit und Wissenschaft

Mariens hervorgehoben werden. Einen Schritt weiter tat der Abschreiber

1 Das gleiche Attribut findet sich in einer Predigt Eckberts von Schönau :

« Fons vitae qui ex ore altissimi produit, medio ventris tui exsilivit, inde in quatuor

capita sese dispartiens ad irrigandam faciem arentis mundi emanavit laeti-
ficans civitatem Dei » (eingeschoben ins Homiliarium des Paulus Diaconus PL 95,
1516 und unter den unechten Schriften Bernhards von Clairvaux PL 184, 1009).



166 « Virgo a doctoribus praetitulata »

indem er im 49. Attribut (ons vite et sapientie statt vite das Qualifica-
tivum vere zu lesen glaubte, was paläographisch zu erklären ist. Wo

man nun einmal (ons vere sapientie sagte, war es natürlich, schon wegen
des lateinischen « cursus », dem folgenden Attribut ebenfalls ein Qualifi-
cativum beizufügen : certe oder rede oder vere scientie. Daß auf diese

Weise beide Lobprädikate nicht mehr im objektiv dogmatischen Sinne,
sondern als subjektive Betformeln aufgefaßt wurden, habe ich bereits
erwähnt.

Die griechischen Vorlagen helfen ab und zu eine verdorbene Stelle
auszubessern. Der Hymnus Acathistus ist zweifellos eine der Quellen

unserer Litanei. Dies ergibt sich aus folgenden Parallelen :

Venez. Lit.
2. Dei genitrix
3. Mater innupta

13. Imperatrix nostra
14. Scala celi
15. Porta paradisi

19. Nostra spes vera
27. Nostra resurrectio

28. Per quam renovatur omnis crea-
tura

29. Generans lumen eternum
30. Portans omnium portantem
31. Uterus divine incarnationis
82. Glorificatio sacerdotum

Hymnus Acath.

Deipara
Sponsa innupta
Imperatrix invicta
Scala coelestis
Porta salutis. Ianuarum paradisi

reseratio
Spes aeternorum bonorum
Quae typum resurrectionis prae-

monstras
Per quam renovatur creatura

Quae lucem ineffabiliter genuisti
Quoniam portantem omnia portas
Divinae incarnationis uterus
Sacerdotum gloriatio

Dies gestattete uns, anhand des Hymnus gewisse Fehler der
Venezianischen Litanei auszubessern. Das Attribut 34 arcani consilii mystis
ist sogar bei den ältesten Zeugen verunstaltet ; aus dem griechischen
Wort mystis, das sie nicht verstanden, machten einige celestis; Zeuge B
ließ es einfach fallen. Spätere Zeugen haben den Sinn herausgefunden
und conscia secretorum Dei geschrieben. Im Hymnus heißt es : ßouX%

axoppvjTOu p.ixmç, was in der PG 92, 1338 so übersetzt wird : consilii
ineffabilis mystis h

Das Attribut 32 cubile celestis tesauri, wie es bei allen Zeugen heißt,
hat wenig Sinn. Man könnte statt tesauri vielleicht die paläographisch
nicht zu erklärende Lesung talamus vorschlagen, weil der Hymnus

1 Vgl. Laurentin, op. cit., S. 25.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 167

(Sp. 1346) Maria als thalamus incontaminati connubii begrüßt, was ja
wegen dem Christus-Sol im Anschluß an Ps. 18, 5 (Tamquam sponsus
procedens de thalamo suo) seit Ambrosius üblich war h Allerdings
würden monile celestes tesauri und cubilis celestis tesaurus ebenfalls einen
besseren Sinn geben. Das Attribut cubile divinitatis ist nachweisbar in
zwei Fassungen der Lauret.anischen Litanei, die aus dem 15. Jhdt.
datieren 2.

Noch andere halb wörtliche oder wenigstens sinngemäß ähnliche
Prädikate könnten im Hymnus Acathistus hervorgehoben werden, z. B.

pretiosum piorum regum diadema (Sp. 1346), das offenbar verwandt ist
mit dem Attribut 35 : in capite summi regis diadema der Venezianischen

Litanei, es sei denn, beide hätten aus der Heiligen Schrift geschöpft,

wo vom Diadem, das das Haupt des Königs ziert, sehr oft die Rede ist.
Das 47. Attribut delens tenebras eterne noctis ließe sich erklären

aus dem, was Eckbert von Schönau oben Maria zuschrieb, die als Mutter
der Gerechtigkeitssonne die Kräfte der Finsternis vertrieb, welche Eva
hat aufkommen lassen. Aber hier dürfte es sich abermals um die

Übertragung eines Christus-Attributs handeln, wie bei delens chyrographum
nostre perditionis, und zwar im Anschluß an den Hymnus Acathistus,
dessen Quelle aber nicht ein Exempel, sondern irgendein apokryphes
Evangelium scheint. Dort heißt es : « Als Du den Glanz der Wahrheit
nach Ägypten mitbrachtest, hast Du die Finsternis der Lüge dort
vertrieben, denn die Götzenbilder jener Gegend stürzten, o Heiland, weil
sie deiner Kraft nicht widerstehen konnten und die Befreiten jubelten
der Gottesmutter zu : « Gegrüßet seist Du, Aufrichtung der Menschen ;

gegrüßet seist Du, Sturz der Dämonen », und weiter, auf den Auszug
Israels aus Ägypten anspielend : « Gegrüßet seist Du, o feurige Säule,
welche Du die in Finsternis Weilende führest » usw. (PG 1342). Zu
bemerken ist, daß Zeuge B auch dieses delens-\ttr\bwt ausfallen läßt.
Offenbar hat er hier die gleichen theologischen Skrupel gehabt, das
Christus-Prädikat auf Maria zu übertragen. Wie einst Nestorius, wollte
er « allem Mißverstand vorbeugen »

Gegen das 13. Attribut : imperatrix claritatis, dürfte man einige
Schwierigkeit erheben, wenigstens gegen das zweite Glied desselben,

1 Die berühmte Strophe im Weihnachtshymnus : « Procedens de thalamo suo
pudoris aula regia » usw. Auch sonst bei den Vätern, z. B. Proklus von Konstantinopel

(vgl. oben S. 139), Germanus von Konstantinopel: « spiritualis sponsi
thalamus» (PG 98, 306).

a Theologische Quartalschrift CVII (1926) 260, 263.



168 « Virgo a doctoribus praetitulata »

denn das erste : imperatrix wird sowohl von den Griechen als von den

Lateinern als marianischer Titel verwendet. Obwohl die Leseart clari-
tatis nur von B bezeugt wird, sollte sie doch als ,difficilior' bevorzugt
werden, denn es handelt sich hier offenbar um einen semitischen d. h.

biblisch bedingten Superlativ, den zwei andere Zeugen richtig mit
clarissima zum Ausdruck bringen. Zwar kann ich momentan in den

griechischen Quellen keine imperatrix claritatis nachweisen, aber bei
Paschasius Radbert (Pseudo-Hildefons PL 96, 251) finden wir eine

ähnliche Wendung : « Beata Dei genitrix clarior sole refulsit in throno claritatis

», und hiermit meint der Verfasser nicht : « in throno claritatis Dei »,

sondern : « in throno clarissimo ». Die Wendung war also den

Karolingischen Schriftstellern nicht unbekannt. Im 12. Jhdt. heißt es dann

folgerichtig im Liber de corona Virginis (PL 96, 299) : « summa
imperatrix ».

Wir sollten jetzt noch die Anrufung 82, die aus zwei Attributen
(82a glorificatio sacerdotum und 82b conjessio predicatorum) zusammengesetzt

scheint, ausführlich besprechen. Jenes Problem hat sich aber

in der Neuzeit aufs engste verquickt mit der Frage :

V. Gibt es eine dominikanische Mutter-Gottes-Litanei

Drei von den obenerwähnten Zeugen der Venezianischen Litanei
stammen aus dem Predigerorden : B (14. Jhdt.) wurde in ein dominikanisches

Gebetbuch des 15. Jhdts. eingeklebt ; / ist ein Collectarium, das

1500 für die Florentiner Dominikanerinnen angefertigt wurde ; der Rotu-
lus G des 15. Jhdts., den J. Fr. B. De Rubeis 0. P. im Archiv der
Familie Bojani zu Cividale entdeckte1, dürfte im dortigen Dominikanerkloster

entstanden sein, wo die sei. Benevuta Bojani (f 1292) ihre Ruhestätte

hat.
In codex / beginnt die Litanei, wie gesagt, mit der Anrufung :

« Sancta Maria, spes miserorum et dulcis consolatio nostra, o. p. n. ».

Nach jener Litanei findet sich dort eine zweite Mutter-Gottes-Litanei,
deren erster Teil rythmisch aufgebaut ist, der zweite aber eine

Nachbildung des zweiten Teiles der Allerheiligen-Litanei darstellt. Nun heißt
es hier unter anderem : « Ut ordinem Praedicatorum socies inter ordines

1 Joh. Fr. Bern. Maria De Rubeis O. P., Dissertatio de Litaniis, abgedr. in
Cl. Fleury, Disciplina populi Dei, übersetzt und mit Anmerk. versehen von
F. A. Zaccaria, 2. Ausg., Bd. III, Venedig 1782, S. 165.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 169

angelorum, te rogamus audi nos. Ut per cuncta saecula firma sit régula
nostra, t. r. a. n. Ut conventus noster tibi placeat, plena gratia, t. r. a. n. ».

Es handelt sich hier bestimmt um eine Litanei, die im Florentiner
Dominikanerinnenkloster öffentlich gebetet wurde. Älter als das 15. Jhdt.
ist sie aber nicht ; der rythmische Teil ist eine typisch spätmittelalter-
iiche Dichtung.

Beide Litaneien wurden 1861 zu Orvieto herausgegeben unter dem
Titel « Litanie dell'Ordine dei Predicatori solite a dirsi nelle grandi
nécessité ». Voran stellte ein anonymer Dominikaner eine « historische

Einleitung ». Das ganze wurde 1892 neu verlegt in Valle di Pompei und
mit fast unveränderter Einleitung 1915 wieder abgedruckt in der
Zeitschrift Meviorie Domenicane, S. 67-74. Die Überschrift war nicht nur
unrichtig, sondern auch irreführend. Zwar galt die erste Litanei — die
Venezianische — im 15. Jhdt. als Notlitanei, aber sie war dem Predigerorden

nicht eigen1. Die zweite war im 15. Jhdt. wenigstens in einem

Dominikanerinnenkloster der Toscana heimisch, wurde aber dort nicht
als Notlitanei gebetet. Die anonyme Einleitung erhöhte die Verwirrung,
indem sie die Venezianische Litanei als diejenige bezeichnete, die im
13. Jhdt. während des Pariser Mendikantenstreites gebetet wurde. Nun
sind aber die einzigen Zeugnisse, die sich auf das Litanei-Beten in jenem
historischen Verband beziehen, die folgenden :

In einer Enzyklika an den Orden sagt der Generalmeister Humbert
von Romans 1255 : « Commendo vos omnes et singulos gracie Salvatoris
et gloriosissime matri eius, advocate nostre, cuius patrocinium hiis die-
bus affuisse creditur et plurimum profuisse »2. Da aber die Bedrängnis
des Ordens noch nicht vollständig aufgehört hatte, ließ Humbert 1256

durch das Generalkapitel folgende Verordnung verkünden : « Item volu-
mus, ut qualibet septimana dicantur in quolibet conventu VII psalmi
[poenitentiales] cum letania a fratribus prostratis cum oratione de beata

Virgine et beato Dominico et [oratione] 'Ineffabili' cum versiculis, pro
bono statu ordinis, quousque fuerit revocatum »3. Gerhard Frachet
erwähnt diese «septem psalmi cum litania et oratione de beata Virgine
et beato Dominico pro tribulatione » und erzählt sodann eine Vision,
die ein Bruder in Sancta Sabina gehabt hätte, während der Konvent

1 Das ergibt sich schon daraus, daß die Zeugen CIM franziskanischer
Herkunft sind, und daß alle übrigen Zeugen mit dem Predigerorden nichts zu tun
haben.

2 Mon. Ord. Fr. Praed. Hist. V 20.
3 MOPH III 82-83.



170 « Virgo a doctoribus praetitulata »

die Litanei betete. Die Mutter Gottes hörte mit ihrem Sohne das Flehen

der Brüder an, und fügte hinzu : « Exaudi eos, exaudi eos »1.

Kurz darauf starb Innocenz IV., der eben auf der Seite der Pariser

Magister gestanden hatte, und der neue Papst, Alexander IV., sprach
das befreiende Wort für die Mendikantenorden 2. Stephanus von Salan-

hac, der das Ereignis kurz erwähnt, drückt sich so aus : «Cum dictus
magister Humbertus ad b. Virginem Mariam ordinis nostri patronam
devotissime confugisset, ipsa expedivit feliciter quod hominibus impos-
sibile viclebatur »3. Der Chronist Galvaneus Flamma behauptet überdies

: «Tune ceperunt dicere cardinales et prelati : Cavete a letaniis
fratrum predicatorum »4.

Aus jenen Texten geht aber nicht hervor, daß das Generalkapitel
vom Jahre 1256 irgendeine marianische Litanei vorgeschrieben habe,
sondern nur die damals einzige, liturgisch anerkannte Büß- und
Notlitanei, die Allerheiligen-Litanei, die im Ordinarium Humbert von Romans

(1256) für die Rogationes erwähnt wird, und zwar mit ausdrücklichem
Verweis auf die Karsamstagliturgie 5. Eine andere Notlitanei kannte
weder die Kirche noch der Orden.

Die Verordnung bezüglich des wöchentlichen Singens der

Allerheiligenlitanei wurde 1258 vom Generalkapitel widerrufen : « Eratres

possunt amodo cessare a VII psalmis et litania dicendis in epdomada »6.

Im Begleitschreiben gibt Meister Humbert den Grund der Widerrufung
an : « Ecce enim dilectissimi fratres, in persecutionibus consolatus

est nos benignissimus merencium Consolator in favore quem beatissimus

papa noster, cardinalium cetus, sublimitas christianissimi regis fran-
corum Ludovici, aliaque innumera multitudo Deo devotorum fidelium,
ipso inspirante, nobis in vexationibus prestiterunt ». Und weil man den

VII Bußpsalmen und der Allerheiligenlitanei noch die Antiphonen, Ver-
sikel und Orationen zur Mutter-Gottes und zum hl. Dominicus hinzugefügt

hatte, bemerkt Humbert ferner : « Animadvertite, queso, quale
non in terris solum, sed et in celis adiutorium habuimus ab illis, quos

1 MOPH I 322-323.
2 Bullarinm O. P. I 306. Über den Verlauf des Pariser Mendikantenstreites

im Predigerorden vgl. A. Mortier, Histoire des maîtres généraux de l'Ordre des
Frères Prêcheurs, Bd. I, Paris 1903, S. 435 ff. und 454 S.

3 Erwähnt in Quetif-Echard, Scriptores Ord. Praed. I 142 ; abgedruckt
bei Martene-Durand, Veterum scriptorum et monumentorum amplissima col-
lectio, Bd. VI, Paris 1729.

1 MOPH II 51.
6 Ordinarium iuxta ritum sacri Ord. Fr. Praed., Romae 1921, n° 678.
6 MOPH III 92.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 171

patronos habemus in ilia curia singulares Quis enim discredat, quin
regina Hester, advocata nostra Virgine gloriosa et Mardocheo nostro,
scilicet beato Dominico, procurantibus apud beatitudinem summi regis
populi sui liberacionem, conservati simus et a vexationibis expediti »L

Vollständigkeitshalber möchte ich noch hinzufügen, daß die von
1256 bis 1258 wöchentlich rezitierte Allerheiligenlitanei 1280 als
tägliches Pflichtgebet wiedereingeführt wurde : « Ordinamus singulis diebus
immediate post matutinas, exceptis festis simplicibus et supra, fratres
in choro super formas prostrati pro bono statu et conversatione ordinis
dicant psalmum Deus in adiutorium cum letania. Qua finita dicatur
Kyrie eleison, Pater noster, cum versiculis, Post partum Virgo, Ora pro
nobis b. Dominice, Memor esto congregationis tue, Salvos fac servos,
Esto nobis turris' et orationibus .Protege', .Concede quesumus omni-

potens Deus ut qui peccatorum' et .Ineffabilem'. Et ad ista suffragia
fratres ubicumque fuerint, teneantur » 2.

Damit fällt die Venezianische Mutter-Gottes-Litanei als Notlitanei
im Dominikaner-Orden aus. Sie kommt auch in keinem offiziell
liturgischen Buche des Ordens vor. Erst 1500 erscheint sie als Beigabe im
Collectarium der Florentiner Dominikanerinnnen, die sie wohl auf eigene
Faust eingeführt und als zusätzliches Gebet gepflegt haben können. Sie

erscheint dort mit den interpolierten Anrufungen, die sie seit dem
15. Jhdt. als Notlitanei charakterisierten. In cod. B ist die Venezianische

Litanei, wie gesagt, nicht vom Hersteller jenes «Livre d'heures»

abgeschrieben, sondern nachträglich hineingeklebt worden, so daß sie

hier als Privatgebet vorkommt.
Der Thomas-Forscher und Historicus J. Fr. Bern. M. De Rubeis

scheint nicht einmal gewußt zu haben, daß diese marianische Notlitanei
in irgendeinem Kloster seines Ordens gebetet wurde. Er spricht sich
über dieselbe sogar mißbilligend aus : «Nonnulla in hiis Litaniis Virgini
Deiparae attributa leguntur, que ad trutinam theologiam revocata minus
consona videri possunt. Nullus ego dubitaverim, eas haud unquam
publice dictas in Ecclesia. Pro vulgari erga Deiparam devotione privatus
quispiam aut eas composuit aut sibi componi curavit, privatim reci-

tandas »3.

Dazu bemerkt De Santi4, der gelehrte Dominikaner hätte dies

gewiß nicht gesagt, wenn er gewußt hätte, daß diese Mutter-Gottes-

1 MOPH V 47. 2 MOPH III 208.
3 De Rubeis, a. a. O.
4 De Santi, franz. Ausg., S. 284.



172 « Virgo a doctoribus praetitulata »

Litanei sich in der Hauptkirche Venedigs eines so großen Ansehens

erfreute. Nun vergißt aber De Santi, daß De Rubeis, der in Venedig
selbst lebte, die Mutter-Gottes-Litanei der St. Markuskirche gekannt
haben muß, denn sie wurde eben damals auf Verlangen der Serenissima

als Notlitanei während der Prozessionen noch immer gesungen. Wenn
also De Rubeis sich ärgert über die Fassung, die er im Privatarchiv der

Bojani zu Cividale de' Friuli vorfand, dann bezieht sich dies auf gewisse

Anrufungen, die eben in der viel kürzeren Fassung der Sankt Markuskirche

nicht vorhanden waren. Die Äußerung De Rubeis' beweist nur,
daß die Fassung von Cividale, die 1500 in der Florentiner Hs. (/) wohl

vorkommt, keine im Dominikanerorden allgemein übliche Gebetsformel

gewesen sein kann. Somit scheidet sie nicht nur für das 13., sondern
auch für die späteren Jahrhunderte als Notlitanei des Ordens aus.

Dasselbe gilt für die zweite Mutter-Gottes-Litanei in der Florentiner

Hs. Sie kann dem Inhalt nach wohl als literarisches Produkt
irgendeines Dominikaners betrachtet werden, aber nicht als allgemein im
Orden verbreitete und gebrauchte Gebetsformel. Überdies gestatten uns
weder der Inhalt noch die ursprüngliche Überschrift in cod. /, sie als

Notlitanei zu betrachten. Trotzdem wurde sie neuerdings in Süd-
Frankreich wiederum verbreitet unter dem Titel : « Litaniae ordinis
Praedicatorum quae in omnibus tribulationibus dicuntur ». Der Text
lautet wie in cod. / und in den erwähnten früheren Ausgaben. Die

neue französische Übersetzung ist von B. Lavaud 0. P.1.
Scheiden also beide Litaneien als allgemein dominikanisches Gut

aus, so stellt sich die Frage, was man denken soll vom Libretto, das der
berühmte Pierluigi Palestrina musikalisch bearbeitet und kurz vor
seinem Tode (f 1594) zusammen mit anderen Mutter-Gottes-Litaneien
herausgegeben hat. Text und Musik findet man in der Leipziger Gesamtausgabe

seiner Werke (Bd. XXVI)2. Die Überschrift lautet : « Litaniae
Deiparae Virginis, quae in sacellis Rosarii ubique dicatis concinnuntur ».

De Santi veröffentlicht eine sonst unbekannte Bulle Gregors XIII. vom
J. 1584, die einen vom gleichen Papst bereits verliehenen Ablaß für
das Singen der Mutter-Gottes-Litanei in der Rosenkranzbruderschaft

verdoppelt, aber jene Bulle knüpft den Ablaß nicht an einen bestimmten

1 Der lat. Text in gekürzter Form auch bei L. Fanfani O. P., Le nostre
preghiere, Manuale di pietà per tutti i figliuoli di S. Domenico, 4. Ausg., Firenze
1942, S. 365-370, mit einer Zusammenfassung der betreffenden «historischen
Einleitung ».

2 De Santi, 2. ital. Ausg., S. 242-248.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 173

Litaneityp \ und es ist nicht sicher, ob der von Palestrina später
bearbeitete Text damals schon bestand und in den Rosenkranzbruderschaften

auf irgendeine Melodie gesungen wurde.
Der Refrain, der nach jedem der 5 Teile jener Litanei wiederkehrt,

ist die regina-Gruppe der Lauretanischen Litanei, nur enthält er auch
die Anrufung regina praedicatorum. Zunächst möchte man glauben, der

anonyme Dominikaner, der das Libretto verfaßte, habe dieses Attribut
neugeprägt, weil die Litanei für eine dem Predigerorden angeschlossene
Bruderschaft bestimmt war. Es stellt sich aber heraus, daß es bereits
in älteren Litaneien, ja in einigen Fassungen des Lauretanischen Typs
vorkommt, z. B. in zwei von De Santi untersuchten Drucken aus den

Jahren 1503 und 1561, die mit dem Predigerorden nichts zu tun haben,
und wo es heißt : regina praedicatorum, regina levitarum, bzw. regina
praedicatorum et levitarum 2. Im nicht-dominikanischen « Livre d'Heures »

aus der Mitte des 15. Jhdts. (Vat. Rossi 95), den ich bereits erwähnt
habe, bietet eine andere Fassung des Lauretanischen Typs folgende
regina-Gruppe: «regina angelorum, r. prophetarum, r. patriarcharum,
r. apostolorum, r. evangelistarum, r. innocentium, r. martyrum, r. con-
fessorum, r. monachorum, r. predicatorum, r. levitarum, r. virginum,
r. peregrinorum, r. francorum3, r. sanctorum omnium ». Es ist klar,
daß Palestrinas Librettist die alte Anrufung regina praedicatorum, die
anscheinend nicht auf den Predigerorden hinzielte, in seine Litanei
aufgenommen hat mit der Absicht, sie fortan in jenem Sinn beten zu lassen.
Aber das Libretto hatte in den Rosenkranzbruderschaften keinen Erfolg
und schon 1600 erteilte Paulus V. ihnen einen Ablaß für das Rezitieren
der Lauretanischen Litanei4. Zwar sagt der Papst wiederum nicht um
welche Litanei es geht, aber nachdem die Lauretanische 1587 päpstlich
approbiert worden war, kam keine andere in Betracht.

Der Predigerorden führte dieselbe 1615 in seine eigene Liturgie ein
und beschloß, sie jeden Samstag nach der Safoe-Prozession am Schluß
der Komplet feierlich zu singen 6. Im Ordensbrevier, das 1637, 1640,

1 De Santi, franz. Ausg., S. 85.
2 De Santi, franz. Ausg., S. 202.
3 Regina francorum dürfte die französische Herkunft jener Fassung beweisen.

Die Anrufung selbst scheint jedoch viel älter zu sein. Hätte man im 15. Jhdt.
nicht regina gallorum gesagt Im 12.-13. Jhdt. eher: regina francorum.

4 Bullarium O. P. V 646 (const. XVIII : 3. Nov. 1606) : « qui litaniis b. M.
quolibet sabbato et vigiliis ac festivitatibus eiusdem b. M. ante praedictum altare
Rosarii recitare solitis etiam interfuerint ».

5 MOPH XI 241.



174 « Virgo a doctoribus praetitulata »

1651 in Rom und 1654, 1655 in Paris erschien, enthielt sie jeweils die

Anrufung regina praedicatorum, welche aber 1656 auf Befehl des Generalkapitels

ausgelassen wurde \ so daß sie in den späteren Ausgaben (Rom
1673, 1675, 1676 usw.) nicht mehr vorkommt.

Nachdem wir alle irreführenden Spuren jüngeren Datums
weggeräumt haben, können wir jetzt versuchen folgende Fragen zu
beantworten : Ist das Attribut regina praedicatorum so alt wie die Venezianische

Litanei und kam es unter irgendwelcher Form in derselben

ursprünglich vor Aus dem oben Gesagten dürfte zunächst klar sein, daß

das Stichwort regina nicht zur genuinen Fassung jenes Attributes gehört
und daß ein anderes Substantivum gesucht werden muß.

In meiner vorläufigen Ausgabe der Litanei habe ich das Attribut
unter n. 82b angeführt und die Wahl gelassen zwischen confessio predi-
catorum und predicatio confessorum, aber letztere Formel aus B nur
teilweise belegen können, denn in B heißt es glorificatio confessorum, wo
die anderen Zeugen (82a) glorificatio sacerdotum sagen. Man möchte
zunächst meinen, daß es hier um eine Zweiergruppe geht, und daß aus

Versehen das erste Attribut (82a) glorificatio sacerdotum vom Zeugen B,
das zweite aber (82b) glorificatio confessorum von den anderen Zeugen
ausgelassen wurde. Beim sonst sehr zuverlässigen Zeugen B wäre das

umso verständlicher, als der Schreiber hier am Schluß des Blattes
angelangt war und keinen Platz mehr hatte für zwei Anrufungen. Das

setzt aber voraus, daß beide Attribute jeweils mit glorificatio anfingen,
was sonst in der ganzen Gruppe 77-81 nicht der Fall ist. Die Sache wird
sich aber wohl etwas anders verhalten haben : An einer der beiden

Stellen stand für glorificatio ein anderes Substantiv.
Nun scheint das Attribut 82a glorificatio sacerdotum, in seinen beiden

Teilen einwandfrei genuin, denn es ist uns schon bei den byzantinischen

Homileten und Hymnographen begegnet2. Für das zweite Attribut

(82b) liefert uns die bereits mehrmals erwähnte Mainzer Litanei des

12. Jhdts. eine an sich annehmbare Formulierung : praedicatio confes-

1 MOPH XII 395 : « Ordinamus et, quod toties per complura generalia capitula

inculcatum fuit, denuo mandamus districteque praecipimus, ne quis privato
spiritu, singularitate aut singularitatis imitatione quidpiam sive in missa sive in
horario (ordinario ordinis officio mutet, adiungat vel transponat Unde in
specie inhibemus post salutationem angelicam his verbis 'Sancta Maria mater Dei'
hanc vocabulam 'virgo' interponi ; similiter in fine horarum, cum dicitur 'et pacem
tuam nostris concede temporibus', non addatur 'et finem bonum' ; item in Litaniis
lauretanis omittatur 'Regina praedicatorum', et completorium officii beatae Vir-
ginis numquam in publico recitetur ante vesperas maioris officii ».

2 Oben S. 142 (PG 96, 629). Vgl. Laurentin, op. cit., S. 50.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 175

sortim, was sich aus dem zeitgenössischen Liber de corona Virginis
folgendermaßen belegen läßt : « Patriarchae te desiderant, apostoli te am-
plectuntur, evangelistae te reverentur, martyres te venerantur, confes-

sores te paredicant, virgines te circumdant, angeli te glorificant et omnes
simul te exaltant» (PL 96, 304).

Versuchen wir jetzt den genuinen Sinn beider Teile jenes Attributs
zu bestimmen. Der liturgische Fachausdruck confessor bedeutete
zunächst, wie das griechische Wort martyr (Zeuge), denjenigen, der sein
Glaubensbekenntnis mit dem Blute besiegelt hatte, nachher aber auch
solche die als Glaubenszeugen aufgetreten aber lebend davon gekommen

waren. Später dehnte sich der Begriff Bekenner so weit aus, daß der

Titel auch galt für hervorragende Bischöfe und schließlich für alle tugendhaften

und im Rufe der Heiligkeit verstorbenen Personen.

Im Ambrosianischen Hymnus «Te Deum laudamus » werden die
Bekenner nicht erwähnt1 ; nur die Engel, die Apostel, die Propheten
und die Märtyrer treten dort auf, um Gott zu loben. Schon in der

Karolingischen Periode wurde jener Passus in den marianischen Lobreden

zum Feste der Himmelfahrt Mariens auf die Mutter Gottes umgedeutet,
unter Hinzufügung aber der Bekenner und Jungfrauen, die nun ebenfalls

Marias Lob im Himmel singen. So heißt es bei Paschasius Radbert
(Pseudo-Hildefons PL 96, 252) : « Quam angeli cum laudibus prose-
quuntur, apostolorum chorus veneratur, quam martyres candidati beati-
ficant, quam sanctorum confessorum stolatus concelebrat numerus, cui
hodie sanctarum virginum cum suis palmis victricibus occurrit exer-
citus ». Desgleichen heißt es schon bei Ambrosius Autpert (Pseudo-

Alcuin PL 101, 1306) : «Sublimatio apostolorum, laus martyrum, jubi-
latio confessorum, continentia virginum, régula monachorum, norma
principum, iustitia regum ».

Der Ausdruck praedicatio im Sinne von Lobpreisung ist im Kirchenlatein

sehr früh eingebürgert worden. Das eminent liturgische Lobgebet,
nämlich die Präfation und der Kanon, wurde in der altchristlichen
Literatur praedicatio genannt2. Die Tautologie laudare, benedicere et

praedicare, die bereits in der Osterpräfation des alten Gelasianums

1 J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia, 2. Aufl., 2. Bd., Wien 1949, S. 211

bemerkt mit Recht, daß die betreffenden Teile des Messekanons, der ja in die
christliche Antike gehört, « außer den biblischen Namen nur solche Heilige
enthalten, die zu Rom als Märtyrer verehrt wurden ; der Kult der Confessores, dessen

Anfänge immerhin im 4. Jhdt. liegen, hat sich an dieser Stelle noch nicht
durchgesetzt ».

2 Jungmann, ebenda, S. 125.



176 « Virgo a doctoribus praetitulata »

(6. Jhdt.) vorkommt1, wurde auch in die älteste bekannte Marien-

präfation (8. Jhdt.) aufgenommen 2. Der Sinn des Attributes praedi-
catio,confessorum (82/) ist also deutlich : Maria ist Gegenstand der
Lobpreisungen von Seiten der Bekenner im Himmel.

Nun ist es aber klar, daß jenes Attribut als Gegenstück zu glori-
ficatio sacerdotum (82b) nicht geht. Es handelt sich hier offenbar um
lebende Mitglieder der Hierarchie, und zwar um solche, die nach den

Priestern zu erwähnen sind. Zwar nannte man in Spanien schon um
das Jahr 400 die Kirchensänger ebenfalls confessores, weil sie mit der

confessio laudis beauftragt waren 3, aber jene ganz niederen Beamten
werden hier wohl nicht gemeint sein, umso mehr, als die liturgische
Litanei während der Messe vom Diakon gesungen wurde4. Überdies

übten die Diakone die confessio noch dadurch, daß sie das Evangelium
feierlich vortrugen, bzw. kommentierten, und auch das wird in der

karolingischen Periode mit praedicare bezeichnet. Der Ausdruck ordo

praedicatorum ist im 9. Jhdt. sogar synonym mit ordo diacononim oder
ordo levitarnm. In der Vita Anskarii sagt Rimbert von Torhout 865,

von seinem verehrten Meister und Vorgänger eine Vision erzählend, die

er vor seiner Diakonatsweihe gehabt hatte : « plures ex ordine
praedicatorum ad praedicandi officium praeparati astabant », und aus dem

Kontext ergibt sich, daß es hier um Diakone geht, deren Amt es war,
wie nunmehr das des Anskars, das Evangelium zu predigen« »B.

Bekannt ist ebenfalls, daß bei den griechischen Vätern der Engel Gabriel,
der als Bote Gottes bei Maria Dienst tat (Sixxovsl) als Symbol des

Diakons galt6. Sogar der Mutter Gottes wurde der Titel Diakon
beigelegt, weil sie im Geheimnis der Menschwerdung einen erhabenen

1 Auch im alten Sacr. Gallicanum und im Missale von Bobbio. Alle Zeugen
werden angeführt von C. Mohlberg in seiner Ausg. des Sacr. Sangallense (um 800) :

Das fränkische Sacramentarium Gelasianum in alamannischer Überlieferung,
Münster 1939, S. 309, n° 569.

2 B. Capelle, Les origines de la préface romaine de la Vierge, Revue d'histoire
ecclésiastique XXVIII (1942) 51. — Über die Devise laudare benedicere praedicare
im Predigerorden seit 1220 und ihre spätere Umdeutung werde ich anderswo
berichten.

3 Die. d'Arch. chrét. et de Liturgie III 2514.
4 Ebenda IX 1546; Jungmann I 56-57, 331-332, 413 ff.
5 G. Waitz, Vita Anskarii auetore Rimberto, Scriptores rerum germanica-

rum ad usum scholarum, Hannover 1885, cap. 9.
6 Laurentin, op. cit., S. 87. — Kein Wunder, wenn im 13. Jhdt. die Pariser

Ordensprovinz des Predigerordens in ihrem Siegel die Verkündigung Mariens
darstellte.



« Virgo a doctoribus praetitulata » 177

« Dienst » geleistet hat h Überdies behaupten gewisse Väter, daß sie aus
dem Geschlechte Levi war 2. Aus all diesen Gründen konnte man sie

also noch im 16. Jhdt. als regina praedicatorum diaconorum) et

(— sive) levitarum anrufen, wie ich oben nachgewiesen habe.
Zu beachten ist ferner, daß die Allerheiligenlitanei alle sancti sacer-

dotes et levitae anruft, bevor die Jungfrauen und die Witwen an die
Reihe kommen. Die Erwähnung der Prediger und Diakone nach den
Priestern im Urtext der Mutter-Gottes-Litanei mit dem Attribut con-
fessio praedicatorum [et levitarum) dürfte erst nachträglich in praedicatio
confessorum umgewandelt worden sein.

Daß aber Maria schon in der karolingischen Periode als Gegenstand
der Predigt begrüßt wurde, ergibt sich aus einer Stelle bei Paschasius

Radbert, der in seiner 2. Mariä-Himmelfahrt-Predigt sagt : « Ubicumque
Christus colitur et adoratur, venerabilis Dei genitrix Maria beata et

felix necnon et virgo perpétua praedicatur. Et ideo, fratrcs, parum est

ab uno vel a paucis dici, quod ab omnibus praedicatur et creditur
Verum siquidem dixerim, quia creditur, dum praedicatur. Praedicatur

autem, quia vere beata creditur esse apud Deum Nec tarnen eamdem

humilitatem a se aliquid esse dixit, sed acceptam sibi fecit. Ideo, inquit,
beatam me dicent omnes generationes. 0 mira confessio et mira humi-
litas : Confitetur humilitatem, quam solam in se respexisse dicit, qui
cuncta respicit, et continua praedicatur beatitudo ipsius, de qua hodie
testis est mundus » (PG 96, 252-253).

Kein Wunder also, wenn sogar heute noch in der Lauretanischen
Litanei noch eine Spur davon erhalten blieb : Virgo praedicanda. Wenn

man dies aber mit « lobwürdige Jungfrau » übersetzt, dann gibt man
wohl den klassischen Sinn des Wortes praedicanda wieder, aber nicht
denjenigen, der im Laufe der Zeit hinzugekommen war, nämlich eine

Beziehung auf die marianische Lobpredigt : con/essio praedicatorum,.

*

Die Ergebnisse obiger Untersuchungen können folgendermaßen

zusammengefaßt werden :

Im Vergleich zum Lauretanischen Litaneityp ist der Venezianische

von älteren Hss. bezeugt. Der Londoner Codex gehört ins 13. Jhdt. und
wahrscheinlich wird die Textüberlieferung sich eines Tages bis ins

1 Laurentin, op. cit., S. 50. Vgl. ebenda, S. 124.
2 Ebenda, S. 70-71.

12



178 « Virgo a doctoribus praetitulata »

12. Jhdt. zurückführen lassen. Die älteste Fassung der Lauretanischen
Litanei hingegen ist uns erst durch die 1344-45 angefertigte, armenische

Übersetzung bekannt, und es scheint mir unwahrscheinlich, daß sie viel
früher entstanden ist, denn das materielle Gruppierungsprinzip wurde
offenbar erst nach 1300 eingeführt.

Die Hauptquellen der Venezianischen Litanei sind griechischer
Herkunft, vor allem der Hymnus Acathistus und Johannes Damascenus.

Aber auch bei lateinischen Vätern und karolingischen Autoren sind
Parallelstellen nachweisbar. Unsicher ist, ob die ganze Sammlung
marianischer Attribute irgendwie in griechischer Sprache vorlag, oder von
einem abendländischen Verfasser aus griechischen und lateinischen
Autoren zusammengetragen und nach dem Muster des ersten Teiles der

Allerheiligenlitanei umgebildet wurde. Es ist nicht ausgeschlossen, daß

jener Verfasser in der karolingischen Periode lebte.
Die Venezianische Litanei war zunächst als reine Loblitanei gedacht.

Ob sie Quelle der schon im 12. Jhdt. vorhandenen marianischen
Notlitanei war oder dieselbe benutzt hat, ist nicht ausgemacht. Die erste

Hypothese ist wahrscheinlicher. Ich hoffe eines Tages dafür
stichhaltige Beweise vorlegen zu können.

Einen hohen theologischen Wert hat die Venezianische Litanei
zweifellos. Viele Attribute, deren genuine Formulierung nunmehr
feststeht, greifen auf die früheste christologische und mariologische Spekulation

zurück und bieten einen objektiv dogmatischen Sinn, dessen sie

bei den späteren Zeugen des Venezianischen Typs und in allen Fassungen
der Lauretanischen Litanei vielfach entbehren.

Wir hörten im 12. Jhdt. den Verfasser des Libellus de corona Virginis
(PL 96, 308) die Gottesmutter feiern als « Virgo a doctoribus praetitulata

». Schon Damascenus besingt Maria als die Namenreiche (PG 96, 648 :

TraXuwvupoç), ja sogar als die Tausendfältige, denn ihr Name Maria
(frupia) bedeutet tausend, wegen der unendlichen Menge ihrer
Lobpreisungen (PG 96, 689 : Stoc tô à7ts(,pO7cXv)0èç twv èyxMpdwv). In der
Neuzeit ruft der flämische Dichter Coppens Maria in ähnlicher Weise

zu : « Liebe gab Dir tausend Namen », obwohl er den betreffenden Passus

bei Damascenus kaum gelesen haben dürfte. Dies beweist, wie am
Anfang dieses Aufsatzes betont wurde, daß das Dogma nicht nur Quelle
der Frömmigkeit ist, sondern daß die Frömmigkeit auch allzeit auf
gleiche Weise die Dogmenentwicklung anregt.


	"Virgo a doctoribus praetitulata" : die marianischen Litaneien als dogmengeschichtliche Quellen

