Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)
Heft: 1
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Heilige Schrift

« Biblia Sacra » iuxta Latinam Vulgatam Versionem ad codicum fidem
iussu Pii PP, XII cura et studio monachorum Abbatiae Pontificiae S. Hiero-
nymi in Urbe ordinis S. Benedicti edita : « Liber Psalmorum » ex recensione
S. Hieronymi cum praefationibus et Epistula ad Sunniam et Fretelam. —
Typis Polyglottis Vaticanis, Romae 1953. XvI1-299 p.

Die Vulgatahandschriften, die bisher fiir die Editio Piana zur Verwen-
dung gekommen sind, gehen in Bezug auf das Buch der Psalmen stark aus-
einander, Die ®Q-Gruppe und der Bovinensis geben das von Alcuin auf-
genommene Psalterium Gallicanum, das seinen Platz in der Vulgata bis auf
unsere Zeit behauptet hat. Andere Vulgatahandschriften hingegen bieten
den vom hl. Hieronymus aus dem Hebriischen iibersetzten Psalmentext.
In einzelnen Vulgatahandschriften kommen verschiedene Abarten des alt-
lateinischen Psalters vor. Damit scheidet hier eine ganze Reihe von bisher
fiir die Editio Piana benutzten Hss aus, weil als herauszugebender Text
bloB das Psalterium Gallicanum in Frage kommen konnte. Dieser Ausfall
wurde aber ersetzt durch die Moglichkeit hier eine ganze Reihe von neuen
Hss zu gebrauchen, die blo3 den Psalter enthalten. Dreizehn Stiick werden
in den Prolegomena, S. viii-X1 kurz beschrieben. Die Hauptzeugen unter

diesen Psalterien sind :
R = Vaticanus Reginensis lat. 11 (Mitte des 8. Jahrh.)

F = Petropolitanus Bibl. Publ. F.v.1I, no 5 (8. Jahrh.) :

C = Cathach St. Columba (Royal Irish Academy, 6. Jahrh.; enthilt
Ps. 30, 10 bis 105, 13)

I = Rothomagensis 24 (A. 41) (10. Jahrh.)

L = Lugdunensis (teils in Lyon, teils in Paris; 5.-6. Jahrh.; enthilt

Ps. 10, 7 bis 51, 7 und Ps. 111, 7 bis 139, 5).

Wo diese Zeugen iibereinstimmen, wird ihre gemeinschaftliche Lesart als
die urspriingliche angenommen, einige wenige Fille ausgenommen, in denen
der gemeinsame Stammvater der Gruppe RFCIL bereits einen Iehler auf-
wies. Solche Fille sind aber ziemlich selten. Wir haben uns, auBer einem
Fall, der sich blof auf den Titel des 41. Psalmes bezieht (S. 116), folgende
Stellen notiert :



Besprechungen 89

S.103 - Ps. 34, 26 : qui magna loquuntur super me. Fiir « magna » haben
RFC : maligna.

S.106 — Ps. 36, 14 : ut deiciant pauperem et inopem. Fiir « deiciant » haben
RFC : decipiant.

S. 124 — Ps. 45, 7 : dedit vocem suam. Fiir « dedit geben RC und ein Kor-
rektor der hs F: dederunt. .

S.289 — Ps.143,10: qui dat salutem regibus. Fiir «dat» haben RFI
(C scheidet hier aus) : das.

S.290 — Ps. 143, 11 : eripe me et erue me. Fiir « erue » haben RFI (C schei-
det aus) ein zweites «eripe ».

S.290 - Ps. 143, 13 : in egressibus suis, wofiir RF «in gressibus suis » auf-
weisen.

Merkwiirdigerweise hat unsere Sixto-Clementina in fiinf von diesen sechs
Féllen die richtige Lesung ; bloB in Ps. 143, 10 hat sie den uralten Fehler :
«qui das salutem regibus ».

Dankenswert ist in diesem Psalmenband auch die Neuausgabe des be-
riihmten Hieronymusbriefes « Ad Sunniam et Fretelam » (Ep. 106). Im Va-
riantenapparat kommt dieser Brief als wichtiger Zeuge 6fters zur Verwen-
dung. So an folgenden Stellen :

S. 80, fiir Ps. 21, 24 : semen lacob magnificate eum
88, fiir Ps. 27, 2: exaudi vocem deprecationis meae
90, fiir Ps. 28, 9: omnis dicet gloriam

117, fiir Ps. 41, 11 : qui tribulant me

121, fiir Ps. 43, 26 : exsurge (ohne: Domine)

- 146, fiir Ps. 58, 14 : dominatur lacob finium terrae
- 148, fiir Ps. 60, 6: Deus meus exaudisti

- 169, fiir Ps. 71, 18 : domine Deus Deus

- 170, fiir Ps. 72, 7: prodiet quasi ex adipe

-171, fiir Ps. 72,17 : intellegam (ohne: et)

- 174, fiir Ps. 73, 23 : ne obliviscaris voces

- 175, fiir Ps. 75, 6: manibus suis (ohne: in)

- 193, fiir Ps. 83, 3: caro mea exultavit

<193, fiir Ps. 83, 6: cui est auxilium

- 200, fiir Ps. 88, 8: magnus et horrendus

. 224, fiir Ps. 103, 4 : ministros tuos

- 229, fiir Ps. 104, 30 : dedit terra eorum ranas

- 266, fiir Ps. 119, 2: a lingua (ohne: et)

wrnunnuunnnunnnnrnnnn

AuBerdem noch fiir den Asteriscus vor «tuos» in Ps. 8, 4 : videbo
coelos tuos, fiir den Obelus vor « sibi » in Ps. 84, 11 : obviaverunt sibi und fiir
den Asteriscus vor « quia » in Ps. 117, 11 : quia ultus sum in eos. Auch an
Solchen Stellen, an denen die Epistula ad Sunniam et Fretelam eine Lesart
bietet, die von der urspriinglichen des Psalterium Gallicanum sicher ver-
Schieden ist, hat man mit Recht Wert darauf gelegt, die Lesung nach Ep. 106
Wenigstens zu verzeichnen. So z.B. im Variantenapparat zu folgenden
Stellen : Ps. 17, 48 : de gentibus iracundis, Ep. 106 : ab inimicis meis ; —
Ps, 21, 20 : ne elongaveris auxilium tuum, Ep. 106 : ne el. aux. meum ; —



90 Besprechungen

Ps. 55, 8 : populos confringes, Ep. 106 : populos deicies; — Ps. 58, 11:
voluntas eius praeveniet me, Ep. 106 : misericordia eius p. me ; — Ps. 61, 9 :
adiutor noster in aeternum; — DPs. 67, 25: viderunt ingressus tui Deus.

Als der hl. Hieronymus seine Revision des lateinischen Psalters nach
dem hexaplarischen Text des Origines vornahm, legte er dabei groBes
Gewicht auf die richtige Verwendung der textkritischen Zeichen. Und in
seiner Vorrede an Paula und Eustochium bittet er mit groBem Nachdruck,
daBl die Abschreiber seiner Rezension doch diese Zeichen genau beriick-
sichtigen moégen : « Commoneo tam vos quibus forte labor iste desudat,
quam eos qui exemplaria istiusmodi habere voluerint, ut quae diligenter
emendavi, cum cura et diligentia transcribantur. Notet sibi unusquisque
vel iacentem lineam vel signa radiantia, id est vel obelos vel asteriscos,
et ubicumque virgulam viderit praecedentem, ab ea usque ad duo puncta
quae inpressimus sciat in Septuaginta translatoribus plus haberi ; ubi autem
stellae similitudinem perspexerit, de hebraeis voluminibus additum noverit,
aeque usque ad duo puncta, iuxta Theodotionis dumtaxat editionem qui
simplicitate sermonis a Septuaginta interpretibus non discordat. » Freilich
hatte Hieronymus mit der Bequemlichkeit und Fahrlissigkeit der Kopisten
schon so viele schlimme Erfahrungen gemacht, dafl er sich iiber die richtige
Befolgung seiner Ratschlige kaum irgendwelchen Illusionen hingeben konnte:
« Haec ego et vobis et studioso cuique fecisse me sciens, non ambigo multos
fore qui vel invidia vel supercilio malint contemnere videri praeclara quam
discere, et e turbulento magis rivo quam de purissimo fonte potare. » Die
Traditionsgeschichte des Psalterium Gallicanum hat diesen bésen Vor-
gefiihlen leider Recht gegeben und um die Uberlieferung der textkritischen
Zeichen in den Handschriften ist es traurig bestellt. Bald wurden sie ent-
weder ganz ausgelassen, oder nur gelegentlich gesetzt. Spitere Gelehrte
kamen auf den ungliicklichen Einfall, diese Zeichen zu einem anderen als
zum urspriinglichen Zweck zu verwenden und namentlich zum Vergleich
des gallikanischen Psalters mit den Lesarten der Hieronymusiibersetzung
‘aus dem hebrdischen Urtext. Im ILaufe der Jahrhunderte ist die Regel-
losigkeit bei der Verwendung dieser Zeichen so groB geworden, daB auch
die Editores Piani auf eine iiberall durchgefiihrte Wiederherstellung der
Asterisken, Obelen und Metobelen verzichten muBten. Bei der handschrift-
lichen Uberlieferung, wie sie tatsdchlich vorliegt, wird man die Editores
wohl nur loben kénnen wegen ihrer weisen Zuriickhaltung in diesem Punkte.

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

Bernini, Giuseppe, S.]J.: Le preghiere penitenziali del Salterio. Con-
tributo alla Teologia dell’A. T. (Analecta Gregoriana, cura Pontificiae Uni-
versitatis Gregorianae edita, vol LXII. Series Facultatis Theologicae,
Sectio A n.9.) — Apud Aedes Universitatis Gregorianae, Romae 1953.
XX11-321 p.

Sieben Psalmen hat es von alterher gegeben, die im kirchlichen Sprach-

gebrauch als die « sieben BuBpsalmen » bekannt sind. Ich habe sie in leb-
hafter Erinnerung, weil ich sie als junger Penniler so oft habe abschreiben



Besprechungen 91

miissen. Vor fiinfzig Jahren war ndmlich das Abschreiben dieser Psalmen
in gewissen Schulen und Kollegien eine Strafe, die fiir allerlei delicta minora
hdufig verhingt wurde. Als man sich spiter als Jungtheologe etwas ein-
gehender mit den Psalmen zu beschiftigen hatte, leuchtete es einem bald
ein, daB die klassische Siebenzahl der BuBpsalmen eine ziemlich willkiir-
liche ist. Die Psalmen 6 und 102 gehéren nicht so recht eigentlich zur Kate-
gorie ; dafiir aber gibt es mehrere andere, in denen es sich deutlich um
Siindenbekenntnis, Reue, BuBe und Vergebung handelt. P. Bernini behandelt
hier deren siebzehn Stiick, die in drei Klassen eingeteilt werden : 1. Gebets-
ergiisse von Einzelpersonen (Pss. 19, 25, 32, 38, 39, 40, 41, 51, 69, 130, 143).
2. Kollektive BuBgebete (Pss. 79, 90 und 106). 3. Dankgebete fiir erhaltene
Stindenvergebung (Pss. 65, 85 und 103). Eine Analyse und Erklirung dieser
siecbzehn Psalmen bildet den ersten Hauptteil (S. 3-136) des Buches.

Der zweite Teil (S. 141-244) verbreitet sich iiber die theologischen Vor-
aussetzungen der Reue- und Bufligebete ; dieser Teil handelt {iber das Wesen
der Siinde, iiber das SiindebewuBtsein, iiber die Strafe, usw. aber auch iiber
die Eigenschaften Gottes, welche dem Beter bekannt sind, nimlich Gottes
Heiligkeit, seine Allwissenheit, seine Gerechtigkeit und, natiirlich nicht zu-
letzt : seine Barmherzigkeit.

Der dritte Teil (S. 247 ff.) behandelt noch einige weitere, zum ein-
schligigen Thema gehorige Fragen: Siindenbekenntnis, Reue, Vorsatz,
Siindenvergebung von seiten Gottes (worin besteht sie, aus welchen Motiven
wird sie verliehen, wie erlangt der reuevolle Siinder die GewiBheit, daB sein
Gesuch um Vergebung auch wirklich angenommen wird, usw.).

Die interessante Frage nach der GewiBheit der erhaltenen Siinden-
vergebung wird im Verhiltnis zur behdbigen Ausfiihrlichkeit mehrerer
anderer Teile, wie uns scheinen will, etwas zu kurz abgetan (S. 266) : questa
assoluta certezza ripose ... nella fedelta di Dio alle sue promesse ... oltre
questo elemento soggettivo, i Salmisti alimentano la loro speranza sopra
motivi intimi a Dio stesso (Gottes Barmherzigkeit und die Heiligung seines
Narnens). Man fragt sich ob diese Erwdgungen praktisch geniigen konnten,
dem Siinder eine objektive Sicherheit iiber den wirklich erfolgten NachlaB
Seiner Siinde zu verschaffen ? Der Verfasser des Psalmes « De profundis »
erwihnt (Vs. 5) ein Wort Gottes, von dem er hofft, daB es ihm mitgeteilt
werden wird. Vielleicht wird auch im Psalm « Miserere » die Hoffnung auf
ein solches Wort ausgedriickt in Vs. 10a. Der Tempelbesucher, dessen Ge-
Wissen, mit einer Siinde belastet war, muBte wohl nach seiner Selbstanklage
und seinem Reuegebet erst auf eine solche Mitteilung warten, die ihm das
Recht wiedergeben sollte, sich vor Jahwes Antlitz in Gesellschaft derjenigen
2u zeigen, die «rein von Hand und schuldlos sind von Herzen», wie es
Ps, 24, 4 heiBt. Auch Ps. 65, 3-5 diirfte auf ein solches Wort zu deuten sein,
Oder auf irgend ein Zeichen zum Herantreten, daB der Siinder erst abzu-
Warten hatte. Natiirlich kann man nun weiter fragen : wer vermittelte eine
derartige Kundgebung Gottes ? Die gewthnlichen Vermittler der Gottes-
Worte waren im alten Bunde die Propheten ; solche Propheten amtierten
Wohl an allen Wallfahrtsheiligtiimern und namentlich auch am Sionstempel
! Jerusalem. Darf man da nicht vermuten, daB es diese Tempelpropheten



92 Besprechungen

waren, die dem reuigen Siinder, jedem fiir seinen konkreten Sonderfall, die
GewiBheit der Siindenvergebung vermittelten ?

In der S. vii-x11 voraufgeschickten Bibliographie und in den FuBnoten
kommen in Eigennamen und fremdsprachigen Buchtiteln ziemlich viele
orthographische Schnitzer und Ungenauigkeiten vor. So z.B. Boylon =
Boylan, Wieser = Weiser, Van Imschood = Van Imschoot, The Theologie
of the Old Testament (A.B. Davidson), Benedicktinische Monatschvift (J. Schil-
denberger) u.d.m. Diese Schonheitsfehler sind zwar nicht so schwer-
wiegend, daB sie den Wert der fleiBigen Arbeit ernstlich beeintrichtigen,
man hitte sie aber bei etwas mehr Sorgfalt leicht vermeiden koénnen.

Freiburg. M. A. van den Oudenvijn O. P.

L’attente du Messie, par L. Cerfaux, J. Coppens, R. de Langhe, V. de
Leeuw, A. Descamps, J. Giblet, B. Rigaux. (Recherches bibliques.) — Desclée
de Brouwer, Bruges 1954. 189 p.

Le difficile probléme du Messianisme, aux confins de l'exégese et de
la foi, a été l'objet privilégié des études bibliques depuis Wellhausen et
Meignan jusqu’a Mowinckel, Touzard et la Bible de [évusalem. Comment
se présente-t-il aujourd’hui ? Quelles solutions demeurent acquises ? C’est
ce que cherche a préciser 1’école de Louvain, dont on sait 'érudition et la
méthode scientifique rigoureuse. Elle établit le bien-fondé de I'attribution
a Jésus de la conscience messianique, encore que le Seigneur ait transformé
le messianisme, en réservant la royauté a la phase eschatologique; le
messianisme royal, aspect du régne de Iahvé, ne devait apparaitre, en
effet, qu'aprés la résurrection et méme la Parousie. Jésus a comme refondu
le messianisme de I’A. T. dans le creuset de la théologie du Fils de ’'Homme,
y mélant celle du Serviteur de Iahwé, d’'Isaie. C'est dire que les harmonies
entre les prédictions de I’A. T. et les réalisations du Nouveau ne sauraient
équivaloir a une équation parfaite et mathématique; les traditions ont
évolué, tel ou tel accent s’est déplacé. Dieu, maitre de I’histoire, a pu changer
ses plans et modifier leurs réactions.

Au deld du probléme formellement étudié, ce livre est une legon
d’exégeése. Aussi bien, Mgr Charue dans un Avant-propos et le P. B. Rigaux,
revendiquent-ils I'importance du discernement du sens littéral et mettent-ils
en garde contre les jugements superficiels et hatifs qui prédominent de nos
jours dans les publications de vulgarisation. Il est affligeant de constater,
en effet, qu’au lendemain de I'Encyclique Divino afflante Spirvitu, tant de
publicistes se soient lancés, sans compétence, dans l'exaltation des sens
spirituels, substituant aux données des textes leurs théories personnelles.
I1 ne reste rien de ces fantaisies, dont le présent ouvrage fait justice. C'est
une bonne ceuvre qu’ont fait les exégétes de Louvain en fournissant aux
théologiens ces études bibliques aussi solides que lumineuses.

Fribourg. C. Spicqg O. P,



Besprechungen 93

Gennaro, Julianus, O. F. M. : Exegetica in Prologum Joannis sec. ma-
Ximos Ecclesiae Doctores antiquitatis christianae. (Studia Antoniana, 4.) —
Pontificium Athenaeum Antonianum, Romae 1952, x1x-191 P-

On ne saurait trop se réjouir de voir se multiplier les recherches sur
histoire de ’exégése, qui apportent tant de lumiére sur I'intelligence d’un
texte et 1'évolution d’une tradition. J. G. a choisi la part du lion : inter-
prétation du prologue de S. Jean par les Docteurs des IVe et VIe siécles,
Athanase, Basile, Chrysostome, Ambroise, Jérome, Augustin... Ne pouvant
envisager tous les problémes suscités par ces dix-huit versets, il se limite &
I'étude de la génération éternelle et humaine du Christ, le Verbe dans
la création, le témoignage de Jean-Baptiste. La méthode suivie dans chaque
cas est parfaite : 'auteur donne l’exégeése du texte selon la meilleure exégése
moderne, puis il expose les commentaires successifs des Péres; enfin il
résume leurs exposés, montrant 4 la fois leur accord et leurs nuances res-
Pectives. Il va de soi que Chrysostome se révele l'exégete le plus exact,
Suivi de prés par Basile. Tout professeur d’Ecriture Sainte se doit de con-
Sulter cet ouvrage dans son cours sur S. Jean, ne serait-ce que pour apprendre
la lecon authentique du texte possédé aux IVe et VIe siécles, et adopter la
bonne coupure : « ... nihil quod factum est. In ipso vita erat». Il pourra
développer et étoffer la conclusion trop bréve donnée par J. G. & son étude
(PP. 179-181), ne serait-ce qu’en soulignant comment la théologie proprement
dite est née de l'exégése attentive du texte sacré.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Schnackenburg, Rudolf : Die Johannesbriefe. (Herders theologischer
Kommentar zum Neuen Testament, XIII, 3.) — Herder, Freiburg i. Br.
1953. xx-299 S.

Ce commentaire des Epitres johanniques inaugure une nouvelle collection
d’études bibliques fondée par A. Wikenhauser. Son opportunité est évidente
Puisque — si incroyable que cela paraisse — les catholiques de langue
allemande ne disposaient jusqu’ici que de commentaires de vulgarisation.
Mais on ne saurait trop relever ’exceptionnelle valeur de ce premier volume,
Ol I'érudition la mieux informée et une critique précise s’allient & un esprit
Profondément religieux ; dés lors I’exégése aboutit & une intelligence savou-
Teuse du texte inspiré. C'est peut-étre un signe des temps, que les méthodes
Philologiques et historiques appliquées A I’Ecriture puissent étre suffisam-
ment dominées qu’elles demeurent & leur place de servantes, et concourent
4 I'élaboration d'une authentique théologie biblique. C’est, en tout cas, le
mérite de R. S. de posséder pleinement ces deux disciplines. Il établit, par
€xemple, 1’authenticité johannique de la premiére épitre par une compa-
Taison minutieuse de son style et de sa doctrine avec le IVe Evangile, et il
¢labore dans douze excursus — d’excellente venue — les chapitres majeurs
de la théologie épistolaire : La société avec Dieu, les formules johanniques
d'immanence, I'amour fraternel, la filiation divine et I’engendrement par



94 Besprechungen

Dieu, la charité comme propriété de la nature divine, etc. On voit que les
difficultés réelles sont pergues et courageusement affrontées. C’est dire la
gratitude du lecteur et son impatience de la parution des autres livres de
la collection.

Fribourg. C. Spicqg O. P.

Philosophie

Hartmann, Nikolai : Teleologisches Denken. — de Gruyter, Berlin 1951°
vii-136 S.

In diesem, schon 1944 abgeschlossenen Werk, greift H. eine Frage auf,
die ihn wihrend seines philosophischen Schaffens immer wieder angezogen
hat und die er mit Recht als ein Kernstiick der alten und neuen Metaphysik
betrachtet : die Teleologie. Schon die Uberschrift des Buches : Teleologisches
Denken, driickt deutlich das Endergebnis der Untersuchungen aus: Das
Denken ist teleologisch in dem Sinn, daB es die im Bereich des bewuBten,
vor allem des geistigen Seins heimische Realkategorie der Zwecktitigkeit
auch in Bereiche und auf Vorginge iibertrigt, die durchaus unteleologisch
sind.

Im ersten, und in der Zielsetzung des Verfassers wichtigstem Teil,
werden die Motive zusammengestellt, die zu einem teleologischen Denken
fiihrten und fiithren. In den drei Hauptgruppen, die er dabei unterscheidet :
Motive des naiven BewuBtseins, des wissenschaftlichen und metaphysischen
Denkens, deckt H. erstaunlich viele Krifte und Griinde auf, die den Menschen
veranlassen, kausal bestimmte Vorgédnge als final bestimmt aufzufassen und
damit zu verfilschen.

Der zweite Teil bietet eine Analyse des Finalnexus und eine Ausein-
andersetzung mit den wichtigsten Beweisen fiir die Teleologie.Wie immer
bei H., so findet man auch hier eine Fiille philosophiegeschichtlichen Mate-
rials. Auf Grund seines groen Wissens gelingt es ihm mit fast spielerischer
Leichtigkeit die Quellen aufzuzeigen, aus denen das teleologische Denken
sich nihrt, wie Gedankenlosigkeit, Bequemlichkeit, die sich nicht die Miihe
machen will, die verwickelten Kausalfiden zu entwirren, Postulate, System-
denken und endlich die sooft den Schein des Teleologischen an sich tragenden
Vorginge im Bereich des untermenschlichen Lebens die Finalkategorie zu
einer allgemeinen Realkategorie werden lassen. Die Untersuchung der Teleo-
logiebeweise bringt es an den Tag, dal man sich die Arbeit nicht selten zu
leicht gemacht hat.

Und doch muB man sich am Ende fragen : Soll diese, durch die ganze
Geschichte der Philosophie hindurchgehende Neigung, auch das unterhalb
des BewuBtseins ablaufende Geschehen final zu denken und zu deuten, nur
im Subjekt und im objektiven Schein begriindet sein ? Sind denn keinem
Vertreter der Teleologie die so offenbaren Ungereimtheiten seiner Welt-
deutung aufgefallen ? Gibt es nicht auch teleologische Theorien, die frei
sind von anthropomorphischer Infektion ? Macht nicht vielleicht H. sich
trotz allen Ernstes und allen Wissens die Sache etwas leicht ? Stiitzt seine



Besprechungen 95

Einschrankung der Teleologie auf bewuBte und geistige Vorginge sich auf
objektive Griinde oder sind hier subjektive Beweggriinde im Spiel ?

Um diese Fragen vollstindig zu beantworten, miiBte man viel weiter
ausholen, als das im Rahmen einer Besprechung moglich ist.

Aus der Analyse des Finalnexus folgert H. richtig : Teleologie ist ohne
BewuBtsein nicht zu denken. Ob aber daraus gefolgert werden kann : also
ist Teleologie ein Merkmal und Vorrecht der bewuBten Vorginge, ist etwas
ganz anderes. Es braucht hier nicht ausfiihrlich dargelegt zu werden, wie
sich von Hs. anerkanntem Satz aus ein Teleologiebegriff gewinnen 148t, der
umfassender ist als der seine, ohne daB er mit einem unzuldssigen Anthropo-
morphismus behaftet wire.

Der Finalnexus macht weder den Kausalnexus iiberfliissig, noch hindert
die teleologische Frage nach dem « Wozu » die kausale nach dem « Wodurch »,

Eine final bestimmte Natur ist kein Hindernis fiir freies menschliches
Handeln, noch tut sie der Wiirde des Menschen irgendeinen Abbruch, wenn
man die Grenzen anerkennt, die menschlicher Freiheit und Wiirde nun ein-
mal gesetzt sind. Final bestimmte Abliufe im untermenschlichen Bereich
widersetzen sich dem Menschen nicht, der sie fiir seine Ziele einsetzen will,
wenn der Mensch sich dabei an die den Dingen und Kriften eigenen Gesetze
halt, sich ihnen anpaBt und unterordnet. Freilich, am Endziel der Welt
und ihrer Dinge vermag der Mensch nichts zu 4ndern. Aber auch wenn sie
final determiniert sind, kann er ihnen verschiedene nihere und duBere Ziele
setzen, er kann auch verhindern, daB ein Ding das Ziel verwirklicht, auf
das es innerlich, wesensmiBig, angelegt ist. Unterscheidungen wie : duBeres
und inneres, niheres und entferntes Ziel findet man bei H. nicht. Er kennt
ebenfalls nicht den noch in anderer Hinsicht analogen Charakter der Final-
kategorie.

Fiir das in Frage stehende Problem scheint uns nicht viel gewonnen,
wenn H. das, was andere als Zwecktétigkeit in der Natur bezeichnen, nur
zweckmiBig sein 148t. Woher kommt diese ZweckmaBigkeit ? Nach H. ist
sie ein Zufallsergebnis, zustandegekommen durch das kontingente Aufein-
anderwirken verschiedener Ursachen. ZweckmifBiges entsteht so nach den
Gesetzen der Statistik. Aber wenn die Wahrscheinlichkeit, da8 aus dem
Zusammentreffen solcher Ursachen etwas ZweckmaBiges entsteht, gleich
Null ist ? Und sie ist gleich Null, schon dafiir, da8 nur ein einziges Molekiil
jener Stoffe entsteht, aus denen Lebewesen sich aufbauen. Wie H. in seiner
« Philosophie der Natur » behauptet, hat Darwin als erster einen wichtigen
Ansatz zur Beantwortung der Frage nach der Entstehung des Zweck-
mifBigen gegeben, und zwar in seiner Lehre von der natiirlichen Zuchtwahl
(639 ff.). Aber Darwins Gesetz ist keine Ent-deckung eines objektiven Tat-
bestandes, sondern nur ein « konstruktiv erdachter Trick des erfindungs-
reichen Menschengeistes » (Conrad-Martius). Hs. Erklirungen scheinen dem
Denken mehr zuzumuten als jede recht verstandene Teleologie.

Und so bleibt bei aller Anerkennung seiner vielschichtigen, zum Teil
recht ergebnisreichen Untersuchungen doch die Frage offen : Hat bei diesen
Untersuchungen der Mensch dem Philosophen nicht vorzeitig Halt geboten ?

Geistingen (Sieg). Josef Endres C. Ss. R.



96 Besprechungen
Hartmann, Nikolai : Asthetik. — de Gruyter, Berlin 1953. x1-476 S.

Seine groBangelegten Untersuchungen iiber das Reich der Werte — tiber
den Wert des Wahren in der « Metaphysik der Erkenntnis », iiber den Wert
des (sittlich) Guten in der « Ethik » — beschliet N. Hartmann mit einer
Arbeit iiber den Wert des Schoénen. Das Erscheinen dieses Werkes hat er
nicht mehr erlebt, nicht einmal die Vorbereitungen fir den Druck konnte
er ganz zu Ende fithren. Nur dem ersten Drittel hat er selbst die endgiiltige
Form gegeben, fiir die beiden anderen Drittel hat die erste Niederschrift
als Vorlage gedient. Das Ganze ist von Frida Hartmann herausgegeben.

Auf dem Gebiete der Asthetik sind die Probleme durch wissenschaft-
liche Untersuchungen nicht in dem MaBe vorwirts getrieben und spruch-
reif gemacht worden wie das in der Erkenntniskritik und Ethik fiir das
Wahre und Gute geschehen ist. Durch Theorien, denen der Rang ihrer
Urheber ein betriachtliches Ansehen verlieh, die aber der Sache nicht in
allem gerecht wurden, geriet das Denken in einen Engpall und die Beschafti-
gung mit dem Wert des Schonen kam ins Stocken.

Unter diesen erschwerenden Umstdnden hat dann H. die Frage auf-
gegriffen. Zundchst nimmt er eine Bestandaufnahme des bis dahin Ver-
suchten und Erreichten vor. Dann behandelt er seinen Gegenstand in drei
groBen Teilen. Im ersten Teil: « Das Erscheinungsverhiltnis », wird die
Eigenart der &sthetischen Schau, die Struktur des dsthetischen Gegen-
standes und das Schone in Natur- und Menschenwelt dargestellt. Dabei
ist es ihm besonders darum zu tun, das Schone als einen zweifachen Gegen-
stand zu erweisen. Es besteht aus einem sinnlich wahrnehmbaren Vorder-
grund und einem darin erscheinenden Hintergrund. Dieser ist im mensch-
lichen Kunstwerk irreal, im Naturschonen real. Das Ineinander des Vorder-
und Hintergrundes ist der eigentliche Gegenstand der &dsthetischen Schau.
Wie dann spiter (S.299, 357 ff.) ausgefithrt wird, besteht das Wesen des
Kunstwerks darin, den irrealen Hintergrund in dem realen Vordergrund
des Gegenstandes erscheinen zu lassen. Der &dsthetische Wert ist das Er-
scheinen selbst, das Erscheinen des Hintergrundes im Vordergrund. Wo ein
solcher unanschaulicher Hintergrund nicht sinnlich wahrnehmbar erscheint,
hat man es nicht mit dem Schénen zu tun, mag dieses Unanschauliche in
sich noch so vollkommen sein.

Triger des dsthetischen Wertes ist nicht der schaffende oder schauende
Akt, sondern der Gegenstand dieses Aktes. Doch kommt der Wert diesem
Gegenstand nicht in seinem Ansich zu, sondern nur in seinem Gegenstand-
sein. Das Sein des Schonen ist ein Fiiruns. Der dsthetische Gegenstand ist
nicht tibergegenstindlich, er hat kein Ansich, er ist nur als Gegenstand
bestimmter Akte: der Schau und des Genieflens. Erst durch diese Akte
erscheint in einem sichtbaren Vordergrund ein unsichtbarer Hintergrund.
Das dem Erkenntnisgegenstand unwesentliche Fiir-uns-Sein ist dem &sthe-
tischen Gegenstand wesentlich.

Im zweiten Teil : « Formung und Schichtung », werden die Schichten-
folge in den Kiinsten, die dsthetische Form und Einheit, sowie die Wahr-
heit im Schonen untersucht. Mit der Aufdeckung der erwihnten beiden



Besprechungen 97

Seiten oder Schichten des dsthetischen Gegenstandes ist dieser nimlich
noch lingst nicht geniigend gekennzeichnet, wenngleich dieser Schichten-
gegensatz ontologisch das Merkwirdigste am kiinstlerischen Gegenstande
ist, Der im kiinstlerischen Werk sichtbar geformte Hintergrund ist selbst
mehrschichtig. Er besteht aus einer Reihe hintereinander geschalteter
Schichten, von denen die folgende immer in der vorausgehenden erscheint.

Der dritte Teil : « Werte und Genera des Schonen », befafit sich mit den
dsthetischen Werten im allgemeinen und mit dem Erhabenen, Anmutigen
und Komischen im besonderen. In der Forschung nach Werten und Wert-
verhiltnissen fehlt nach H. der Asthetik bis heute noch jede Orientierung.
H. stellt dann die Frage nach dem Verhiltnis des dsthetischen Wertes zu
den anderen Wertgruppen, den Sach-, Giiter-, Lust-, Vital- und sittlichen
Werten. Dabei ergibt sich, daB sie alle in einem Fundierungsverhéltnis zu
den isthetischen Werten stehen, wenngleich diese nicht alle notwendig auf
solchen Werten griinden.

Uber das Wesen des dsthetischen Wertes wei3 die Asthetik noch wenig
zu sagen. Unter dieser Riicksicht ist sie eine niichterne und riickstdndige
Wissenschaft. Mit allen Wertanalysen kann man sich nur in die Néhe des
dsthetischen Wertes herantasten. Dieser selbst kann nur im Wertgefiihl,
Im #sthetischen Schauen, GenieBen und Hingegebensein erfaBt werden,
Wenn man auf diese Weise auch um das Wesen des Schonheitswertes « weil »,
kann man doch nicht angeben, worin es besteht.

In der Untersuchung des Erhabenen gelingt es H., lange mitgeschleppte
Vorurteile und Einseitigkeiten abzubauen und das Erhabene dem iiber-
geordneten Begriff des Schonen wieder einzufiigen. Gerade auf Grund der
Mehrschichtigkeit des dsthetischen Gegenstandes lassen sich Unklarheiten
beseitigen und schiefe Urteile richtig stellen.

Diese Asthetik offenbart aufs neue die geistige Spannweite Hs. Auch
auf dem, ihm als Philosophen fern liegenden Gebiet der Kiinste kennt er
sich in erstaunlicher Weise aus. Treffsicher beschreibt er einzelne Rich-
tungen und Leistungen. Die meisterhafte, immer klare Behandlung der viel-
schichtigen und verschlungenen Probleme und der reiche Ertrag der Unter-
Suchungen kann in einer Besprechung nicht gewiirdigt werden. Es wird
wenige Asthetiken geben, die sich ihrem geistigen Rang nach mit der Hs.
vergleichen lassen. Nur ab und zu, wo es um Fragen der Teleologie und Sinn-
gebung geht, werden, fiir den Kenner nicht iiberraschend, einige stérende
Téne angeschlagen. Gewi3 hiitte sich die Phinomenologie des Asthetischen
in eine Metaphysik weiterfiihren lassen, aber aus diesem Bereich hilt H.
sich ja grundsitzlich fern.

Wenn auch die Untersuchung des Schonen selbst nichts Schones ist,
und wenn die Asthetik, die diese Untersuchung fiihrt, den Leser insofern
enttiuschen muB, als er nur des Schénen wegen nach ihr greift, so gilt
doch von Hs. Werk noch dieses : Es bietet nicht nur den Wahrheitswert
des Schénen, sondern es enthilt durch die Form der Darstellung auch dsthe-
tische Qualititen.

Geistingen (Sieg). Josef Endres C. Ss. R.

7



98 Besprechungen

Offener Horizont. Festschrift fiir KARL JaspErs. — Piper, Miinchen
1953. 463 S.

In den Titel dieses Geschenks zum 70. Geburtstag ist etwas aufgefangen
von K. Jaspers’ Art des Philosophierens. Dieses versucht ja den Uberstieg
iiber Vordergriindiges und voreilig gesetzte Grenzen, um das Selbstver-
stindnis des Menschen zu erweitern und zu vertiefen.

Der Titel weist aber auch darauf hin, daB die Festschrift in ihrem
Inhalt den Bereich des eigentlich Philosophischen iiberschreiten, die ver-
schiedensten Gebiete menschlichen Wissens umfassen und einen gréBeren
Leserkreis erfassen will. So werden auBler philosophischen auch theologische,
psychologische, soziologische, biologische und &sthetische Fragen auf-
gegriffen. Der damit schon von den Sachgebieten her aufgelockerte Horizont
wird dadurch noch erweitert, dal die Verfasser der 30 Beitrige weltanschau-
lich auf verschiedenem Boden stehen und die Dinge je in einem anderen
Lichte sehen.

Nicht in alle Bezirke, denen der Gegenstand der einzelnen Artikel ent-
nommen ist, hat K. Jaspers fithrend und férdernd hineingewirkt. Aber sein
Verdienst um den wissenschaftlichen Ausbau der Psychopathologie wird
ihm von zustdndiger Stelle bestitigt. Sogar die sprachliche Form, in die
er seine philosophischen Gedanken gie8t, findet eine liebevolle Unter-
suchung. Aber entsprechend dem, was Jaspers in der heutigen Philosophie
und was er fiir sie bedeutet, ist weder er als Philosoph noch die Philosophie
iiberhaupt, geniigend beriicksichtigt.

Eine sorgfiltig zusammengestellte Bibliographie, die die wissenschaft-
lichen Verdffentlichungen Jaspers’ von 1909-1952 umfaBt, bekundet ein-
drucksvoll den Arbeitseifer und die Fruchtbarkeit des Autors, Fast alle
seit 1919 erschienenen Arbeiten sind ganz oder teilweise in fremde Sprachen
iibersetzt, unter denen das Japanische an der Spitze steht.

Wie man es nicht anders erwarten kann, sind die einzelnen Arbeiten
nicht alle von gleichem wissenschaftlichen Wert. Als Ganzes aber hat das
inhaltsreiche Werk ein hohes geistiges Niveau und wird vielen vieles bieten.

Geistingen (Sieg). Josef Endres C. Ss. R.



	Besprechungen

