
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 1

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Heilige Schrift

« Biblia Sacra » iuxta Latinam Vulgatam Versionem ad codicum fidem
iussu Pii PP. XII cura et studio monachorum Abbatiae Pontificiae S. Hiero-
nymi in Urbe ordinis S. Benedicti édita : « Liber Psalmorum » ex recensione
S. Hieronymi cum praefationibus et Epistula ad Sunniam et Fretelam. —
Typ is Polyglottis Vaticanis, Romae 1953. xvi-299 p.

Die Vulgatahandschriften, die bisher für die Editio Piana zur Verwendung

gekommen sind, gehen in Bezug auf das Buch der Psalmen stark
auseinander. Die OD-Gruppe und der Bovinensis geben das von Alcuin
aufgenommene Psalterium Gallicanum, das seinen Platz in der Vulgata bis auf
unsere Zeit behauptet hat. Andere Vulgatahandschriften hingegen bieten
den vom hl. Hieronymus aus dem Hebräischen übersetzten Psalmentext.
In einzelnen Vulgatahandschriften kommen verschiedene Abarten des
altlateinischen Psalters vor. Damit scheidet hier eine ganze Reihe von bisher
für die Editio Piana benutzten Hss aus, weil als herauszugebender Text
bloß das Psalterium Gallicanum in Frage kommen konnte. Dieser Ausfall
wurde aber ersetzt durch die Möglichkeit hier eine ganze Reihe von neuen
Hss zu gebrauchen, die bloß den Psalter enthalten. Dreizehn Stück werden
in den Prolegomena, S. vin-xi kurz beschrieben. Die Hauptzeugen unter
diesen Psalterien sind :

R Vaticanus Reginensis lat. 11 (Mitte des 8. Jahrh.)
F Petropolitanus Bibl. Publ. F. v. I, no 5 (8. Jahrh.)
C Cathach St. Columba (Royal Irish Academy, 6. Jahrh. ; enthält

Ps. 30, 10 bis 105, 13)

I Rothomagensis 24 (A. 41) (10. Jahrh.)
L Lugdunensis (teils in Lyon, teils in Paris; 5.-6. Jahrh. ; enthält

Ps. 10, 7 bis 51, 7 und Ps. 111, 7 bis 139, 5).

Wo diese Zeugen übereinstimmen, wird ihre gemeinschaftliche Lesart als
die ursprüngliche angenommen, einige wenige Fälle ausgenommen, in denen
der gemeinsame Stammvater der Gruppe RFCIL bereits einen Fehler
aufwies. Solche Fälle sind aber ziemlich selten. Wir haben uns, außer einem
Fall, der sich bloß auf den Titel des 41. Psalmes bezieht (S. 116), folgende
Stellen notiert :



Besprechungen 89

S. 103 - Ps. 34, 26 : qui magna loquuntur super me. Für « magna » haben
RFC : maligna.

S. 106 - Ps. 36, 14 : ut deiciant pauperem et inopem. Für « deiciant » haben
RFC : decipiant.

S. 124 - Ps. 45, 7 : dedit vocem suam. Für « dedit geben RC und ein Kor¬
rektor der hs F : dederunt.

S. 289 - Ps. 143, 10 : qui dat salutem regibus. Für « dat » haben RFI
(C scheidet hier aus) : das.

S. 290 - Ps. 143, 11 : eripe me et erue me. Für « erue » haben RFI (C schei¬
det aus) ein zweites « eripe ».

S. 290 - Ps. 143, 13 : in egressibus suis, wofür RF « in gressibus suis » auf¬
weisen.

Merkwürdigerweise hat unsere Sixto-Clementina in fünf von diesen sechs
Fällen die richtige Lesung ; bloß in Ps. 143, 10 hat sie den uralten Fehler :

« qui das salutem regibus ».

Dankenswert ist in diesem Psalmenband auch die Neuausgabe des
berühmten Hieronymusbriefes « Ad Sunniam et Fretelam » (Ep. 106). Im
Variantenapparat kommt dieser Brief als wichtiger Zeuge öfters zur Verwendung.

So an folgenden Stellen :

S. 80, für Ps. 21, 24 : semen Iacob magnificate eum
S. 88, für Ps. 27, 2 : exaudi vocem deprecationis meae
S. 90, für Ps. 28, 9 : omnis dicet gloriam
S. 117, für Ps. 41, 11 : qui tribulant me
S. 121, für Ps. 43, 26 : exsurge (ohne : Domine)
S. 146, für Ps. 58, 14 : dominatur Iacob fnium terrae
S. 148, für Ps. 60, 6 : Deus meus exaudisti
8. 169, für Ps. 71, 18 : domine Deus Deus
S. 170, für Ps. 72, 7 : prodiet quasi ex adipe
S. 171, für Ps. 72,17 : intellegam (ohne: et)
S. 174, für Ps. 73, 23 : ne obliviscaris voces
S. 175, für Ps. 75, 6 : manibus suis (ohne : in)
S. 193, für Ps. 83, 3 : caro mea exultavit
S. 193, für Ps. 83, 6 : cui est auxilium
S. 200, für Ps. 88, 8 : magnus et horrendus
S. 224, für Ps. 103, 4 : ministros tuos
8. 229, für Ps. 104, 30 : dedit, terra eorum ranas
8. 266, für Ps. 119, 2 : a lingua (ohne : et)

Außerdem noch für den Asteriscus vor « tuos » in Ps. 8, 4 : videbo
coelos tuos, für den Obelus vor « sibi » in Ps. 84, 11 : obviaverunt sibi und für
den Asteriscus vor « quia» in Ps. 117, 11 : quia ultus sum in eos. Auch an
solchen Stellen, an denen die Epistula ad Sunniam et Fretelam eine Lesart
bietet, die von der ursprünglichen des Psalterium Gallicanum sicher
verschieden ist, hat man mit Recht Wert darauf gelegt, die Lesung nach Ep. 106
Wenigstens zu verzeichnen. So z. B. im Variantenapparat zu folgenden
Stellen : Ps. 17, 48 : de gentibus iracundis, Ep. 106 : ab inimicis meis ; —
^s' 21, 20 : ne elongaveris auxilium tuum, Ep. 106 : ne el. aux. meum ; —



90 Besprechungen

Ps. 55, 8 : populos confringes, Ep. 106 : populos deicies ; — Ps. 58, 11 :

voluntas eius praeveniet me, Ep. 106 : misericordia eius p. me ; — Ps. 61, 9 :

adiutor noster in aeternum ; — Ps. 67, 25 : viderunt ingressus tui Deus.
Als der hl. Hieronymus seine Revision des lateinischen Psalters nach

dem hexaplarischen Text des Origines vornahm, legte er dabei großes
Gewicht auf die richtige Verwendung der textkritischen Zeichen. Und in
seiner Vorrede an Paula und Eustochium bittet er mit großem Nachdruck,
daß die Abschreiber seiner Rezension doch diese Zeichen genau
berücksichtigen mögen : « Commoneo tarn vos quibus forte labor iste desudat,
quam eos qui exemplaria istiusmodi habere voluerint, ut quae diligenter
emendavi, cum cura et diligentia transcribantur. Notet sibi unusquisque
vel iacentem lineam vel signa radiantia, id est vel obelos vel asteriscos,
et ubicumque virgulam viderit praecedentem, ab ea usque ad duo puncta
quae inpressimus sciat in Septuaginta translatoribus plus haberi ; ubi autem
stellae similitudinem perspexerit, de hebraeis voluminibus additum noverit,
aeque usque ad duo puncta, iuxta Theodotionis dumtaxat editionem qui
simplicitate sermonis a Septuaginta interpretibus non discordât. » Freilich
hatte Hieronymus mit der Bequemlichkeit und Fahrlässigkeit der Kopisten
schon so viele schlimme Erfahrungen gemacht, daß er sich über die richtige
Befolgung seiner Ratschläge kaum irgendwelchen Illusionen hingeben konnte:
« Haec ego et vobis et studioso cuique fecisse me sciens, non ambigo multos
fore qui vel invidia vel supercilio malint contemnere videri praeclara quam
discere, et e turbulento magis rivo quam de purissimo fonte potare. » Die
Traditionsgeschichte des Psalterium Gallicanum hat diesen bösen
Vorgefühlen leider Recht gegeben und um die Überlieferung der textkritischen
Zeichen in den Handschriften ist es traurig bestellt. Bald wurden sie
entweder ganz ausgelassen, oder nur gelegentlich gesetzt. Spätere Gelehrte
kamen auf den unglücklichen Einfall, diese Zeichen zu einem anderen als

zum ursprünglichen Zweck zu verwenden und namentlich zum Vergleich
des gallikanischen Psalters mit den Lesarten der Hieronymusübersetzung
aus dem hebräischen Urtext. Im Laufe der Jahrhunderte ist die
Regellosigkeit bei der Verwendung dieser Zeichen so groß geworden, daß auch
die Editores Piani auf eine überall durchgeführte Wiederherstellung der
Asterisken, Obelen und Metobelen verzichten mußten. Bei der handschriftlichen

Uberlieferung, wie sie tatsächlich vorliegt, wird man die Editores
wohl nur loben können wegen ihrer weisen Zurückhaltung in diesem Punkte.

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

Bernini, Giuseppe, S. J. : Le preghiere penitenziali del Salterio. Con-
tributo alla Teologia dell'A. T. (Analecta Gregoriana, cura Pontificiae Uni-
versitatis Gregorianae édita, vol LXII. Series Facultatis Theologicae,
Sectio A n. 9.) — Apud Aedes Universitatis Gregorianae, Romae 1953.

xxm-321 p.

Sieben Psalmen hat es von alterher gegeben, die im kirchlichen
Sprachgebrauch als die « sieben Bußpsalmen » bekannt sind. Ich habe sie in
lebhafter Erinnerung, weil ich sie als junger Pennäler so oft habe abschreiben



Besprechungen 91

müssen. Vor fünfzig Jahren war nämlich das Abschreiben dieser Psalmen
in gewissen Schulen und Kollegien eine Strafe, die für allerlei delicta minora
häufig verhängt wurde. Als man sich später als Jungtheologe etwas
eingehender mit den Psalmen zu beschäftigen hatte, leuchtete es einem bald
ein, daß die klassische Siebenzahl der Bußpsalmen eine ziemlich willkürliche

ist. Die Psalmen 6 und 102 gehören nicht so recht eigentlich zur Kategorie

; dafür aber gibt es mehrere andere, in denen es sich deutlich um
Sündenbekenntnis, Reue, Buße und Vergebung handelt. P. Bernini behandelt
hier deren siebzehn Stück, die in drei Klassen eingeteilt werden : 1. Gebetsergüsse

von Einzelpersonen (Pss. 19, 25, 32, 38, 39, 40, 41, 51, 69, 130, 143).
2. Kollektive Bußgebete (Pss. 79, 90 und 106). 3. Dankgebete für erhaltene
Sündenvergebung (Pss. 65, 85 und 103). Eine Analyse und Erklärung dieser
siebzehn Psalmen bildet den ersten Hauptteil (S. 3-136) des Buches.

Der zweite Teil (S. 141-244) verbreitet sich über die theologischen
Voraussetzungen der Reue- und Bußgebete ; dieser Teil handelt über das Wesen
der Sünde, über das Sündebewußtsein, über die Strafe, usw. aber auch über
die Eigenschaften Gottes, welche dem Beter bekannt sind, nämlich Gottes
Heiligkeit, seine Allwissenheit, seine Gerechtigkeit und, natürlich nicht
zuletzt : seine Barmherzigkeit.

Der dritte Teil (S. 247 ff.) behandelt noch einige weitere, zum
einschlägigen Thema gehörige Fragen : Sündenbekenntnis, Reue, Vorsatz,
Sündenvergebung von Seiten Gottes (worin besteht sie, aus welchen Motiven
wird sie verliehen, wie erlangt der reuevolle Sünder die Gewißheit, daß sein
Gesuch um Vergebung auch wirklich angenommen wird, usw.).

Die interessante Frage nach der Gewißheit der erhaltenen
Sündenvergebung wird im Verhältnis zur behäbigen Ausführlichkeit mehrerer
anderer Teile, wie uns scheinen will, etwas zu kurz abgetan (S. 266) : questa
assoluta certezza ripose nella fedeltà di Dio alle sue promesse oltre
questo elemento soggettivo, i Salmisti alimentano la loro speranza sopra
motivi intimi a Dio stesso (Gottes Barmherzigkeit und die Heiligung seines
Namens). Man fragt sich ob diese Erwägungen praktisch genügen konnten,
dem Sünder eine objektive Sicherheit über den wirklich erfolgten Nachlaß
seiner Sünde zu verschaffen Der Verfasser des Psalmes « De profundis »

erwähnt (Vs. 5) ein Wort Gottes, von dem er hofft, daß es ihm mitgeteilt
Werden wird. Vielleicht wird auch im Psalm « Miserere » die Hoffnung auf
ein solches Wort ausgedrückt in Vs. 10a. Der Tempelbesucher, dessen
Gewissen mit einer Sünde belastet war, mußte wohl nach seiner Selbstanklage
und seinem Reuegebet erst auf eine solche Mitteilung warten, die ihm das
Recht wiedergeben sollte, sich vor Jahwes Antlitz in Gesellschaft derjenigen
2u zeigen, die « rein von Hand und schuldlos sind von Herzen », wie es
Rs. 24, 4 heißt. Auch Ps. 65, 3-5 dürfte auf ein solches Wort zu deuten sein,
°der auf irgend ein Zeichen zum Herantreten, daß der Sünder erst
abzuwarten hatte. Natürlich kann man nun weiter fragen : wer vermittelte eine
derartige Kundgebung Gottes Die gewöhnlichen Vermittler der Gottes-
Worte waren im alten Bunde die Propheten ; solche Propheten amtierten
Wohl an allen Wallfahrtsheiligtümern und namentlich auch am Sionstempel
'u Jerusalem. Darf man da nicht vermuten, daß es diese Tempelpropheten



92 Besprechungen

waren, die dem reuigen Sünder, jedem für seinen konkreten Sonderfall, die
Gewißheit der Sündenvergebung vermittelten

In der S. vu-xii voraufgeschickten Bibliographie und in den Fußnoten
kommen in Eigennamen und fremdsprachigen Buchtiteln ziemlich viele
orthographische Schnitzer und Ungenauigkeiten vor. So z. B. Boyion —

Boylan, Wieser Weiser, Van Imschood Van Imschoot, The Theologie
of the Old Testament (A. B. Davidson), Benedicktinische Monatschrift (J. Schil-
denberger) u. d. m. Diese Schönheitsfehler sind zwar nicht so
schwerwiegend, daß sie den Wert der fleißigen Arbeit ernstlich beeinträchtigen,
man hätte sie aber bei etwas mehr Sorgfalt leicht vermeiden können.

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

L'attente du Messie, par L. Cerfaux, J. Coppens, R. de Langhe, V. de

Leeuw, A. Descamps, J. Giblet, B. Rigaux. (Recherches bibliques.) — Desclée
de Brouwer, Bruges 1954. 189 p.

Le difficile problème du Messianisme, aux confins de l'exégèse et de

la foi, a été l'objet privilégié des études bibliques depuis Wellhausen et

Meignan jusqu'à Mowinckel, Touzard et la Bible de Jérusalem. Comment
se présente-t-il aujourd'hui Quelles solutions demeurent acquises C'est
ce que cherche à préciser l'école de Louvain, dont on sait l'érudition et la
méthode scientifique rigoureuse. Elle établit le bien-fondé de l'attribution
à Jésus de la conscience messianique, encore que le Seigneur ait transformé
le messianisme, en réservant la royauté à la phase eschatologique ; le
messianisme royal, aspect du règne de Iahvé, ne devait apparaître, en
effet, qu'après la résurrection et même la Parousie. Jésus a comme refondu
le messianisme de l'A. T. dans le creuset de la théologie du Fils de l'Homme,
y mêlant celle du Serviteur de Iahwé, d'Isaïe. C'est dire que les harmonies
entre les prédictions de l'A. T. et les réalisations du Nouveau ne sauraient
équivaloir à une équation parfaite et mathématique ; les traditions ont
évolué, tel ou tel accent s'est déplacé. Dieu, maître de l'histoire, a pu changer
ses plans et modifier leurs réactions.

Au delà du problème formellement étudié, ce livre est une leçon
d'exégèse. Aussi bien, Mgr Charue dans un Avant-propos et le P. B. Rigaux,
revendiquent-ils l'importance du discernement du sens littéral et mettent-ils
en garde contre les jugements superficiels et hâtifs qui prédominent de nos
jours dans les publications de vulgarisation. Il est affligeant de constater,
en effet, qu'au lendemain de l'Encyclique Divino afflante Spiritu, tant de

publicistes se soient lancés, sans compétence, dans l'exaltation des sens

spirituels, substituant aux données des textes leurs théories personnelles.
Il ne reste rien de ces fantaisies, dont le présent ouvrage fait justice. C'est
une bonne œuvre qu'ont fait les exégètes de Louvain en fournissant aux
théologiens ces études bibliques aussi solides que lumineuses.

Fribourg. C. Spicq O. P.



Besprechungen 93

Gennaro, Julianus, O. F. M. : Exegetica in Prologum Joannis sec. ma-
ximos Ecclesiae Doctores antiquitatis christianae. (Studia Antoniana, 4.) —
Pontificium Athenaeum Antonianum, Romae 1952. xix-191 p.

On ne saurait trop se réjouir de voir se multiplier les recherches sur
l'histoire de l'exégèse, qui apportent tant de lumière sur l'intelligence d'un
texte et l'évolution d'une tradition. J. G. a choisi la part du lion :

l'interprétation du prologue de S. Jean par les Docteurs des IVe et Vie siècles,
Athanase, Basile, Chrysostome, Ambroise, Jérôme, Augustin. Ne pouvant
envisager tous les problèmes suscités par ces dix-huit versets, il se limite à
l'étude de la génération éternelle et humaine du Christ, le Verbe dans
la création, le témoignage de Jean-Baptiste. La méthode suivie dans chaque
cas est parfaite : l'auteur donne l'exégèse du texte selon la meilleure exégèse
moderne, puis il expose les commentaires successifs des Pères ; enfin il
résume leurs exposés, montrant à la fois leur accord et leurs nuances
respectives. Il va de soi que Chrysostome se révèle l'exégète le plus exact,
suivi de près par Basile. Tout professeur d'Ecriture Sainte se doit de
consulter cet ouvrage dans son cours sur S. Jean, ne serait-ce que pour apprendre
la leçon authentique du texte possédé aux IVe et VIe siècles, et adopter la
bonne coupure : «... nihil quod factum est. In ipso vita erat ». Il pourra
développer et étoffer la conclusion trop brève donnée par J. G. à son étude
(PP. 179-181), ne serait-ce qu'en soulignant comment la théologie proprement
dite est née de l'exégèse attentive du texte sacré.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Schnackenburg, Rudolf : Die Johannesbriefe. (Herders theologischer
Kommentar zum Neuen Testament, XIII, 3.) — Herder, Freiburg i. Br.
1953. xx-299 S.

Ce commentaire des Epîtres johanniques inaugure une nouvelle collection
d'études bibliques fondée par A. Wikenhauser. Son opportunité est évidente
puisque — si incroyable que cela paraisse — les catholiques de langue
allemande ne disposaient jusqu'ici que de commentaires de vulgarisation.
Mais on ne saurait trop relever l'exceptionnelle valeur de ce premier volume,
°u l'érudition la mieux informée et une critique précise s'allient à un esprit
Profondément religieux ; dès lors l'exégèse aboutit à une intelligence savoureuse

du texte inspiré. C'est peut-être un signe des temps, que les méthodes
Philologiques et historiques appliquées à l'Ecriture puissent être suffisamment

dominées qu'elles demeurent à leur place de servantes, et concourent
à l'élaboration d'une authentique théologie biblique. C'est, en tout cas, le
mérite de R. S. de posséder pleinement ces deux disciplines. Il établit, par
exemple, l'authenticité johannique de la première épître par une comparaison

minutieuse de son style et de sa doctrine avec le IVe Evangile, et il
élabore dans douze excursus — d'excellente venue — les chapitres majeurs
de la théologie épistolaire : La société avec Dieu, les formules johanniques
d'immanence, l'amour fraternel, la filiation divine et l'engendrement par



94 Besprechungen

Dieu, la charité comme propriété de la nature divine, etc. On voit que les

difficultés réelles sont perçues et courageusement affrontées. C'est dire la
gratitude du lecteur et son impatience de la parution des autres livres de
la collection.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Philosophie

Hartmann, Nikolai : Teleologisches Denken. — de Gruyter, Berlin 1951 '

viii-136 S.

In diesem, schon 1944 abgeschlossenen Werk, greift H. eine Frage auf,
die ihn während seines philosophischen Schaffens immer wieder angezogen
hat und die er mit Recht als ein Kernstück der alten und neuen Metaphysik
betrachtet : die Teleologie. Schon die Überschrift des Buches : Teleologisches
Denken, drückt deutlich das Endergebnis der Untersuchungen aus : Das
Denken ist teleologisch in dem Sinn, daß es die im Bereich des bewußten,
vor allem des geistigen Seins heimische Realkategorie der Zwecktätigkeit
auch in Bereiche und auf Vorgänge überträgt, die durchaus unteleologisch
sind.

Im ersten, und in der Zielsetzung des Verfassers wichtigstem Teil,
werden die Motive zusammengestellt, die zu einem teleologischen Denken
führten und führen. In den drei Hauptgruppen, die er dabei unterscheidet :

Motive des naiven Bewußtseins, des wissenschaftlichen und metaphysischen
Denkens, deckt H. erstaunlich viele Kräfte und Gründe auf, die den Menschen
veranlassen, kausal bestimmte Vorgänge als final bestimmt aufzufassen und
damit zu verfälschen.

Der zweite Teil bietet eine Analyse des Finalnexus und eine
Auseinandersetzung mit den wichtigsten Beweisen für die Teleologie.Wie immer
bei H., so findet man auch hier eine Fülle philosophiegeschichtlichen Materials.

Auf Grund seines großen Wissens gelingt es ihm mit fast spielerischer
Leichtigkeit die Quellen aufzuzeigen, aus denen das teleologische Denken
sich nährt, wie Gedankenlosigkeit, Bequemlichkeit, die sich nicht die Mühe
machen will, die verwickelten Kausalfäden zu entwirren, Postulate, Systemdenken

und endlich die sooft den Schein des Teleologischen an sich tragenden
Vorgänge im Bereich des untermenschlichen Lebens die Finalkategorie zu
einer allgemeinen Realkategorie werden lassen. Die Untersuchung der Teleo-
logiebeweise bringt es an den Tag, daß man sich die Arbeit nicht selten zu
leicht gemacht hat.

Und doch muß man sich am Ende fragen : Soll diese, durch die ganze
Geschichte der Philosophie hindurchgehende Neigung, auch das unterhalb
des Bewußtseins ablaufende Geschehen final zu denken und zu deuten, nur
im Subjekt und im objektiven Schein begründet sein Sind denn keinem
Vertreter der Teleologie die so offenbaren Ungereimtheiten seiner
Weltdeutung aufgefallen Gibt es nicht auch teleologische Theorien, die frei
sind von anthropomorphischer Infektion Macht nicht vielleicht H. sich
trotz allen Ernstes und allen Wissens die Sache etwas leicht Stützt seine



Besprechungen 95

Einschränkung der Teleologie auf bewußte und geistige Vorgänge sich auf
objektive Gründe oder sind hier subjektive Beweggründe im Spiel

Um diese Fragen vollständig zu beantworten, müßte man viel weiter
ausholen, als das im Rahmen einer Besprechung möglich ist.

Aus der Analyse des Finalnexus folgert H. richtig : Teleologie ist ohne
Bewußtsein nicht zu denken. Ob aber daraus gefolgert werden kann : also
ist Teleologie ein Merkmal und Vorrecht der bewußten Vorgänge, ist etwas
ganz anderes. Es braucht hier nicht ausführlich dargelegt zu werden, wie
sich von Hs. anerkanntem Satz aus ein Teleologiebegriff gewinnen läßt, der
umfassender ist als der seine, ohne daß er mit einem unzulässigen Anthropo-
morphismus behaftet wäre.

Der Finalnexus macht weder den Kausalnexus überflüssig, noch hindert
die teleologische Frage nach dem « Wozu » die kausale nach dem « Wodurch ».

Eine final bestimmte Natur ist kein Hindernis für freies menschliches
Handeln, noch tut sie der Würde des Menschen irgendeinen Abbruch, wenn
man die Grenzen anerkennt, die menschlicher Freiheit und Würde nun einmal

gesetzt sind. Final bestimmte Abläufe im untermenschlichen Bereich
widersetzen sich dem Menschen nicht, der sie für seine Ziele einsetzen will,
wenn der Mensch sich dabei an die den Dingen und Kräften eigenen Gesetze
hält, sich ihnen anpaßt und unterordnet. Freilich, am Endziel der Welt
und ihrer Dinge vermag der Mensch nichts zu ändern. Aber auch wenn sie
final determiniert sind, kann er ihnen verschiedene nähere und äußere Ziele
setzen, er kann auch verhindern, daß ein Ding das Ziel verwirklicht, auf
das es innerlich, wesensmäßig, angelegt ist. Unterscheidungen wie : äußeres
und inneres, näheres und entferntes Ziel findet man bei H. nicht. Er kennt
ebenfalls nicht den noch in anderer Hinsicht analogen Charakter der
Finalkategorie.

Für das in Frage stehende Problem scheint uns nicht viel gewonnen,
wenn H. das, was andere als Zwecktätigkeit in der Natur bezeichnen, nur
zweckmäßig sein läßt. Woher kommt diese Zweckmäßigkeit Nach H. ist
sie ein Zufallsergebnis, zustandegekommen durch das kontingente
Aufeinanderwirken verschiedener Ursachen. Zweckmäßiges entsteht so nach den
Gesetzen der Statistik. Aber wenn die Wahrscheinlichkeit, daß aus dem
Zusammentreffen solcher Ursachen etwas Zweckmäßiges entsteht, gleich
Null ist Und sie ist gleich Null, schon dafür, daß nur ein einziges Molekül
jener Stoffe entsteht, aus denen Lebewesen sich aufbauen. Wie H. in seiner
« Philosophie der Natur » behauptet, hat Darwin als erster einen wichtigen
Ansatz zur Beantwortung der Frage nach der Entstehung des
Zweckmäßigen gegeben, und zwar in seiner Lehre von der natürlichen Zuchtwahl
(639 ff.). Aber Darwins Gesetz ist keine Ent-deckung eines objektiven
Tatbestandes, sondern nur ein « konstruktiv erdachter Trick des erfindungsreichen

Menschengeistes » (Conrad-Martius). Hs. Erklärungen scheinen dem
Denken mehr zuzumuten als jede recht verstandene Teleologie.

Und so bleibt bei aller Anerkennung seiner vielschichtigen, zum Teil
recht ergebnisreichen Untersuchungen doch die Frage offen : Hat bei diesen
Untersuchungen der Mensch dem Philosophen nicht vorzeitig Halt geboten

Geistingen (Sieg). Josef Endres C. Ss. R.



96 Besprechungen

Hartmann, Nikolai : Ästhetik. — de Gruyter, Berlin 1953. xi-476 S.

Seine großangelegten Untersuchungen über das Reich der Werte — über
den Wert des W ahren in der « Metaphysik der Erkenntnis », über den Wert
des (sittlich) Guten in der « Ethik » — beschließt N. Hartmann mit einer
Arbeit über den Wert des Schönen. Das Erscheinen dieses Werkes hat er
nicht mehr erlebt, nicht einmal die Vorbereitungen für den Druck konnte
er ganz zu Ende führen. Nur dem ersten Drittel hat er selbst die endgültige
Form gegeben, für die beiden anderen Drittel hat die erste Niederschrift
als Vorlage gedient. Das Ganze ist von Frida Hartmann herausgegeben.

Auf dem Gebiete der Ästhetik sind die Probleme durch wissenschaftliche

Untersuchungen nicht in dem Maße vorwärts getrieben und spruchreif

gemacht worden wie das in der Erkenntniskritik und Ethik für das
Wahre und Gute geschehen ist. Durch Theorien, denen der Rang ihrer
Urheber ein beträchtliches Ansehen verlieh, die aber der Sache nicht in
allem gerecht wurden, geriet das Denken in einen Engpaß und die Beschäftigung

mit dem Wert des Schönen kam ins Stocken.
Unter diesen erschwerenden Umständen hat dann H. die Frage

aufgegriffen. Zunächst nimmt er eine Bestandaufnahme des bis dahin
Versuchten und Erreichten vor. Dann behandelt er seinen Gegenstand in drei
großen Teilen. Im ersten Teil : « Das Erscheinungsverhältnis », wird die
Eigenart der ästhetischen Schau, die Struktur des ästhetischen
Gegenstandes und das Schöne in Natur- und Menschenwelt dargestellt. Dabei
ist es ihm besonders darum zu tun, das Schöne als einen zweifachen Gegenstand

zu erweisen. Es besteht aus einem sinnlich wahrnehmbaren Vordergrund

und einem darin erscheinenden Hintergrund. Dieser ist im menschlichen

Kunstwerk irreal, im Naturschönen real. Das Ineinander des Vorder-
und Hintergrundes ist der eigentliche Gegenstand der ästhetischen Schau.
Wie dann später (S. 299, 357 ff.) ausgeführt wird, besteht das Wesen des

Kunstwerks darin, den irrealen Hintergrund in dem realen Vordergrund
des Gegenstandes erscheinen zu lassen. Der ästhetische Wert ist das
Erscheinen selbst, das Erscheinen des Hintergrundes im Vordergrund. Wo ein
solcher unanschaulicher Hintergrund nicht sinnlich wahrnehmbar erscheint,
hat man es nicht mit dem Schönen zu tun, mag dieses Unanschauliche in
sich noch so vollkommen sein.

Träger des ästhetischen Wertes ist nicht der schaffende oder schauende
Akt, sondern der Gegenstand dieses Aktes. Doch kommt der Wert diesem
Gegenstand nicht in seinem Ansich zu, sondern nur in seinem Gegenstandsein.

Das Sein des Schönen ist ein Füruns. Der ästhetische Gegenstand ist
nicht übergegenständlich, er hat kein Ansich, er ist nur als Gegenstand
bestimmter Akte : der Schau und des Genießens. Erst durch diese Akte
erscheint in einem sichtbaren Vordergrund ein unsichtbarer Hintergrund.
Das dem Erkenntnisgegenstand unwesentliche Für-uns-Sein ist dem
ästhetischen Gegenstand wesentlich.

Im zweiten Teil : « Formung und Schichtung », werden die Schichtenfolge

in den Künsten, die ästhetische Form und Einheit, sowie die Wahrheit

im Schönen untersucht. Mit der Aufdeckung der erwähnten beiden



Besprechungen 97

Seiten oder Schichten des ästhetischen Gegenstandes ist dieser nämlich
noch längst nicht genügend gekennzeichnet, wenngleich dieser Schichtengegensatz

ontologisch das Merkwürdigste am künstlerischen Gegenstande
ist. Der im künstlerischen Werk sichtbar geformte Hintergrund ist selbst
mehrschichtig. Er besteht aus einer Reihe hintereinander geschalteter
Schichten, von denen die folgende immer in der vorausgehenden erscheint.

Der dritte Teil : « Werte und Genera des Schönen », befaßt sich mit den
ästhetischen Werten im allgemeinen und mit dem Erhabenen, Anmutigen
und Komischen im besonderen. In der Forschung nach Werten und
Wertverhältnissen fehlt nach H. der Ästhetik bis heute noch jede Orientierung.
H. stellt dann die Frage nach dem Verhältnis des ästhetischen Wertes zu
den anderen Wertgruppen, den Sach-, Güter-, Lust-, Vital- und sittlichen
Werten. Dabei ergibt sich, daß sie alle in einem Fundierungsverhältnis zu
den ästhetischen Werten stehen, wenngleich diese nicht alle notwendig auf
solchen Werten gründen.

Über das Wesen des ästhetischen Wertes weiß die Ästhetik noch wenig
zu sagen. Unter dieser Rücksicht ist sie eine nüchterne und rückständige
Wissenschaft. Mit allen Wertanalysen kann man sich nur in die Nähe des
ästhetischen Wertes herantasten. Dieser selbst kann nur im Wertgefühl,
im ästhetischen Schauen, Genießen und Hingegebensein erfaßt werden.
Wenn man auf diese Weise auch um das Wesen des Schönheitswertes « weiß »,

kann man doch nicht angeben, worin es besteht.
In der Untersuchung des Erhabenen gelingt es H., lange mitgeschleppte

Vorurteile und Einseitigkeiten abzubauen und das Erhabene dem
übergeordneten Begriff des Schönen wieder einzufügen. Gerade auf Grund der
Mehrschichtigkeit des ästhetischen Gegenstandes lassen sich Unklarheiten
beseitigen und schiefe Urteile richtig stellen.

Diese Ästhetik offenbart aufs neue die geistige Spannweite Hs. Auch
auf dem, ihm als Philosophen fern liegenden Gebiet der Künste kennt er
sich in erstaunlicher Weise aus. Treffsicher beschreibt er einzelne
Richtungen und Leistungen. Die meisterhafte, immer klare Behandlung der
vielschichtigen und verschlungenen Probleme und der reiche Ertrag der
Untersuchungen kann in einer Besprechung nicht gewürdigt werden. Es wird
Wenige Ästhetiken geben, die sich ihrem geistigen Rang nach mit der Hs.
vergleichen lassen. Nur ab und zu, wo es um Fragen der Teleologie und
Sinngebung geht, werden, für den Kenner nicht überraschend, einige störende
föne angeschlagen. Gewiß hätte sich die Phänomenologie des Ästhetischen
m eine Metaphysik weiterführen lassen, aber aus diesem Bereich hält H.
sich ja grundsätzlich fern.

Wenn auch die Untersuchung des Schönen selbst nichts Schönes ist,
und wenn die Ästhetik, die diese Untersuchung führt, den Leser insofern
enttäuschen muß, als er nur des Schönen wegen nach ihr greift, so gilt
doch von Hs. Werk noch dieses : Es bietet nicht nur den Wahrheitswert
des Schönen, sondern es enthält durch die Form der Darstellung auch ästhetische

Qualitäten.

Geistingen (Sieg). Josef Endres C. Ss. R.



98 Besprechungen

Offener Horizont. Festschrift für Karl Jaspers. — Piper, München
1953. 463 S.

In den Titel dieses Geschenks zum 70. Geburtstag ist etwas aufgefangen
von K. Jaspers' Art des Philosophierens. Dieses versucht ja den Überstieg
über Vordergründiges und voreilig gesetzte Grenzen, um das Selbstverständnis

des Menschen zu erweitern und zu vertiefen.
Der Titel weist aber auch darauf hin, daß die Festschrift in ihrem

Inhalt den Bereich des eigentlich Philosophischen überschreiten, die
verschiedensten Gebiete menschlichen Wissens umfassen und einen größeren
Leserkreis erfassen will. So werden außer philosophischen auch theologische,
psychologische, soziologische, biologische und ästhetische Fragen
aufgegriffen. Der damit schon von den Sachgebieten her aufgelockerte Horizont
wird dadurch noch erweitert, daß die Verfasser der 30 Beiträge weltanschaulich

auf verschiedenem Boden stehen und die Dinge je in einem anderen
Lichte sehen.

Nicht in alle Bezirke, denen der Gegenstand der einzelnen Artikel
entnommen ist, hat K. Jaspers führend und fördernd hineingewirkt. Aber sein
Verdienst um den wissenschaftlichen Ausbau der Psychopathologie wird
ihm von zuständiger Stelle bestätigt. Sogar die sprachliche Form, in die
er seine philosophischen Gedanken gießt, findet eine liebevolle
Untersuchung. Aber entsprechend dem, was Jaspers in der heutigen Philosophie
und was er für sie bedeutet, ist weder er als Philosoph noch die Philosophie
überhaupt, genügend berücksichtigt.

Eine sorgfältig zusammengestellte Bibliographie, die die wissenschaftlichen

Veröffentlichungen Jaspers' von 1909-1952 umfaßt, bekundet
eindrucksvoll den Arbeitseifer und die Fruchtbarkeit des Autors. Fast alle
seit 1919 erschienenen Arbeiten sind ganz oder teilweise in fremde Sprachen
übersetzt, unter denen das Japanische an der Spitze steht.

Wie man es nicht anders erwarten kann, sind die einzelnen Arbeiten
nicht alle von gleichem wissenschaftlichen Wert. Als Ganzes aber hat das
inhaltsreiche Werk ein hohes geistiges Niveau und wird vielen vieles bieten.

Geistingen (Sieg). Josef Endres C. Ss. R.


	Besprechungen

