
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 1

Artikel: Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes

Autor: Krasinski, Cyrill K. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über die Krisis
des modernen Sondereigentumsbegriffes

Von Cyrill K. von Krasinski O.S.B.

1. « Kann ein Arbeiter heute Christ sein » lautet der Aufruf eines

Artikels, den vor kurzer Zeit nicht ein Kommunist oder Sozialist,
sondern ein französischer Bischof verfaßt hat. Diese revolutionäre Frage
kann auf zweifache Weise verstanden und ausgelegt werden : auf eine

harmlosere und eine weniger harmlose. Die erste meint, daß die
sozialwirtschaftliche Lage der Arbeiter und der Arbeitslosen — wenn nicht
vielleicht im ganzen christlichen Abendlande, so doch in den
industriellen Gebieten, die jener Bischof im Auge hat — eine solche ist, daß

sie nach den Worten Pius' XI. « ohne Übertreibung einer ungeheuer
großen Zahl von Menschen es außerordenttich schwer macht, das eine

Notwendige, ihr ewiges Heil, zu wirken » (Qu. an. Nr. 130) ; ja sie sogar
an dem Wert der christlichen Wahrheit und des christlichen Ethos
verzweifeln läßt ; wobei aber die Schuld an diesem unerfreulichen
Zustand der Dinge in einer Welt, die sich noch christlich nennt, nicht
der christlichen Soziallehre und ihren Vertretern, sondern eben jenen,
die sie ablehnen, zugeschrieben werden müßte. Die zweite, weniger
harmlose Auslegung des anfangs zitierten Satzes faßt ihn als ein
großmütiges « Mea culpa » im Namen der gesamten Christenheit selbst auf,
wobei die unerschütterliche Überzeugung vom Besitz der geoffenbarten
Wahrheit mit dem Bedenken verbunden ist, ob die gegenwärtige
theoretische und offizielle Anwendung dieser Wahrheit auf dem Gebiete der
sozialen Gerechtigkeit wirklich das letzte Wort dessen darstellt, was uns
der menschgewordene Gott der heutigen Menschheit zu künden
verpflichtet hat und was die letztere von der christlichen sozialen Praxis,
aber auch von der christlichen Theorie, tatsächlich erwartet. Es handelt
sich nach dieser zweiten Auffassung um nichts weniger, als um die

Frage, ob im ständigen Fluß der Dinge und der Ideen die christliche



Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes 65

soziale Doktrin als solche nicht ergänzungsbedürftig sei, ob sie — nach
der Widerlegung der Irrtümer von gestern — für die neuen Probleme
von heute und morgen wirklich offen ist, und ob das, was man die
katholische Soziallehre zu nennen pflegt, tatsächlich die ganze kirchliche

Tradition darstellt und nicht vielleicht ihre gewiß aktuellen, aber
auch mehr oder weniger zeitbedingten Aussagen und Aspekte. Und
diese zweite, soeben als « weniger harmlose » bezeichnete Auffassung stellt
die Überzeugung nicht weniger zeitgenössischer katholischer Soziologen
dar. Ähnliche Bedenken sind ja in der letzten Zeit von namhaften
katholischen Fachgelehrten des deutschen und französischen Sprachraumes

geäußert worden. Was insbesondere den uns hier interessierenden

Begriff des Eigentums betrifft, so hat man den nicht unbegründeten
Eindruck, daß die neuscholastische Doktrin — in der Eile der Abwehr
vor kommunistischen Angriffen — keine Muße gehabt hat, um etwas
weiter als nur in die unmittelbare Vergangenheit zurückzugehen und
daß sie sich deswegen oft mit Improvisationen anstatt mit endgültigen,
auf der Offenbarung und der gesamten kirchlichen Überlieferung
aufbauenden Lösungen begnügen müßte.

2. Damit haben wir aber schon die Hauptschwäche der neuscholastischen

Sondereigentumstheorie genannt. In einer Zeit, die sich die
Rückkehr zu den Quellen als ihre Hauptparole auserwählt hat, muß man
nicht ohne Staunen feststellen, daß alle katholischen Standartwerke und
Lexika bei ihrer Begründung des Privat- oder Sondereigentums inhaltlich

nicht weiter ausholen, als zu den Enzykliken Rerum novarum und
Quadragesimo anno und zu den Argumenten des Jesuiten Taparelli
d'Azeglio, welcher im Jahre 1840 in seinem « Saggio teoretico di diritto
naturale appogiato sul fatto » explicite die These aufgestellt hat, das
Recht auf Besitz von Privateigentum — auch Eigentum der Produktionsmittel

— sei im Naturrecht begründet. Diese These ist dann aus seinem
Werk in die päpstlichen Enzykliken eingegangen und von allen
katholischen Autoren übernommen worden.

Wie der Titel des Werkes besagt — « Saggio appogiato sul
fatto », « Essay, der sich auf den Tatbestand stützt » — stützt Taparelli
seine These nicht auf die Tradition, von der er nicht viel wußte, sondern
auf die aus der Menschheitsgeschichte bekannten allgemeinen
Tatsachen der Aneignung von Gütern und der Besitzergreifung von
Produktionsmitteln durch Einzelne. Dieser Verzicht auf eine traditionsgemäße
Begründung der These von Sondereigentum, als einer durch das Naturrecht

gesicherten Institution, bedeutet nicht, daß die anderen katho-

5



66 Über die Krisis des modernen. Sondereigentumsbegriffes

lischen Soziologen des 19. Jahrhunderts die Überlieferung der Kirchenväter,

der Hochscholastik und ihres Fürsten, Thomas von Aquin, gar
nicht gekannt hätten. Die letzteren werden wohl zitiert, sei es, um
ihre Aussagen mit der neuscholastischen These in Einklang zu bringen,
oder auch als Beispiel archaistischer Raritäten, die heute denselben

Wert besitzen wie die « Utopia » eines Thomas' Morus. Wir wissen aber
alle, daß es etwas wesentlich anderes ist, eine schon fertig konzipierte
These nachträglich mit Väterstellen zu « belegen » und etwas anderes,
eine These aufzustellen, die organisch konsequent, und notwendig aus
der Gesamtheit altkirchlicher Überlieferungen herauswächst. Beim
bloßen Belegen einer schon fertigen These mit Texten einer längst
verschollenen Zeit geschieht es nur allzuoft, daß man einen alten Autor
gerade das sagen läßt, was mit seiner eigentlichen Doktrin und Terminologie

in einem mehr oder weniger ausgesprochenen Widerspruch steht.
So versucht z. B. Tischleder, der Verfasser des Artikels « Eigentum »

im Herderschen Staatslexikon, die obengenannte neuscholastische These

recht einfach durch Thomas von Aquin zu rechtfertigen, welcher hl.
Thomas aber das Sondereigentum im Völkerrecht (in dem Thomasischen

«ius gentium») und nicht im Naturrecht schlechthin begründet sah. Dazu

fügt das Lexikon die überraschende Bemerkung : « Denn das Völkerrecht

ist Naturrecht so gut wie das absolute Naturrecht, da ja die
Vernunft die zu seiner Erfassung und Durchführung nötig ist, zur Natur
des Menschen gehört, ja sie im vorzüglichen Sinn ausmacht. » Damit
könnte aber alles, was die menschliche Vernunft erfunden hat,
« attributive » ein Naturrecht genannt werden Der hl. Thomas
unterschied so eindeutig das Völkerrecht (d. h. das bei allen Völkern geltende
Recht) vom Naturrecht, daß der ihm folgende Billuart in seinem : De
Iure et iustitia, t. IX, art. 3 sagen kann : « lus gentium non est idem

cum iure naturali nec sub illo continetur sed sub positivo, quod
S. Thomas aperte docet I-II q. 95 a. 4, ubi ait quod ius positivum divi-
ditur in ius gentium et ius civile. » Im « Dictionnaire de Théologie
catholique » beginnt der Artikel über « Eigentum » einfach mit der
Darstellung der Enzykliken Rerum novarum und Quadragesimo anno, was
den belgischen Jesuiten P. de Sousberghe in seiner geschichtlichen
Arbeit über die neuscholastische These von der « Proprietas de iure
naturali »1 ausrufen läßt : La tradition catholique commence donc au

1 L. de Sousberghe S. J. : Propriété « de Droit naturel », Thèse néo-scolas-
tique et tradition scolastique. In : Nouvelle Revue Théologique, Juni 1950.
S. 580-607.



Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes 67

milieu du dix-neuvième siècle P. de Sousberghe zeigt, wie man infolge
dieser Vernachlässigung der älteren Tradition zu einer nicht nur
dürftigen, sondern auch einseitigen Begründung des Eigentums gekommen
ist, die geschichtlich betrachtet aus der Gedankenwelt des 18.

Jahrhunderts stammt. Die sachliche Berücksichtigung älterer Zeugen würde
zweifellos eine tiefere und im volleren Sinne des Wortes katholische

Eigentumsdoktrin zur Folge haben. Der Weg der bisherigen katholischen
Soziologen zwischen der Scylla des Kommunismus bzw. Sozialismus und
der Charybdis des Kapitalismus und Liberalismus ähnelt demnach der
Situation eines Chirurgen, der sein Handwerk ausgezeichnet beherrscht,
dem aber zur Ausführung seiner chirurgischen Eingriffe — gleich ob es

sich um Blinddarmoperation, Krebs oder Amputation handelt —
entweder Zahnarztinstrumente oder ein Metzgerbeil zur Verfügung stehen.
Mit anderen Worten, die spekulativen Instrumente der neuzeitlichen
sozialen Doktrin sind einer dem christlichen Geiste fremden Welt
entnommen und eignen sich deswegen recht schwach zur Begründung ihrer
Postulate einer unserer Gotteskindschaft würdigen sozialen Gerechtigkeit.

Der schon genannte Vater der neuscholastischen Eigentumslehre,
P. Taparelli d'Azeglio, gründet den naturrechtlichen Charakter der
letzteren : 1. auf das Recht, die Früchte der eigenen Arbeit zu ernten,
2. auf das Recht, für seine und seiner Familie Bedürfnisse Vorsorge zu
treffen. Die beiden Rechte spielen in der heutigen Privateigentumsbegründung

eine überaus wichtige Rolle. Allein genommen reichen sie

jedoch nicht aus, um gegenüber der gesamten älteren Tradition die von
ihnen schon stillschweigend vorausgesetzte These von der « proprietas de
iure naturali » genügend zu beweisen. Denn was das erste angeht, das
Recht auf den Arbeitsertrag, ist es zur Begründung des Grundeigentums
und Produktionsmitteleigentums, nicht recht viel wert : jeder
Kommunist wird es gerade für seine entgegengesetzte These unterschreiben.
Und es ist fast pikant zu sehen, wie der Erfinder dieses Arguments,
der englische Philosoph John Locke, es gegen Ende des 17. Jahrhunderts
zum Schutz der Privatinteressen gegen den Mißbrauch und die Willkür
der Könige, also gegen den damaligen Etatismus anführt, und wie es

von den späteren Sozialisten im Kampf um die Würde der Arbeiter-
Welt gegen den Begriff des Grund- und Produktionsmitteleigentums
gebraucht wird Erst nachträglich mußte man katholischerseits
feststellen, daß das Recht auf den Arbeitsertrag nur deswegen durch J. Locke
zur Verteidigung des Sondereigentums vor dem König und dem Staat
angeführt werden konnte, weil er die Interessen der damals auftauchen-



68 Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes

den individuellen Unternehmer vertrat, welche schon im Besitz des

Materials waren, an dem sie arbeiteten und andere arbeiten ließen.
Handelt es sich aber in der modernen Wirtschaft um die völlige Trennung

des Arbeiters von den ihm nicht angehörenden Produktionsmitteln,
dann sind gerade die katholischen Soziologen die ersten gewesen, um
hervorzuheben, daß die Arbeit allein ohne die Produktionsmittel kein
Recht zu einer Aneignung fremden Eigentums für den Arbeiter erheben
darf. Somit ist aber das erste Argument der Eigentumslehre Taparellis
entkräftigt. Nicht viel besser ist es mit dem zweiten Argument Taparellis,

das im 18. Jahrhundert entstanden ist, und zwar mit der
Eigentumsbegründung durch das Recht für seine Bedürfnisse Vorsorge zu
treffen. In der heutigen Entwicklung der Dinge kann der Einzelne
diese Vorsorge ohne die Miteinbeziehung unzähliger Faktoren kaum
wirksam durchführen. Sie ist heute — wie es de Sousberghe ausführlich

zeigt — in so hohem Grade eine Gemeinschaftsleistung geworden, daß

der einzelne — allein auf dieses Prinzip der Vorsorge gestützt — sein

Recht zum Sondereigentum schlecht behaupten könnte und das wenigstens

in allen jenen Fällen, wo andere, die an der Existenzsicherung
des Einzelnen entscheidend mitwirken, zu diesem Zwecke gerade der
in seiner Hand angehäuften Produktionsmittel bedürfen. Die Schwäche
der beiden Argumente Taparellis besagt jedoch nicht, die These von
dem im sekundären Naturrecht begründeten Sondereigentumsrecht ließe
sich nicht auf einem anderen Wege besser beweisen. Dazu bedürfen wir
aber eines kurzen Blickes auf die ältere christliche Eigentumslehre.

3. Bei aller Verschiedenheit der Meinungen in Einzelfragen ist die

gesamte alte Tradition darüber zweifelsohne einig, daß Gott die Erde
und ihre Güter für alle Menschen geschaffen und bestimmt hat. Es
hätte uns zu weit geführt, im Rahmen dieser Abhandlung auch nur die

wichtigsten Kronzeugen der Vätertradition, wie Augustinus, Chrysosto-

mus, Basilius usw. anzuführen 1. Die meisten von ihnen stehen in
Hinsicht auf die Gemeinnutzung und das Gemeineigentum — die « com-
munio bonorum » — wohl unter einem starken Einfluß Platos. In
großen Linien konnten sie im « Decretum Gratiani » (12. Jhdt.) in dem

Satz zusammengefaßt werden : « Iure gentium sunt distinctio posses-
sionum et servitus iure naturae est communis omnium possessio et
omnium una libertas » (D. I.). Charakteristisch für diese älteste Eigen-

1 Vgl. O. Schilling : Reichtum und Eigentum in der altkirchlichen
Literatur. Freiburg i. Br. 1908. Derselbe : Der kirchliche Eigentumsbegriff. Freiburg
in Br. 1930.



Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes 69

tumstheorie ist 1. ihre moralische und nicht juridische Einstellung zum
Eigentumsproblem, 2. ihre theologische, aus der Anerkennung der
Erbsünde und ihrer Folgen sich herleitende Begründung. Die erste findet
ihren Ausdruck in der selbstverständlich vorgetragenen Überzeugung,
daß Gott allein die Herrschaft und das Eigentumsrecht über jegliches
geschaffene Gut ausübt ; dem Menschen gebührt nur das Nutzrecht im
weitesten Sinne dieses Wortes, wobei die Frage nach seiner juridischen
Eigentumsfähigkeit gar nicht aufgeworfen wird. Mit anderen Worten,
es fehlt noch der eigentliche Rahmen für das Rechtsverhältnis unter den
Menschen als eigentumsberechtigten Personen. Wenn aber vom
Eigentumserwerb gesprochen wird, dann ist es allein der gute Gebrauch der
Efinge, der den Titel dieses relativen Erwerbs ausmacht. So kann Augustinus

sagen, daß « Fremdes besitzt, wer Überfluß besitzt » (De bono

coniug. 14,16, PL 40, 384). Die zweite, theologische Wertung des

Eigentumsproblems besteht in der Berücksichtigung des Dogmas von der
Erbsünde und ihren Folgen, woraus es sich ergibt, daß der Idealzustand
der Besitzverhältnisse in der Gütergemeinschaft des paradiesischen
Menschen gesehen wird. Sogar das durch den guten Gebrauch erworbene

Eigentum der Gerechten entspricht danach dem heutigen Regime der
Erbsünde. Im Stande der Unschuld würde Privateigentum — und nicht
die kollektive Bewirtschaftung — Ursache der Unordnung und des

Unfriedens sein. Deswegen ist für die Väter wie für Gratian das
Privateigentum eine erst nach dem Sündenfall notwendig gewordene Einrichtung

des bei allen Völkern geltenden positiven Völkerrechtes (in der
alten Bedeutung dieses Wortes) und nicht die des Naturrechtes. Das
letztere sichert nur die Gemeinnutzung der Güter, indem diese naturrechtlich

allen Menschen zur Verfügung gestellt werden sollen.

Der hl. Thomas von Aquin folgt ohne Bedenken der altscholastischen

Vorliebe für die naturrechtlich gesicherte Gemeinnutzung der
Güter. Die spiritualistischen Übertreibungen revolutionärer Bewegungen
des Mittelalters, welche jede individuelle Aneignung des Besitzes
grundsätzlich leugneten, zwingen ihn jedoch die moral-theologischen
Prinzipien der altchristlichen Tradition durch die Berücksichtigung und
Anerkennung zwischenmenschlicher Rechtsverhältnisse zu ergänzen. Gerade
das von den Sektierern gefährdete Gemeinwohl und die soziale Ordnung
verlangen nach einer individuellen Aufteilung der Güter, deren Verwaltung

privat sein mag, deren Gebrauch aber immer gemeinsam sein soll.
Das Sondereigentum ist auch für ihn eine dem Naturrecht (das noch
keine Unterschiede des Besitzes kennt) « hinzugefügte » Einrichtung des



70 Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegrifles

bei allen Völkern geltenden positiven Völkerrechtes. Damit wird das

Naturrecht keineswegs geändert, sondern seine allgemeinen Prinzipien
erst in concreto an die durch den Sündenfall veränderten Umstände

angewandt ; und das auf Grund der Erfahrung, daß ohne die private
Aneignung die durch das Gemeinwohl unbedingt geforderte Zugänglich-
machung der Erdengüter für alle Menschen und die soziale Ordnung
nach dem Verlust der paradiesischen Unschuld nicht zu erreichen sind.
Nach der klassischen Formulierung der q. 66 der II-II : « Die private
Aneignung (d. h. das Sondereigentum) ist erlaubt, der Gebrauch zum
allgemeinen Wohl pflichtmäßig. » Wobei die « communitas rerum attri-
buitur iuri naturali, non quod ius naturale dictet omnia esse possidenda
communiter et nihil esse quasi proprium possidendum ; sed quia sec. ius
naturale non est distinctio possessionum, sed magis sec. humanum condic-

tum (Völkerrecht), quod pertinet ad ius positivum » (II-II q. 66 a. 2 ad 1).

Einen spekulativen Fortschritt in dieser Definition stellt die aristotelische

Unterscheidung des « licet quoad potestatem habere propria » und
des « debet quoad usum habere communia » dar. Sie soll deswegen

Gegenstand späterer Erörterungen sein. Es ergibt sich aus dem schon

Gesagten, daß für Thomas wie für die Kirchenväter, die private
Aneignung im Zustand der Unschuld unberechtigt war. Die « communitas

rerum » des Naturrechtes bedeutet aber nur eine negative
Gütergemeinschaft.

Auch die späteren großen Scholastiker wie Lessius, Molina, Vasquez
halten immer das Privateigentum für ein Zugeständnis an die durch
die Erbsünde verdorbene Natur. Schon gegen Ende des 16. Jahrhunderts
beginnt sich jedoch dieses ursprünglich rein theologisch aufgefaßte

Eigentumsproblem langsam zu säkularisieren. Anstatt des ursprünglichen

sündelosen Zustands tritt jetzt die ursprüngliche Vereinzelung
des Menschen in die Debatte und anstatt des gefallenen Zustandes
die Vergesellschaftung. Das Sondereigentum erscheint nicht mehr als eine

Folge der Sünde, sondern als die des Umstands, daß die Menschen sich
durch einen Vertrag oder eine Vereinbarung zu einer Gesellschaft

zusammengeschlossen haben. In dieser säkularisierten Periode kamen erst

zum Wort die obengenannten englischen Unternehmersoziologen mit den

beiden Argumenten des Rechtes auf Arbeitsertrag und auf Vorsorge,
welche Argumente ohne weitere Änderung durch den Jesuiten Tapa-
relli und Papst Leo XIII. in die neuscholastische Eigentumslehre

aufgenommen worden sind.

4. So sieht also die Situation um die letzte Jahrhundertwende aus :



Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes 71

Einerseits die langsam in Vergessenheit geratene einmütige Lehre der
Kirchenväter und der Hochscholastik von der im Naturrecht gründenden

Gemeinnutzung des ursprünglichen, negativen Gemeineigentums
im paradiesischen Urzustand, wie die von dem Sondereigentum als
einem bei allen Menschen geltenden, jedoch positiven Völkerrecht (welches

dem Naturrecht wohl näher stand, als das moderne positive
Zivilrecht) — andererseits die mit der Argumentation Taparellis übernommene

Definition des Sondereigentums durch Leo XIII. in Rerum nova-
rum, als einer wa/wrrechtlichen den Menschen verpflichtenden Institution.
Die Unkenntnis der älteren kirchlichen Tradition war wohl die Ursache
dafür, daß man sich der eigentlichen Neuheit dieser ersten sozialen

Enzyklika nicht gleich bewußt geworden ist. Wegen ihres die Katholiken

selbstverständlich bindenden Charakters veranlaßte sie — wenngleich

sie selbst noch keine Entscheidung ex cathedra war — eine Flut
von Distinktionen, wie die der primären und der sekundären, der mehr
und der weniger strikten Naturgesetze, wobei man versuchte, diese

zweite, weniger evidente Kategorie des Naturgesetzes mit dem « ius
positivum gentium » des hl. Thomas zu identifizieren. Es dünkt uns
jedoch, daß man dabei zu wenig den Einfluß beachtet hat, den — vielleicht
unbewußt — die Umwandlung des theologisch geformten Mittelalters
in eine durch die Reformation zunächst aufgewühlte und dann säkularisierte

Neuzeit auf den Begriff der Natur selbst ausgeübt hat. Es stellt
sich die Frage, ob Thomas von Aquin und die Hochscholastik nicht
deswegen nur als « positives Völkerrecht » das bezeichnen, was die
katholischen Soziologen des 19. Jahrhunderts sekundäres Naturrecht
nennen, nämlich das Recht zum Privateigentum, weil die ältere Tradition

hier unter « Natur » das eigentliche, vom Sündenfall unberührte
Wesen des Menschen verstehen wollte und konsequent auch das erst
nach dem Sündenfall notwendig gewordene Sondereigentum nicht aus
einer so aufgefaßten Natur hervorgehen ließ, und weil umgekehrt die
neuzeitliche Soziologie mehr empirisch die Natur des Menschen zu
bestimmen gewohnt war, d. h. in seinem tatsächlichen, aus dem
Vorhandensein der Erbsünde und ihrer Folgen sich ergebenden Zustand.
Denn ohne zwar die Erbsünde immer zu nennen, werden hei der Begründung

des Sondereigentums im ius naturale wohl immer die Faulheit
und der Egoismus des heutigen Menschen genannt. Somit wäre aber
der Streit, ob das Recht zum Privatbesitz als ein sekundäres Naturrecht

oder als ein primäres, aber positives Völkerrecht zu bezeichnen
sei, nur eine terminologische Meinungsverschiedenheit, die in den beiden



72 Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriöes

Fällen einer verschiedenen Definition der Menschen-« natur » zu
verdanken wäre.

5. Die eben gezeichnete Situation der neuscholastischen Eigentumslehre

drängt nun zu etwas Wichtigerem und Ernsterem als nur zu einer

Harmonisierung verschiedener Aussagen alter und neuer Autoritäten
oder zur Beilegung terminologischer Streitigkeiten. Abgesehen von dem

dringenden Problem eines wirksamen Abhelfens der sozialen Not, handelt

es sich ja um die Aufstellung einer Doktrin, deren Argumentation
auch jene überzeugen könnte, die sich durch die autoritative Entscheidung

der römischen Päpste nicht gebunden fühlen ; ohne von den
antichristlich denkenden Gegnern zu reden. Den ersten Versuch, in der

Begründung der neuscholastischen Sondereigentumslehre de iure naturali
einen weiteren Schritt zu machen, stellt die erwähnte Arbeit des Jesuiten
de Sousberghe dar. Bei aller Kritik der schwachen und trotzdem von
der katholischen Naturrechtsphilosophie übernommenen Argumentation
Taparellis will er die betreffende Entscheidung Leo XIII. durch den

Hinweis auf neue Tatsachen unterbauen ; zu ihnen gehört der evident
höhere Wert der persönlichen Aneignung der Güter und der Herrschaft
der Person über die Natur, wie auch umgekehrt, die offensichtliche
Unvollkommenheit der kollektiven Wirtschaft und der kollektiven
Inbesitznahme des Bodens und der Produktionsmittel. Beides stellt eigentlich

eine Erweiterung und moderne Anwendung der von Thomas von
Aquin in der q. 66 a. 2 der II-II geführten Argumente. für die

Notwendigkeit der privaten Aneignung dar, wonach es heißt, daß der
Fleiß des Menschen nach dem Sündenfall mehr angefacht werde durch
die Sorge um das eigene Wohl, als um das der Allgemeinheit, und daß

die Güter dann besser behandelt werden, als unter dem Gemeinbesitz.

Ohne bei empirischen Tatsachen stehen zu bleiben, versucht de

Sousberghe weiter eine theologische Erklärung dieses Tatbestandes zu liefern,
die weiter geht als die übliche Berufung auf die Faulheit und Egoismus,

welche das ideale Gemeineigentum des paradiesischen Urzustandes
und der religiösen Orden zunichte machen. Nicht die Vergesellschaftung
des Menschen nach der Theorie des « Contrat social » macht heute das

Gemeineigentum unmöglich, sondern der durch die Erbsünde bedingte
Verlust der gegenseitigen Bande einer bleibenden moralischen Solidarität.
Dieser moralische Mangel ist im Menschen selbst, so wie er nach der
Erbsünde tatsächlich ist, begründet. Wie aber die materielle Welt
durch den Sündenfall des Menschen nicht unmittelbar betroffen worden

ist, so hat auch der mit der stofflichen Beschaffenheit der Weltdinge



Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes 73

materiell verbundene technische und wirtschaftliche Fortschritt der
materiellen Kultur oft seine in hohem Grade autonome Eigengesetzlichkeit,

die sich mitunter darin äußert, daß — wie jeder Organismus —
auch jede wahrhaft große Leistung der materiellen Kultur einen hohen
Grad physischer Solidarität aller zu ihrer Hervorbringung nötigen
Elemente unbedingt verlangt. Diese physische Solidarität der Erbauer
materieller Kultur würde durch das Gemeineigentum des Urzustandes höchst

gefördert, sie ist jedoch durch den eben festgestellten Mangel moralischer
Solidarität der Menschheit unmöglich gemacht. Das Schicksal des mit
der Sünde belasteten Menschen, dessen Aufgabe es auch weiter bleibt,
sich die Erde Untertan zu machen, spielt sich ab zwischen den beiden

Polen der immer öfter und enger einzuschränkenden ökonomischen Freiheit

und der immer neu zu verwirklichenden und sich vervollkommnenden

geistigen und moralischen Freiheit h Auf Grund dieser Ergebnisse und
im Lichte der Tradition schreitet nun de Sousberghe — und das stellt
wohl den eigentlichen « clou » seiner Arbeit dar — zu einer neuen
Definition des Zwecks des Sondereigentums. Einerseits erkennt er ausschließlich

der individuellen Person die Fähigkeit der Herrschaft über die

Erdengüter zu ; andererseits glaubt er behaupten zu dürfen, daß der
Zweck der Erdengüter, allen zu dienen, erst dann voll erfüllt wird,
wenn die individuelle Besitzergreifung durch Einzelne nur den notwendigen

Weg oder die Etappe zur positiven Gemeinschaft der Güter
darstellt. (« Communauté et appropriation toutes deux de droit naturel,
l'appropriation étant la voie ou l'étape indispensable pour passer de la
communauté négative à la communauté positive des biens » ; op. cit.
S. 585.) Um diesen Punkt seiner Doktrin geht auch die gegenwärtige
Auseinandersetzung innerhalb der katholischen Eigentumstheoretiker.
Neben Bezeugungen höchsten Lobes fehlte es nicht an auffallender
Nichtbeachtung des bedeutsamen Artikels, wie an ablehnenden Urteilen der
durch de Sousberghe gezogenen Konsequenzen. Bevor wir uns auf
einige damit zusammenhängende Fragen einlassen, glauben wir
zusammenfassend behaupten zu dürfen, daß die wahre Bedeutung des

Beitrags von de Sousberghe in der neuen und tieferen Begründung der
neuscholastischen Eigentumslehre, vor allem aber in der Rückkehr zu
den allzu oft vergessenen Quellen und damit zur Ganzheit der
katholischen Tradition liegt.

1 Ich verdanke diese Formulierung der These von P. de Sousberghe ihrem
Verfasser selbst, der in einem an mich gerichteten Brief die Hauptergebnisse seines
Artikels auf diese Weise zusammengefaßt und in etwa ergänzt hat.



74 Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes

6. Was nun den Ausdruck « notwendige Etappe zwischen der negativen

und der positiven Vergemeinschaftung der Güter» anbetrifft, so ist
er wohl in etwa zweideutig. Er kann nämlich in dem Sinne mißverstanden

werden, daß die individuelle Besitzergreifung nur eine Art
vorübergehendes « malum necessarium » sein sollte. Daß dem aber — nach der

Meinung von de Sousberghe — nicht so ist, beweist der letzte Satz seines

Artikels, in dem er noch einmal die Notwendigkeit einer engen und
ständigen Kooperation der individuellen und kollektiven Eigentumsformen
hervorhebt, in der keine der beiden sich auf Kosten der anderen
ausschließlich behaupten würde. Bleiben aber beide Verwirklichungsmöglichkeiten

des Eigentums — als im Naturrecht begründet — für das Wohl des

einzelnen und der Gesellschaft gleich unentbehrlich, dann scheint der

Privatbesitz doch mehr zu sein, als nur eine nicht zu umgehende Etappe
auf dem Wege von der negativen zur positiven Gütergemeinschaft.

Aus diesem Grunde neigen wir dazu, daß man die von de

Sousberghe ans Licht gezogenen geschichtlichen Tatsachen, wie auch seine

neue und korrektere Begründung der neuscholastischen naturrechtlichen
Eigentumslehre wohl unbedingt bejahen muß, ohne damit notwendig
zu den von ihm daraus gezogenen und für Manche fraglichen
Folgerungen — bezüglich der privaten Besitzergreifung als « Etappe » — zu

gelangen. Eine aufmerksame Betrachtung der von ihm zitierten Texte

— die des Aquinaten nicht ausgeschlossen — zeigt zunächst die oft
schillernde Bedeutung des « ius naturae ». Einmal bezieht es sich offenbar,

wie wir es schon bereits erwähnt haben, auf die Natur des Menschen

vor dem Sündenfall, ein anderes Mal auf den Menschen in seinem

heutigen Zustand, und dies oft in ein und demselben Werk. Zum Beispiel
würde in dem anfangs zitierten Satz des « Decretum Gratiani » : « Iure
gentium sunt distinctio possessionum iure naturae est communis
omnium possessio » das Völkerrecht dem Naturrecht bezüglich des Eigentums

widersprechen, wenn sich ihre beiden Bestimmungen ohne
jegliche Einschränkung auf einen und denselben Zustand menschlicher

Natur beziehen sollten. Denn sind einmal die irdischen Güter als
positiver Privatbesitz — iure gentium — unter einzelne Individuen verteilt,
dann können sie nicht zugleich — iurae naturae — positiver Allgemeinbesitz

der übrigen Menschen bleiben, wie auch umgekehrt die

Ausübung des Besitzrechtes über die irdischen Güter durch die Allgemeinheit

die Besitzergreifung derselben Güter durch einzelne unmöglich
machen würde. Mit anderen Worten, es kann in einer und derselben

Gemeinschaft das absolute Besitzrecht über dieselben Güter nicht zu-



Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes 75

gleich von dem Individuum und von der Allgemeinschaft ausgeübt
werden, weil damit ein Verfügungsrecht über die Substanz selbst der
betreffenden Dinge verbunden ist, das unteilbar ist und die ständige
Einmischung fremder Faktoren nicht duldet. Es ist nichts destoweniger
evident, daß Gratian in seiner Zusammenfassung christlicher Überlieferung

keinen Widerspruch zwischen den Bestimmungen des Natur- und
des Völkerrechtes postulieren wollte. Dieser Widerspruch läßt sich ja
auf eine zweifache Weise beheben. Die erste besteht darin, daß man
behauptet, Gemeinbesitz sei wohl vor dem Sündenfall naturrechtlich
verpflichtend gewesen, nach dem Sündenfall jedoch — wegen der jetzt
eingetretenen sittlichen Verletzung des Menschen — nicht mehr. Die
zweite Weise vermeidet den Widerspruch dadurch, daß sie — neben der

Zweiteilung in Privat- und Gemeinbesitz — eine weitere Unterscheidung
zwischen negativem Gemeinbesitz als Gemeinnutzung und dem positiven
gemeinsamen Verfügungsrecht über die Gütersubstanz vornimmt, welche

Unterscheidung die gleichzeitige Koexistenz eines auf diese Weise

eingeschränkten negativen Gemeineigentums mit dem Privatbesitz in einer
und derselben Gesellschaft ermöglicht. Diesen Weg hat Thomas von
Aquin eingeschlagen, ohne die diesbezügliche Terminologie überall und
konsequent durchzuführen. Seine Lösung wird es uns ermöglichen, der
Eigentumslehre der gesamten christlichen Überlieferung gerecht zu werden,

ohne alle daraus durch de Sousberghe gezogenen Konsequenzen
annehmen zu müssen.

Die ebengenannte, für uns richtungweisende Unterscheidung des

Aquinaten betrifft den Begriff des « Habens », das ein Doppeltes bedeuten
kann : 1. die Verfügungsgewalt über die Substanz selbst des auf diese

Weise Besessenen (« ius quantum ad potestaten procurandi et dispen-
dandi habere propria »), 2. das Recht zum Gebrarich der fruchtbringenden

Güter ; deren Substanz kann dabei Besitz eines anderen bleiben
(« ius habere res ut communes quantum ad usum » II-II q. 66 a. 2. Corpus
ai"t). Nur weil das Besitzrecht sich in beiden Fällen auf verschiedene

Grundaspekte der irdischen Güter erstreckt, kann Thomas in dem
schon zitierten Satz derselben q. 66 a. 2 ad 1 sagen : « Communitas
rerum attribuitur iuri naturali non quod ius naturale dictet omnia
esse possidenda communiter (im Sinne des 'habere quantum ad potesta-
tem procurandi et dispensandi'), et nihil esse proprium possidendum ;

Sed quia sec. ius naturale non est distinctio possessionum (weil sich
eben nach Thomas das Naturrecht, heute wenigstens, auf das 'habere
res quoad usum tantum ut communes' beschränkt) sed magis sec.



76 Über die Krisis des modernen SondereigentumsbegrifEes

humanuni condictum, quod pertinet ad ius positivum. » Das etwas

abschwächend klingende « magis sec. condictum » weist auf das

vorsichtig tastende Vorgehen des Forschers, der wegen der Komplexität des

Gegenstandes nur mit Umsicht seine nicht immer eindeutigen
Gedankengänge formuliert. Die obengenannte Unterscheidung des « habere

quantum ad potestatem » und des « habere quantum ad usum »

ermöglicht dem Aquinaten die Schlußbehauptung : « Unde proprietas
possessionum non est contra ius naturale, sed iuri naturali superaddi-
tur per adinventionem rationis humanae » ; wobei « habere quantum
ad usum » weiter Forderung des Naturrechtes bleibt, ohne deswegen

die — nach Thomas noch völkerrechtliche, nach Leo XIII. und de

Sousberghe sekundär naturrechtliche — Ergänzung des « habere quantum

ad potestatem » auszuschließen.

Die « negative Gütergemeinschaft » des ersten Ursprungs («

communauté négative ») wäre nach dieser Terminologie ein Gemeinbesitz

nur « quantum ad usum » ; die « positive Gütergemeinschaft » («

communauté positive des biens ») — die nach de Sousberghe für die

Endentwicklung der modernen Wirtschaft charakteristisch sein soll — kann

dagegen unmöglich ein gemeinsames Verfügungsrecht sämtlicher Bürger
über alle Erdengüter bedeuten, da der ebengenannte Autor selbst bei
der Erwähnung dieser Endentwicklung von der Notwendigkeit enger
und ständiger Kooperation der individuellen und kollektiven Eigentumsformen

spricht, in der keine der beiden sich auf Kosten der anderen

ausschließlich behaupten würde. Anstatt von positiver Gütergemeinschaft

wäre es also richtiger an dieser Stelle nur von dem Gemeinbesitz
auch « quantum ad potestatem » gewisser Gebiete irdischer Güter zu
reden. Uns scheint, daß eine konsequente Anwendung der
grundlegenden und zu wenig beachteten Thomasischen Unterscheidung sehr

wertvolle Dienste allen jenen christlichen Sozialtheoretikern leisten
könnte, die nicht geneigt sind, Sondereigentum nur für ein Übergangsstadium

auf dem Wege zu einer allgemeinen Kollektivwirtschaft zu
halten ; und dies auch dann nicht, wenn die Erfahrung zeigen sollte,
daß gewisse, für das Gemeinwohl lebenswichtige Produktionsgüter am

zweckmäßigsten ihre Aufgaben erfüllen, wenn sie vom Privat- zum

positiven Gemeinbesitz übergehen. In diesem Falle würde es an den

besonderen Eigenschaften jener Produktionsgüter und nicht an einem

Versagen des Sondereigentums als solchen liegen, daß sie zum Besitz
der Allgemeinheit nicht nur « quantum ad usum », sondern auch « quantum

ad potestatem » übergehen müßten.



Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes 77

Die Mehrdeutigkeit des Wortes « Haben », das ebenso ein « Haben
zum Besitz », wie ein « Haben zum Gebrauch » bedeuten kann, ist wohl
die Ursache mancher Unklarheit im Verständnis und Interpretation
früherer Überlieferung. Das erste ist, wie wir sahen, ein « Haben » der
Substanz selbst, das zweite — ein « Haben » ihrer Früchte, wobei die
Substanz in fremdem Besitz weiter bleiben kann. Die Rückbesinnung
auf die kategorische Behauptung der gesamten christlichen Tradition,
daß der Gebrauch irdischer Güter allen Menschen naturrechtlich
zugesichert ist und durch das « hinzukommende » Recht einzelner zum
Sondereigentum der fruchtbringenden Substanz nie unmöglich gemacht
werden darf, führt also unseres Erachtens noch nicht zur Auffassung
des Sondereigentums, als eines zur Herbeiführung der positiven
Gütergemeinschaft der Zukunft unentbehrlichen Mittels. Nicht das

Sondereigentum als solches, sondern seine exklusiv individualistische, die
Nichtbesitzenden von dem ihnen naturrechtlich zugesicherten Gebrauch der
Güter ausschließende Auffassung in der Neuzeit — die dem christlichen
Ideal untreu geworden ist — scheint uns eine « Etappe » in der
Entwicklung der Menschheit zu sein. Uns dünkt, daß gerade sie eine

vorübergehende Station auf dem Wege von dem negativen Gemeineigentum
der anfänglichen Formen wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
Zusammenlebens zu einer den Forderungen der modernen Wirtschaft
angepaßten und gerechteren Verwirklichung des christlichen-sozial Ideals

darstellt, in dem ebenso die Rechte der Einzelnen zum Eigenbesitz
(« habere quantum ad potestatem procurandi et dispensandi »), wie das

Recht aller Menschen zum Gebrauch der Güter (« habere quantum ad

usum ») gewahrt und gesichert sein müßten. Das mangelnde Interesse

primitiver Völker an dem Eigenbesitz der Produktionsgüter war ja
dadurch bedingt, daß allein die Früchte und nicht die allen reichlich
zur Verfügung stehende « fruchtbringende Substanz » für sie den eigentlichen

Wertgegenstand darstellte 1. Die Entwicklung des Handwerks
und des Ackerbaus und das mit dem letzteren verbundene Verschwinden
des Nomadentums stellten den individuellen Besitz des Bodens wie der

Produktionsgüter in den Vordergrund, ohne daß damit ursprünglich die
Rechte der Gesamtheit zum Gebrauch der zu ihrem Lebensunterhalt

notwendigen Güter geleugnet oder gehindert wurden. Erst der Beginn
der Sklaverei in der Alten Welt und der individualistische Mißbrauch

1 Vgl. W. Schmidt S. V. D. : Das Eigentum in den Urkulturen. Münster
i. Westf. 1937.



78 Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes

des Sondereigentums in der kapitalistischen Neuzeit haben dieses Recht
der Besitzlosen auf Nutzung irdischer Güter praktisch wie theoretisch
oft eingeengt.

Die schnell wachsende wirtschaftliche, politische und geistige
Solidarität der heutigen Menschheit legt nun — vor allem in Zeiten der
Not — starke Schranken der individualistischen Ausbeutung des

Sondereigentums. Zugleich fühlt sich aber gerade in der Neuzeit die soziale

Doktrin der Kirche dazu gedrängt, die Verankerung des individuellen
Eigentums im Naturrecht zu beweisen und zu verteidigen. Daher dürfte
man den langsamen Ubergang der Weltwirtschaft zur positiven
Gütergemeinschaft nur dann als eine auch nach dem Sündenfall gerecht und

notwendig gebliebene Lösung annehmen, wenn man in dem uns schon

bekannten und von der gesamten älteren kirchlichen Tradition getragenen

Satz Gratians : « iure naturae est communis omnium possessio

» unter dem Terminus « communis possessio » auch bei dem von
der Erbsünde behafteten Menschen den Gemeinbesitz der Substanz
selbst irdischer Güter verstehen wollte, und nicht nur ein «habere

quantum ad usum ». Wer eine solche Interpretation älterer Überlieferung

aus eben genannten Gründen ablehnt, muß sich nach einer
anderen Lösung des Problems umsehen. Daß es vor dem Sündenfall
ein gemeinsames Besitzen auch « quantum ad potestatem procurandi et
dispensandi » gegeben haben sollte, scheint dem hl. Thomas wie den

meisten christlichen Sozialtheoretikern keine besondere Schwierigkeiten
zu bereiten. Den Widerspruch aber zwischen einem gleichzeitig
vorhandenen und naturrechtlich gesicherten Sonder- wie Gemeinbesitz kann
allein die hervorgehobene Doppelbedeutung des Wortes « habere » beseitigen,

und die mit ihr gegebene Lösung eines gleichzeitigen individuellen
Besitzens durch Einzelne und einer gemeinsamen Nutzung durch Alle der

Produktionsgüter im weitesten Sinne dieses Wortes.
Die Hauptschwierigkeit besteht weniger in der Annahme eines

solchen Prinzips, das die Forderungen der älteren wie der neueren
Uberlieferung berücksichtigt, als in seiner konkreten Anwendung und
praktischen Durchführung. Letztere könnte erst unter Berücksichtigung
der jeweiligen, oft sehr verschiedenen näheren Umstände wirksam in
Angriff genommen werden. Anstatt im Rahmen der vorliegenden
prinzipiellen Erörterungen die konkrete Verwirklichung eines solchen Prin-
zipes genauer zu umschreiben, werden wir in einem nächstfolgenden
Abschnitte dieser Abhandlung einige aus der Praxis der älteren
Bodenwirtschaft sich ergebende Möglichkeiten erwägen, welche nichts weniger



Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegrifles 79

als die geschichtlich bedingte Verwirklichung der Forderung nach Indi-
vidualbesitz und Gemeinnutzung darstellen. Bevor dies geschieht,
müssen wir noch in aller Kürze zu der durch die theoretischen
Erwägungen unterbrochenen Schilderung der doktrinären Entwicklung
sozialer Probleme innerhalb des katholischen Lagers zurückkehren, um
einen umso klareren Ausblick auf die vor uns liegenden Möglichkeiten
zu gewinnen.

7. Der Zweck unserer bisherigen Ausführungen war bekanntlich
nicht die Auseinandersetzung mit einzelnen sozialen Theorien und
Sentenzen der Gegenwart, sondern die Darbietung eines kurzen und doch

wesentlichen Uberblicks der gegenwärtigen Lage auf dem Gebiete der
katholischen Soziologie und ihrer Problematik. Das Bewußtsein auf
festen Fundamenten zu bauen darf uns nun nicht hindern, klar die
äußeren und inneren Schwierigkeiten zu sehen, an deren Überwindung
die richtige und zeitgemäße Lösung sozialer Probleme sich erst bewähren
muß. Wir wollen auch die Richtung kennen lernen, in welcher die

künftigen Lösungen fortschreiten müssen, sollen sie den Nöten der
Gegenwart, wie den Lehren der christlichen Überlieferung entsprechen.
Die bereits erwähnte Lage bezeichnete die Zeit, in der die Enzyklika
Rerum novarum Leo XIII. erschienen ist. Nach der Sicherung des

Sondereigentums vor den doktrinären Angriffen des Sozialismus, galt
nun die ganze Aufmerksamkeit der späteren sozialen Päpste — über
Pius XI. zu dem jetzt regierenden Papst Pius XII. — dem Problem
der näheren Bestimmung der Pflichten des Eigentums gegenüber den
Besitzlosen. Nach der Bestimmung des gerechten Lohnes, wie auch
einer gerechten Gewinnbeteiligung, bleibt das letzte Wort aller päpstlichen

Schreiben noch immer die christliche Caritas; jene Caritas, die

Gregor der Große mit der Büßerin Magdalena vergleicht, die mit ihren
langen Haaren — welche die « Superflua » der Besitzenden symbolisieren
sollen — den Dienst der Liebe den Gliedern des geschichtlichen und des

mystischen Christus erweist. Die Erfahrung zeigt leider, daß in den
meisten Fällen die modernen Magdalenen — trotz aller Tränen der
Rührung — in dieser Hinsicht wenigstens Bubiköpfe zu tragen scheinen :

die Notwendigkeit immer neuer industrieller Investitionen, die erst in
Weiterer Zukunft die heutige soziale Not beheben sollen, reduzieren die
so begehrten « Superflua », wie die Zöpfe von gestern, zu einer märchenhaften

Realität, die « nicht ist, sondern war ». Aus diesem Grunde
mußte im Jahre 1950 der Rektor der katholischen Fakultäten von Lille,
Chanoine Glorieux, auf der Tagung der katholischen Werke Frankreichs



80 Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegrifles

in Lyon daran erinnern, daß die christliche Liebe keineswegs ausschließlich

nur Almosengeben und Werke der Barmherzigkeit bedeutet ; sie

muß ja alle Gebiete christlicher Betätigung, aber auch christlicher
Doktrin wirksam durchdringen, soll die letztere von Gott nicht nur jenen
Lohn erhalten, welchen der lieblose Glaube, die « fides informis »

erwartet. Und aus demselben Grunde versuchen die Päpste schon seit
der Enzyklika Quadragesimo anno den Begriff der sozialen Gerechtigkeit
immer mehr vom Standpunkt der Gemeinschaft und nicht nur von dem
des Individuum zu bestimmen. Der durch de Sousberghe aufgezeigte
Bruch mit der älteren kirchlichen Tradition und die Betonung des

naturrechtlichen Charakters ausschließlich zugunsten des Sondereigentums

waren Schuld daran, daß bis auf den heutigen Tag bei Diskussionen

um Sinn und Zweck des Eigentums Naturrecht schlechthin mit Recht
zum Eigenbesitz verwechselt wird. Man scheint dabei zu vergessen, daß

sogar nach Thomas von Aquin das Recht des Menschen zum Gebrauch

der Erdengüter (ius « quantum ad usum », nicht « quantum ad potesta-
tem habere propria ») ein « ius naturae primarium » darstellt, dagegen
das Privateigentum sogar nach der neuscholastischen Lehre nur dem
sekundären Naturrecht angehören darf. Bei einer solchen Verschiebung
der Begriffsinhalte darf man nicht erstaunt sein, daß beim Streit des

Kapitals mit der Arbeiterwelt um den Gebrauch der Erdengüter die
Chancen der beiden Partner keineswegs gleich zu sein scheinen : die
Besitzenden pflegen ja sich auf das Naturrecht zu berufen, die Besitzlosen

meinten dagegen bis vor kurzem von der christlichen Seite nur
mit der Caritas und den « Superflua » der Reichen beschert werden

zu dürfen.
8. Umso größere Aufmerksamkeit verdient der neueste Aufruf

Papst Pius XII. zu der « Semaine sociale » von Dijon (5. Juli 1952),
in dem er — vielleicht müde der erfolglosen Hinweise auf die

Verpflichtungen der Liebe — sehr stark die Notwendigkeit einer gerechteren

Verteilung der Erdengüter hervorhebt und die Mahnung erteilt,
die Erfordernisse der Nächstenliebe auf dem ökonomischen und sozialen
Gebiete in die Terminologie der Gerechtigkeit zu übersetzen. Denn « um
authentisch zu sein, muß die Liebe immer Rücksicht nehmen auf die

zu verwirklichende Gerechtigkeit und sich nicht begnügen mit der
Behebung der Unordnungen und Unzulässigkeiten eines ungerechten Standes

der Dinge ». Die ganze Tagung hatte auch diesem Aufruf
entsprechend das Problem : « Reichtum und Armut » zum Thema. Nicht
viel anders äußerte sich vor kurzem ein Vertreter des Heiligen Stuhles



Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegrifles 81

in der akuten Emigrationsfrage überbevölkerter Länder und verlangte
nicht nur im Namen der Caritas sondern auch im Namen der Gerechtigkeit

die Zulassung aller bedürftigen Menschen zum Gebrauch der
nutzlos liegenden Reichtümer gewisser äußerst dünn besiedelter Staaten.1
Soll aus diesen schwerwiegenden Mahnungen des Stellvertreters Christi
und dessen Gesandten etwas mehr in der Zukunft werden als ein
unerfüllter platonischer Wunsch, dann müssen katholischerseits genauere
Prinzipien aufgezeigt werden, die auf dem gesetzgeberischen Wege
verwirklicht und angewandt, dieses gerechte Ziel zu erreichen uns
verhelfen. Es muß also von vornherein gesagt werden, daß eine gerechtere
soziale Ordnung nicht zu erreichen ist, wenn man sie ausschließlich von
der sekundär naturrechtlich gesicherten Seite des Sowfereigentums
betrachtet. Im Streit zwischen dem Anliegen des menschenwürdigen
Gebrauchs der Erdengüter und dem der individuellen Ansprüche ihrer
Besitzer geht der erste — das heißt der « usus bonorum » — als
primäres Naturrecht vor dem sekundären Naturrecht des Privateigentums.

Die typisch neuzeitliche Einstellung, welche das soziale Heil
ausschließlich vom gerechten Besitz erwartet — im Gegensatz zur
älteren, die den gerechten Gehrauch, auch fremder Güter, ebenso stark
hervorhob — macht die Erreichung des eigentlichen Zieles aller
sozialen Enzykliken doppelt schwierig.

Eine kurze Besinnung über die Ergebnisse aller bisherigen
Versuche, den Privatbesitz auf gesetzgeberischem oder revolutionärem Wege
besser zu verteilen, zeigt die notwendigen Grenzen dieses Vorgehens. Die
Zahlen der Bevölkerung und die Fläche des gesamten nutzbaren Bodens
in den jetzt kommunistisch regierten Ländern Osteuropas ergeben, daß
auch bei einer restlosen Parzellierung des gesamten großen und mittleren
Grundbesitzes ein überaus großer Prozentsatz der Bevölkerung besitzlos
bleibt und in einer erst auszubauenden Industrie beschäftigt werden
müßte. In primitiven Ländern wie in Ägypten, wo die Menge des durch
den jetzigen Diktator restlos aufzuteilenden Grundbesitzes zur
Bescherung des größten Teiles der besitzlosen Landbewohner vielleicht
ausreicht, würde die allzu schnelle Verwirklichung dieser Reform zu
einem so katastrophalen Rückgang der Produktion und damit des Ex-
Portes führen, daß der Staat ohne eine langjährige ausländische materielle

Hilfe, die seine wirtschaftliche und politische Souveränität in

1 s. Herderkorrespondenz, November 1952, S. 62. Ansprache des Apost.
Visitator in Canada, Möns. Antoniutti. Die « Soziale Woche » von Dijon ist
besprochen in der: Herderkorrespondenz, Oktober 1952, S. 25 und 35.

0



82 Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes

Frage stellt, bald Bankrott machen müßte. Im Rausch erster Begeisterung

über den damit erreichten sozialen Fortschritt, haben sich die

christlichen Sozialphilosophen übrigens wenig den Kopf darüber
zerbrochen, die moralische Berechtigung eines solchen Vorgehens prinzipiell

zu begründen. Denn auch bei den sog. gemäßigten Agrarreformen
entsprach die in Wertpapieren — welche erst nach mehreren Jahrzehnten
ihren Nominalwert erreichen sollten — ausbezahlte Entschädigung oft
auch nicht der Hälfte des Realwertes des enteigneten Bodens. Ein
solches Vorgehen, unzulässig, wenn man es ausschließlich an den

Kategorien des privaten Eigentumsrechtes mißt, hingegen erlaubt, wenn beurteilt

vom Standpunkt des gerechten Gebrauchs der Erdengüter,
erweckte in neuerer Zeit katholischerseits meistens keine besonderen

prinzipiellen Bedenken.
Ist nun einmal eine solche, den Begriff des Privateigentums stark

einschränkende Verteilung der Erdengüter notwendig und gerecht beim

Grundeigentum, dann bleibt sie gleich recht und billig bei anderen

Produktionsgütern und in der Industrie. Die von Piüs XII. verlangte
gerechtere Güterverteilung begegnet aber hier noch viel ernsteren
Schwierigkeiten, als beim Bodenbesitz. Die technischen Leistungen der modernen

Industrie bedürfen einer so weitgehenden Koordination verschiedener

Produktionszweige, daß sie durch eine der Agrarreform parallel
gehende « Zerstückelung » industrieller Objekte und ihre gerechtere
Verteilung an eine Schar unabhängiger Kleinbesitzer notwendig lahmgelegt
werden müßten. Unabhängig von der praktischen Undurchführbarkeit
einer solchen Reform, wäre jedoch die moralische Berechtigung einer
solchen Güterverteilung, wie auch einer nur teilweise dem Realwert
entsprechenden Entschädigung gleichviel oder gleichwenig zulässig, wie dies

bei den katholischerseits ohne Bedenken bejahten Agrarreformen der

letzten Zeit.
Der konsequent denkende Sozialtheoretiker muß einen weiteren

Schritt machen und fragen, nach welchem Prinzip allein die Besitzer
des beweglichen Vermögens in Form von Geld, Aktien usw. berechtigt
sind, sich der sozialen Notwendigkeit der Abgaben eines Teiles ihres

Vermögens an mittellose Arme zu entziehen, welche Abgaben nur eine

genaue Entsprechung jener großzügig genehmigten, recht « prozentuellen

» Entschädigungen bei den Agrarreformen darstellen. Das Beispiel
des im Nachkriegs-Deutschland notwendig gewordenen Lastenausgleichs

zeigt, daß es sich bei dieser Frage um keine chimärische Hypothese
oder eine lebensfremde Theorie handelt.



Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegrifies 83

9. Ein letzter Blick auf die leider nicht gebührend beachtete

Abgabenpraxis in der älteren Bodenwirtschaft wird uns belehren, daß

man sich in der Frage nach einer gerechten Verteilung der Erdengüter
durch die einseitige und ausschließliche Hervorhebung der Bedeutung des

Privateigentums und durch die Vernachlässigung des Problems des « usus
bonorum » die richtige Lösung unnötig erschwert hat. Das alte Prinzip
des primären Naturrechtes, das allen Menschen den Gebrauch der zum
Lebensunterhalt notwendigen Erdengüter sichert, führte in jenen Ländern

Ost- und Südeuropas, wo sich der Großgrundbesitz bis zur
bolschewistischen Revolution in beträchtlichem Maße erhalten hat, zur folgenden

Praxis : Der Besitzer eines größeren Komplexes (z. B. von 10 - 50 -
oder 100 000 Hekt.) war automatisch zu jährlichen Abgaben von Holz,
Weiden, Fischereien, Produkten usw. an alle Gemeinden verpflichtet, die
auf seinem Territorium lebten. Er tat dies unabhängig von den Steuern

gegenüber dem Staat und von der Belohnung für die von den

Gemeindemitgliedern geleistete Arbeit : Die Größe der Abgaben war bestimmt
nicht nur durch die Größe seines Besitzes, sondern auch durch die
Größe und die Zahl der seiner Hilfe bedürfenden Gemeinden. Bei diesem

System konnte es vorkommen, daß ein Besitzer von 100 000 Hektaren
ein kleineres reines Einkommen besaß, wie der Eigentümer von 10 000

Hektaren, wenn sie frei von Abgaben waren. Die Berechtigung dieser
traditionellen Abgaben war letztlich durch die Auffassung begründet,
daß der Privatbesitz einzelner, wenn er gewisse humane Grenzen
überschreitet, nicht dazu vorhanden ist, um seinen Eigentümer auf Kosten
der des Bodens beraubten Bevölkerung ungebührlich zu bereichern,
sondern wegen gewisser, ihm eigentümlicher wirtschaftlicher Funktionen, die
meistens in einer erhöhten Produktion, Exportermöglichung und höherer
Besteuerung bestanden haben.

Wir werfen nun die Frage auf, warum die Anwendung desselben

Prinzips unmöglich oder ungerecht sein sollte z. B. in jenen
hochindustrialisierten modernen Staaten, wo die Zahl der statistisch eingetragenen
neuen Millionäre in einem atemraubenden Tempo steigt, wo aber
zugleich eine beträchtlich große Zahl von Arbeitern und Arbeitslosen in
menschenunwürdigen Umständen gezwungen ist zu wohnen und zu
leben. Noch mehr trifft dies jene sozial rückständigen und deswegen

von der kommunistischen Gefahr nicht schuldlos am meisten gefährdeten

außereuropäischen Länder, in denen die Ausbeutung unermeßlicher

Bodenreichtümer (Erdöl, Metall, Kohle usw.) in der Hand weniger
Menschen zentralisiert ist, ohne daß das nach nicht immer rentablen



84 Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegrifies

Investitionen schreiende Land und seine Bewohner den Segen der oft
phantastischen Einzeleinkommen zu spüren bekommen. Die dort im
Besitze der Großindustrie in wenigen Händen gesammelten Werte
übersteigen zweifelsohne bei weitem den Wert des Landbesitzes der
damaligen osteuropäischen Latifundien und die Zahl der Arbeits- und
Besitzlosen ist dort größer, als die der in jenen als sozial rückständig
verschrieenen osteuropäischen Gebieten lebenden landlosen Bevölkerung.
Bei aller Unzulänglichkeit ihrer sozialen Entwicklung bekam sie jedoch
— unabhängig von ihrem Arbeitslohn — einen Anteil an der Nutzung
des ihr nicht gehörenden Bodens, oder — modern ausgedrückt — einen

Anteil an den « Prozenten des fremden (Boden-) Kapitals ». Dem Hinweis

auf unsere hohen sozialen Steuern muß man erwidern, daß sie bei
aller Strenge nach dem Besitzwert des besteuerten Vermögens berechnet
werden, dagegen jene im christlichen Geiste gehaltenen Abgaben nach

der Zahl und Größe der des Besitzes entblößten Gemeinden bestimmt
waren. Je größer also die Zahl der Bedürftigen, desto größer die jährliche
Abgabenpflicht. Bei aller, schon erwähnten, bleibenden Notwendigkeit,
aus wirtschaftlichen und technischen Organisationsgründen die
Produktionsmittel in der Hand von wenigen privaten Trusts zu zentralisieren,
würde die Anwendung der obengenannten Abgabenpflicht, nicht die

— wenigstens in solchen Fällen — praktisch unerreichbare Besitzi/er-

teilung, wohl aber die gerechtere Ausnutzung der Früchte fremden Eigentums

in Notsituationen ermöglichen. Die dem Privateigentum eigenen

Vorzüge würden dadurch ebensowenig verletzt, wie sie es dadurch in
der genannten, durch tausendjährige Praxis bewährten Abgabenpflicht
des alten aber den christlichen Forderungen fügigeren « Grundbodenkapitalismus

» gewesen sind.
Da wir ausschließlich in den Kategorien des modernen

Arbeitsvertrags zu denken gewöhnt sind, lohnt es sich noch daran zu erinnern,
daß der geschilderten Abgabenpflicht alter Latifundien in der heutigen
Großindustrie nicht die schon teilweise und mit guten Erfolgen
angewandte Gewinnbeteiligung der Arbeiter als solche entsprechen müßte,
sondern die Gewinnbeteiligung an dem überschüssigen Großeinkommen

von Seiten aller jener besitzlosen Menschen desselben Landes, welchen

die Zentralisierung so hoher Werte in Händen weniger Privatbesitzer
den Erwerb eines unbeweglichen Sondereigentums oder wenigstens das

Erreichen eines menschenwürdigen Lebensstandarts unmöglich gemacht
hat. Zu dieser Kategorie gehören aber ebenso die ungenügend
entlohnten Arbeiter, wie die Arbeitslosen oder sonst eine andere Gruppe



Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes 85

moderner Proletarier (z.B. die Flüchtlinge dieser Nachkriegszeit). Sie
alle haben in diesem Falle — als schuldlos des Gebrauches der zu ihrem
Lebensunterhalt notwendigen Erdengüter Beraubte — das gleiche
Anrecht, wie die landlose Bevölkerung alter Latifundien, auf die Nutzung
der « Prozente fremden Reichtums »1.

Eine solche Teilnahme — quantum ad usum — an den Früchten
fremden Eigentums (wenn es gewisse « humane » Grenzen überschritten
hat), war allerdings im früheren « Bodenkapitalismus » viel leichter zu
verwirklichen, als in der heutigen Großindustrie. Die Stabilität der
alteingesessenen Landbevölkerung und das jahrhundertealte Erbe
gegenseitiger guter Beziehungen erleichterte den in den modernen
Großbetrieben völlig fehlenden unmittelbaren Kontakt von Mensch zu Mensch
zwischen Arbeitgebern und Arbeitnehmern. Die Ausschaltung immer
kostspieligerer Zwischeninstanzen erleichterte — wohl vorausgesetzt die
Ehrlichkeit beider Seiten — auf viel einfacherem, weil unmittelbarem
Wege jene Sicherung der Existenz, die heute nur auf dem Umwege der
gewerkschaftlichen Arbeitervertretung, der Unternehmer und der
sozialen Steuer des Staates erreicht werden können. Es ist ja eben das
Schicksal der modernen säkularisierten Philantropie, daß die Verwirklichung

der sittlichen Ideale, um die sie im Menschen- und nicht im
Gottesnamen kämpft, durch das Ausbleiben ihrer ursprünglichen
religiösen Motive, der Menschheit viel schwerere Lasten aufbürdet, als die
eigener Herrlichkeit halber siegreich abgeschüttelte Last der göttlichen
Gebote. Freilich muß man zugestehen, daß die durch den sozialistischen
Etatismus beherrschten heutigen Arbeiter die ebengenannte unmittelbare

Kontaktnahme der Besitzlosen und der Besitzenden keineswegs
wünschen und alle sozialen Abgaben nur auf dem Wege — oder Umwege

— der dem Staate zu zahlenden Steuern erreichen wollen. Das
Beispiel der Bodenreform in Ägypten zeigt, daß die Interessen der
Besitzlosen und der Kleinbesitzer zu der kostspieligen Maschinerie des

modernen Staates oft im Widerspruch stehen, und die sozialen Erfolge
wie Verdienste der sog. « Moralischen Aufrüstung » von Caux bestehen
im Streben nach der Ausschaltung der allmächtigen Vermittlung parteilich

orientierter Gewerkschaften, wie der des Managertums der
Unternehmer, welche beide den unmittelbaren und ehrlichen Kontakt zwischen
den nur scheinbar gegensätzlichen, in Wirklichkeit aber sich fruchtbar

1 Vgl. über Gewinnbeteiligung : Fernand Bourret : Scandale de l'Economie.
Montréal, Editions ouvrières.



86 Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegrifles

ergänzenden Interessengebieten der Verbraucher, der Erzeuger und der
Besitzer oft aus egoistischen Gründen verhindern.

10. Der enge Rahmen dieses Artikels erlaubt keine näheren
Ausführungen über konkrete Anwendungen des Gesagten. Er sollte nur die

prinzipiellen Voraussetzungen für die von Papst Pius XII. neuerdings
urgierte gerechtere Güterverteilung aufzeigen, wie auch die Richtung der
kommenden christlich-sozialen Neuerungen. Die letzteren werden
bestehen in der heilsamen Ergänzung der bisherigen, auf sekundärem

Naturrechte fundierten Sondereigentumsdialektik durch die Ansprüche
des aus primärem Naturrecht sich stützenden Rechtes aller Menschen

nicht zum Besitz, wohl aber zum Gebrauch der lebensnotwendigen
Erdengüter. Sollte die erste die Verwirklichung der zweiten hindern
und unter dem Vorwand naturrechtlich gesicherter Scheingründe
verlangen, daß Millionen und Abermillionen von Menschen in Not leben
und in das Laster getrieben werden, während die reichlich vorhandenen

Erdengüter den Nichtbesitzenden entzogen und zwecks höheren
Einkommens für den Ausbau sittlich gesehen überflüssiger Industriezweige
verwandt oder sogar vernichtet werden, dann ist es die Pflicht der
Kirche und aller katholischen Gelehrten eine solche Welt daran zu
erinnern, daß sie — mag sie sich noch christlich nennen — nichts weniger
als im Zustand der Todsünde lebt. Diese Sünde ist aber nicht nur ein
schwerer Verstoß gegen die Liebe, sondern, und vor allem, eine Sünde

gegen die Gerechtigkeit und gegen das der menschlichen Natur wie der
Güterwelt selbst eingeprägte göttliche Gesetz. Wie weit eine solche

im Namen der Unantastbarkeit des Privatbesitzes getriebene
Sozialwirtschaft von den christlichen und naturrechtlichen Grundsätzen

abgewichen ist, kann daran ermessen werden, daß sogar für den nüchtern

abwägenden und die Würde des Individuum als Person so hoch
schätzenden Aquinaten die grundsätzliche Erlaubtheit des individuellen
Privatbesitzes von der Erfüllung der sozialen Zweckbestimmung der Güterwelt
abhängig war ; diese Zweckbestimmung besteht aber in der primären
Aufgabe der Güterwelt allen Menschen zu dienen. Danach hat jeder
Arme, der nichts besitzt, ein wirkliches Recht auf nicht gebrauchte
Gebrauchsgüter anderer und kein Erwerbstitel darf dem primären Sinn

der privaten Aneignung, nämlich die Erdengüter möglichst vielen

zugänglich zu machen, zuwider gehen. Somit ist es evident, daß jegliche

Regelung der mit dem Eigentum zusammenhängenden Fragen, die nicht
in erster Linie das Gemeinwohl und die naturrechtlich primär gesicherte

Nutzung der Dinge durch alle Menschen berücksichtigt, von vornherein



Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes 87

einseitig sein muß und mit dem primären Naturrechte nicht in
Einklang steht.

Der theoretische Charakter der obigen Erwägung darf nicht
bedeuten, daß diese aus der Gesamtheit christlicher Überlieferung sich
herleitenden sozial-ethischen Grundsätze auch weiterhin Gegenstand
ausschließlich spekulativer Auseinandersetzungen bleiben sollen. Es

gehört zu den dringendsten Aufgaben der christlichen Öffentlichkeit
und ihrer Vertreter diese von der sozialen Doktrin der kirchlichen
Überlieferung diktierten Prinzipien in allen die gegenwärtige Welt aufwühlenden

Streitfragen des weitverzweigten Eigentumsproblems anzuwenden

und sie auf gesetzgeberischem Wege verwirklichen zu lassen, damit
auf dem immer mehr zusammenschrumpfenden irdischen Globus nicht
die Theorie, sondern das Beispiel christlicher sozialer Botschaft die
Gewissen und die Herzen aller Enterbten erreicht und sie — vielleicht
wirksamer als die Worte unserer Missionare — für das Evangelium der

geoffenbarten Wahrheit gewinnt. Denn mögen die Felder noch so reif
für die Ernte sein, die Garben werden nicht früher in das Vaterhaus
herein gebracht, bis die christliche soziale Gerechtigkeit jenen
Mißbräuchen wirksam und öffentlich entgegentritt, die auf dem Weltforum
von den unwürdigen Vertretern eines entchristlichten Abendlandes täglich

begangen werden. « Lästern nicht sie den schönen Namen, wonach

Ihr genannt seid » (Jak. 2, 7).

Etwaige Bedenken, daß durch die oben angedeuteten Prinzipien
die gestrenge christliche Gerechtigkeit einen Anspruch auf Manches
erheben könnte, was wir bisher als freiwillige Liebesgabe der milden
Caritas zuzuordnen gewöhnt gewesen sind, beschwichtigen wir —
abschließend — mit den Worten des großen Augustinus: «Du gibst
den Hungrigen Brot, aber besser wäre es, wenn niemand Hunger hätte.
Du kleidest den Nackten, aber wären doch alle gekleidet. Alle diese

Dienste erfüllen in der Tat Bedürfnisse. Schaffe die Unglücklichen ab!
Dann möge es auch keine Werke der Barmherzigkeit mehr geben. Aber
wird darum das Feuer der Liebe erlöschen Echter ist die Liebe, die
du einem Glücklichen entgegenbringst, den du in keiner Weise

verpflichten kannst. Denn wenn du einen Unglücklichen verpflichtest,
wünschest du vielleicht, dich ihm gegenüber zu erheben Weil du ihn

verpflichtet hast, erscheinst du irgendwie größer als er, der Verpflichtete

Wünsche, daß er deinesgleichen sei ; und gemeinsam stellt euch

unter Den, der durch niemanden verpflichtet werden kann. »1

1 Com. in I. Joannis. Tr. 8, c. 5. (PL. 35, 2038-9.)


	Über die Krisis des modernen Sondereigentumsbegriffes

