
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 1

Artikel: Die Geschichtlichkeit im Existentialismus

Autor: Ell, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Geschichtlichkeit im Existentialismus

Von Johannes Ell C. Ss. R.

Geschichte ist das menschliche Geschehen in der Zeit, insofern es

aus der Vergangenheit durch die Gegenwart in die Zukunft hineinwirkt.
Dieses Stehen in der Zeit macht die Geschichtlichkeit des Menschen aus.

Es fragt sich nun, wie dieses Stehen in der Zeit näherhin zu erklären ist.

Allgemein wird zugegeben, daß der Mensch durch sein Tätigsein
mit der Zeit in ihrem geschichtlichen Ablauf verbunden ist. Er selber

wirkt geschichtlich in die Zeit hinein, indem er final- oder wirkursächlich

den Gang der menschlichen Tätigkeiten mitbestimmt. In irgend
einer Weise wird er dann auch wieder selber von der Zeit her bestimmt
und geformt, zum mindesten in der Art und Richtung seiner Tätigkeit.
So ist er tätigend und erleidend, aktiv und passiv an die Zeit gebunden.

Damit ist aber noch nicht gesagt, wie weit und wie tief diese Bindung
geht. Vor allem geht es hier um die Frage : ist die Geschichtlichkeit
ein oder sogar das Wesensmoment des Menschen oder ist sie nur eine

Folgeerscheinung seiner leibseelischen Wesensverbundenheit ; ergreift
sie den ganzen Menschen, trifft sie ihn in seinem innersten Sein — oder
ist sie nur mit bestimmten Formen seiner Tätigkeit auf Grund seiner

leib-seelischen Verfassung verknüpft
Die Wesensphilosophie steht auf dem Standpunkt, daß der Mensch

in seinem innersten Sein, das durch das Geistige in ihm grundlegend
bestimmt ist, über die Zeit hinausragt. In seinem geistigen Wesenskern
ist er übergeschichtlich. Gerade diese Übergeschichtlichkeit ermöglicht
ihm ein spezifisch menschliches Stehen in der Zeit, insofern der Mensch

auf Grund seiner Geistigkeit sich nicht im zeitlichen Nacheinander des

historischen Geschehens verliert und vom Strom der Zeit einfach tragen
läßt, sondern sich richtunggebend und richtungnehmend daran beteiligt,

sodaß durch ihn die Vergangenheit in die Gegenwart hineingeholt
und die Gegenwart einerseits auf die Zukunft ausgerichtet und andererseits

von der Zukunft her gestaltet wird.



Die Geschichtlichkeit im Existentialismus 49

Die Existenzphilosophie im Sinne des modernen Existentialismus
gibt darauf eine andere Antwort. Sie sieht in der Geschichtlichkeit das

eigentliche Wesensmoment des Menschen, sodaß von dort her der Mensch

Ursprünglich und grundlegend zu begreifen und weiterhin zu bestimmen
sei. Wie kommt der Existentialismus zu dieser Auffassung

Da kann uns zunächst wohl am besten Kierkegaard, der
Vorläufer und Vorbereiter des heutigen Existentialismus, eine vorläufige und
im Grunde doch schon irgendwie entscheidende Antwort geben.

Er steht im Kampfe mit der abstrakten Wesensphilosophie Hegels,
der die ganze Wirklichkeit in Ideen auflöst, insofern diese in ihrer
dialektischen Bewegung den Seinsprozeß selber zum Ausdruck bringen
sollen. Das Individuelle verliert dabei seinen Seinscharakter und wird
zu einem Schatten einer allgemeinen Denkgesetzlichkeit. Wo bleibt
dabei die menschliche Persönlichkeit in ihrer eigenständigen Realität
Und gerade diese will Kierkegaard unter allen Umständen gegen
Hegel retten.

Darum entsagt er der Idee, die bei Hegel alleinigen Wirklichkeits-
Wert besitzt. Weil sie wegen ihres überindividuellen Charakters jede
Persönliche Eigenart ausschaltet, kommt sie bei ihm für die
Seinsbestimmung des Menschen nicht in Frage. Der Mensch ist somit in
seinem inneren Personalsein nicht von der Idee und darum auch nicht
von der Essenz her zu bestimmen, da diese ja nichts anderes ist als die

Verwirklichung der Idee in ihrem inneren Kerngehalt. So muß es etwas
anderes sein im geistigen Bezirk des Menschen, das ihm seine Wesens-

Prägung gibt. Der Verstand als Widerspiegelung der kraftlosen Idee
kann es nicht sein. So bleibt nur noch der Wille übrig. Und zwar ist
es der vom rationalen Denken losgelöste und somit — im überspitzten
Sinne — freiheitlich sich entscheidende Wille, der von sich selber aus,
ohne gegenständliche Beleuchtung durch den Verstand, seine Wahl trifft
ln den großen Entscheidungen des Lebens.

In diesen Entscheidungsakten, die keiner rationalen Überlegung
eiltstammen, sondern aus dem reinen Wollen geboren sind, kommt der
Mensch zu sich selber, wird er in seiner personalen Wesenswirklichkeit
existent. Somit erstellt erst die Existenz als Modalität menschlichen
Verhaltens im willentlichen Aktbezirk die personale Soseinswirklichkeit des
Menschen oder seine individuelle Wesenheit. Er ist mehr Existenz als
Essenz.

Diese Verlagerung der Wesentlichkeit des Menschen in seine Akt-
sPhäre kommt dadurch zustande, daß der Verstand in seiner rationalen

4



50 Die Geschichtlichkeit im Existentialismus

Tätigkeit bei der primären Wesensgestaltung des Menschen ausgeschaltet
wird. Der Wille, losgelöst von jeder rationalen Überlegung, wird
alleiniger Träger der menschlichen Persönlichkeit. Und zwar ist das nicht
so sehr der Wille als Fähigkeit, sondern als aktsetzende Wirklichkeit,
als freiheitliches Wollen bei der individuellen Entscheidung.

Vor dieser Entscheidung ist der Mensch noch keine Existenz. Er
kommt dann noch nicht zu sich selber, weil er in seiner Tätigkeit nicht
von sich aus, sondern von den Dingen her sich bestimmen läßt. Er
befindet sich dann in einer uneigentlichen Daseinsweise, die seinem
Menschsein nicht gerecht wird. Die Angst, auf diese Weise sich selbst

zu verlieren, bringt ihn dazu, von sich aus, ohne gegenständliche
Beeinflussung, seine Wahl zu treffen durch den wagemutigen Sprung in einen

denkfreien Willensentschluß. In diesem Augenblick wird er existent als

individuelle Persönlichkeit.
Je absoluter und unabhängiger der Mensch in dieser Weise aus sich

heraus und überlegungsfrei sich entscheidet, um so mehr verwirklicht
er seine Existenz. Schlechthin absolut wird diese Entscheidung auf
religiösem Gebiet, wenn die Wahl zu treffen ist für oder gegen Gott. Denn
hier ist jeder rational-gegenständliche Aspekt von vorneherein
ausgeschlossen, da Gott als das ganz Andere durch keine Idee zu fassen ist.
Hier muß der Mensch ganz aus sich selbst heraus wählen, gleichsam mit
verbundenen Augen.

Dadurch nun, daß die Selbstwerdung des Menschen in den

Entscheidungsakt hineinverlegt wird, gewinnt die Zeitlichkeit für den
Menschen und damit auch die Geschichtlichkeit eine wesentliche Bedeutung.
Sie ist nach Kierkegaard die tiefste Wurzel der menschlichen Existenz.

Bei der Erklärung der einzelnen Zeitphasen geht er von der Gegenwart

aus. Diese fällt zusammen mit dem Akt der Selbstwerdung,
wodurch der Mensch in denkfreier Entschlossenheit sich selber will in
seiner Endlichkeit im Angesichte des Unendlichen. Mit diesem Akt wird
erst die Gegenwart gesetzt. Vorher war der Mensch als solcher noch

nicht da und darum auch nicht gegenwärtig. Im Augenblick der
Selbstentscheidung ist er da und zwar in einer überzeitlichen Weise. Dann
berühren sich in ihm durch die Gegenüberstellung von endlichem und
unendlichem Sein Zeit und Ewigkeit. Die Ewigkeit durchdringt ständig
die Zeit. So stellt der Augenblick der Selbstwerdung in der bedingungslosen

Entscheidung einen Moment der Ewigkeit dar, der sich nicht in
die vulgäre Zeit hinein erstreckt. Als solcher hat dieser Augenblick
weder ein Vorher noch ein Nachher. In sich hat er somit keinen Zeit-



Die Geschichtlichkeit im Existentialismus 51

Wert, sondern ist vielmehr der Ausdruck der zeitlichen Dauer im Sein
des Menschen.

/

Die übrigen Zeitformen : Vergangenheit und Zukunft sind nur von
dieser Gegenwart her zu verstehen. Die Vergangenheit ist nicht etwas,
Was einmal dagewesen ist und nicht mehr wiederkehrt. Sie lebt ganz
aus dem Jetzt der Selbstentscheidung. Das Vergangene geht nicht
unter, sondern bleibt mit dem einmal gesetzten Jetzt untrennbar
verbunden. Nachdem dieses einmal gegenwärtig gewesen ist, bleibt es als

vergangen weiter bestehen. Es lebt darin fort. So trägt der Mensch
in dem Bewußtsein : « Ich bin gewesen », seine Vergangenheit bei sich.
Das Sein des Menschen, das eigentlich nur im Aktvollzug der
Selbstentscheidung besteht, wird dadurch in die Vergangenheit hinein
verlängert. Damit ist eigentlich die Grundthese von der Alleinwirklichkeit
des Aktvollzugs durchbrochen.

Auch die Zukunft wird durch die Gegenwart, durch das Jetzt der
Selbstentscheidung bestimmt. Sie ist nicht etwas, was noch aussteht
und erst erwartet wird. Sie ist jetzt schon da und zwar im Vorgriff,
in der Antizipation, da das Entscheidungsjetzt sich nicht in der
Einmaligkeit ausruhen darf, sondern immer wieder zur Erstellung der
Persönlichkeit gesetzt werden muß und dadurch einen inneren Bezug
gewinnt zu allen künftigen Entscheidungen dieser Art. So bindet Kierkegaard

Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft an den gleichen Akt der
Selbstentscheidung vor Gott. Während die Gegenwart durch diesen Akt
selber gesetzt wird, sind Vergangenheit und Zukunft virtuell darin
enthalten, die eine als darin fortbestehend, die andere als Ziel einer immer
wieder neu zu setzenden Verwirklichung der gleichen bedingungslosen
Entscheidung.

Was aber hier offenbar wird, ist die Verlegung der Zeitlichkeit in
die Wesenssphäre des Menschen. Das ist aber nur deshalb möglich,
Weil das Wesen des Menschen, sein eigentliches Selbst, eingeschränkt
wird auf den Akt der Selbstentscheidung, der öfters wiederholt werden
muß und darum wesentlich an die Zeit gebunden ist. Darum ist der
Mensch auch selber das Fundament für jede Zeitbestimmung, er ist
Wesentlich zeitbestimmend.

Dieses Hereinrücken der Zeit in den Wesensbezirk des Menschen
^md zu einem Hauptanliegen des Existentialismus, wie er sich nachher

entwickelt hat. Er sucht noch radikaler die Zeitlichkeit mit dem Wesen
des Menschen zu verbinden, indem er das Sein des Menschen in seiner
Primär-wesentlichen Gegebenheit aus dem Geistigen überhaupt heraus-



52 Die Geschichtlichkeit im Existentialismus

nimmt und in die technische und rein biologische Aktsphäre
hineinverlegt. Dadurch wird es ganz und gar aus der Übergeschichtlichkeit
des Geistigen herausgehoben.

Bevor wir diese Entwicklung ins Auge fassen, möchte ich
vorgreifend zwei Formen des späteren Existentialismus hier schon unmittelbar

anschließen, weil sie eine größere Nähe zum Gedankengang Kierkegaards

erkennen lassen. Es handelt sich hier um die Existenzphilosophie
von Karl Jaspers und den sogenannten « christlichen » Existentialismus,
wie er vornehmlich von Gabriel Marcel vertreten wird.

Auch bei Jaspers geht es um das Sein des Menschen in seiner

individuellen Persönlichkeit. In dem gegenständlichen Bewußtheitsdenken

ist dieses Sein nicht anzutreffen. Jaspers teilt den Standpunkt
Kants, daß der Mensch in seinem Gegenstandsdenken überhaupt nicht
an das Sein herankommt. Was er bewußtheitsmäßig erkennt, sind

kategoriale Abschnitte des Seins, die als solche nur im Denken vorhanden

sind. Sie stehen darum in keiner seinsmäßigen Beziehung zueinander

und können somit auch nicht auf ein Letztes hinweisen, auf ein

umgreifendes Sein, das die letzte Abrundung gibt.
Dementsprechend ist auch das Sein des Menschen nicht erfaßbar

im gegenständlichen Denken. Hier erscheint der Mensch im Rahmen
des allgemeinen Bewußtseins nur als uniformer Teil einer Vielheit, aber
nicht als Individualität und Persönlichkeit. Um sein eigenes Sein zu
erfassen und so zu sich selber zu kommen, muß er sich von dieser Vielheit

loslösen, wie sie durch die Einheit des Bewußtseins gegeben ist.
Dies geschieht nun dadurch, daß er sich von der bewußtseinsgebundenen

Gegenstandswelt in die objektiv ungebundene Zustandswelt der freien

Entscheidungen begibt. Hier erfährt er im Handeln und zwar aus der

Art des Handelns das, was er ist und sein kann, seine Existenz, seine

individuelle Persönlichkeit.
So bringt das Scheitern des menschlichen Erkennens in der

Bewußtseinssphäre allgemeiner Denkgesetzlichkeit den Menschen zu sich selber.

Auf dem Felde der praktischen Entscheidungen ergreift er sein eigenes

Seinkönnen. Es ist das seine mögliche Existenz. Sie kann nicht
gegenständlich erfaßt, wohl aber zuständlich erlebt werden.

Die mögliche Existenz wird zur wirklichen nicht von innen her

durch eine gegenständliche Beleuchtung. Jede Orientierung vom denkenden

Geiste aus ist nach Jaspers schon eine Beschränkung der
individuellen Freiheit. Die Aktualisierung der Potenz kommt rein von außen.

Zunächst durch den persönlichen Kontakt mit dem andern Du in der



Die Geschichtlichkeit im Existentialismus 53

sogenannten Kommunikation. Doch eigentlich und vorzüglich in den

sogenannten Grenzsituationen. Darunter versteht Jaspers unüberschreit-
bare Grenzen der Freiheit, an denen sich diese in der Entscheidung zur
vollen Höhe der Unbedingtheit entfalten kann. Sie erhellen darum in
ausgezeichneter Weise die menschliche Existenz. Solche Grenzsituationen

sind vornehmlich : die geschichtliche Bestimmtheit als absoluter
Ausgangspunkt der Freiheit, sowie der Tod als ihre äußerste Grenze.

Ähnlich wie bei Kierkegaard wird auch hier das Sein des Menschen,
seine Existenz zusammengedrängt in den bedingungslosen Akt der
Entscheidung. Dadurch wird es wie dort gebunden an den zeitlichen Augenblick,

in dem diese Selbstwerdung sich vollzieht. Jaspers nennt ihn
deshalb den « hohen Augenblick ». In ihm gipfelt das menschliche Sein als
individuelle Persönlichkeit und in ihm wird zugleich die Ewigkeit als
Sein selbst offenbar durch die Berührung mit der « Immanenz » im
Kontingenzerlebnis. Er ist somit die Einheit von Zeit und Ewigkeit,
Von Dasein und Existenz.

Aber es genügt nicht, daß er einmal gesetzt wird, er muß sich von
Zeit zu Zeit wiederholen, sowie es die jeweilige Situation mit sich bringt.
In solchen Höhepunkten augenblicklicher Entscheidungen, die zeitlich
voneinander getrennt sind, schreitet die menschliche Existenz voran.
Dazwischen liegen die anderen Daseinsmomente, die vom Alltag
bestimmt werden und den Menschen nicht ganz zu sich kommen lassen.
Aber aus ihnen heraus erfolgt bei gegebener Situation die existentielle
Entscheidung, die wegen ihrer Unbedingtheit im zeitlichen Augenblick
Ares Entstehens das Ewige trifft.

Diese Bindung der Existenz an das zeitliche Nacheinander nennt
Jaspers ausdrücklich ihre Geschichtlichkeit. Sie kommt aus der Zeit,
weil sie ein vorgängiges Dasein unterstellt, sowohl von Seiten des Men-
Schen, der sich entscheidet, als auch von Seiten der umgebenden
Wirklichkeit, welche die Entscheidung veranlaßt. Und sie vollzieht sich in
der Zeit in den jeweiligen « hohen Augenblicken ». Und schließlich findet
Sle Are letzte Grenze in der Zeit durch den Tod, da Jaspers ein Weiterleben

der Seele nach dem Tode nicht anerkennt.
Eine Berührung der Zeit mit der Ewigkeit findet in gewisser Weise

statt durch das Kontingenzerlebnis. In den Grenzsituationen erlebt der
Mensch nicht nur auf Grund der Unbedingtheit seiner Entscheidung
seine Selbstheit, sondern auch die Grenzen seiner Freiheit und somit
das Scheitern seiner Existenz in ihrem ureigenen Bezirk. Das bringt
An zu einem neuen Überstieg. Während er für die Selbstwerdung die



54 Die Geschichtlichkeit im Existentialismus

Gegenstandswelt zu übersteigen hatte, steigt er diesmal über sich selber

hinaus und kommt dabei erlebend zu einer göttlichen Transzendenz. Sie

wird miterlebt in der Erfahrung der eigenen Kontingenz in den

Grenzsituationen, und zwar durch das Innewerden der transzendentalen
Abhängigkeit. Etwas Gegenständliches wird ihm dabei von Gott nicht
offenbar, sodaß von dort für sein Existieren keine Norm und Ausrichtung

zu beziehen ist. In Chiffern und Symbolen kann nur auf das göttliche

Sein hingewiesen werden. So berühren sich Zeit und Ewigkeit nur
im Augenblick der Kontingenzerfahrung.

Gabriel Marcel, der im Ausgangspunkt seiner Existenzdarlegung
der Position von Jaspers ziemlich nahe kommt, hat im Verlaufe seiner

Darstellung die Zeit viel inniger und tiefer mit der Ewigkeit verkettet.
Auch er findet kein Genügen im gegenständlichen Denken. Darin
erscheint ihm der Mensch zu sehr als ein impersonales Man und nicht als

individuelle Persönlichkeit. Diese kann nur im sogenannten « reflexiven »

Denken erlebt und dadurch erstellt werden. Darunter versteht er das

Aufleuchten der Gegenwart des anderen in der lebendigen Begegnung
mit ihm, wodurch dieser als « Du », als Persönlichkeit erlebt wird. Diese

Gegenwärtigkeit des anderen wirkt dann reflektierend zurück auf das

eigene Sein durch die Auslösung des Ich-Erlebnisses, worin die eigene

personale Einheit erscheint. So stützt sich das eigene Seinserlebnis auf
das Mitsein-Erlebnis dem andern Du gegenüber. Der Ort dieses

Mitseinserlebnisses ist die Treue, die ein beharrendes Element hineinbringt.
Dieses Miteinandersein offenbart sich zunächst als lebendige Gegenwart

in der Treue zum andern, dann rückwirkend als Selbsteinheit in
der Treue zu sich selber, und schließlich über sich hinaus als Glaube

in der Treue zu Gott.
Die Gegenwärtigkeit wird hier zum Zentralbegriff für das Sein. In

ihr konstituiert sich die Persönlichkeit, insofern darin der andere als

Du und das Ich selber als Ich erlebt wird. Durch den Glauben strahlt
auch das Ewige im göttlichen Du in die Gegenwärtigkeit hinein. In
der Hoffnung, welche die Seele ganz ausfüllt, kommt der Mensch dem

Göttlichen entgegen, das ihm im Glauben zu einer personalen Begegnung
wird.

Durch diese stärkere Bindung an Gott, der aus der Ewigkeit in
die Zeit hineinwirkt und den Menschen durch Anteilgewährung an seiner

eigenen Aktivität über die Zeit hinausführt und ihm in lebendiger
Glaubensgegenwart zur Seite steht, wird das Personalsein des Menschen

nicht völlig von der Zeit aus verstanden und innerlich davon bestimmt.



Die Geschichtlichkeit im Existentialismus 55

Es geht darüber hinaus. Das zeigt sich schon darin, daß Marcel den

Hauptwert nicht so sehr auf die einzelnen Entscheidungsakte legt als
vielmehr auf das kontinuierliche Band der Treue, das sie miteinander
verbindet. Seine Gegenwärtigkeit, worin das Sein aufleuchtet, ist nicht
als ein zeitlicher Augenblick gemeint, sondern als seelischer Zustand
lebensnaher Begegnungsweise, der durch die einzelnen Akte genährt und
erhalten wird.

Die völlige Identifizierung von personaler Existenz und Geschichtlichkeit,

von Sein und Zeit wird erst von Martin Heidegger vollzogen
— wenigstens in der Zeitphase seines Denkens, dem sein Hauptwerk :

« Sein und Zeit » angehört. Die Lebensphilosophie hatte ihm nach dieser

Richtung hin den Weg bereitet. Schon Bergson sah im Menschen
eine « strömende Totalmannigfaltigkeit », eine Einheit fließender
Wirklichkeit, die dadurch zustande kommt, daß die einzelnen Bewußtseins-
Womentc sich nicht in einer rein assoziativen Verbundenheit
auseinanderreihen, sondern ineinander übergreifen, sodaß die Vergangenheit in
Ar erhalten bleibt. Dementsprechend ist die Dauer (durée) das eigentliche

Wesenselement des Menschen.

Auch nach Georg Simmel ist der Begriff des Lebens unlösbar
verknüpft mit dem Begriff der Zeit. Die Zeit ist nach ihm die abstrakte
Bewußtseinsform des Lebens, wobei lediglich abgesehen wird von den
konkreten Inhalten, die das Leben erfüllen. In zeitlicher Kontinuität
verbindet das Leben die Gegenwart mit der Zukunft und der Vergangenheit,

sodaß die Vergangenheit in die Gegenwart hineinexistiert und die
Gegenwart in die Zukunft hinausexistiert.

Dilthey definiert den Menschen geradezu als ein « historisches
Wesen », das wesentlich zeitlich ist. Als dynamische Einheit steht der
Mensch in einem Wirk- und Erlebniszusammenhang mit den übrigen
dynamischen Einheiten, die das Gesamt des Lebens bilden. Seine Einzel-
erlebnisse bilden die Brücke zur Deutung des Erlebnisganzen, worin die
Wirklichkeit sich darstellt. Darnach ist auch die Geschichte
Erlebnisgeschichte, worin der Mensch eine zentrale Stellung einnimmt. Seelische
Zustände stehen dabei im Vordergrund. Daher erkennt der Mensch in
der Geschichte sich selber. Er wird dadurch zum Verständnisweg des

Weltzusammenhanges. Zeitablauf und Menschendasein fallen zusammen.
Statt dieser psychischen Brücke zum Verständnis des Weltgeschehens

und des eigenen Seins erwählt Heidegger das Tun, näherhin das
^erhalten in der praktischen Lebensordnung, zum Schlüssel des Seins-
Verständnisses. Er kann sich dabei auf Scheler berufen, der — in



56 Die Geschichtlichkeit im Existentialismus

seiner letzten Entwicklungsperiode — das untergeistige Triebleben mit
seiner eminent praktischen Zielrichtung als die primäre Wesensschicht
des Menschen angesehen hatte, aus der die anderen Schichten bis in
den Geist hinein sich aufbauen. In der personalen Erlebniseinheit, worin
die Schichten schließlich zusammengefügt sind, hat der « homo faber »,

der Mensch in seiner praktischen Lebensbetätigung, das erste Wort zu

sprechen. Er läßt den Kraftstrom, der von unten aufsteigt, in den

geistigen Bezirk hineinströmen und bringt erst so das geistige Leben

zur Entfaltung. Von einer Substantialität der Geistseele kann dabei

natürlich keine Rede sein. Hierin steht Scheler und auch Heidegger

ganz auf dem Boden des Aktualismus. Dieser ermöglicht ja auch erst
das Zusammenfallen des punktuell fortschreitenden Menschseins mit der

Zeit, wie Heidegger es in schärfster Weise vertritt.
In einer Grundbefindlichkeit, die dem Stimmungsbereich der

praktischen Lebensbetätigung angehört, offenbart sich nach Heidegger das

Menschsein in seiner primären Wesensstruktur. Näherhin zeigt es sich

hier als ein Geworfensein in das « da » seiner innerweltlichen
Entwicklungsmöglichkeiten. Der Mensch ist darum wesentlich « Dasein ». Das

heißt : er steht von vorneherein und in erster Linie in dem raumzeitlichen

Aufgabenkreis seiner praktischen Lebensmöglichkeiten.
Heidegger nennt dies das « In-der-Welt-sein » des Menschen, wobei

Welt nur als Beziehungsziel der praktischen Lebensbetätigung zu
verstehen ist. Diese Innerweltlichkeit des Menschen ist eine urwesentliche

Beziehung, aus der alle übrigen Beziehungen, vor allem die der Inten-
tionalität von Subjekt und Objekt, erst verständlich werden. Darum
muß er zum Verständnis seiner selbst die Gegenstandswelt der
rationalen Bewußtseinssphäre transzendieren, übersteigen. Dieses

Übersteigen, das Herausgestelltsein aus seiner eigenen Immanenz, das

« Außer-sich-sein » ist nun einmal das Kernmerkmal jeder Existenz, wie

schon der Wortsinn : ex-sistere herausgestelltsein, ankündigt. Beim
Menschen vollzieht sich die Existenz in der Form des « Daseins » im
Sinne obiger Darlegung.

Das Selbstverhalten des Menschen wurzelt so ursprünglich im
Verhalten zur raumzeitlichen Umgebung. Von dort gesehen, ist das ihm
eigene Verhalten ein « Sich-vorweg-sein », d. h. sein Gerichtetsein in die

Zukunft. Auf Grund seiner Innerweltlichkeit offenbart sich dieses als

« Sorge », und zwar als Besorgen gegenüber den Dingen und als

Fürsorge gegenüber anderen Persönlichkeiten, die als « Mitsein » in dem

innerweltlichen Aufgabenkreis miteingeschlossen sind.



Die Geschichtlichkeit im Existentialismus 57

Die so verstandene Sorge ist die Grundfunktion des menschlichen
Daseins. Sie ist eben die entsprechende Antwort des Menschen auf
seine ur-wesentliche Beziehung der Innerweltlichkeit. Sie ist deshalb
ebenso ursprünglich wie das « In-der-Welt-sein ». In ihr kommt der
Mensch zur « Eigentlichkeit », aber nur dann, wenn sie sich äußert als
« vorlaufende Entschlossenheit » ; anderenfalls versinkt der Mensch in
seiner sorgenden Betätigung in den Strom der Alltäglichkeit, in das
(< Man », wobei seine individuelle Persönlichkeit nicht zur Geltung
kommt. Er darf sich nicht damit begnügen, in einen innerweltlichen
Aufgabenkreis hineingeworfen zu sein, der seinen Möglichkeiten
entspricht ; er muß diese passive Geworfenheit beantworten durch einen
aktiven Selbstentwurf, der seinen innerweltlichen Möglichkeiten voraus-
e'lt. Und da für diesen Selbst-Entwurf kein gegenständlicher Vor-Wurf
aus dem rationalen Bezirk vorhanden ist, muß er aus dem Wollen selber
gebildet werden. Und das geschieht eben durch die vorlaufende
Entschlossenheit, die von vorneherein, in einer willentlichen Vorwegnahme
aller Zukunftsmöglichkeiten diese auf sich nimmt. Die Angst, sein Sein
M der Alltäglichkeit zu verlieren, bringt ihn dazu. Sie holt ihn aus der
Menge heraus und vereinzelt ihn (Individuationsprinzip) und macht ihn
s° zu einer individuellen Persönlichkeit.

Das Personale im Menschen ist in seiner vorwegnehmenden
Entschlossenheit in erster Linie auf die Zukunft gerichtet, aus der alle
Möglichkeiten auf ihn zukommen. Unter diesen gibt es eine letzte
Möglichkeit, die das ganze Gebiet der Lebensmöglichkeiten zum Abschluß
Dringt. Und das ist der Tod. Er gibt dem jeweiligen Lebensganzen
eines jeden Menschen erst die Einheit und darum geht die vorauseilende
Entschlossenheit, die ihn zum Gegenstand hat, auf das Ganze des

Menschlichen Seins. In ihr erweist sich der Mensch in seiner höchsten
Personalität als ein « Sein-zum-Tode ».

So gewinnt der Mensch seine Wesentlichkeit von der Zukunft her.
Sie zeigt ihn am klarsten in seiner Geworfenheit, in seiner Existentialität
°der seinem « Außer-sich-sein ». Zunächst ist ja der Mensch schon
" außer-sich » durch sein Geworfensein in das hic et nunc seines inner-
weltlichen Aufgabenkreises. Aber dieses hic et nunc, das die Gegenwart
erfüHt, ist wesentlich als Sorge auf die Zukunft gerichtet und findet
darum seine Wesenserfüllung in der vorlaufenden Entschlossenheit.

ler ist der Mensch « außer-sich » im eigentlichen Sinne seines Daseins.
Hier haben wir schon zwei Formen des Überstiegs oder der Trans-

Zeadenz, wodurch der Mensch über sich hinausgeht : das erste Mal



58 Die Geschichtlichkeit ira Existentialismus

durch das ursprüngliche Heraustreten aus der eigenen psychischen
Immanenz in die raumzeitliche Gegenwart des praktischen Handelns, und
das zweite Mal durch das sorgende und dabei entschlossene
Herausstrecken aus der Gegenwart in die Zukunft. Nun kann er aber noch in
einem neuen und dritten Überstieg seine Existenz betätigen, indem er

von der Zukunft in die Vergangenheit zurückgreift durch ein willentliches

Aufsichnehmen dessen, was gewesen ist.
So fließt in ihm nach den drei verschiedenen Formen des « Außer-

sich-seins » die ganze Zeitlichkeit nach Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft zusammen. Das « Dasein » gliedert sich darnach in einer
dreifachen Zeitstufung, die wesentlich von der Zukunft her bestimmt wird.
Und das macht seine « Existentialität » aus, sein Herausgestelltsein in
die Zeit. Darum nennt er seine Wesensanalyse vom Dasein « Existentialphilosophie

» : also Philosophie der dreizeitlichen Ausgliederung mit ihrem

Zentralpunkt in der Zukunft.
So ist der Mensch durch sein « Dasein », d. h. durch sein wesentliches

Verhalten in der praktischen Lebensordnung ein zeitbildendes oder
« zeitigendes » Wesen, das in dieser « Zeitigung » sich selber setzt. In
ihm fallen Sein und Zeit zusammen. Die Gegenwart ist sein Geworfensein

in das « da » seiner innerweltlichen Entwicklungsmöglichkeiten.
Die Zukunft ist sein « Vor-weg-sein » in der vorlaufenden Entschlossenheit.

Und die Vergangenheit ist das « Über-sich-hinaus-sein » im
entschlossenen Rückgriff auf das Gewesene.

So ist der Mensch geschichtlich durch und durch. Es gibt nichts
in ihm, was von seiner Geschichtlichkeit her nicht bestimmt würde.
Auch seine Geistigkeit erhält von dort Bestand und Prägung. Die Freiheit

des personalen Wollens wird nicht von innen her geformt, sondern

von der Geschichtlichkeit des Menschen, die im Tode ihr Ende findet.
Dieses totale Versinken der Freiheit in die Geschichtlichkeit des

Menschen tritt noch schärfer hervor bei Sartre. Nach ihm ist der
Mensch nicht in erster Linie ein « Außer-sich-sein », wie bei Heidegger,
sondern zunächst ein « Bei-sich-sein »,' das er Bewußtsein nennt. Dieses

aber wird in seinem inneren Bestand ganz von außen her bestimmt,
sodaß es sich bei diesem Unterschied zwischen Heidegger und Sartre
letztlich um eine Akzentverschiebung handelt.

Seine Wesensanalyse setzt dementsprechend bei dem Bewußtsein

an. Er versteht darunter das Gesamt der Lebensäußerungen des
Menschen unter dem Gesichtspunkt einer rational ungebundenen Triebhaftigkeit,

die ganz von äußeren Eindrücken bestimmt wird. Dieses « Bewußt-



Die Geschichtlichkeit im Existentialismus 59

sein » äußert sich in einer nichtigenden Betätigung, insofern es Dinge,
die in ihm erscheinen, gegeneinander und von sich selber absetzt. Es
Jst darum im Grunde ein Nichtseiendes. Die Außendinge allein sind ein
Seiendes, sie allein haben ein « An-sich-sein ». Was darum mit den
Dingen nicht zusammenfällt, ist ohne weiteres ein Nicht-seiendes. Und
s° auch das Bewußtsein. Es ist lediglich die Vergegenwärtigung der
Dinge. Und insofern ist es ein « Für-sich-sein », das die Dinge in sich
hineinnimmt, ohne mit ihnen seinsmäßig eins zu werden. Es bleibt
« für-sich ».

Das Wirkliche am Menschen ist der Leib, der das Bewußtsein
möglich macht, indem er die Eindrücke vermittelt, worin die Dinge
lrn Bewußtsein erscheinen. Er ist das Ur-Werkzeug, das sich vom
unbekannten Zentrum des menschlichen Selbst durch die ganze
Verkettung der Welt-Werkzeuge hindurcherstreckt. Durch ihn ist das
Bewußtsein mit dem Weltgeschehen verbunden, soweit es sich darin
widerspiegelt. Das macht den Menschen mitverantwortlich für all das, was
lni Umkreis seiner Erlebnismöglichkeiten nach Maßgabe seiner
leibsinnlichen Erstreckung geschieht. Der Leib ist somit der Realfaktor des

menschlichen Seins und der innerste Grund für seine Geschichtlichkeit.
Das Bewußtsein selber hat keine innere Seinsfestigkeit. Und das

lst der Grund für die Möglichkeit einer Zurückbeziehung auf sich selber
sowie der Entwerfung von Möglichkeiten im Verhalten zu der inner-
Weltlichen Wirklichkeit. Und gerade das macht seine Freiheit aus, das
Dreisein von jeder Gebundenheit. Diese Freiheit des Bewußtseins, die
seinem innersten Wesen entspricht, betätigt sich aus einer uferlosen
Spontaneität heraus ohne jeden bewußt-planmäßigen Antrieb. Die Ent-
Werfung von Verhaltungsmöglichkeiten im Strudel des Weltseins erfolgt
Vlelmehr nach einem geheimen Lebensplan, den sich die Freiheit ur-
sprünglich gegeben und der erst reflexiv ins Bewußtsein tritt beim Völlig

ihrer Lebensbetätigung.
Ein unheimlicher Drang treibt die Freiheit zu immer neuen Seins-

eutwürfen, um die eigene innere Leere auszufüllen. Aber das gelingt
Jkr nie, denn dann hörte sie auf, Freiheit zu sein. Sie beruht ja gerade
auf der inneren Seinslosigkeit des Bewußtseins. So wird das Leben zu
emem sinnlosen Spiel der Freiheit mit sich selber. Einerseits wird sie
v°n den Dingen, die im Bewußtsein erscheinen, angezogen wegen ihres
Wahrhaften Seinscharakters und andererseits flieht sie vor ihnen aus
Dkel vor einer drohenden Seinsverfestigung, welche die Freiheit selber
zUnichte machen würde. So ist die Existenz des Menschen nicht, wie



60 Die Geschichtlichkeit im Existentialismus

bei Heidegger, ein sorgendes Hinausstrecken in die Zukunft, sondern

ein flüchtendes Hinwegstreben aus der ekelerregenden Nähe der
dinglichen Gegenwart — hinein in das Nichts seiner selbst durch alle Formen

der Nichtigung hindurch.
Die Geschichtlichkeit, d. h. die Bezogenheit der raumzeitlichen

Wirklichkeit auf das Freiheits-Ich des Menschen, bringt das Bewußtsein

erst zur Entfaltung und gibt ihm sein Fürsichsein. In sich selbst

hat es keinen Bestand. Es lebt ganz von den äußeren Eindrücken.
Das Dingliche am Menschen, der Leib, ist dabei das Bindeglied, das

die Eindrücke vermittelt. Das Bewußtsein als die personale Sphäre des

Menschen ist wie ein leerer Raum, der von außen durch die raumzeitliche

Wirklichkeit gefüllt wird. Dann erst wirkt es in seinen

Verhaltungsweisen in die Welt des zeitlichen Ablaufes hinein. Sie tut es aber
nicht in einem freiheitlichen Darüberstehen, sondern aus einem
unüberwindlichen Drang heraus, der durch ein Lebensgesetz gesteuert wird,
das keine Verbindlichkeit voranleuchten läßt und erst offenbar wird im

Vollzug von einer konkreten Situation zur anderen.

Keine rationale Steuerung ist vorhanden und erst recht keine
göttliche. Gott wäre ohne Bewußtsein nicht zu denken. Aber dann würde

er sich selber aufheben, da das Bewußtsein wesentlich etwas Nicht-
seiendes ist, während Gott doch nicht anders als actus purus gedacht
werden kann. Auch würde die überstarke und erdrückende Persönlichkeit

eines göttlichen Seins die menschliche Freiheit zunichte machen.

Schon das andere Du ist eine Begrenzung der eigenen Freiheit. Darum
steht der persönliche Kontakt mit den anderen immer irgendwie im
Zeichen des Kampfes. Ein übermenschliches Du mit absolutem
Charakter würde die eigene Freiheit nicht nur begrenzen, sondern aufheben.

So steht jede Freiheit isoliert für sich selber. In ihrem Ursprung
kommt sie aus dem Nichts ; zeigt sich selber als ein Nichtsein, das ganz
von außen inhaltlich erfüllt wird ; und geht nach drangvollen, aber

vergeblichen Versuchen, sich ein Sein zu geben, wieder in das Nichts
hinein. Sie wird von der Zeit und ihrer Geschichtlichkeit total
überflutet. So kommt bei Sartre die Geschichtlichkeit nur als passive
Bezogenheit des Menschen zur Geltung, während Heidegger das aktive
Moment, die zeitbildende Funktion des menschlichen Seins, in den

Vordergrund stellt.
Damit stehen wir am Ende unserer Erörterungen. Es gilt nur noch

daraus das Fazit zu ziehen und den Ertrag zu buchen, den der
Existentialismus zum Begriff der Geschichtlichkeit beigesteuert hat. Das kann



Die Geschichtlichkeit im Existentialismus 61

natürlich nicht ohne wesentliche Einschränkungen geschehen, da die
fundamentale Voraussetzung, wie der Existentialismus sie bietet, in
dieser Form nicht haltbar ist.

Zunächst bleibt es sein Verdienst, daß er im Anschluß an die
Lebensphilosophie, besonders an Dilthey, das geschichtliche Werden
mit dem Sein und Leben des Menschen wieder enger verbunden hat,
und zwar so, daß er in der Geschichtlichkeit einen Wesensbezug zum
Menschen sieht. Zeitliches und geschichtliches Werden sind nicht ohne
Weiteres gleichzusetzen. Damit die Zeit zur Geschichte werde, muß sie
zum Menschen hin konzentriert werden.

Auch hat er die Doppelseitigkeit des geschichtlichen Zeitbezuges
richtig gesehen, insofern er den Menschen darin stehen läßt in aktiver
und passiver Bezogenheit, als Subjekt und Objekt. Im allgemeinen
betont er mehr die aktive Seite, so besonders bei Kierkegaard und
Heidegger. Bei Jaspers tritt schon das passive Element in der starken
Betonung der Situationsgebundenheit mehr in die Erscheinung. Bei
Sartre versinkt der Mensch förmlich in der Zeitlichkeit. Seine Aktivität

beschränkt sich auf ein Nichten.
Was beim Existentialismus aber am meisten in die Augen fällt,

ist die Verknüpfung der Geschichtlichkeit mit der menschlichen Freiheit.

Das zieht sich durch alle Formen des Existentialismus hindurch.
Hie Freiheit ist ja tatsächlich unmittelbarer Ausgangspunkt der
Geschichtlichkeit ; ja noch mehr, sie ist ihr formgebender Beziehungs-
Punkt, denn die Zeit wird erst Geschichte durch ihre Bezogenheit auf
•Be Freiheit des Menschen in der freien Willensbetätigung.

Nun kommt die erste große Einschränkung : beim Existentialismus
ist die Freiheit das erste und letzte Fundament für die Geschichtlichkeit.
Sie steht ganz auf eigenen Füßen für die Selbstwerdung des Menschen
lud darum auch für die geschichtliche Zeitbildung. Was ihr allgemein
abgesprochen wird, selbst bei Gabriel Marcel, ist die gegenständliche
Orientierung durch die Ratio. Sie gibt sich selbst die Richtung durch
den Akt der Entscheidung. Sie wird dabei geleitet durch rein zuständ-
tiche Faktoren (Angst, Geworfenheitsstimmung, liebendes Verstehen,
Lebensdrang usw.) und maßgebend bestimmt durch die äußere Situation.

Nur Gabriel Marcel und Kierkegaard kennen überdies noch ein
Bestimmungsmoment von oben her durch den Glauben. Aber dieser
Olaube ist bei ihnen kein rationale obsequium. Am allerwenigsten bei
Kierkegaard, der gerade in der Widervernünftigkeit einer Wahrheit^ Kriterium ihre Glaubhaftigkeit sieht. Der Glaube wird hier mehr



62 Die Geschichtlichkeit im Existentialismus

als Erlebnis angesehen, als eine punktuelle Begegnung mit Gott durch
das Wort, das er gesprochen, und nicht so sehr in seiner inhaltlichen
Darbietung göttlicher Wahrheiten, die richtunggebend hineinwirken
in den AktVollzug der menschlichen Freiheit und so wesentlich Anteil
haben an der Gestaltung des Lebens in der Geschichtlichkeit des
zeitlichen Werdens.

Durch die Ausschaltung des Ewigen als eines objektiven
Bestimmungsfaktors für die Freiheit, wird diese ganz in die Zeit hineinverbannt.

Sie kann sich nicht darüber stellen, weil ihr jede höhere

Orientierung fehlt. Das sehen wir am deutlichsten bei den atheistischen

Formen des Existentialismus, die jede Brücke zum göttlichen Sein, auch

die subjektive des zuständlichen Erlebens, niederreißen.
Noch ein Letztes wäre zu sagen, und das betrifft die Frage, von

der wir ausgegangen sind : wie verhält sich die Geschichtlichkeit zum
Wesen des Menschen. Wir sahen, wie der Existentialismus sie dazu in
die engste Verbindung bringt. Ja, sie identifiziert geradezu die Geschichtlichkeit

mit dem Wesen des Menschen in seiner individuellen
Persönlichkeit. Und gerade diese Auffassung vom Wesensbezug zwischen
Mensch und Zeit kann nicht ohne wesentliche Einschränkung
übernommen werden.

Es ist wohl sicher anzunehmen, daß die Geschichtlichkeit mit dem

Wesen des Menschen eng verbunden ist, mehr vielleicht, als man bisher

angenommen hat. Soweit kann man dem Existentialismus
beipflichten. Aber es wäre doch zu weit gegangen, sie einfach mit dem

menschlichen Wesen gleichzusetzen oder sie mit der individuellen
Persönlichkeit zusammenfallen zu lassen. Der Existentialismus konnte das,

weil er die Substantialität der Seele und damit auch der menschlichen
Persönlichkeit in Abrede stellt oder wenigstens, wie Gabriel Marcel,
daran vorbeisieht. Dadurch schrumpft die Persönlichkeit zu einer
Modalität des freien Aktes zusammen : sei es in der Form der
unbedingten Entscheidung (Kierkegaard, Jaspers), der vorlaufenden
Entschlossenheit (Heidegger), der personalen Begegnung (Marcel), oder der

Nichtigung (Sartre).
Diese Modalitäten des freien Wollens erwachsen nicht aus einer

inneren, gegenständlichen Beleuchtung, sondern aus der Situation in
der Zeit. Sie sind dadurch durch sich selber formal zeitgebunden. Sie

ragen in keiner Weise über die Zeit hinaus. Es ist dann eigentlich nicht
mehr zu verstehen, inwiefern sie zeitbestimmend sein können.

Anders ist es, wenn die Modalitäten des freien Wollens als die



Die Geschichtlichkeit im Existentialismus 63

Auswirkungen einer leib-seelischen Substanz angesehen werden, die vom
Geistigen her in der Weise des gegenständlichen Denkens die Zielrichtung
bezieht für ihre freiheitliche Betätigung, und durch ihre Körperlichkeit
dem zeitlichen Geschehen zugeordnet ist. Dann erst ist Geschichtlichkeit

möglich als Erstreckung in die Zeit durch zielgerichtetes freies
Wollen unter Voranleuchten der Vernunft und der göttlichen
Offenbarung durch den Glauben x.

Somit wurzelt die Geschichtlichkeit in der substantiellen Persönlichkeit

des Menschen, die selber — nach der formgebenden, geistigen
Seite hin — übergeschichtlich ist. Sie kann darum seinsmäßig mit ihr
nicht zusammenfallen. Sie ist in keiner Weise ihr formales Wesens-

moment. Wohl könnte man sagen, daß sie mit dem Wesen der menschlichen

Persönlichkeit enge zusammenhängt als Proprietät, indem sie daraus

hervorwächst durch das Zusammenwirken der geistigen und
leiblichen Wesenskomponente des menschlichen Seins.

1 Hans André hat in seinem Buche : « Vom Sinnreich des Lebens », das im
Otto Müller Verlag, Salzburg, erschienen ist, den gläubigen Aspekt der Geschichtlichkeit

durch die Gnadenerhebung des Menschen vortrefflich beleuchtet. Durch
die im Menschen von oben her wirksame Gnadenaktualität wird die Geschichte
zu Christus hin konzentriert. Das menschliche Geschehen wird aus dem irdischen
Kreis « unendgültiger » Ereignisse herausgenommen und in die absolute Sphäre
göttlicher Erlösungswirklichkeit hineingestellt. Die Geschichte wird dadurch zu
einer analogen Fortsetzung des Planes der Menschwerdung und die Erde zum
« Bethlehem dieser Welt ». André nennt dieses Ineinandergreifen von Erst- und
Zweitursächlichkeiten mit ihrer Kulmination in der gottmenschlichen Immanenz
den « christlichen Inexistentialismus ».


	Die Geschichtlichkeit im Existentialismus

