
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 1

Artikel: "Magisterio enim ordinario haec docentur" : zu einer Kontroversstelle
der Enzyklika "Humani generis"

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


« Magisterio enim ordinario haec docentur »

Zu einer Kontroversstelle der Enzyklika « Humani generis »

Von Heinrich Stirnimann O.P.

Alle Äußerungen des kirchlichen Lehramtes sind hineingestellt in
bestimmte, konkrete Situationen. Das entspricht der Eigenart dieses

Lehramtes, das als « lebendiges » seine Antwort auf immer neue Verhältnisse

hin zu geben hat. Somit ist es zum richtigen Verständnis und zur
sachlichen Auslegung dieser Äußerungen von Bedeutung, ihren genauen,
historischen « Standort » zu kennen. Sonst läuft man Gefahr, ihren Sinn
und ihre Tragweite zu mißachten.

Manchmal sind die Verlautbarungen ganz « eingewoben », möchten
wir sagen, in die Bedingtheit der betreffenden Umstände. Sie gehen von
ihnen aus und kehren wieder zu ihnen zurück. Doch gibt es wiederum
andere Fälle, wo diese Kontingenz durchbrochen wird. Das Zeitliche
ist dann nur noch Ausgangspunkt, was gesagt wird, geht weit über das

Gegebene hinaus. Und gerade an diesen Stellen tritt uns in besonderer
Weise die Lebendigkeit des so oft nur oberflächlich verstandenen Amtes

entgegen.
Betrachten wir nun das Päpstliche Rundschreiben « Humani generis »

so wird die Verquickung mit der Zeit im Untertitel angegeben : « Von
verschiedenen falschen Ansichten, die die Grundlagen der katholischen
Lehre zu untergraben bedrohen. » Man antwortet also auf eine ganz
bestimmte, vorausgegangene Bedrohung. In diesem Sinn ist sie «

hineingestellt », « verwoben ». Man will Vergessenes in Erinnerung rufen, mahnen

und Richtung geben. Dahin gehören z. B. die Ausführungen über
die ungesunde Neuerungssucht, über falschen Irenismus, Mißachtung
der scholastischen Methode. Doch scheint sie an anderen Stellen deutlich

in eine höhere Ebene hineinzuragen.
Vom dogmatischen, d. h. vom überzeitlichen Standpunkt aus sind

es folgende Hauptstücke, die unsere besondere Beachtung verdienen :

2



18 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

Erstens der Abschnitt, wo der Wert, die Bedeutung und die Verbindlichkeit

der Enzykliken erklärt wird. Zweitens der Passus, wo man auf
die Enzyklika « Mystici Corporis » zurückkommt und erneut die
Realidentität zwischen mystischem Leib und römischer katholischer Kirche
betont. Drittens die Verurteilung des Polygenismus. Wir beschränken

uns hier auf die erste Stelle, die von formaler Bedeutung ist. Sie berührt
das Gebiet der dogmatischen Methodik.

Die Fragestellung

Wir geben zunächst den genauen Wortlaut wieder : « Man darf
auch nicht glauben, das, was in den Päpstlichen Rundschreiben vorgelegt

wird, verlange an sich keine Zustimmung, da die Päpste in ihnen nicht
die höchste Gewalt ihres Lehramtes ausüben. Was hier gelehrt wird, geschieht

auf Grund des ordentlichen Lehramtes, von dem auch jene Worte gelten:
'Wer euch hört, hört mich' [Lk. 10, 16] ; überdies gehört für gewöhnlich,

was in den Päpstlichen Rundschreiben vorgelegt und eingeschärft wird,
schon anderweitig zur katholischen Lehre. Wenn also die Päpste in ihren
amtlichen Kundgebungen zu einer bisher umstrittenen Frage ausdrücklich

Stellung nehmen, dann ist es allen klar, daß dieser Punkt nach der Meinung
und nach dem Willen eben dieser Päpste nicht mehr als Gegenstand der

freien Auseinandersetzung zwischen Theologen betrachtet werden kann. »1

Auf jeden Fall steht außer Zweifel, daß das, was hier gesagt wird,
kein « incidenter dictum » ist. Der ins Auge gefaßte Fall wird klar
umschrieben, gewisse Bedingungen werden geltend gemacht. Auch fehlt es

nicht an einer, wenigstens angedeuteten, Begründung.
Es handelt sich also um die Autorität der Päpstlichen Rundschreiben.

Diese haben aber in neuerer Zeit eine nicht zu verkennende Entwicklung
durchgemacht. Die erste in der heute üblichen Form stammt von

1 Neque putandum est, ea quae in Encyclicis Litteris proponuntur, assensum

per se non postulare, cum in iis Pontifices supremam sui Magisterii potestatem
non exerceant. Magisterio enim ordinario haec docentur, de quo illud etiam valet :

« Qui vos audit, me audit » [Luc. X, 16] ; ac plerumque quae in Encyclicis Litteris
proponuntur et inculcantur, iam aliunde ad doctrinam catholicam pertinent.
Quodsi Summi Pontifices in actis suis de re hactenus controversa data opera sen-
tentiam ferunt, omnibus patet rem illam, secundum mentem et voluntatem eorum-
dem Pontificum, quaestionem liberae inter theologos disceptationis iam haberi non
posse. AAS, XXXXII (1950), S. 568. — Denz. Ed. 28, Frib. Brisg. et Barcinone
1952 (wir zitieren im folgenden stets diese Auflage), n. 3013.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 19

Benedikt XIV. aus dem Jahr 17401. In bezug auf die kirchliche Lehre
kommt ihnen besonders seit Pius IX. und Leo XIII. eine Stellung zu,
die sie früher nicht besaßen. Und so mag man sich fragen, ob nicht
der Zeitpunkt gekommen sei, wo sie auch in formaler Hinsicht eine
neue Beurteilung zu erfahren haben. Greift die « Humani generis » hier
nicht ein

Sicher darf das Zitat aus Lk. 10, 16 nicht allzu leicht genommen
werden. « Wer euch hört, hört mich » will nicht nur eine göttliche
Sendung besagen, sondern schließt auch irgendwie eine göttliche Bürgschaft
ein. Dazu kommt der Ausdruck : « Ordentliches Lehramt ». Nach dem
Vatikanum kann nicht nur das feierliche, außerordentliche, sondern
auch das ordentliche Lehramt der Kirche, was mit göttlichem Glauben
zu halten ist, vorschreiben. Dazu braucht es aber Unfehlbarkeit. —
Gewiß ist zwischen dem allgemeinen, ordentlichen Lehramt, d. h.
demjenigen der Kirche, und dem ordentlichen Lehramt des Papstes zu
unterscheiden 2. Will aber die genannte Stelle nicht sagen, daß das, was auf
Grund des Vatikanums vom ordentlichen Lehramt der Kirche gilt, auch
vom ordentlichen Lehramt der Päpste zu gelten habe

Diese Interpretation wurde in aller Form und Klarheit gegeben.
Wir finden sie in einem Beitrag von P. Joaquin Salaverri de la Torre,
Jn den « Miscelanea Comillas » 1952 8. Der Verfasser gibt zwar zu, daß
m Sess. III, c. 3 des Vatikanums 4 vom ordentlichen Lehramt der Kirche

1 Mit der Aufschrift : « Epistola encyclica et commonitoria ad omnes epis-
copos » und der Anrede : « Venerabiiibus Fratribus Patriarchis, Primatibus, Archi-
ePiscopis et Episcopis », Benedicti XIV bullarium (Bullarii Romani Continuatio),

• I. Prati 1845, S. 3. Unter Pius IX kommt dann noch das « gratiam et commu-
nwnem Apostolicae Sedis habentes » hinzu, so seit der Enzyklika « Exultavit cor »,
Pli IX Acta, Pars I, Vol. 1, S. 342.

2 Man könnte die Sprechweise ungenau nennen, aber eine Verwechslung mit
em ordentlichen und unfehlbaren Lehramt der Bischöfe ist doch an dieser Stelle

kaum möglich. J. Beumer S. J. in ThGl 42 (1952), S. 262.
3 JoaquIn Salaverri de la Torre S. J. : Valor de las Enci'clicas a la luz

de la «Humani generis» in Miscelanea Comillas XVII (1952), SS. 135-171. —
Cf. die kurze Besprechung von Beumer in Schol XXVII (1952), SS. 591-592. Ferner
die kritischen Artikel von Johannes Beumer S. J. : Sind päpstliche Enzykliken
unfehlbar in ThGl 42 (1952), SS. 262-269 und von Bernhard Brinkmann S. J. :

Gibt es unfehlbare Äußerungen des « Magisterium Ordinarium » des Papstes in
Schol XVIII (1953), SS. 202-221. — Für Salaverri wäre ferner noch auf seine
Sacrae Theologiae Summa, T. 1 : De Ecclesia. Madrid 1950, nn. 645-649
hinzuweisen. Wenn nicht anders vermerkt, so beziehen sich unsere Zitate auf den
Beilrag in den Miscelanea Comillas.

4 Porro fide divina et catholica ea omnia credenda sunt, quae in verbo Dei
scripto vel tradito continentur et ab Ecclesia sive solemni iudicio sive ordinaric



20 n Magisterio enim ordinario haec docentur »

und nicht von demjenigen des Papstes gesprochen wirdL Doch wird
nun der Text aus Sess. IV, c. 4 herangezogen, wo die Unfehlbarkeit des

Papstes vergleichend mit der der Kirche definiert wird 2. Aus dieser

Gegenüberstellung wird nun auf Grund eines Analogieschlusses von der

Unfehlbarkeit des ordentlichen Lehramtes der Kirche (Sess. III, c. 3) über
die Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit (Sess. IV, c. 4) hinaus auf
ein unfehlbares ordentliches Lehramt der Päpste geschlossen 3. Somit wären
die Päpste auch außerhalb des feierlichen Lehramtes in gewissen Fällen
persönlich unfehlbar. Die positive Hauptstütze für diesen Schluß ist für
Salaverri die genannte Stelle der « Humani generis », beziehungsweise
die Worte : « Was hier gelehrt wird, geschieht auf Grund des ordentlichen
Lehramtes. »

Bevor wir aber auf diesen Gedanken näher eingehen, möchten wir
kurz geschichtlich etwas zurückgreifen. Das Entscheidende der Ansicht
von Salaverri besteht darin, daß in diesem Fall die persönliche Unfehlbarkeit

des Papstes nicht mehr an die Ausübung des sogenannten
feierlichen oder außerordentlichen Lehramtes gebunden wäre. Dieselbe
Grundthese vertrat aber schon Alfred Vacant, der in seiner

Monographie über « das ordentliche Lehramt der Kirche und seine Organe »

diesen Punkt mit aller nur wünschenswerten Deutlichkeit bespricht 4.

Ebenso kommt er in seinen besser bekannten « Theologischen Studien

zu den Konstitutionen des Vatikanischen Konzils » kurz auf diese
Ansicht zurück 5. Was besonders festzuhalten ist, ist die Tatsache, daß er
das Bewußtsein hat, als erster diese Frage gestellt zu haben6. Hier beginnt

et universali magisterio tanquam divinitus revelata credenda proponuntur. Denz.
n. 1792.

1 Salaverri, I.e., SS. 155-156.
8 Romanum Pontificem, cum ex cathedra loquitur, ea infallibilitate

pollere, qua divinus Redemptor Ecclesiam suam in definienda doctrina de fide vel
moribus instruetam esse voluit. Denz. n. 1839.

3 Ahora bien, Pio XII nos dice sin restriccion alguna de las Enci'clicas ponti-
ficias, que son actos del Magisterio ordinario y que de suyo exigen el asentimiento
de la mente ; legitimamente podemos concluir, pues, que en ellas deben ser tenidas
como ensenanzas infalibles del Magisterio ordinario todas aquellas afirmaciones

que imponen con abligaciön absoluta de fe catölica. Salaverri, 1. c., S. 156.
4 I. M. Alfred Vacant : Le magistère ordinaire de l'Eglise et ses organes.

Paris-Lyon 1887. Besonders c. VI : Part que le Souverain Pontife prend
personnellement à l'exercice du magistère ordinaire. SS. 97-113. (Die Studie war eine
Wettbewerbsarbeit, die von der Lyoner Theologischen Fakultät mit dem ersten
Preis ausgezeichnet wurde.)

6 Id. : Etudes théologiques sur les Constitutions du Concile du Vatican.
Paris-Lyon 1895. T. II, n. 624, SS. 91-92.

• Mais ne peut-on distinguer le magistère ordinaire de l'épiscopat uni au



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 21

also die eigentliche, bewußte Diskussion. Man kann ja auch leicht
verstehen, wieso diese Frage « expressis verbis » erst nach dem Vatikanischen
Konzil gestellt wurde 1. Es hat also keinen großen Sinn für die Dar-
legung der theologischen Auseinandersetzung auf die Zeit vor Vacant's
Studie, d. h. vor 1887 (z. B. auf Franzelin zurückzugreifen.

Von Vacant ging die These auf Billot über, der sie wenigstens
kurz erwähnt und bejaht2. Auf diesen stützt sich etwas später Mgr. Per-
kiot, der die Ansicht in mehr populärer Weise verteidigt3. Erst jetzt
sind die ersten, ausdrücklichen Reaktionen zu verzeichnen, zunächst
durch Pègues 4, dann, einige Jahre später durch Choupin, der in seinem
Buch über « den Wert der doktrinären und disziplinaren Entscheidungen
des heiligen Stuhles » die Ansicht von Perriot (ohne die Ausführungen
von Vacant zu kennen, — wie es scheint widerlegt 5. Gleichzeitig,
jedoch unabhängig von dieser Kontroverse, macht sich Bellamy die
Ausführungen von Vacant zu eigen 6. Der eigentliche Mann und Begründer

der These ist und bleibt also der erste verdiente Herausgeber des
bekannten « Dictionnaire de Théologie Catholique ».

Etwas merkwürdig aber scheint es, daß die Auffassung nicht weiter

Pape et le magistère ordinaire personnel du Souverain Pontife, comme on distingue
les jugements solennels des conciles et ceux des Papes Je le crois. Aussi vais-je
avancer une proposition que je n'ai lue jusqu'ici, en termes exprès, dans aucun
ouvrage, mais qui me parait conforme à la doctrine de tous les auteurs qui ont
soutenu l'infallibilité du Pape, savoir que le Pape exerce personnellement son
Magistère infallible non seulement par des jugements solennels, mais encore par
un magistère ordinaire Vacant : Le magistère ordinaire, S. 98.

1 En effet, l'autorité infallible du Souverain Pontife étant mise en discussion
avant le Concile du Vatican, il était alors naturel d'envisager le magistère ordinaire de
* Eglise dans l'ensemble des évêques, plutôt que dans le Pape considéré séparément.

Mais, aujourd'hui que les erreurs du Gallicanisme sont condamnées, il
convint, semble-t-il, d'ouvrir d'autres voies et d'étudier le magistère quotidien, non
3eulement dans l'Eglise universelle et dans le collège épiscopal, mais encore dans
e Pontife Romain qui est le chef de l'Eglise et le prince des pasteurs. Vacant :

e magistère ordinaire, SS. 112-113.
2 Ludovicus Billot S. J. : Tractatus de Ecclesia Christi. Ed. 1, T. III,

Romae 1900, th. XXXI, § 1, SS. 164-165.
3 F. Perriot in L'ami du Clergé 25 (1903), SS. 802-806 ; 865-867 ; 29 (1907),

SS. 691 ; 30 (1908), SS. 193-200. Die einzige Autorität, die zitiert wird, ist Billot.
Cf- supra Anm. 2.

4 Thomas-M. Pègues O. P. : L'autorité des Encycliques pontificales d'après
Saint Thomas, in RevThom 12 (1904), SS. 513-532.

6 Lucien Choupin S. J. : Valeur des décisions doctrinales et disciplinaires
üu Saint-Siège. 2e éd. (in der ersten Aufl. ist davon noch nicht die Rede cf. S. vin),
Paris 1913, SS. 15-37.

6 J. Bellamy : La théologie catholique au XIXe siècle [Bibliothèque de théo-
8*e historique] 2e éd., Paris 1904, SS. 238-242.



22 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

drang1. Auf jeden Fall scheinen namhafte Autoren die doch irgendwie
interessante These zu ignorieren 2. Aus neuerer Zeit könnte noch eine

kurze Bemerkung von F. Hürth in einem Kommentar zur Enzyklika
« Casti connubii » genannt werden 3. Dann aber kommen wir anläßlich
der « Humani generis » zu Salaverri.

Will man die verschiedenen Ansichten systematisch gruppieren, so

können wir folgendermaßen vorgehen : Ausgangspunkt ist die vatikanische

Definition : der Papst ist persönlich unfehlbar, wenn er in
Glaubens- und Sittensachen « ex cathedra » definiert. — Alle stimmen
ferner darin überein, daß die Kathedralentscheidung sich an keine äußere

Form bindet. Sie kann also, an und für sich, auch in einer Enzyklika
gefällt werden. — Für die meisten handelt es sich aber, wenn eine
unfehlbare Entscheidung vorliegt, immer um einen Akt des sogenannten
feierlichen oder außerordentlichen Lehramtes. — Unter den Autoren, die

von unfehlbaren Verlautbarungen des ordentlichen Lehramtes des Papstes

sprechen, sind folgende Unterscheidungen anzubringen : für Vacant und

Bellamy wird dadurch weder die « definitio » noch die « locutio ex
cathedra » ausgeschlossen. Sie sprechen beide von einer doppelten
Kathedralentscheidung : des ordentlichen oder des außerordentlichen
Lehramtes 4. Logischer scheint hier Billot zu sein, für den die

Kathedralentscheidungen notwendig und immer zum feierlichen Lehramt
gehören 5. Die unfehlbaren Äußerungen des ordentlichen Lehramtes sind
keine Definitionen im eigentlichen Sinn, sie sind nicht « ex cathedra »

zu nennen. Denselben Standpunkt vertritt auch Salaverri, der die
unfehlbaren Verlautbarungen des ordentlichen Lehramtes von den eigentlichen

Kathedralentscheidungen unterscheidet6. — Ferner hat man

1 Wohl deshalb, weil die Monographie von Vacant nur eine beschränkte
Verbreitung kannte, und weil er in seinen a Etudes théologiques », ähnlich wie später
Billot, nur ganz im Vorbeigehen davon spricht.

2 So z.B. J. V. de Groot O. P. : Summaapologetica de Ecclesiacatholica. Ed. 2,

Ratisbonae 1892, S. 551 fl., 581 ff. ; R. M. Schultes O. P. : De Ecclesia catholica.
Parisiis 1925, S. 458 ff. Charakteristisch ist, was H. Dieckmann S. J. in De Ecclesia,
T. II, Freib. Brisg. 1925, n. 775, S. 113 sagt: Quando vero [Romanus Pontilex]
ut Pontifex Romanus magisterium suum exercet pro universa Ecclesia, est vel
infallibilis (si nimirum ex cathedra docet), vel non infallibilis, si scilicet summa
quidem sua potestate doctrinali utitur, at non summo etiam gradu. De hoc exer-
citio, universali quidem (quia spectat ad Ecclesiam universalem), sed non summo
(quia deest voluntas edendi definitionem ex cathedra), quod recte vocatur ordina-
rium, agendum erit. Cf. auch nn. 765-770, SS. 103-107.

3 Franz Hürth S. J. in Schol VI (1931), S. 251.
4 Vacant : Le magistère ordinaire, S. 105 ; Bellamy, 1. c., S. 241.
6 Billot, 1. c. 6 Salaverri, 1. c., SS. 157-158.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 23

manchmal den Eindruck, daß einige Autoren ganze Päpstliche
Rundschreiben, falls sie wirklich doktrinären Charakter haben, als unfehlbar
ansehen möchten. Schauen wir jedoch etwas genauer hin, so sehen wir,
daß alle gewisse Bedingungen fordern1. Vor allem muß der Papst seinen

Willen, die Gläubigen zur vorgelegten Lehre zu verpflichten, kundtun 2.

Am ausdrücklichsten jedoch wird diese Bedingung von Salaverri betont3,
der sich dafür auf die Lehre der « Humani generis » stützen konnte. Bei
dem dort klar umgrenzten Fall, wo in den Enzykliken ein Urteil gefällt
wird, handelt es sich für ihn um eine unfehlbare Erklärung, die zum
ordentlichen Lehramt des Papstes gehört.

Positive Erwägungen I : die Enzyklika « Humani generis »

Gehen wir nun auf diese Ansicht etwas genauer ein. Zunächst
möchten wir dies vom positiven Standpunkt aus tun, nachher von
einem mehr spekulativen.

Unter dem ersten Gesichtspunkt bildet der Text der « Humani
generis » die Veranlassung zur Theorie, die Lehre des Vatikanums die

Grundlage. Wir beginnen mit der Untersuchung der ersten Stelle und
betrachten vorerst den Text an und für sich, « prout iacet ». Gibt er

irgendwie Anlaß, nicht nur an eine authentische Vorlage, sondern an eine

unfehlbare zu denken, die vom Papst persönlich, in Ausübung seiner

ordentlichen Lehrgewalt, ausgeht Darin liegt ja der entscheidende Punkt.
Die Bedeutung dieser Frage ist unverkennbar. Wird sie nämlich

bejaht, dann hat man die Lehre in allererster Linie auf die gegenwärtige
Stelle anzuwenden. Es handelt sich ja hier, wie wir soeben gesehen

haben, um einen umstrittenen Punkt. Der Papst macht ferner bewußt
und mit Nachdruck seine Auffassung geltend. Also müßte logischerweise
die Stelle selber als Ausdruck eines solchen unfehlbaren ordentlichen
Lehramtes gelten.

1 Auf jeden Fall ist es unstatthaft, die Ansicht Bellamy's von derjenigen
Vacant's, wie dies Schol XVIII (1953), S. 209 geschieht, zu unterscheiden. Bellamy
hängt wörtlich von Vacants Studie Le magistère ordinaire ab (ohne diese jedoch
im einzelnen zu zitieren

2 Dies geht für Vacant und Bellamy schon daraus hervor, daß beide von
« Definitionen » des ordentlichen Lehramtes sprechen. Billot sagt ausdrücklich :

« utique quantum ad ea, quae directe et per se in eis [i. e. documentis ad universalem

Ecclesiam missis] proponuntur, ut alias in simili dictum est ». 1. c. — Wir
unterscheiden uns also von der Klassifizierung, die Salaverri, 1. c., SS. 157-158,
und anschließend daran Brinkmann, Schol XVIII (1953), S. 209, geben.

3 Salaverri, 1. c., S. 159.



24 « Magisterio enira ordinario haec docentur »

Das erste, was wir zu tun haben, ist auf den Zusammenhang zu
achten. Im Vorausgehenden war vom dogmatischen Relativismus die

Rede. Dieser beginnt mit der abschätzigen Beurteilung der von der
« Schule » geprägten Ausdrücke und Begriffe. Von hier aus geht man
aber nur allzu leicht zur Mißachtung des kirchlichen Lehramtes über L

Man sagt, die Päpste beabsichtigen nicht, sich in theologische «

Schulfragen » einzumischen. Diese Behauptung ist aber nur zum Teil berechtigt,

denn die « Geschichte lehrt, daß vieles, was früher Gegenstand der
freien Auseinandersetzung war, nachher kein Hin und Her mehr duldet.

»2 Dann beginnt der entscheidende Text : « Man darf auch nicht
glauben, das, was in den Päpstlichen Rundschreiben vorgelegt wird,
verlange an sich keine Zustimmung, da die Päpste in ihnen nicht die höchste
Gewalt ihres Lehramtes ausüben ...» Vorausgesetzt wird also der
Einwurf, es handle sich nicht um das höchste Lehramt, man werde also nicht
im Gewissen gebunden. Zunächst ist es offenkundig, daß der Vordersatz
nicht geleugnet wird, — bis zum Schluß des ganzen Abschnittes nicht
Somit steht als erstes fest, daß die betreffende Erklärung, die in den

Enzykliken gegeben wird, nicht zum feierlichen Lehramt gehört. —
Widersprochen wird aber dem daraus gefolgerten Schluß. Obschon es sich

nur um das ordentliche Lehramt handelt, wird trotzdem persönliche
Zustimmung verlangt. Mit dieser Erklärung wird aber noch nichts von
der Unfehlbarkeit gesagt. Auch nur authentische Erlasse erheischen mehr
als ein « silentium obsequiosum », nämlich innerliche, positive Zustimmung.

Aus dem Zusammenhang und aus der Fragestellung können wir
höchstens ein negatives Kriterium entnehmen. Hätte man über das

authentische ordentliche Lehramt hinaus von einem unfehlbaren sprechen
wollen, so hätte das deutlich gesagt werden müssen, denn nach
allgemeiner Ansicht sind die nur authentischen, d. h. nicht unfehlbaren
Entscheide mit dem ordentlichen Lehramt des Papstes identisch.

Schauen wir aber noch etwas näher auf den Text. Er scheint doch

mit besonderem Nachdruck vom ordentlichen Lehramt zu reden, und
dies sosehr, daß man über das ordentliche Lehramt des Papstes hinaus

an das ordentliche Lehramt der Kirche zu denken geneigt ist, dessen

1 Utique, pro dolor, rerum novarum studiosi a scholasticae theologiae con-
temptu ad neglegendum, ac vel etiam ad despiciendum facile transeunt ipsum
Magisterium Ecclesiae, quod theologiam illam sua auctoritate tantopere comprobat.
AAS, XXXXII (1950), S. 567. — Denz. n. 3013.

2 At historia docet, plura quae prius liberae disceptationi subiecta fuerint,
postea nullam iam disceptationem pati posse. AAS, 1. c., S. 568. Denz. 1. c.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 25

Unfehlbarkeit auf dem Vatikanischen Konzil definiert wurde 1. Hinzu
kommt noch das Zitat von Lk. 10, 16, das die Gewichtigkeit der ganzen
Stelle zu erhöhen scheint. Betrachten wir aber genau den Schlußsatz,
so verklingt diese Spannung wieder. Es wird einfach gesagt, daß es sich
un genannten Fall nicht mehr um einen freien Kontroverspunkt handelt :

" •.. dann ist es allen klar, daß dieser Punkt nach der Meinung und
nach dem Willen eben dieser Päpste nicht mehr als Gegenstand der
freien Auseinandersetzung zwischen Theologen betrachtet werden kann. »

Dasselbe gilt aber auch von den nur authentischen Entscheiden.
In dieselbe Richtung deutet der Vergleich mit dem unmittelbar

Vorausgegangenen Alinea. Auch dort wird davon gesprochen, wie Fragen,
die früher umstritten waren, von einem gewissen Zeitpunkt an der freien
Auseinandersetzung enthoben werden können. Zu beachten ist aber der
Unterschied der beiden Schlußsätze. Im ersten Fall wird gesagt, daß
« die Geschichte lehrt, daß vieles, was früher Gegenstand der freien
Auseinandersetzung war, nachher keineswegs mehr Gegenstand einer solchen

Auseinandersetzung sein kann ». Das ist aber ganz allgemein gesagt.
Worüber früher vielleicht von gewissen noch disputiert wurde, darüber
kann unter Umständen in späteren Zeiten eine eigentliche
Glaubensverpflichtung bestehen. Dieser Glaube kann sich auf das ordentliche
Lehramt stützen, er kann aber auch durch eine feierliche Erklärung
seine letzte Deutlichkeit erhalten haben. Bei der zweiten Stelle wird
jedoch der Abschluß der Diskussion durch ein besonders bezeichnendes

Wörtlein gekennzeichnet : «... dann ist es allen klar, daß der betreffende
Punkt nicht mehr als Gegenstand der freien Auseinandersetzung zwischen

Theologen betrachtet werden kann. » Man fügt also hinzu « zwischen Theologen

». Vorher wurde ganz allgemein gesagt : es kann keine Auseinander-

1 Bezeichnend für das Schwanken zwischen ordentlichem Lehramt der Kirche
und des Papstes ist folgender Kommentar zur Stelle « Il [le Souverain Pontife]
peut exercer seul, avec la garantie de l'infallibilité personnelle, le Magistère
extraordinaire et solennel, et prononcer des définitions qui n'ont besoin d'aucune
ratification conciliaire. Mais il exerce aussi, quand il enseigne comme Pasteur de
l'Eglise universelle, le 'Magistère ordinaire'. Et l'infallibilité garantie de l'assistance
divine n'est pas limitée aux seuls actes du Magistère solennel. Elle s'étend aussi
au Magistère ordinaire, sans toutefois en recouvrir et en assurer également tous
les actes. Elle garantit absolument l'enseignement commun de l'Eglise universelle
unie au Pape ; mais celui-ci, qui peut exercer seul ce magistère, peut aussi bénéficier
seul de cette infallibilité. » Man beeilt sich aber beizufügen : « Certes, l'assistance
divine dont il jouit s'étend plus loin que l'infallibilité proprement dite et elle
confère à ses décisions, même quand l'infallibilité n'est pas en jeu, une autorité
exceptionnelle. » M. Labourdette O. P. : Les enseignements de l'Encyclique

Humani generis» in RevThom L (1950), SS. 38-39.



26 « Magisterio enira ordinario haec docentur »

setzung mehr geben. Hier aber wird spezifisch gesprochen : die theologische

Diskussion ist nicht mehr frei. Dazu braucht es aber noch nicht
eine unfehlbare Entscheidung. Vielmehr wird dadurch ziemlich deutlich

zu verstehen gegeben, daß es sich um ein erstes Dazwischenkommen des

kirchlichen Lehramtes handelt. In einem solchen Fall aber wäre es

verfrüht, schon von einem unfehlbaren Urteil zu sprechen.
Damit schließen wir die Erwägung, die sich auf den Text selber

bezieht. Der Schlußsatz des ganzen Passus scheint uns ein eindeutiges
Urteil zu erlauben. Bei dem klar umschriebenen Fall handelt es sich

in den Enzykliken nicht um eine Entscheidung, die den letzten Abschluß

herbeiführt, sondern um eine solche, die ein erstes Eingreifen in die

theologische Diskussion impliziert. Die Stellungnahme kann also noch

nicht als ein unfehlbares Urteil gelten. Man spricht wohl vom ordentlichen

Lehramt des Papstes, nicht aber von unfehlbaren Äußerungen
desselben L

Wir könnten diesen Text nun noch weiter verfolgen. Dieselbe

Fragestellung begegnet uns ja auch anderswo. Schon oft vernahm man die

Stimme : es handelt sich ja nicht um eine höchste Entscheidung, die

Sache ist also noch frei2. Besondere Ähnlichkeit mit unserer Stelle
haben aber jene Dokumente, in denen die Verbindlichkeit der Entscheidungen

der Römischen Kongregationen, insbesondere des Hl. Offiziums
und der Päpstlichen Bibelkommission, ausdrücklich und eingehend
erläutert werden. Bekannt ist der Text aus dem Brief Pius' IX. an den

Erzbischof von München-Freising vom 21. Dez. 1863. Man spricht hier
nicht direkt von den Gläubigen, sondern von denjenigen, die sich den

« kontemplativen » Wissenschaften widmen. Sie haben sich nicht nur an
das zu halten, was das feierliche oder ordentliche Lehramt vorschreibt,
« sie haben sich auch den Lehrentscheidungen der Päpstlichen Kongregationen

zu unterwerfen » 3. Von den Antworten der Päpstlichen
Bibelkommission spricht das « Motu proprio » Pius' X. vom 18. Nov. 1907.

1 Im selben Sinn schließen auch die Kommentare von M. Labourdette :

« En tout cas, il reste que, même quand il n'est pas question de l'infallibilité proprement

dite, un document appelle plus que l'obéissence, un véritable assentiment

de l'ésprit » 1. c., S. 39 und von A. Bea S. J. : « Der Papst äußert sich in diesem
Zusammenhang ausführlich über die verpflichtende Kraft der Enzykliken. Sie
sind Äußerungen des ordentlichen kirchlichen Lehramtes und verlangen als solche
die Zustimmung der Gläubigen, auch wenn der Papst in ihnen nicht kraft seiner
höchsten Lehrgewalt spricht», in Schol XXVI (1951), S. 43.

2 Cf. Denz. nn. 1683. 1722. — Ferner n. 1820.
3 Denz. n. 1684. — Cf. auch n. 2008. Ferner n. 1880.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 27

Sie gelten « der Förderung der wahren biblischen Studien » und wollen
dem Forschen « bestimmte Richtlinien » geben. Die Verbindlichkeit
lautet, daß « alle auf Grund einer Gewissenspflicht von den Entscheiden
der Päpstlichen Bibelkommission gebunden werden »1. Wer die
Weisungen nicht beachtet, kann « der Rüge sowohl des Ungehorsams als
auch der Verwegenheit nicht entgehen »2. Die Zensurierung mit «

Verwegenheit » — « temeritas » — scheint aber kaum auf eine unfehlbare
Entscheidung hinzudeuten.

Allen diesen amtlichen Verlautbarungen ist also gemeinsam, daß
sie sich zunächst auf das Forschen, auf die Arbeit der Theologen beziehen.
Es handelt sich wohl um eigentliche Urteile, doch um Urteile, die
den einzuschlagenden Weg angeben wollen. Dazu verpflichten sie im
Gewissen. Die betreffenden Fragen sind also nicht mehr frei. Das alles

paßt genau auf den Schlußsatz unserer Stelle : dann handelt es sich

nicht mehr um einen freien Diskussionspunkt unter Theologen. Daraus

folgt, daß wir die Beurteilung jener Weisungen auch auf unsere Worte
anzuwenden haben. Die Dekrete sowohl des Hl. Offiziums als auch der

Päpstlichen Bibelkommission gelten aber nach allgemeiner Lehre nicht
als unfehlbar. Also haben wir das auch nicht von den Urteilen der

Enzykliken anzunehmen, von denen die « Humani generis » spricht.
Es gibt aber noch einen anderen Vergleichspunkt : die Enzyklika

selber. Was sie in formaler Hinsicht lehrt, ist deutlich an zwei Stellen
auf sie selber anzuwenden. Die erste betrifft die Lehre der Kirche. Erneut
wird die Übereinstimmung zwischen mystischem Leib und römischer
katholischer Kirche betont3. Einige fühlten sich durch die « Mystici
Corporis » auf diese Lehre noch nicht gebunden. Nun will man aber

über diesen Punkt eindeutig das Ende der Diskussion herbeiführen. Die
zweite Stelle bezieht sich auf die Verurteilung des Polygenismus 4. Auch
hier wird zu einer « bisher umstrittenen Frage » Stellung genommen.
Deutlich wird gesagt, daß auch hier keine « Freiheit » mehr besteht.

1 Denz. n. 2113.
2 Denz. 1. c.
3 Quidam censent se non devinciri doctrina paucis ante annis in Encyclicis

Nostris Litteris exposita, ac fontibus « revelationis » innixa, quae quidem docet

corpus Christi mysticum et Ecclesiam Catholicam Eomanam unum idemque esse.

AAS, XXXXII (1950), S. 571. — Denz. n. 3019.
1 Cum vero de alia coniecturali opinione agitur, videlicet de polygenismo,

quem vocant, tum Ecclesiae filii eiusmodi libertate minime fruuntur cum
nequaquam appareat quomodo huiusmodi sententia componi queat cum iis quae
fontes revelatae veritatis et acta Magisterii Ecclesiae proponunt de peccato origi-
nali AAS, 1. c., S. 576. — Denz. n. 3028.



28 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

Beide Male finden wir also die Bedingungen, die es zur Anwendung des

formalen Prinzipes braucht. Nach der zu besprechenden Interpretation
müßte es sich konsequenterweise um unfehlbare Entscheidungen des

ordentlichen Lehramtes handeln. Dazu muß noch berücksichtigt werden,
daß es an beiden Stellen um geoffenbarte Wahrheiten geht. Beide Male

wird ausdrücklich auf die « Offenbarungsquellen » hingewiesen. In diesem

Fall müßte man aber, von einer unfehlbaren Vorlage ausgehend, bestimmten

göttlichen Glauben fordern. Somit wär der Polygenismus schlechthin

häretisch zu nennen. Das geht aber über den diesbezüglichen Text
hinaus, wo wir nur lesen : « man sieht nicht ein, wie diese Ansicht mit
dem was die Offenbarungsquellen und die Akten des kirchlichen
Lehramtes über die Erbsünde lehren, zu vereinigen wäre » h Also kann diese

erste Intervention noch nicht als unfehlbare Entscheidung betrachtet
werden 2. Also enthält auch das formale Prinzip, das hier Anwendung
findet, noch nicht ein solches Urteil.

Wie auch immer wir die betreffende Stelle der « Humani generis »

betrachten, in sich selber, in bezug auf affine Texte, in der Art und
Weise, wie sie angewandt wird, stets handelt es sich deutlich um authentische

und nicht um unfehlbare Verlautbarungen, an die man denkt. Man
kann sich also kaum auf diese Stelle berufen, wenn man ein unfehlbares
ordentliches Lehramt der Päpste verteidigen will.

Damit fällt die einzige positive Stütze seit der Zeit des Vatikanischen
Konzils. Wir befinden uns in derselben Lage wie Vacant. Während
dieser aber seine ganze Theorie nur auf Konvenienz- und Vernunftgründe
stützen wollte 3, zieht Salaverri die Akten des Vatikanums heran. Wir
haben uns nun an diese zu wenden.

1 1. c.
2 Im letzten Kapitel, wo Salaverri die Zustimmung bespricht, die die Lehren

der Enzykliken verlangen, unterscheidet er vier Kategorien : 1. kann es sich um
eigentliche feierliche Definitionen handeln, 2. um unfehlbare Urteile des ordentlichen

Lehramtes, 3. um direkt und vornehmlich vorgelegte Lehren, auf die man
aber nicht absolut verpflichten will, 4. nur indirekt und nebenbei erwähnte Punkte,
I.e., S. 162. Die genannte Stelle aus der «Humani generis» über die Einheit
zwischen mystischem Leib und römischer Kirche rechnet er aber nur zur dritten,
und nicht zur zweiten Kategorie, wie man das erwarten sollte, 1. c., S. 163. Hier
wird der innere Zusammenhang der Enzyklika sicher zuwenig gewahrt

3 Je ne puis appuyer cette assertion sur des autorités, il faut donc l'appuyer
sur des raisons. Vacant : Le magistère ordinaire, S. 98.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 29

Positive Erwägungen II : die Lehre des Vatikanums

Hier werden wir vor allem auf zwei Dekrete hingewiesen : auf die
Definition des katholischen Dogmenbegriffes und auf die Definition der
Päpstlichen Unfehlbarkeit. Man sagt, es sei definiert, daß dem Papst
persönlich dieselbe Unfehlbarkeit zukomme wie der Kirche. Die Unfehlbarkeit

der Kirche aber schließt sowohl ein feierliches als auch ein
ordentliches Lehramt ein. Also — so folgert man — muß auch der Papst
neben dem unfehlbaren feierlichen Lehramt noch ein unfehlbares ordentliches

Lehramt besitzen 1.

Untersuchen wir zunächst die erste Voraussetzung : die Unfehlbarkeit

des Papstes ist der Unfehlbarkeit der Kirche gleichzusetzen. In
der Tat wurde am Schluß der Sess. IV, c. 4 folgende Formel zur Definition

der päpstlichen Unfehlbarkeit gewählt : «... wir lehren und
definieren, daß es ein göttlich geoffenbartes Dogma ist, daß der Römische
Papst, wenn er ex cathedra spricht über jene Unfehlbarkeit verfügt,
mit der der göttliche Erlöser seine Kirche in bezug auf die zu definierende
Glaubens- und Sittenlehre ausgestattet wissen wollte »2. Welches ist aber
der genaue Sinn dieser Worte Vor allem haben wir uns zu fragen, wieso

diese vergleichende Ausdrucksweise, die vielleicht auf den ersten Blick
etwas umständlich scheinen mag, gewählt wurde.

Darüber sind wir genau unterrichtet. Fürstbischof Vinzenz Gasser 3

dem von der Glaubensdeputation das Referat über dieses Kapitel
übertragen wurde, gibt uns mit aller nur wünschenswerten Klarheit Aus-

1 Pues si el Concilie» primaria y directamente se propuso définir la entera
igualdad de la infalibilidad de la Iglesia y del Papa, legltimamente hemos de concluir
que son también iguales por el modo como se ejercen. Si pues la Iglesia ejerce su
infalibilidad de dos modos, uno extraordinario y el otro ordinario, debemos
admitir que también el Papa la pueda ejercer de esos mismos dos modos. Salaverri,
1. c., S. 157.

2 docemus et divinitus revelatum dogma esse definimus : Romanum
Pontificem, cum ex cathedra loquitur, ea infallibilitate pollere, qua divinus
Redemptor Ecclesiam suam in definienda doctrina de fide vel moribus instructam
esse voluit ; .Mansi 52, col. 1334 D — Denz. n. 1839.

3 Den Granderath unter den theologisch kompetenteren Vätern an erster
Stelle nennt. Theodor Granderath S. J. : Geschichte des Vatikanischen Konzils.
Bd. II, Freib. i. Br. 1903, S. 270. Ferner fügt der Geheimschreiber des
Generalsekretärs des Konzils seinen Aufzeichnungen folgendes Encomium bei : « Relator
et defensor totius Constitutionis Rev. mus Episcopus Brixiensis, qui fuit in Concilio
inter multa sidera sol. » Cf. Wetzer und Welte's Kirchenlexikon, V, Sp. 113,
Art. Gasser.



30 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

kunft. In seiner Rede vom 11. Juli, in der 84. Generalkongregation,
führt er aus, daß nach der Meinung aller die Unfehlbarkeit sich in erster
Linie auf die eigentlich geoffenbarten Wahrheiten beziehe, auf die
Wahrheiten, die das « depositum fidei » konstituieren. Handelt es sich um
die Kirche, so wird und muß diese Unfehlbarkeit von allen Gläubigen
geglaubt werden. Die Unfehlbarkeit des Papstes kann ohne Bezug auf
dieses erste Objekt überhaupt nicht definiert werden. Darüber hinaus
aber erstreckt sich die Unfehlbarkeit nach der Meinung der Theologen
auch auf jene Wahrheiten, die nicht direkt geoffenbart sind, die aber

mit den geoffenbarten « mehr oder weniger eng » zusammenhangen. Hier
geht es um das sekundäre Objekt der Unfehlbarkeit der Kirche. Unter
den katholischen Theologen herrscht Einmütigkeit über die Annahme
einer solchen Unfehlbarkeit. Die Diskussion geht nur daraufhin, ob diese

Unfehlbarkeit in bezug auf das sekundäre Objekt auch direkt geoffenbart

sei, oder ob sie aus der sicher geoffenbarten Unfehlbarkeit bezüglich
des primären Objektes erst abgeleitet werden müsse1. Im letzteren Fall
könnten gewisse Bedenken über die Definierbarkeit der diesbezüglichen
Unfehlbarkeit bestehen. Hier wollten die Väter des Konzils nicht
entscheiden. Sie wollten aber auch einer späteren Entscheidung nichts in
den Weg legen. Dies ist der Grund, weshalb die umschreibende Formel

gewählt wurde : in bezug auf das Objekt der päpstlichen Unfehlbarkeit
ist dasselbe zu glauben wie bezüglich des Objektes der Unfehlbarkeit
der Kirche 2.

1 cum dogmatibus revelatis, ut paulo ante dixi, veritates aliae magis
vel minus stricte cohaerent, quae licet in se revelatae non sint, requiruntur tarnen
ad ipsum depositum revelationis integre custodiendum Hinc omnes omnino
catholici theologi consentiunt, ecclesiam in huiusmodi veritatum authentica pro-
positione ac definitione esse infallibilem, ita ut hanc infallibilitatem negare gravis-
simus esset error. Sed opinionum diversitas versatur unice circa gradum certitu-
dinis, utrum scilicet infallibilitas in hisce veritatibus proponendis debeat
censeri dogma fidei, ut hanc infallibilitatem ecclesiae negans esset haereticus ;

an solum sit Veritas in se non revelata, sed ex revelato dogmate deducta, ac proinde
solum theologice certa. Mansi 52, col. 1226 B - C — Coll. Lac., VII, col. 415 c - d.

2 Iam vero cum de infallibilitate summi pontificis in definiendis veritatibus
idem omnino dicendum sit, quod de infallibilitate definientis ecclesiae ; eadem
oritur quaestio de extensione infallibilitatis pontificiae ad huiusmodi veritates in
se non revelatas Cum autem patribus Deputationis unanimi consensione visum
sit hanc quaestionem nunc saltern non definiendam, sed relinquendam ess in eo
statu in quo est ; necessario consequitur ex eorumdem Deputatorum sententia
decretum fidei de infallibilitate Romani pontificis ita esse concipiendum, ut defi-
niatur de obiecio infallibilitatis in definitionibus Romani pontificis omnino idem
credendum esse, quod creditur de obiecto infallibilitatis in definitionibus ecclesiae.
Mansi 52, col. 1226 C-D — Coll. Lac., VII, col. 415 d - 416 a.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 31

Man trägt also der konkreten Absicht des Konzils sicher zuwenig
Rechnung, wenn man ohne Nuancierung behauptet, « das, was eigentlich

definiert wurde, sei, daß die Unfehlbarkeit des Papstes dieselbe sei

wie diejenige der Kirche »1, oder wenn man gar sagt, der Relator Bischof
Gasser habe von einer « vollständigen Gleichsetzung » der päpstlichen
Unfehlbarkeit mit der Unfehlbarkeit der Kirche gesprochen2.
Demgegenüber ist der formelle Vergleichspunkt zu betonen : mit Rücksicht
auf das Objekt. Unter diesem, Gesichtspunkt kann man von einer Gleichheit

reden. Was vom Objekt der Unfehlbarkeit der Kirche gilt, gilt auch

vom Objekt der Unfehlbarkeit des Papstes 3.

Doch gibt es noch andere Stellen, wo die Unfehlbarkeit der Kirche
Und des Papstes verglichen werden. Stets kommt derselbe limitierende
Gesichtspunkt zur Geltung. So in der zweiten Rede von Bischof Gasser 4,

bei der ersten Vorführung und Erklärung des Schemas durch Bischof
Pie 5, ferner in den Akten der Glaubensdeputation 6. Immer wird vom
« Objekt der Unfehlbarkeit », vom « Umfang » (ambitus), von der «

Ausdehnung » (extendit) desselben gesprochen. Was in dieser Beziehung
von der Unfehlbarkeit der Kirche gilt, hat auch von der Unfehlbarkeit
des Papstes zu gelten. An einer einzigen Stelle wird von demselben Ziel

gesprochen, doch wird auch dies mit der Übereinstimmung bezüglich
des Gegenstandes verbunden7. So müssen wir schließen, daß der Ver-

1 Lo que proprfsimamente definiö el Vaticano fué, que la infalibilidad del
Papa es la misma que la de la Iglesia. Salaverri, 1. c., S. 156/157.

2 El Relator Vicente Gasser, Obispo de Brixen, explicô muy detenidamente
a los Padres del Concilio el sentido de la definiciôn que es proclamar la compléta
igualdad de la infalibilidad del Papa y de la infalibilidad de la Iglesia. Salaverri,
1. c„ S. 157.

3 Certum est, infallibilitatem a Deo promissam, sive in tota ecclesia docente,
cum in conciliis veritates définit, sive in ipso summo pontifice per se spectetur,
ad eundem omnino ambitum veritatum extendi. Mansi 52, col. 1226 A — Coll. Lac.,
VII, col. 415 a.

1 Animadversio tertia concernit obiectum infallibilitatis formula Deputation^

sub unica propositione totum de obiecto infallibilitatis enuntiat, ita ut tamen
sub duplici notione, scilicet sub notione generica et sub notione specifica, hoc
enuntietur. Mansi 52, coll. 1316 B - 1317 A — Coll. Lac., VII, col. 475 b - d.

6 5° Tandem determinari illud infallibilitatis obiectum, et quidem primum
generatim, quod significat phrasis « in rebus fidei ac morum », deinde specifice
verbis asserentibus eundem esse obiecti ambitum, qui assignatur obiecto infallibilitatis

ecclesiae. Mansi 52, col. 36 B — Coll. Lac., VII, col. 299 d.
6 hanc Romani pontificis infallibilitatis praerogativam ad idem obiectum

porrigi, ad quod infallibilitas ecclesiae extenditur [von Bischof Martin von Paderborn

vorgeschlagene Formel]. Mansi 53, col. 250 D — Coll. Lac., VII, col. 1684 b.
Cf. auch die anderen Formulierungen dieser und der vorausgegangenen Sitzung.

7 Mansi 52, col. 1226 A — Coll. Lac., VII, col. 415 a.



32 <c Magisterio enim ordinario haec docentur »

gleich der päpstlichen Unfehlbarkeit mit der Unfehlbarkeit der Kirche
unter einem ganz bestimmten Gesichtspunkt gezogen wird, daß man
demzufolge im Sinne des Vatikanums nicht von einer vollständigen, allseitigen
Gleichsetzung sprechen kann. Daraus ergibt sich ferner, daß man,
wohlverstanden gestützt auf das Vatikanische Konzil, nicht ohne weiteres

vom unfehlbaren ordentlichen Lehramt der Kirche auf ein unfehlbares
ordentliches Lehramt der Päpste schließen kann. Dieser Schluß hat
nichts mit dem gemeinsamen Objekt zu tun. Er supponiert eine andere

Übereinstimmung bezüglich der Art und Weise, wie das Glaubensgut
vorgelegt wird. Darüber vernehmen wir aber nichts aus den Akten
des Konzils.

Gehen wir nun zur zweiten Voraussetzung über. Die Formulierung
des katholischen Dogmenbegriffes in Sess. III, c. 3 1 setzt eine doppelte
Unfehlbarkeit der Kirche voraus : sowohl im feierlichen als auch im
ordentlichen Lehramt. Hier, d. h. im unfehlbaren ordentlichen Lehramt
der Kirche, wird die eigentliche Stütze für das unfehlbare ordentliche
Lehramt des Papstes gesucht. Was ist, von den Akten des Konzils aus,

zu dieser Ausdehnung zu sagen
Auch hier kennen wir die Umstände, weshalb neben dem feierlichen

Lehramt das « ordentliche und allgemeine » genannt wird. Man wollte
sich gegen jene wenden, die sich nur durch feierliche Urteile gebunden
glaubten2. Der Sinn ist also derselbe wie im schon zitierten Brief Pius' IX.
an den Erzbischof von München-Freising 3.

Im ersten Schema war nur von einem « ordentlichen Lehramt » die

Rede. Als nun einige Väter neben dem feierlichen Lehramt der Kirche
dieses « ordentliche Lehramt » erwähnt fanden, glaubten sie, man wolle
hier schon von der päpstlichen Unfehlbarkeit handeln 4. Dagegen wehrte
sich Bischof Martin von Paderborn und erklärt im Namen der

Glaubensdeputation, daß man hier « weder direkt noch indirekt » vom Lehramt

der Päpste sprechen wolle 6. Zur größeren Klarheit wurde der
Ausdruck « ordentliches Lehramt » in « ordentliches und allgemeines Lehramt

» verbessert6. Es ist also festzuhalten, daß die Unfehlbarkeit des

1 Mansi 51, col. 432 C — Denz. n. 1792.
2 Mansi 51, col. 47 C — Coli. Lac., VII, col. 87 c.
3 Denz. n. 1683. — Cf. Mansi 51, col. 322 C — Coli. Lac., VII, col. 176 c.
4 Cf. Mansi 51, col. 217 D.
5 intentio deputationis pro fide nullatenus ea fuit, ut vel directe vel

indirecte attingeret quaestionem de infallibilitate summi Pontificis ; sed voluit
explicare, quodnam sit obiectum materiale fidei Mansi 51, col. 224 D.

0 Ratio enim quare optamus, ut haec vox universale apponatur voci « magis-



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 33

ordentlichen Lehramtes der Kirche unter Ausschluß des persönlichen
Lehramtes des Papstes definiert wurde. Somit muß man sich von der
Absicht und dem Bewußtsein des Vatikanums trennen, wenn man von
dieser Stelle aus auf ein unfehlbares ordentliches Lehramt des Papstes
schließen will.

Zum Schluß möchten wir noch fragen, wie sich diese Folgerung
an und für sich zur Lehre des Konzils verhält. Kann sie irgendwie als

Fortsetzung betrachtet werden Wurde sie offen gelassen Wird ihr
Raum gegeben

A priori können wir nicht von einer Unverträglichkeit reden. Sicher
ist aber die faßbare Intention des Konzils die, nur die Unfehlbarkeit
der « locutio ex cathedra » zu definieren. Der Papst ist unfehlbar, wenn
or ex cathedra spricht, wenn er in Glaubens- und Sittenlehre eine höchste,
letzte Entscheidung trifft. Dadurch wird eine eventuelle Unfehlbarkeit
im ordentlichen Lehramt direkt nicht ausgeschlossen, sie liegt einfach
außerhalb der Definition. Man könnte die Formulierung « positiv » und
« nicht exklusiv » nennen.

In den Akten des Konzils kommt aber an verschiedenen Stellen
die Ansicht zum Ausdruck, daß der Papst nur dann unfehlbar ist, wenn
er wirklich ex cathedra definiert, d. h. sein feierliches, und nicht nur
sein ordentliches Lehramt ausübt. Dies sagt uns wiederum der bedeutende

Relator Bischof Gasser : « Auf Grund seines Amtes ist der Papst
stets höchster Richter in Glaubens- und Sittensachen doch verfügt
er nur dann über den ihm versprochenen, göttlichen Beistand, durch
den er dem Irrtum nicht verfallen kann, wenn er das Amt des höchsten
Glaubensrichters und Lehrers der allgemeinen Kirche in der Tat und
(< actu » ausübt der Papst ist nur dann unfehlbar, wenn er durch
ein feierliches Urteil für die Gesamtkirche Glaubens- und Sittendinge
definiert. »1

terio » textus nostri, haec est, ut scilicet ne quis putet, nos loqui hoc loco de magis-
terio infallibili sanetae sedis apostolicae, hoc magisterium infallibile opponendo
nempe conciliis generalibus. Nam nuper honorem habui vobis ex hoc loco declarare,
luod nullatenus ea fuit intentio Deputationis, hanc quaestionem de infallibilitate
Summi pontificis sive directe sine indirecte tangere ; et hoc igitur verbum universale
1(leni fere significat, quod illud verbum, quod sanetissimus pater in suis litteris
aPostolicis ipse adhibuit, nempe magisterium totius ecclesiae per orbem dispersae.
^ansi 51, col. 322 B — Coli. Lac., VII, col. 176 b-c.

1 Nam auetoritate papatus pontifex est semper supremus iudex in rebus
eei et morum, et omnium christianorum pater et doctor ; sed assistentia divina

JPsi promissa, qua fit, ut errare non possit, solummodo tunc gaudet, cum munere
SuPremi iudicis in controversiis fidei et universalis ecclesiae doctoris reipsa et actu

3



34 o Magisterio enim ordinaxio haec docentur »

Wenn wir also auf der einen Seite sagen, daß die vatikanische
Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit nicht exklusiv, sondern positiv
zu verstehen sei, so ist auf der anderen nicht zu übersehen, daß es doch

in den Akten des Konzils nicht unbedeutende Äußerungen gibt, die in
eine solche Richtung zu deuten scheinen. Man will nicht nur sagen :

der Papst ist in seinem feierlichen Lehramt unfehlbar, sondern : er ist
nur dann unfehlbar, wenn er ex cathedra definiert.

Wir fassen kurz die Ergebnisse zusammen : nirgends konnten wir
einen positiven Anhaltspunkt für die These einer päpstlichen Unfehlbarkeit

außerhalb des feierlichen Lehramtes finden. Die Definition des

ordentlichen unfehlbaren Lehramtes der Kirche geschieht unter
bewußtem Ausschluß der päpstlichen Unfehlbarkeit. Ebenso hat der
Vergleich zwischen der Unfehlbarkeit des Papstes und der der Kirche
seinen besonderen Kontext und formellen Gesichtspunkt. Somit scheint es

wirklich unmöglich, die genannte These mit dem Vatikanum zu stützen.
Was definiert wurde, ist nicht sosehr die Gleichheit der Unfehlbarkeit
des Papstes und der der Kirche, sondern die Übereinstimmung der
Unfehlbarkeit der Kirche und der des Papstes, der definiert.

Es handelt sich in unserem Fall um einen ganz anderen Sachverhalt

als bei der Frage nach der Unfehlbarkeit bezüglich der sekundären

Objekte. Diese Frage wurde bewußt offen gelassen. Man erwähnte sie,

wollte sie aber nicht entscheiden. Die Frage eines unfehlbaren ordentlichen

Lehramtes des Papstes aber liegt außerhalb nicht nur der Définition,

sondern auch der Diskussion des Vatikanums.
Man kann natürlich wohl von dem, was dort gesagt wurde, oder

von dem, was wir dort lesen, auf den Gedanken einer solchen Unfehlbarkeit

kommen. Dann muß man sich aber bewußt sein, daß es sich

fungitur. Hinc sententia : Romanus pontifex est infallibilis, non quidem ut falsa
debet traduci, cum Christus personae Petri et personae successoris eius illam pro-
miserit ; sed est solummodo incompleta, cum papa solummodo sit infallibilis quando
solemni iudicio pro universa ecclesia res fidei et morum définit. Mansi 52, col. 1213
A - B — Coll. Lac., VII, col. 399 c.

Cf. paulo infra : Papa enim solummodo tunc est infallibilis, quando omnium
christianorum doctoris munere fungens, ergo universalem ecclesiam repraesentans,
iudicat et définit quid ab omnibus credendum vel reiiciendum. Mansi col. 1213 C —
Coli. Lac., col. 399 d.

Ferner in derselben Relation : 2° Continetur actus, seu qualitas et conditio
actus infallibilis pontificiae definitionis ; tum scilicet pontifex dicitur infallibilis,
cum loquitur ex cathedra non sufficit quivis modus proponendi doctrinam,
etiam dum pontifex fungitur munere supremi pastoris et doctoris, sed requiritur
intentio manifestata definiendi doctrinam, Mansi 52, col. 1225 B - C — Coli.
Lac., VII, col. 414 b - c.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 35

in diesem Fall nicht um eine eigentliche Schlußfolgerung handeln kann.
Dazu müßte man den Texten des Konzils einen Sinn unterschieben,
den sie eben nach den Akten nicht haben. Vacant, der die näheren
Einzelheiten des Konzils wohl kannte, hat sicher nicht umsonst seine
Ansicht nur durch Vernunftgründe zu stützen gesucht

Spekulative Betrachtung : die Gründe dafür und dagegen

Stellen wir nun das Problem an und für sich. Was können wir von
einem mehr spekulativen Gesichtspunkt aus zur These eines unfehlbaren

ordentlichen Lehramtes der Päpste sagen
Als erstes können wir in der Linie einer relativen Betrachtungsweise

ein argumentum a fortiori vorschieben. Grundlage ist die definierte « Fülle
der höchsten Gewalt », die dem Papst persönlich zukommt1. Er muß
also sämtliche Rechte der Kirche in eminenter Weise in sich vereinigen.
Nun übt aber die Kirche — wie wir gesehen haben — ihre Unfehlbarkeit

in doppelter Weise aus, durch ein feierliches und ein ordentliches
Lehramt. Also genügt es nicht, dem Papst nur ein unfehlbares
außerordentliches Lehramt zuzuschreiben. Qui potest plus, potest et minus
Das unfehlbare außerordentliche Lehramt ist definiert. Sein unfehlbares
ordentliches Lehramt muß auf Grund der päpstlichen Machtvollkommenheit

gefolgert werden2.
Dieser Gedankengang scheint vielleicht auf den ersten Blick eine

gewisse Stringenz zu besitzen. Schauen wir aber etwas näher hin, so sehen

wir, daß auseinanderzuhaltende Begriffe vermengt werden. Voraussetzung

ist die « Machtfülle ». Hier geht es um ein Amt, um Gewalt, um
Befugnis. Davon geht man dann auf die Unfehlbarkeit über, die etwas
anderes ist als ein Amt, nämlich eine Gabe, ein Charisma. Gewiß ist
die Unfehlbarkeit des Papstes an die Ausübung des höchsten Lehramtes
gebunden. Daraus folgt aber noch nicht, daß er auch ein unfehlbares
ordentliches Lehramt besitzen muß.

1 S. q. d., Romanum Pontificem habere tantummodo officium inspectionis
vel directionis, non autem plenam et supremam potestatem in universam
Ecclesiam, non totam plenitudinem huius supremae potestatis Denz. n. 1831.

2 Diese Überlegung scheint folgender Bemerkung zugrunde zu liegen : De
lo contrario se seguiria que esa potestad del Papa era, al menos, en el modo de su
ejercicio, mâs restringida que la de la Iglesia ; lo cual no se puede conciliar con
el hecho de que el Papa es quien en la Iglesia tiene la plenitud de la suprema
potestad en todos los ördenes. Salaverri, 1. c., S. 157. — Cf. De Ecclesia,
nn. 645-649.



36 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

Diesen Unterschied zwischen Unfehlbarkeit und Lehramt finden
wir deutlich in den Akten des Vatikanums, ferner bei verschiedenen
namhaften Autoren. Wir können ihn folgendermaßen präzisieren : Erstens
ist es klar, daß die Lehramtsgewalt delegiert, die Unfehlbarkeit jedoch
in keiner Weise übertragen werden kann1. Zweitens beruht das Lehramt

auf einer rechtlichen Vollmacht (die beständig dem betreffenden

Amtsträger zukommt), die Unfehlbarkeit hingegen auf einer (aktuellen)
Wirkung, die unmittelbar in der göttlichen Vorsehung gründet2. So

wurde das Lehramt von Christus eingesetzt, die Unfehlbarkeit verheißen.
Schließlich braucht jede wahre Gesellschaftsordnung eine gewisse höchste

Entscheidungsinstanz, ohne die die Ordnung nicht aufrechtzuhalten
wäre. Die Unfehlbarkeit jedoch übersteigt diese rein rechtliche, forense

Sphäre 3. Sie ist eine absolut freie göttliche Gabe. Die Lehrgewalt ist
spezifisch an ein Amt gebunden, die Unfehlbarkeit kennt auch andere,

analoge und höhere Grade der Verwirklichung (Unfehlbarkeit der

Inspiration, der Offenbarung).
Damit ist es klar, daß wir Lehramt und Unfehlbarkeit deutlich

zu unterscheiden haben. Beim erwähnten Argument geht man von der
« Fülle der höchsten Gewalt » aus. Dem Papst kommt ein höchstes,
feierliches Lehramt zu. Daraus folgt aber nur, daß er auch ein ordentliches,
gewöhnliches Lehramt besitzen muß, was niemand bezweifelt. Er kann

1 Causa huius rei non ea est, quae ex hoc ambone aliquoties, dolens dico,
indicata fuit, scilicet, ac si omnis infallibilitas ecclesiae sit sita in solo papa et a

papa derivetur in ecclesiam et illi communicetur. Hoc quidem iuxta celeberrimum
quoddam systema theologicum potest dici de iurisdictione ; nam natura iurisdic-
tionis ea est, ut possit, immo debeat aliis communicari. Quomodo vero infallibilitas
potest communicari Hoc non intelligo [Bischof Gasser]. Mansi 52, col. 1216 C —
Coli. Lac., VII, col. 403 c - d.

Il me semble, en effet, que le Souverain Pontife peut exercer par des délégués
les fonction qui lui apartiennent, en propre, de droit divin ; mais qu'il n'est pas
en son pouvoir de communiquer son infallibilité ; qu'il peut nous obliger à nous
soumettre, même intérieurement, aux décisions doctrinales des Congrégations,
mais qu'il ne peut attacher l'infallibilité à ces décisions Vacant : Le magistère
ordinaire, S. 99. Cf. I. Franzelin S. J. : Tractatus de divina traditione et scriptura.
th. XII, schol. I, princ. VII, corr. 2, ed. 2, Romae 1875, SS. 128-129. Ferner J. V. de
Groot O. P. : Summa apologetica de Ecclesia catholica. Ed. 2, 1892, S. 587.

2 Cf. Mansi 52, col. 1213 A-B — Coll. Lac., VII, col. 399 c. Text oben

zitiert, S. 33, Anm. 1.
3 lam paucissimis verbis dicam, quomodo a Deputatione de fide verbum

istud définit sit accipiendum. Utique Deputatio de fide non in ea mente est, quod
verbum istud debeat sumi in sensu forensi, ut solummodo significet finem impo-
situm controversiae [Bischof Gasser]. Mansi 52, col. 1316 A — Coll. Lac.,
VII, col. 474 d.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 37

auch ohne zu definieren für die Gesamtkirche verbindlich lehren. Daß
dieses ordentliche Lehramt aber auch von sich aus unfehlbar sein soll,
kann aus der « Fülle der Gewalt » nicht abgeleitet werden.

Eine zweite Begründung kann man a pari nennen. Hier geht man
vom einfachen Vergleich zwischen Papst und Kirche aus. Wir haben
oben gesehen, wie das Vatikanische Konzil diesen Vergleich unter einem

ganz bestimmten und begrenzten Gesichtspunkt zieht. Sehen wir aber
von einer positiven Begründung ab, so können wir fragen, ob der
Vergleich nicht auch weniger einschränkend genommen werden kann.
Besteht hier nicht ein weiter reichender Parallelismus Verlangt nicht
eine gewisse Harmonie auch ein unfehlbares ordentliches Lehramt der
Päpste Es scheint doch, daß eine wirkliche Analogie zwischen Lehramt
der Kirche und des Papstes besteht. Wenn also die Kirche ein doppeltes
unfehlbares Lehramt besitzt, so muß auch dem Papst ein doppeltes
zukommen. Also ist ihm nicht nur, wenn er ex cathedra definiert, Unfehlbarkeit

zuzuschreiben (natürlich wird immer vorausgesetzt, daß er sich

an die Gesamtkirche wendet, daß er als Haupt der Kirche spricht).
Es geht also hier nicht mehr um die « Machtfülle », sondern um

Vollkommenheit und um den einfachen Vergleich zwischen Papst und
Kirche. Was wir uns aber zu fragen haben, ist, ob der Vergleich wirklich
adäquat sei. Was versteht man genau unter Kirche — Uns scheint
es, daß man zunächst das Lehramt des Papstes mit dem der Bischöfe

vergleichen müßte.
Die Bischöfe erreichen nur als Teilsubjekte die Gesamtkirche. Sie

sind nur als Teile einer höheren moralischen Einheit Lehrer sämtlicher
Gläubigen ; so im vereinigten ökumenischen Konzil (außerordentliches,
unfehlbares Lehramt). Als selbständige Einzelsubjekte sind sie nur
Lehrer und Hirten ihrer Diözese (ordentliches, nicht unfehlbares Lehramt).

Der Papst aber steht als selbständiges Einzelsubjekt an der Spitze
der gesamten Kirche. Zunächst, wenn er ex cathedra definiert
(außerordentliches, unfehlbares Lehramt), dann aber auch, wenn er ohne zu
definieren die Gesamtkirche lehrt (ordentliches, nicht unfehlbares Lehramt).

Sein Vorrang besteht also darin, daß er das außerordentliche
unfehlbare Lehramt auch persönlich ausüben kann, und daß er auch in
seinem ordentlichen Lehramt sämtliche Gläubigen der Welt erreicht.
Hier ist der eigentliche Vergleichspunkt für das persönliche ordentliche
Lehramt des Papstes : das persönliche ordentliche Lehramt der Bischöfe.
Der Vorrang des Papstes kommt von hier aus genügend zur Geltung.
Zugleich erhellt, daß es sich dabei nicht um Unfehlbarkeit handeln kann.



38 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

Ganz anders ist es, wenn wir vom allgemeinen ordentlichen Lehramt

der Kirche reden. Hier geht es nicht mehr um ein Amt im strengen
Sinn. Auch Theologen, Katecheten, Eltern und Erzieher gehören dazu L
Auf der anderen Seite ist auch der Papst (als Teilsubjekt), ebenso wie
die übrigen Bischöfe, eingeschlossen. Also ist es ungenau, diese allgemeine
ordentliche Lehrfunktion dem persönlichen Lehramt des Papstes
gegenüberzustellen und mit ihm zu vergleichen.

Die Definition des Vatikanums ist hier formell. Sie vergleicht die
Unfehlbarkeit der Päpste nicht mit der Unfehlbarkeit der Kirche
schlechthin, sondern mit der Unfehlbarkeit der definierenden Kirche,
d. h. der Definitionen des ökumenischen Konzils2. Die Unfehlbarkeit
des allgemeinen ordentlichen Lehramtes bleibt hier außer Betracht, da
letzteres nicht mehr im strengen Sinn fähig ist zu definieren. Was
entschieden wurde, ist also nicht die absolute Gleichheit der Unfehlbarkeit

des Papstes und der Kirche, sondern die Übereinstimmung der
Unfehlbarkeit des definierenden Papstes mit der Unfehlbarkeit der

definierenden Kirche.
Das allgemeine ordentliche Lehramt der Kirche kann also nicht als

adäquat entsprechender Vergleichspunkt des ordentlichen Lehramtes
des Papstes betrachtet werden. Daraus folgt, daß wir auch nicht von
dessen Unfehlbarkeit auf die Unfehlbarkeit des persönlichen ordentlichen
Lehramtes des Papstes schließen können 3.

Die letzte Erwägung beruht auf einem Konvenienzgrund. Der Papst
besitzt ein unfehlbares feierliches Lehramt. « Feierliches » heißt soviel
wie außerordentliches, das in besonderen Fällen zur Anwendung kommt.
Ein solches außerordentliches Lehramt setzt aber als Stütze und
Vorbereitung ein unfehlbares ordentliches voraus. Auch im täglichen Leben
und in den gewöhnlichen Verhältnissen muß, was geglaubt werden soll,

1 Cf. Vacant : Le magistère ordinaire et ses organes. Ferner Id., Etudes
théologiques sur les Constitutions du Concile du Vatican, T. II, art. 108, S. 95 fi.

Romanum Pontificem, cum ex cathedra loquitur, id est, cum doctrinam
de fide vel moribus ab universa Ecclesia tenenda définit, ea infallibilitate
pollere, qua divinus Redemptor Ecclesiam suam in definienda doctrina de fide
vel moribus instructam esse voluit. Denz. n. 1839.

3 Cf. die oben S. 36, Anm. 1, zitierten charakteristischen Worte von Bischof
Gasser : ac si omnis infallibilitas ecclesiae sit sita in solo papa

Wir könnten hier ferner noch auf eine Aequivokation hinweisen. Man spricht
in einem doppelten Sinn von einem « allgemeinen ordentlichen Lehramt ». Im
Sinne des Briefes Pius' IX (Denz. n. 1683) bezeichnet a allgemein» das Subjekt,
d. h. die über den Erdkreis verbreitete Kirche. Spricht man vom ordentlichen
Lehramt des Papstes, so bezieht sich a allgemein » auf das Ziel, man will sagen,
daß der Papst sich an alle Gläubigen wenden kann.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 39

von der Kirche mit Sicherheit gelehrt werden. Der Papst übt nun dieses

Lehramt auch persönlich für die ganze Kirche aus. Also muß auch
diesem ordentlichen Lehramt des Papstes Unfehlbarkeit zukommen h

Darauf ist mit einer Unterscheidung zu antworten. In einem
gewissen Sinn ist es richtig zu sagen, das unfehlbare feierliche Lehramt
setzte eine über die reine Definition hinausgehende Unfehlbarkeit voraus.

Man lehrt ja für gewöhnlich, daß auch das authentische Lehramt
schon unter dem Einfluß der Unfehlbarkeit steht. Dieser Einfluß
vermag aber noch nicht, die einzelnen Aussagen des Papstes zu im
spezifischen Sinne unfehlbaren Lehrsätzen zu gestalten.

Bei den eigentlichen Definitionen, die abschließende Urteile sind,
kann man von einer Unfehlbarkeit in facto esse sprechen, bei den
vorausgehenden Urteilen, die zum ordentlichen Lehramt des Papstes gehören
können, von einer Unfehlbarkeit in fieri. Im ersten Fall haben wir spezifisch

unfehlbare Entscheide, im zweiten kann man den Ausdruck
« direktive » Unfehlbarkeit verwenden. Darauf weist eine Stelle der
Apostolischen Konstitution « Munificentissimus Deus » hin, in der es

heißt, daß der Geist der Wahrheit » die Kirche zu immer vollkommeneren

Erkenntnis der geoffenbarten Wahrheit « unfehlbar führe »2.

Gewisse Autoren sprechen hier von der Bürgschaft einer sogenannten
« Lehrvorsehung » im Gegensatz zur eigentlich unfehlbaren Garantie3,
von praktisch sicherer Lehre im Unterschied zur spekulativ unfehlbaren

4, andere wiederum von einem relativen göttlichen Beistand, dessen
Ziel es ist, den Klugheitswert der betreffenden authentischen Urteile

1 Cf. Salaverri, 1. c., SS. 160-161.
2 Quoniam igitur universa Ecclesia, in qua viget Veritatis Spiritus, qui

luidem eam ad revelatarum perficiendam veritatum cognitionem infallibiliter
dirigit, AAS XXXXII (1950), S. 769.

3 Auctoritas magisterii a Christo instituti in Ecclesia dupliciter spectari
debet : a) ut in singulis actibus est sub assistentia Spiritus Sancti ad infallibilem
definitionem veritatis, seu ut est auctoritas infallibilitatis ; b) velut extensive, ut
magisterium idem agit auctoritate quidem pascendi sibi divinitus commissa, non
tarnen tota eius intensione (si ita loqui fas est) nec ultimatim definiendo veritatem,
sed quantum necessarium aut opportunum et sufficiens visum fuerit ad securi-
tatem doctrinae, quam possumus forte dicere auctoritatem universalis providentiae
ecclesiasticae, vel -providentiae doctrinalis. I. Franzelin S. J. : Tractatus de divina
traditione et scriptura. th. XII, schol. I, princ. VII, corr. 1, ed. 2, Romae 1875,
S. 128.

4 Fit igitur distinctio inter décréta, quibus Veritas speculativa infallibiliter
definitur, et décréta, quibus securitati doctrinae prospicitur, quin deveniatur ad
formales definitiones L. Billot S. J. : Tractatus de Ecclesia Christi, th. XIX,
ed- 2, Romae 1903, S. 446.



40 o Magisterio enim ordinario haec docentur »

zu sichern, im Unterschied zum absoluten, unfehlbaren Beistand in bezug
auf die unwiderruflichen Entscheide 1.

Wir leugnen also keinesfalls, daß die päpstliche Unfehlbarkeit sich
auch auf das persönliche ordentliche Lehramt ausdehnt. Wie weit dieser

Einfluß aber geht, ist konkret kaum festzustellen. Sicher ist nur, daß

es sich hier um entferntere Wirkungen der Unfehlbarkeit handelt, nicht
um den absoluten Beistand, der das abschließende feierliche Urteil garantiert.

Nur in letzterem Fall kann man von einem spezifisch unfehlbaren
Lehramt reden, dessen sämtliche Aussagen, eben deshalb weil sie

Aussagen dieses Lehramtes sind, auch unfehlbar sind.

Damit haben wir die wichtigsten Gründe, die man für ein unfehlbares

ordentliches Lehramt der Päpste anführen kann, besprochen. Sie

scheinen uns nicht zu genügen, um zur Annahme einer solchen These

zu bewegen. Ist das aber alles Können wir in dieser ganzen Frage
nichts anderes tun, als die Gründe, die dafürzusprechen scheinen, widerlegen

— Im folgenden möchten wir die Aufmerksamkeit auf ein mehr

positives Argument lenken.

Wir gehen von den Bedingungen aus, die es zum Zustandekommen
eines unfehlbaren Urteils braucht. Man hat hier verschiedene Punkte
aufgezählt, um die « locutio ex cathedra » zu umschreiben. Der Klarheit
halber führen wir sie auf drei zurück2. Sie betreffen das Subjekt, das

Objekt und die Art und Weise des Sprechens.

Für unsere Frage handelt es sich um den Papst als Subjekt. Er
muß aber nicht als private, sondern als öffentliche Person sprechen,

1 So Ch. Journet : L'Eglise du Verbe incarné, T. I, La Hiérarchie apostolique.

Paris 1941, SS. 398-400 : La «proposition» de la révélation et « l'assistance
absolue ». L'assistance divine est alors infaillible au sens propre et d'une manière
absolue. Nous entendons par assistance infaillible au sens propre celle qui garantit
divinement chacune des décisions prises par le pouvoir juridictionnel Et nous
entendons par assistance infallible absolue celle qui garantit divinement comme
irréformables les énoncés spéculatifs ou pratiques du pouvoir juridictionnel. — La
« ^protection » de la révélation et les deux formes de «l'assistance prudentielle ».

La question n'est plus ici de déterminer si telle chose est ou n'est pas révélée,
irrévocablement définie, d'institution divine. Elle est de déterminer si telle chose
est propre à rapprocher ou à éloigner les esprits, les cœurs, la vie entière, de ce
qui est révélé, irrévocablement défini, d'institution divine. Nous sommes, on le
voit, dans le domaine des décisions prudentielle. L'assistance nécessaire au pouvoir

canonique n'aura pas à être une assistance « absolue ». Il suffira d'une
assistance « relative », ayant pour fin de garantir la valeur prudentielle des mesures
décrétées par le pouvoir canonique.

2 Darin folgen wir eng dem Wortlaut der Relatio vom 11. Juli 1870 von
Bischof Gasser, cf. Mansi 52, col. 1225 — Coli. Lac., VII, col. 414.



a Magisterio enim ordinario haec docentur » 41

nicht an einzelne oder besondere Gruppen, sondern an die Gesamtkirche.
Auch über das Objekt kann kein Zweifel sein ; in erster Linie geht es

um die eigentliche Glaubens- und Sittenlehre. Die Art und Weise muß
nach dem Vatikanischen Konzil definitorisch sein. Eine einfache Vorlage

genügt nicht, es braucht ein Urteil, und zwar nicht nur ein
vorläufiges, sondern ein abschließendes, endgültiges Urteil L Sind alle diese

Bedingungen erfüllt, so handelt es sich um eine « definitio ex cathedra ».

Die Unfehlbarkeit dieses Urteils ist definiert.
Nun kommen wir zur Frage der Möglichkeit eines unfehlbaren

Urteils, das zum ordentlichen Lehramt des Papstes gehört. Der Unterschied

zur « definitio ex cathedra » kann nicht im ersten Umstand liegen.
Es wird vorausgesetzt, daß der Papst sich als Amtsperson an die ganze
Kirche wendet, was bei allen eigentlichen Enzykliken zutrifft. Der Unterschied

kann auch nicht bei der zweiten Bedingung liegen. Erstes Objekt
ist auch für das ordentliche Lehramt die eigentliche Glaubens- und
Sittenlehre. Somit bleibt nur noch die dritte Bedingung übrig. Und hier
stehen wir nun vor einem Dilemma. Entweder handelt es sich um ein
ubschließendes, endgültiges Urteil. In diesem Fall haben wir eine eigentliche

« definitio ex cathedra », deren Unfehlbarkeit definiert ist. Handelt
es sich aber noch nicht um ein abschließendes, endgültiges Urteil, so
haben wir eine vorläufige, noch nicht absolut unwiderrufliche Äußerung.
In diesem Fall aber hat es keinen Sinn mehr von spezifischer Unfehlbarkeit

zu reden. Was widerrufen werden kann, muß a priori außerhalb
der Unfehlbarkeit liegen, genau so wie, was unfehlbar ist, a priori nicht
mehr widerrufen werden kann. Es ist also geradezu unmöglich, von einem
unfehlbaren Urteil des Papstes zu sprechen, dessen Unfehlbarkeit noch

nicht definiert worden wäre.

Auf der einen Seite ist es allbekannt, wie ja gerade die Irreforma-
bilität der päpstlichen Definitionen im Zentrum der vatikanischen Aus-

emandersetzung stand : «... und daß deshalb die Definitionen des
Eapstes von sich aus, nicht aber durch die Zustimmung der Kirche,
unwiderruflich sind. »2 Auf der anderen Seite wurde der definitive Cha-

1 Non sufficit quivis modus proponendi doctrinam sed requiritur intentio
manifestata definiendi doctrinam, seu fluctuationi finem imponendi circa doctrinam
üuamdam seu rem definiendam, dando definitivam sententiam. Mansi 52, col.

j
® C — Coli. Lac., VII, col. 414 c. — Definitiva ac terminativa sententia, cf. Mansi,

•c-. col. 1227 B — Coli. Lac., 1. c., col. 416 d. — Sententia directe et terminative
Pmlata], cf. Mansi, I.e., col. 1316 B — Coli. Lac., I.e., col. 475 a.

2
• •. ideoque eiusmodi Romani Pontificis definitiones ex sese, non autem

c°nsensu Ecclesiae, irreformabiles esse. Denz. n. 1839.



42 a Magisterio enim ordinario haec docentur »

rakter des Urteils ausdrücklich an keine äußere Form gebunden 1. Wenn

man also von einem feierlichen, außerordentlichen Lehramt spricht, so

meint man damit, auf Grund des Vatikanums, nichts anderes als ein

absolut abschließendes Urteil.
Spricht man mit Vacant2 und Bellamy 3 von einer « definitio » oder

« locutio ex cathedra », die zum ordentlichen Lehramt des Papstes

gehört, so versteht man unter ordentlichem, beziehungsweise
außerordentlichem Lehramt schon etwas anderes als das, was das Vatikanum
mit diesen Bezeichnungen meinte. Letzteres hat bewußt die äußere

Unterscheidung zwischen « feierlich » und « nicht-feierlich » beiseite gelassen.
Gerade aber einer solchen äußeren und akzidentellen Unterscheidung
verfällt man, wollte man mit den beiden genannten Autoren den definitiven

Charakter, die « locutio ex cathedra », mit dem ordentlichen Lehramt

verbinden.
Unterscheidet man aber das ordentliche Lehramt von der « definitio »

und « locutio ex cathedra » aus inneren Gründen, dann bleibt neben dem

außerordentlichen Lehramt kein Platz mehr übrig für ein unfehlbares
ordentliches Lehramt des Papstes. Feierliches Lehramt heißt dann
soviel wie letzthin unwiderrufliche Entscheidung, ordentliches Lehramt
entweder einfach Vorlage der katholischen Lehre oder noch nicht
absolut unveränderliches Urteil4.

Somit geht es bei der genannten These um mehr als um eine rein

terminologische Frage 5, ferner um mehr als um gewisse Schwierigkeiten,
die sich aus ihrer Annahme ergeben würden, wie z. B. diejenige, daß

man dann das unfehlbare ordentliche Lehramt kaum mehr nach oben,

1 Hoc ultimum [i. e. intentio definiendi, dando definitivum sententiam] est
quidem aliquid intrinsecum omni definitioni dogmaticae de fide vel moribus, quae
docentur a supremo pastore et doctore ecclesiae universalis et ab universa ecclesia
teneda : verum hanc proprietatem ipsam et notam definitionis proprie dictae
aliquatenus saltern etiam debet exprimere, cum doctrinam ab universali ecclesia
tenendam définit. Mansi 52, col. 1225 C — Coli. Lac., VII, col. 414 c-d.

2 Vacant : Le magistère ordinaire, S. 105.
3 Bellamy : La théologie catholique au XIXe siècle, S. 241
4

« Feierlich » und « außerordentlich » kann unter einem dreifachen Gesichtspunkt

betrachtet werden : 1. von den äußeren Umständen her, 2. nach der äußeren
Form der Erklärung, 3. nach der inneren Absicht und dem inneren Gewicht der
Entscheidung. Nur in letzter Beziehung besteht ein unversöhnlicher Gegensatz
zum « ordentlichen » Lehramt. Es ist selbstverständlich, daß die innere Absicht
in irgendeiner Weise nach außen zur Geltung kommen muß, sie ist aber an keine
bestimmte äußere « Form » gebunden.

4 Doch handelt es sich hier nur um eine mehr oder weniger terminologische

Frage — so daß man besser nicht von unfehlbaren Äußerungen
des « magisterium ordinarium » des Papstes spricht. Schol XXVII (1953), S. 221-



n Magisterio enim ordinario haec docentur » 43

zu den Kathedralentscheidungen hin, und ebensowenig nach unten,
zu den authentischen Verkündigungen hin, « abgrenzen » könnte. Es
handelt sich nicht nur um eine Schwierigkeit des Erkennens, sondern
um eine sachliche Unvereinbarkeit h Auch scheint es uns nicht ganz
richtig zu sein, zu behaupten, man könne a priori zu dieser Frage
überhaupt nichts sagen 2.

Zur Interpretation der diskutierten Stelle der « Humani generis »

Des weiteren interessiert uns der positive Sinn der zu Anfang
zitierten Worte der Enzyklika. Mit der Antwort, daß man nicht von
einem unfehlbaren ordentlichen Lehramt der Päpste sprechen kann, ist
die Aufgabe, die wir uns gestellt haben, noch nicht zu Ende. Welches
!st nun die genaue Tragweite der mit Nachdruck erfolgten Erklärung
bezüglich der Bedeutung der Päpstlichen Rundschreiben

Zunächst kann man sich fragen, ob eine Entwicklung über die
vatikanische Definition hinaus schlechthin unmöglich sei.

Nimmt man das « darüber hinaus » im eigentlichen Sinn, so glauben
vir das auf Grund der vorausgegangenen Erwägungen bejahen zu
Füssen 3. Wohl aber wäre innerhalb der Lehre des Vatikanums eine
gewisse Weiterentwicklung möglich. So könnte man z. B. rein hypothetisch

ein doppeltes definitives Urteil in Betracht ziehen : eines, das zum
feierlichen, außerordentlichen Lehramt, und ein anderes, das zum ordentlichen

Lehramt des Papstes gehören würde. Das erste könnte durch
gewisse Sanktionen beschwert werden, von denen das zweite frei wäre,
ähnlich wie man, juristisch gesehen, nur jene Ansicht als formell häretisch

bezeichnen kann, die einem feierlich definiertem Dogma wider-
sPricht, obschon auch der Widerspruch zu einem Dogma des ordentlichen
Un<ä allgemeinen Lehramtes an und für sich, de jure, dieselbe Zensurie-
rung verdiente. Eine solche Unterscheidung hängt aber allein von der
Positiven Gesetzgebung ab und würde eine rein äußere Klassifizierung

g
1 In diesem Sinne, doch aus anderen Gründen, auch Beumer, ThGl 42 (1952),

268 : Es erscheint innerlich unvereinbar zu sein, daß ein einzelner Träger der
nfchlbarkeit auf doppelte Weise seine Gewalt anwendet.

il restera souvent difficile de décider si tel ou tel document pontifical
couvert par l'infaillibilité; les théologiens en discuterons; mais on ne peut
" a priori » ni que tous la revendiquent, ni que tous, hors le cas de définitions

0 knneles, lui soient soustraits. RevThom L (1950), S. 39.
a Cf. besonders oben SS. 41-42.



44 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

des definitiven Urteils begründen. — Auch wird es nicht notwendig
sein, länger auseinderzulegen, daß die genannte Stelle der « Humani
generis » uns kaum veranlassen kann, an eine solche, in dieser Ebene

liegende Unterscheidung zu denken.

Bedeutender scheint der Akzent zu sein, mit dem das « ordentliche
Lehramt » hervorsticht : « Denn es ist das ordentliche Lehramt, das hier
spricht, von dem auch das Wort gilt : 'Wer euch hört, hört mich' ; überdies

gehört für gewöhnlich, was in den Päpstlichen Rundschreiben
vorgelegt und eingeschärft wird, schon anderweitig zur katholischen Lehre. »

Wie wir schon öfters gesehen haben, ist auch das ordentliche,
allgemeine Lehramt unfehlbar. Die Schwierigkeit liegt nur darin, diese

allgemeine Lehre der Kirche zu erreichen, zu erkennen. Will man aber

an dieser Stelle nicht sagen, daß das, was die gesamte, über den
Erdkreis zerstreute Kirche lehrt, in gewissen Fällen vom Papst persönlich
zusammengefaßt und in den Enzykliken vorgelegt werden könne Das

Verbindungswort « ac » kann zur Anknüpfung des Gewichtigeren
gebraucht werden, und so übersetzten wir es hier mit « überdies ». « Ordentliches

Lehramt » des Papstes ist also bekräftigend mit « katholischer
Lehre » zu verbinden. Ferner spricht der Kontext von einem Urteil,
das « data opera » zu einer bestimmten Frage gefällt wird. Sollte dieses

Urteil nicht auf Grund der Unfehlbarkeit der « katholischen Lehre » als

unfehlbar gehalten werden Wird hier nicht der Fall ins Auge gefaßt,

wo das ganze allgemeine, ordentliche Lehramt der Kirche durch den

Papst in seinem ordentlichen Lehramt spricht In diesem Fall wäre

die Schwierigkeit der Erkenntnis bezüglich der « allgemeinen Lehre »

behoben.

Dies alles scheint der stets steigenden Bedeutung der Päpstlichen
Rundschreiben zu entsprechen. Eine Interpretation in dieser Linie
scheint also angezeigt. —Doch kommen wir auch auf diesem Weg nicht
zu einem eigentlichen unfehlbaren Urteil, das zum ordentlichen Lehramt

des Papstes gehört. Das, was vorgelegt wird, kann wohl « katholische

Lehre » und dementsprechend materiell unfehlbar sein, die Vorlage

selber aber kann noch nicht als in formeller Flinsicht unfehlbar

gelten. Damit sie noch zum ordentlichen Lehramt des Papstes gehört,
muß sie des absoluten, definitorischen Charakters entbehren. Dann aber

erübrigt es sich, von formeller Unfehlbarkeit zu reden. Trotz des

Nachdruckes also, der auf dem Terminus « ordentliches Lehramt » liegt, kann

es sich doch noch nicht um eigentliche Unfehlbarkeit des ordentlichen
Lehramtes der Päpste handeln.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 45

Wie sollen wir also den genauen Sinn der betreffenden Worte
umschreiben — Was als sicher und ad rem zu gelten hat, möchten wir
nach folgenden Punkten kurz zusammenstellen :

Erstens geht es u. W. um die erste autoritative Stelle, die vom
formalen Wert der Enzykliken handelt. Zu den Dekreten der Römischen
Kongregationen, den Entscheiden der Päpstlichen Bibelkommission und
den Akten des Heiligen Stuhles im allgemeinen wurde schon öfters
Stellung genommen1. Bezüglich der Päpstlichen Rundschreiben aber
stand bis dahin eine analoge und ausdrückliche Erklärung noch aus.
Kas allein scheint schon etwas zu sagen.

Zweitens wird die allgemeine theologische Beurteilung dieser Schreiben

durchaus bestätigt. Ihr genereller Charakter besteht darin, daß die
katholische Lehre vorgelegt wird. Ausdrücklich wird der Gegenstand
« für gewöhnlich » « die katholische Lehre » genannt. Die Art und Weise
wird zweimal durch den terminus technicus « proponere » — « vorlegen »

gekennzeichnet. Es geht also an und für sich, gemäß der allgemeinen
Eigenart dieser Schreiben, noch nicht um den « modus definitionis »,

sondern um den « modus simplicis propositionis ». Damit wird natürlich die
Möglichkeit einer eventuellen Kathedralentscheidung nicht ausgeschlos-
sen, sondern nur die allgemeine Absicht der Rundschreiben festgelegt.

Drittens spricht man nicht nur von « vorlegen », sondern auch von
" einschärfen », von der Möglichkeit, daß der Papst « zu einer bisher
umstrittenen Frage Stellung nimmt », und dies « mit Absicht », «

ausdrücklich ». Hier geht es um einen besonderen Fall, wo ein eigentliches
Urteil gefällt wird : « sententiam ferunt ». Wie ist nun diese Entscheidung

zu bewerten
Drei Bedingungen werden gestellt : 1. muß es sich um eine besondere,

« bisher umstrittene Frage » handeln, 2. muß ein wirkliches Urteil
ausgesprochen werden, 3. muß die Entscheidung « data opera » — « mit
Eleiß » geschehen. Daraus folgt dann, daß es sich « nach der Meinung
Uud dem Willen der Päpste nicht mehr um den Gegenstand einer freien
theologischen Auseinandersetzung handeln kann ».

Wir haben schon oben den Inhalt dieses Abschnittes mit den offi-
Zlellen Erklärungen der Bedeutung und Verbindlichkeit der Dekrete
der Römischen Kongregationen verglichen. Wir glauben, daß wir auch
hier den geeigneten Maßstab haben, um den positiven Sinn dieser Stelle
Zu erschließen. Sämtliche Dekrete der Kongregationen werden vor der

1 Cf. supra S. 26 ff.



46 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

Veröffentlichung vom Papst approbiert. Man unterscheidet aber eine

doppelte Bestätigung : « in forma communi » und « in forma specifica »1.

In der « allgemeinen Form » bleibt das Dekret Äußerung der Kongregation

im strengen Sinn. Die päpstliche Gutheißung kommt nur akzidentell

hinzu. Bei der « spezifischen Form » macht der Papst sich die

Entscheidung zu eigen, « suum facit ».

Der genannte Fall, wo in den Enzykliken zu einer bisher umstrittenen

Frage ausdrücklich Stellung genommen wird, scheint sich nun
nach unserer Ansicht in formaler Beziehung zwischen die « approbatio
in forma communi » und « in forma specifica » einzufügen (natürlich muß

der Vergleich mit Dekreten, die die Lehre betreffen, gezogen werden

Die Entscheidung steht über der « approbatio in forma communi » :

1. weil sie ein persönlicher Akt des Papstes ist. 2. weil sie sich (gemäß
dem Charakter der « Rundschreiben ») in besonderer Weise an den

ganzen Erdkreis wendet2. 3. weil ihr Inhalt enger als bei den Dekreten
mit der eigentlichen Glaubenslehre (der « doctrina catholica ») verbunden

zu sein scheint 3. — Sie steht aber unter der « approbatio in forma specifica

», weil die Feierlichkeit dieser in unmittelbarste Nähe führt zu den

eigentlichen Kathedralentscheidungen. Es scheint für eine Zwischenstufe

hier keinen Raum mehr zu geben — Doch mag man diesen

Klassifizierungsversuch nicht in einem zu starren Sinne nehmen. Entscheidendes

Kriterium bleiben immer die Worte, die von Fall zu Fall gewählt
werden. Es war nur unsere Absicht eine approximative und generelle

Bewertung der betreffenden Entscheidung zu geben, die in Päpstlichen
Enzykliken ausgesprochen werden kann.

Daraus ergibt sich aber auch eine ziemlich befriedigende Beurteilung

der Verbindlichkeit dieser Urteile. Nach der Ansicht der weitaus

überwiegenden Zahl der Theologen ist selbst die « approbatio in forma

1 Cf. L. Choupin : Valeur des décisions doctrinales et disciplinaires du
Saint-Siège. 2e éd., Paris 1913, SS. 70-82. — Ph. Maroto : Institutiones iuris
canonici, Madrid 1919, S. 418 ff. — H. Dieckmann S. J. : De Ecclesia, T. II,
Frib. Brisg. 1925, n. 778, S. 115.

2 Auch die Dekrete haben allgemeine Bedeutung, doch gehen sie nicht selten
von Fragen einzelner aus oder beziehen sich auf besondere, konkrete Fälle.

3 Oben, SS. 26-27, haben wir auf den weithin sich deckenden Inhalt
hingewiesen. Trotzdem scheinen uns die Dekrete in erster Linie die Arbeit und Arbeits-
methode leiten zu wollen (so besonders deutlich die Antworten der Bibelkommission),
die päpstliche Entscheidung hingegen, von der die « Humani generis » spricht,
betrifft eher den den Glauben berührenden Diskussions^mwAf unter Theologen
(Übereinstimmung von mystischem Leib und römischer Kirche ; Gefährdung des

Dogmas der Erbsünde durch den Polygenismus) 1



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 47

specifica » noch kein Zeichen einer feierlichen Definition. Der absolut
endgültige Charakter steht auf Grund der allgemeinen Form der « appro-
batio in forma specifica » noch nicht fest1. Also ist noch weniger bei
der erwähnten Entscheidung in den Enzykliken an spezifische Unfehlbarkeit

zu denken. Auf der anderen Seite verlangen schon die « in forma
communi » approbierten Lehrdekrete eine wahre innere Zustimmung
und schaffen eine besondere, schwerwiegende Gewissenspflicht. Also
uiüssen auch die Päpstlichen Rundschreiben mit wahrer innerer
Zustimmung aufgenommen werden. Wird dort zu einer bisher umstrittenen
Frage Stellung genommen, so ist das Urteil noch verbindlicher als die
Lehrentscheide der Römischen Kongregationen.

Von hier aus wird schließlich auch das « Wer euch hört, hört mich »

verständlich. Obwohl die Entscheidung noch nicht für sich genommen
unfehlbar ist, kann doch die Unfehlbarkeit schon am Werk sein2. Die
Stimme Christi ist nicht nur bei den feierlichen Definitionen zu hören.
Wir schulden dem « Vicarius Christi » Gehorsam, auch wenn er nicht
ex cathedra spricht

1 Cf. die S. 46, Anm. 1, genannten Autoren.
* Wir sollten hier das oben S. 39 ff., bei der « direktiven Unfehlbarkeit »

Gesagte noch etwas weiter ausführen. Doch sind wir ohnehin schon zu lang geworden.


	"Magisterio enim ordinario haec docentur" : zu einer Kontroversstelle der Enzyklika "Humani generis"

