Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 1 (1954)

Heft: 1

Artikel: "Magisterio enim ordinario haec docentur" : zu einer Kontroversstelle
der Enzyklika "Humani generis"

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760376

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

« Magisterio enim ordinario haec docentut »

Zu einer Kontroversstelle der Enzyklika « Humani generis »

VoN HEiNRrRICH STIRNIMANN O. P.

Alle AuBerungen des kirchlichen Lehramtes sind hineingestellt in
bestimmte, konkrete Situationen. Das entspricht der Eigenart dieses
Lehramtes, das als « lebendiges » seine Antwort auf immer neue Verhilt-
nisse hin zu geben hat. Somit ist es zum richtigen Verstindnis und zur
sachlichen Auslegung dieser AuBerungen von Bedeutung, ihren genauen,
historischen « Standort » zu kennen. Sonst liuft man Gefahr, ihren Sinn
und ihre Tragweite zu miBachten.

Manchmal sind die Verlautbarungen ganz « eingewoben », mdchten
wir sagen, in die Bedingtheit der betreffenden Umstéinde. Sie gehen von
ihnen aus und kehren wieder zu ihnen zuriick. Doch gibt es wiederum
andere Fille, wo diese Kontingenz durchbrochen wird. Das Zeitliche
ist dann nur noch Ausgangspunkt, was gesagt wird, geht weit iiber das
Gegebene hinaus. Und gerade an diesen Stellen tritt uns in besonderer
Weise die Lebendigkeit des so oft nur oberflichlich verstandenen Amtes
entgegen.

Betrachten wir nun das Pépstliche Rundschreiben « Humani generis »
so wird die Verquickung mit der Zeit im Untertitel angegeben : « Von
verschiedenen falschen Ansichten, die die Grundlagen der katholischen
Lehre zu untergraben bedrohen.» Man antwortet also auf eine ganz
bestimmte, vorausgegangene Bedrohung. In diesem Sinn ist sie « hinein-
gestellt », « verwoben ». Man will Vergessenes in Erinnerung rufen, mah-
nen und Richtung geben. Dahin gehéren z. B. die Ausfithrungen iiber
die ungesunde Neuerungssucht, iiber falschen Irenismus, MiBachtung
der scholastischen Methode. Doch scheint sie an anderen Stellen deut-
lich in eine héhere Ebene hineinzuragen.

Vom dogmatischen, d. h. vom iiberzeitlichen Standpunkt aus sind
es folgende Hauptstiicke, die unsere besondere Beachtung verdienen :

2



18 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

Erstens der Abschnitt, wo der Wert, die Bedeutung und die Verbind-
lichkeit der Enzykliken erkldrt wird. Zweitens der Passus, wo man auf
die Enzyklika « Mystici Corporis » zuriickkommt und erneut die Real-
identitdt zwischen mystischem Leib und rémischer katholischer Kirche
betont. Drittens die Verurteilung des Polygenismus. Wir beschrinken
uns hier auf die erste Stelle, die von formaler Bedeutung ist. Sie beriihrt
das Gebiet der dogmatischen Methodik.

Die Fragestellung

Wir geben zunichst den genauen Wortlaut wieder: « Man darf
auch nicht glauben, das, was in den Pipstlichen Rundschreiben vorgelegt
wird, verlange an sich keine Zustimmung, da die Pipste in ihnen nicht
die hichste Gewalt thres Lehramies ausiiben. Was hier gelehrt wird, geschieht
auf Grumd des ordentlichen Lehramies, von dem auch jene Worte gelten :
‘Wer euch hort, hort mich’ [Lk. 10, 16] ; iberdies gehort fiir gewohnlich,
was in den Papstlichen Rundschreiben vorgelegt und eingeschirft wird,
schon anderweitig zur katholischen Lehre. Wenn also die Pipste in thren
amtlichen Kundgebungen zu einer bisher umstritienen Frage ausdriicklich
Stellung nehmen, dann ist es allen klar, daf dieser Punkt nach der Meinung
und nach dem Willen eben dieser Pdpste nicht mehr als Gegenstand der
freien Auseinandersetzung zwischen Theologen betrachtet werden kann. » !

Auf jeden Fall steht auBer Zweifel, daB8 das, was hier gesagt wird,
kein «incidenter dictum » ist. Der ins Auge gefalte FFall wird klar um-
schrieben, gewisse Bedingungen werden geltend gemacht. Auch fehlt es
nicht an einer, wenigstens angedeuteten, Begriindung.

Es handelt sich also um die Autoritit der Papstlichen Rundschreiben.
Diese haben aber in neuerer Zeit eine nicht zu verkennende Entwicklung
durchgemacht. Die erste in der heute iiblichen Form stammt von

1 Neque putandum est, ea quae in Encyclicis Litteris proponuntur, assensum
per se non postulare, cum in iis Pontifices supremam sui Magisterii potestatem
non exerceant. Magisterio enim ordinario haec docentur, de quo illud etiam valet :
« Qui vos audit, me audit » [Luc. X, 16] ; ac plerumque quae in Encyclicis Litteris
proponuntur et inculcantur, iam aliunde ad doctrinam catholicam pertinent.
Quodsi Summi Pontifices in actis suis de re hactenus controversa data opera sen-
tentiam ferunt, omnibus patet rem illam, secundum mentem et voluntatem eorum-
dem Pontificum, quaestionem liberae inter theologos disceptationis iam haberi non
posse. AAS, XXXXII (1950), S. 568. — Denz. Ed. 28, Frib. Brisg. et Barcinone
1952 (wir zitieren im folgenden stets diese Auflage), n. 3013.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 19

Benedikt XIV. aus dem Jahr 1740 1. In bezug auf die kirchliche Lehre
kommt ihnen besonders seit Pius IX. und Leo XIII. eine Stellung zu,
die sie frither nicht besaBen. Und so mag man sich fragen, ob nicht
der Zeitpunkt gekommen sei, wo sie auch in formaler Hinsicht eine
neue Beurteilung zu erfahren haben. Greift die « Humani generis » hier
nicht ein ?

Sicher darf das Zitat aus Lk. 10, 16 nicht allzu leicht genommen
werden. « Wer euch hoért, hért mich » will nicht nur eine gottliche Sen-
dung besagen, sondern schlieBt auch irgendwie eine gottliche Biirgschaft
ein. Dazu kommt der Ausdruck : « Ordentliches Lehramt ». Nach dem
Vatikanum kann nicht nur das feierliche, auBerordentliche, sondern
auch das ordentliche Lehramt der Kirche, was mit gottlichem Glauben
zu halten ist, vorschreiben. Dazu braucht es aber Unfehlbarkeit. —
GewiB jst zwischen dem allgemeinen, ordentlichen Lehramt, d. h. dem-
Jenigen der Kirche, und dem ordentlichen Lehramt des Papstes zu unter-
scheiden 2. Will aber die genannte Stelle nicht sagen, daB das, was auf
Grund des Vatikanums vom ordentlichen Lehramt der Kirche gilt, auch
vom ordentlichen Lehramt der Pdpste zu gelten habe ?

Diese Interpretation wurde in aller Form und Klarheit gegeben.
Wir finden sie in einem Beitrag von P. JoAQUIN SALAVERRI DE LA TORRE,
in den « Miscelanea Comillas » 1952 3. Der Verfasser gibt zwar zu, daB
in Sess, III, c. 3 des Vatikanums % vom ordentlichen Lehramt der Kirche

! Mit der Aufschrift: « Epistola encyclica et commonitoria ad omnes epis-
€0pos » und der Anrede : « Venerabilibus Fratribus Patriarchis, Primatibus, Archi-
€Piscopis et Episcopis », Benedicti XIV bullarium (Bullarii Romani Continuatio),

s I, Prati 1845, S. 3. Unter Pius IX kommt dann noch das « gratiam et commu-
m_‘fnem Apostolicae Sedis habentes » hinzu, so seit der Enzyklika « Exultavit cor »,
Pii 1x Acta, Pars I, Vol. 1, S. 842.

* Man kénnte die Sprechweise ungenau nennen, aber eine Verwechslung mit

dem ordentlichen und unfehlbaren Lehramt der Bischofe ist doch an dieser Stelle
aum mgglich. J. BeuMEr S. J. in ThGI 42 (1952), S. 267.

! Joaguin SALAVERRI DE LA TORRE S, J.: Valor de las Enciclicas a la luz
de la « Humani generis» in Miscelanea Comillas XVII (1952), SS. 185-171. —
C_f- die kurze Besprechung von BEUMER in Schol XXVII (1952), SS. 591-592. Ferner
die kritischen Artikel von JonaNNES BEUMER S. J.: Sind pipstliche Enzykliken
Ul_lfehlbar ? in ThGI 42 (1952), SS. 262-269 und von BERNHARD BRINKMANN S. J. :
Gibt es unfehibare AuBerungen des « Magisterium Ordinarium » des Papstes ? in
Schol XVIIT (1953), SS. 202-221. — Fiir Salaverri wire ferner noch auf seine
Sa(':rae Theologiae Summa, T.1: De Ecclesia. Madrid 1950, nn. 645-649 hinzu-
Welsen. Wenn nicht anders vermerkt, so beziehen sich unsere Zitate auf den Bei-
trag in den Miscelanea Comillas.

_ * Porro fide divina et catholica ea omnia credenda sunt, quae in verbo Del
Scripto vel tradito continentur et ab Ecclesia sive solemni iudicio sive ordinaric



20 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

und nicht von demjenigen des Papstes gesprochen wird . Doch wird
nun der Text aus Sess. IV, c. 4 herangezogen, wo die Unfehlbarkeit des
Papstes vergleichend mit der der Kirche definiert wird 2. Aus dieser
Gegeniiberstellung wird nun auf Grund eines Analogieschlusses von der
Unfehlbarkeit des ordentlichen Lehramtes der Kirche (Sess. I11, c. 3) iiber
die Definition der pdpstlichen Unfehlbarkeit (Sess. IV, c. 4) hinaus auf
ein unfehlbares ordentliches Lehvamt der Papste geschlossen 3. Somit wiiren
die Péipste auch auBerhalb des feierlichen Lehramtes in gewissen Fillen
personlich unfehlbar. Die positive Hauptstiitze fiir diesen SchluB ist fiir
Salaverri die genannte Stelle der « Humani generis », beziehungsweise
die Worte : « Was hier gelehrt wird, geschieht auf Grund des ordentlichen
Lehramtes. »

Bevor wir aber auf diesen Gedanken nédher eingehen, méchten wir
kurz geschichtlich etwas zuriickgreifen. Das Entscheidende der Ansicht
von Salaverri besteht darin, daB in diesem Fall die personliche Unfehl-
barkeit des Papstes nicht mehr an die Ausiibung des sogenannten feier-
lichen oder auBerordentlichen Lehramtes gebunden wire. Dieselbe
Grundthese vertrat aber schon ALFRED VACANT, der in seiner Mono-
graphie iiber « das ordentliche Lehramt der Kirche und seine Organe »
diesen Punkt mit aller nur wiinschenswerten Deutlichkeit bespricht 4.
Ebenso kommt er in seinen besser bekannten « Theologischen Studien
zu den Konstitutionen des Vatikanischen Konzils » kurz auf diese An-
sicht zuriick ®. Was besonders festzuhalten ist, ist die Tatsache, daf3 er
das BewuBtsein hat, als erster diese Frage gestellt zu haben®. Hier beginnt

et universali magisterio tanquam divinitus revelata credenda proponuntur. Denz.
n, 1792,

1 SALAVERRI, l.c., SS. 155-156.

? Romanum Pontificem, cum ex cathedra loquitur, ... ea infallibilitate pol-
lere, qua divinus Redemptor Ecclesiam suam in definienda doctrina de fide vel
moribus instructam esse voluit. Denz. n. 1839.

3 Ahora bien, Pio XII nos dice sin restriccién alguna de las Enciclicas ponti-
ficias, que son actos del Magisterio ordinario y que de suyo exigen el asentimiento
de la mente ; legétimamente podemos concluir, pues, que en ellas deben ser tenidas
como ensefianzas infalibles del Magisterio ordinario todas aquellas afirmaciones
que imponen con abligacién absoluta de fe catdlica. SALAVERRI, 1. c., S. 156.

4 I. M. ALFRED VAcANT: Le magistére ordinaire de I’Eglise et ses organes.
Paris-Lyon 1887. Besonders c¢. VI : Part que le Souverain Pontife prend person-
nellement a l'exercice du magistére ordinaire. SS. 97-113. (Die Studie war eine
Wettbewerbsarbeit, die von der Lyoner Theologischen Fakultit mit dem ersten
Preis ausgezeichnet wurde.)

5 Id.: Etudes théologiques sur les Constitutions du Concile du Vatican.
Paris-Lyon 1895. T.II, n. 624, SS. 91-92,

8 Mais ne peut-on distinguer le magistére ordinaire de 1'épiscopat uni au



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 21

also die eigentliche, bewuBte Diskussion. Man kann ja auch leicht ver-
stehen, wieso diese Frage « expressis verbis » erst nach dem Vatikanischen
Konzil gestellt wurde!. Es hat also keinen groBen Sinn fiir die Dar-
legung der theologischen Auseinandersetzung auf die Zeit vor Vacant’s
Studie, d. h. vor 1887 (z. B. auf Franzelin!), zuriickzugreifen.

Von Vacant ging die These auf BiLLor iiber, der sie wenigstens
kurz erwihnt und bejaht 2. Auf diesen stiitzt sich etwas spater Mgr. PER-
RIOT, der die Ansicht in mehr populirer Weise verteidigt 3. Erst jetzt
sind die ersten, ausdriicklichen Reaktionen zu verzeichnen, zunichst
durch PiGuEs 4, dann, einige Jahre spater durch CHOUPIN, der in seinem
Buch iiber « den Wert der doktriniren und diszipliniren Entscheidungen
des heiligen Stuhles » die Ansicht von Perriot (ohne die Ausfithrungen
von Vacant zu kennen, — wie es scheint !) widerlegt ®. Gleichzeitig,
Jedoch unabhingig von dieser Kontroverse, macht sich BELLAMY die
Ausfiihrungen von Vacant zu eigen . Der eigentliche Mann und Begriin-
der der These ist und bleibt also der erste verdiente Herausgeber des
bekannten « Dictionnaire de Théologie Catholique ».

Etwas merkwiirdig aber scheint es, daB die Auffassung nicht weiter

Pape et le magistére ordinaire personnel du Souverain Pontife, comme on distingue
les jugements solennels des conciles et ceux des Papes ? Je le crois. Aussi vais-je
avancer une proposition que je n’ai lue jusqu'ici, en termes exprés, dans aucun
Ouvrage, mais qui me parait conforme A la doctrine de tous les auteurs qui ont
Soutenu I'infallibilité du Pape, savoir que le Pape exerce personnellement son
Mmagistére infallible non seulement par des jugements solennels, mais encore par
Un magistére ordinaire ... VACANT : Le magistére ordinaire, S. 98.

! En effet, I’autorité infallible du Souverain Pontife étant mise en discussion
3:Vant le Concile du Vatican, il était alors naturel d’envisager le magistére ordinaire de
I'Eglise dans I’ensemble des évéques, plutdt que dans le Pape consideré séparément.

. Mais, aujourd’hui que les erreurs du Gallicanisme sont condamnées, il con-
Vvient, semble-t-il, d’ouvrir d’autres voies et d’étudier le magistére quotidien, non
Seulement dans I’Eglise universelle et dans le collége épiscopal, mais encore dans
¢ Pontife Romain qui est le chef de I’Eglise et le prince des pasteurs. VACANT :
Le Magistére ordinaire, SS. 112-113.

* Lubovicus Birror S. J.: Tractatus de Ecclesia Christi. Ed.1, T. III,
Romae 1900, th. XXXI, §1, SS. 164-165.

® F. Perr1oT in L’ami du Clergé 25 (1903), SS. 802-806 ; 865-867 ; 29 (1907),
SS. 691 ; 30 (1908), SS. 193-200. Die einzige Autoritit, die zitiert wird, ist BiLrorT.
Ct. Supra Anm. 2.

) * TrHomas-M. PEGuEs O. P.: L’autorité des Encycliques pontificales d’aprées
Saint Thomas, in RevThom 12 (1904), SS. 513-532.

® Lucien CrourIN S. J.: Valeur des décisions doctrinales et disciplinaires
du saint-Siége. 2¢ éd. (in der ersten Aufl. ist davon noch nicht die Rede cf. S. vi),
Paris 1913, ss. 15-37.

) ® J. BELLaMy : La théologie catholique au XIXe si¢cle [Bibliothé¢que de théo-
logie historique] 2¢ ¢d., Paris 1904, SS. 238-242,



22 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

drang 1. Auf jeden Fall scheinen namhafte Autoren die doch irgendwie
interessante These zu ignorieren 2. Aus neuerer Zeit konnte noch eine
kurze Bemerkung von F. Hiirth in einem Kommentar zur Enzyklika
« Casti connubii » genannt werden 3. Dann aber kommen wir anldflich
der « Humani generis» zu Salaverri.

Will man die verschiedenen Ansichten systematisch gruppieren, so
konnen wir folgendermaBen vorgehen : Ausgangspunkt ist die vatika-
nische Definition : der Papst ist personlich unfehlbar, wenn er in
Glaubens- und Sittensachen «ex cathedra » definiert. — Alle stimmen
ferner darin iiberein, dafl die Kathedralentscheidung sich an keine duBere
Form bindet. Sie kann also, an und fiir sich, auch in einer Enzyklika
gefillt werden. — Fiir die meisten handelt es sich aber, wenn eine un-
fehlbare Entscheidung wvorliegt, immer um einen Akt des sogenannten
feierlichen oder auBerordentlichen Lehramtes. — Unter den Autoren, die
von unfehlbaren Verlautbarungen des ordentlichen Lehramtes des Papstes
sprechen, sind folgende Unterscheidungen anzubringen : fiir Vacant und
Bellamy wird dadurch weder die «definitio» noch die «locutio ex
cathedra » ausgeschlossen. Sie sprechen beide von einer doppelten
Kathedralentscheidung : des ordentlichen oder des auBerordentlichen
Lehramtes 4. Logischer scheint hier Billot zu sein, fiir den die Kathe-
dralentscheidungen notwendig und immer zum feierlichen Lehramt
gehoren 5. Die unfehlbaren AuBerungen des ordentlichen Lehramtes sind
keine Definitionen im eigentlichen Sinn, sie sind nicht «ex cathedra »
zu nennen. Denselben Standpunkt vertritt auch Salaverri, der die un-
fehlbaren Verlautbarungen des ordentlichen Lehramtes von den eigent-

‘lichen Kathedralentscheidungen unterscheidet ®. — Ferner hat man

1 ‘Wohl deshalb, weil die Monographie von Vacant nur eine beschrinkte Ver-
breitung kannte, und weil er in seinen « Etudes théologiques », ahnlich wie spiter
Billot, nur ganz im Vorbeigehen davon spricht.

~ ?So0z.B.].V.pEGroot O. P.: Summa apologetica de Ecclesia catholica. Ed. 2,
Ratisbonae 1892, S. 551 ff., 581 ff. ; R. M. ScHULTES O. P. : De Ecclesia catholica.
Parisiis 1925, S. 458 ff. Charakteristisch ist, was H. DIECKMANN S. J. in De Ecclesia,
T. 1I, Freib. Brisg. 1925, n. 775, S. 113 sagt: Quando vero [Romanus Pontifex]
ut Pontifex Romanus magisterium suum exercet pro universa Ecclesia, est vel
infallibilis (si nimirum ex cathedra docet), vel non infallibilis, si scilicet summa
quidem sua potestate doctrinali utitur, at non summo etiam gradu. De hoc exer-
citio, universali quidem (quia spectat ad Ecclesiam universalem), sed non summo
(quia deest voluntas edendi definitionem ex cathedra), quod recte vocatur ordina-
rium, agendum erit. Cf. auch nn. 765-770, SS. 103-107.

3 FraNz HUrRTH S. J. in Schol VI (1931), S. 251.

4 Vacant : Le magistére ordinaire, S. 105; BerLLAmY, l. c., S. 241.

5 BiLror, 1. c. % SALAVERRI, l.c., SS.157-158.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 23

manchmal den Eindruck, daB einige Autoren ganze Pipstliche Rund-
schreiben, falls sie wirklich doktriniren Charakter haben, als unfehlbar
ansehen mochten. Schauen wir jedoch etwas genauer hin, so sehen wir,
daB alle gewisse Bedingungen fordern 1. Vor allem muB der Papst seinen
Willen, die Gliubigen zur vorgelegten Lehre zu verpflichten, kundtun 2.
Am ausdriicklichsten jedoch wird diese Bedingung von Salaverri betont 2,
der sich dafiir auf die Lehre der « Humani generis » stiitzen konnte. Bei
dem dort klar umgrenzten Fall, wo in den Enzykliken ein Urteil gefillt
wird, handelt es sich fiir ihn um eine unfehlbare Erklirung, die zum
ordentlichen Lehramt des Papstes gehort.

Positive Erwidgungen I : die Enzyklika « Humani generis »

Gehen wir nun auf diese Ansicht etwas genauer ein. Zunichst
mochten wir dies vom positiven Standpunkt aus tun, nachher von
einem mehr spekulativen.

Unter dem ersten Gesichtspunkt bildet der Text der « Humani
generis » die Veranlassung zur Theorie, die Lehre des Vatikanums die
Grundlage. Wir beginnen mit der Untersuchung der ersten Stelle und
betrachten vorerst den Text an und fiir sich, « prout iacet ». Gibt er ir-
gendwie AnlaB, nicht nur an eine authentische Vorlage, sondern an eine
unfehlbare zu denken, die vom Papst personlich, in Ausiibung seiner
ordentlichen Lehrgewalt, ausgeht ? Darin liegt ja der entscheidende Punkt.

Die Bedeutung dieser Frage ist unverkennbar. Wird sie ndmlich
bejaht, dann hat man die Lehre in allererster Linie auf die gegenwirtige
Stelle anzuwenden. Es handelt sich ja hier, wie wir soeben gesehen
haben, um einen umstrittenen Punkt. Der Papst macht ferner bewufBt
und mit Nachdruck seine Auffassung geltend. Also miiBte logischerweise
die Stelle selber als Ausdruck eines solchen unfehlbaren ordentlichen
Lehramtes gelten.

1 Auf jeden Fall ist es unstatthaft, die Ansicht Bellamy’s von derjenigen
Vacant'’s, wie dies Schol XVIII (1953), S. 209 geschieht, zu unterscheiden. Bellamy
hingt wortlich von Vacants Studie Le magistére ordinaire ab (ohne diese jedoch
im einzelnen zu zitieren !).

? Dies geht fiir Vacant und Bellamy schon daraus hervor, daB beide von
« Definitionen » des ordentlichen Lehramtes sprechen. Billot sagt ausdriicklich :
«utique quantum ad ea, quae directe et per se in eis [i. e. documentis ad univer-
salem Ecclesiam missis] proponuntur, ut alias in simili dictum est». 1. c. — Wir
unterscheiden uns also von der Klassifizierung, die Salaverri, 1. c., SS. 157-158,
und anschlieBend daran BRINKMANN, Schol XVIII (1958), S. 209, geben.

3 SALAVERRI, l.c., S.159.



24 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

Das erste, was wir zu tun haben, ist auf den Zusammenhang zu
achten. Im Vorausgehenden war vom dogmatischen Relativismus die
Rede. Dieser beginnt mit der abschitzigen Beurteilung der von der
«Schule » gepridgten Ausdriicke und Begriffe. Von hier aus geht man
aber nur allzu leicht zur MiBachtung des kirchlichen Lehramtes iiber 1.
Man sagt, die Papste beabsichtigen nicht, sich in theologische « Schul-
fragen » einzumischen. Diese Behauptung ist aber nur zum Teil berech-
tigt, denn die « Geschichte lehrt, daB vieles, was frither Gegenstand der
freien Auseinandersetzung war, nachher kein Hin und Her mehr dul-
det. » 2 Dann beginnt der entscheidende Text: « Man darf auch nicht
glauben, das, was in den Pipstlichen Rundschreiben vorgelegt wird, ver-
lange an sich keine Zustimmung, da die Papste in ihnen nicht die hochste
Gewalt ihres Lehramtes ausiiben ... » Vorausgesetzt wird also der Ein-
wurf, es handle sich nicht um das hoéchste Lehramt, man werde also nicht
im Gewissen gebunden. Zunichst ist es offenkundig, daB der Vordersatz
nicht geleugnet wird, — bis zum Schlul des ganzen Abschnittes nicht !
Somit steht als erstes fest, daB die betreffende Erkldrung, die in den
Enzykliken gegeben wird, nicht zum feierlichen Lehramt gehiort. — Wider-
sprochen wird aber dem daraus gefolgerten SchluB. Obschon es sich
nur um das ordentliche Lehramt handelt, wird trotzdem persénliche
Zustimmung verlangt. Mit dieser Erklirung wird aber nock nichts von
der Unfehlbarkeit gesagt. Auch nur authentische Erlasse erheischen mehr
als ein «silentium obsequiosum », nidmlich innerliche, positive Zustim-
mung. Aus dem Zusammenhang und aus der Fragestellung kénnen wir
hochstens ein negatives Kriterium entnehmen. Hitte man iiber das
authentische ordentliche Lehramt hinaus von einem unfehlbaren sprechen
wollen, so hitte das deutlich gesagt werden miissen, denn nach allge-
meiner Ansicht sind die nur authentischen, d. h. nicht unfehlbaren Ent-
scheide mit dem ordentlichen Lehramt des Papstes identisch.

Schauen wir aber noch etwas ndher auf den Text. Er scheint doch
mit besonderem Nachdruck vom ordentlichen Lehramt zu reden, und
dies sosehr, daB man iiber das ordentliche Lehramt des Papstes hinaus
an das ordentliche Lehramt der Kirche zu denken geneigt ist, dessen

1 Utique, pro dolor, rerum novarum studiosi a scholasticae theologiae con-
temptu ad neglegendum, ac vel etiam ad despiciendum facile transeunt ipsum
Magisterium Ecclesiae, quod theologiam illam sua auctoritate tantopere comprobat.
AAS, XXXXII (1950), S. 567. — Denz. n. 3013.

® At historia docet, plura quae prius liberae disceptationi subiecta fuerint,
postea nullam iam disceptationem pati posse. AAS, l.c., S. 568. Denz. 1. c.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 25

Unfehlbarkeit auf dem Vatikanischen Konzil definiert wurde *. Hinzu
kommt noch das Zitat von Lk. 10, 16, das die Gewichtigkeit der ganzen
Stelle zu erhohen scheint. Betrachten wir aber genau den SchluBsatz,
So verklingt diese Spannung wieder. Es wird einfach gesagt, daB es sich
im genannten Fall nicht mehr um einen freien Kontroverspunkt handelt :
«... dann ist es allen klar, daB dieser Punkt nach der Meinung und
nach dem Willen eben dieser Pipste nicht mehr als Gegenstand der
freien Auseinandersetzung zwischen Theologen betrachtet werden kann. »
Dasselbe gilt aber auch von den nur authentischen Entscheiden.

In dieselbe Richtung deutet der Vergleich mit dem unmittelbar
Vorausgegangenen Alinea. Auch dort wird davon gesprochen, wie Fragen,
die frither umstritten waren, von einem gewissen Zeitpunkt an der freien
Auseinandersetzung enthoben werden konnen. Zu beachten ist aber der
Unterschied der beiden SchluBsitze. Im ersten Fall wird gesagt, daB
«die Geschichte lehrt, daB vieles, was frither Gegenstand der freien Aus-
einandersetzung war, nachher keineswegs mehr Gegenstand einer solchen
Auseinandersetzung sein kann». Das ist aber ganz allgemein gesagt.
Woriiber friiher vielleicht von gewissen noch disputiert wurde, dariiber
kann unter Umstinden in spiteren Zeiten eine eigentliche Glaubens-
verpflichtung bestehen. Dieser Glaube kann sich auf das ordentliche
Lehramt stiitzen, er kann aber auch durch eine feierliche Erklirung
seine letzte Deutlichkeit erhalten haben. Bei der zweiten Stelle wird
jedoch der AbschluB der Diskussion durch ein besonders bezeichnendes
Wortlein gekennzeichnet : «. .. dann ist es allen klar, daB der betreffende
Punkt nicht mehr als Gegenstand der freien Auseinandersetzung zwischen
Theologen betrachtet werden kann. » Man fiigt also hinzu « zwischen Theo-
logen ». Vorher wurde ganz allgemein gesagt : es kann keine Auseinander-

1 Bezeichnend fiir das Schwanken zwischen ordentlichem Lehramt der Kirche
und des Papstes ist folgender Kommentar zur Stelle : « Il [le Souverain Pontife]
Peut exercer seul, avec la garantie de 'infallibilité personnelle, le Magistére extra-
ordinaire et solennel, et prononcer des définitions qui n’ont besoin d’aucune rati-
fication conciliaire. Mais il exerce aussi, quand il enseigne comme Pasteur de
I'Eglise universelle, le ‘Magistére ordinaire’. Et I'infallibilité garantie de ’assistance
divine n’est pas limitée aux seuls actes du Magistére solennel. Elle s'étend aussi
au Magistéve ovdinaire, sans toutefois en recouvrir et en assurer également tous
les actes. Elle garantit absolument enseignement commun de I’Eglise universelle
unie au Pape ; mais celui-ci, qui peut exercer seul ce magistére, peut aussi bénéficier
seul de cette infallibilité. » Man beeilt sich aber beizufiigen : « Certes, 1’assistance
divine dont il jouit s’étend plus loin que l'infallibilité proprement dite et elle
confére & ses décisions, méme quand Uinfallibilité w’est pas en jeu, une autorité
exceptionnelle. » M. LABOURDETTE O.P.: Les enseignements de 1’Encyclique
« Humani generis» in RevThom L (1950), SS. 38-39.



26 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

setzung mehr geben. Hier aber wird spezifisch gesprochen : die theolo-
gische Diskussion ist nicht mehr frei. Dazu braucht es aber noch nicht
eine unfehlbare Entscheidung. Vielmehr wird dadurch ziemlich deutlich
zu verstehen gegeben, daB es sich um ein erstes Dazwischenkommen des
kirchlichen Lehramtes handelt. In einem solchen Fall aber wiire es ver-
fritht, schon von einem unfehlbaren Urteil zu sprechen.

Damit schlieBen wir die Erwidgung, die sich auf den Text selber
bezieht. Der SchluBsatz des ganzen Passus scheint uns ein eindeutiges
Urteil zu erlauben. Bei dem klar umschriebenen Fall handelt es sich
in den Enzykliken nicht um eine Entscheidung, die den letzten Abschluf3
herbeifiihrt, sondern um eine solche, die ein erstes Eingreifen in die
theologische Diskussion impliziert. Die Stellungnahme kann also noch
nicht als ein unfehlbares Urteil gelten. Man spricht wohl vom ordent-
lichen Lehramt des Papstes, nicht aber von unfehlbaren AuBerungen
desselben 1.

Wir kénnten diesen Text nun noch weiter verfolgen. Dieselbe Frage-
stellung begegnet uns ja auch anderswo. Schon oft vernahm man die
Stimme : es handelt sich ja nicht um eine hochste Entscheidung, die
Sache ist also noch frei 2. Besondere Ahnlichkeit mit unserer Stelle
haben aber jene Dokumente, in denen die Verbindlichkeit der Entschei-
dungen der Rémischen Kongregationen, insbesondere des HI. Offiziums
und der Pipstlichen Bibelkommission, ausdriicklich und eingehend er-
lautert werden. Bekannt ist der Text aus dem Brief Pius’ IX. an den
Erzbischof von Miinchen-Freising vom 21. Dez. 1863. Man spricht hier
nicht direkt von den Gldubigen, sondern von denjenigen, die sich den
« kontemplativen » Wissenschaften widmen. Sie haben sich nicht nur an
das zu halten, was das feierliche oder ordentliche Lehramt vorschreibt,
« sie haben sich auch den Lehrentscheidungen der Pépstlichen Kongrega-
tionen zu unterwerfen » 3. Von den Antworten der Pipstlichen Bibel-
kommission spricht das « Motu proprio » Pius” X. vom 18. Nov. 1907.

1 Im selben Sinn schlieBen auch die Kommentare von M. LABOURDETTE :
« En tout cas, il reste que, méme quand il n’est pas question de l'infallibilité propre-
ment dite, un document ... appelle plus que 1'obéissence, un véritable assenti-
ment de I'ésprit» 1. c., S, 39 und von A, BEA S, J. : « Der Papst duBert sich in diesem
Zusammenhang ausfithrlich iiber die verpflichtende Kraft der Enzykliken. Sie
sind AuBerungen des ordentlichen kirchlichen Lehramtes und verlangen als solche
die Zustimmung der Gliubigen, auch wenn der Papst in ihnen nicht kraft seiner
hoéchsten Lehrgewalt spricht», in Schol XXVI (1951), S. 43.

? Cf. Denz. nn. 1683. 1722. — Ferner n. 1820.

3 Denz. n. 1684, — Cf. auch n. 2008. Ferner n. 1880.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 27

Sie gelten « der Forderung der wahren biblischen Studien » und wollen
dem Forschen «bestimmte Richtlinien» geben. Die Verbindlichkeit
lautet, daB « alle auf Grund einer Gewissenspflicht von den Entscheiden
der Pipstlichen Bibelkommission gebunden werden»!. Wer die Wei-
sungen nicht beachtet, kann «der Riige sowohl des Ungehorsams als
auch der Verwegenheit nicht entgehen » 2. Die Zensurierung mit « Ver-
wegenheit » — « temeritas » — scheint aber kaum auf eine unfehlbare
Entscheidung hinzudeuten.

Allen diesen amtlichen Verlautbarungen ist also gemeinsam, daB
sie sich zunichst auf das Forschen, auf die Arbeit der Theologen beziehen.
Es handelt sich wohl um eigentliche Urteile, doch um Urteile, die
den einzuschlagenden Weg angeben wollen. Dazu verpflichten sie im
Gewissen. Die betreffenden Fragen sind also nicht mehr frei. Das alles
paBt genau auf den SchluBsatz unserer Stelle: dann handelt es sich
nicht mehr um einen freien Diskussionspunkt unter Theologen. Daraus
folgt, daB wir die Beurteilung jener Weisungen auch auf unsere Worte
anzuwenden haben. Die Dekrete sowohl des Hl. Offiziums als auch der
Pipstlichen Bibelkommission gelten aber nach allgemeiner Lehre nicht
als unfehlbar. Also haben wir das auch nicht von den Urteilen der
Enzykliken anzunehmen, von denen die « Humani generis » spricht.

Es gibt aber noch einen anderen Vergleichspunkt : die Enzyklika
selber. Was sie in formaler Hinsicht lehrt, ist deutlich an zwei Stellen
auf sie selber anzuwenden. Die erste betrifft die Lehre der Kirche. Erneut
wird die Ubereinstimmung zwischen mystischem Leib und rémischer
katholischer Kirche betont 3. Einige fiihlten sich durch die « Mystici
Corporis » auf diese Lehre noch nicht gebunden. Nun will man aber
iiber diesen Punkt eindeutig das Ende der Diskussion herbeifiihren. Die
zweite Stelle bezieht sich auf die Verurteilung des Polygenismus 4. Auch
hier wird zu einer « bisher umstrittenen Frage» Stellung genommen.
Deutlich wird gesagt, daB auch hier keine « Freiheit » mehr besteht.

! Denz. n. 2113.

* Denz. L. c.

8 Quidam censent se non devinciri doctrina paucis ante annis in Encyclicis
Nostris Litteris exposita, ac fontibus « revelationis » innixa, quae quidem docet
corpus Christi mysticum et Ecclesiam Catholicam Romanam unum idemque esse.
AAS, XXXXII (1950), S.571. — Denz. n. 3019.

4 Cum vero de alia coniecturali opinione agitur, videlicet de polygenismo,
quem vocant, tum Ecclesiae filii eiusmodi libertate minime fruuntur ... cum
nequaquam appareat quomodo huiusmodi sententia componi queat cum iis quae
fontes revelatae veritatis et acta Magisterii Ecclesiae proponunt de peccato origi-
nali ... AAS, l.c., S.576. — Denz. n. 3028.



28 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

Beide Male finden wir also die Bedingungen, die es zur Anwendung des
formalen Prinzipes braucht. Nach der zu besprechenden Interpretation
miiBte es sich konsequenterweise um unfehlbare Entscheidungen des
ordentlichen Lehramtes handeln. Dazu muB noch beriicksichtigt werden,
daB es an beiden Stellen um geoffenbarte Wahrheiten geht. Beide Male
wird ausdriicklich auf die « Offenbarungsquellen » hingewiesen. In diesem
Fall miiBte man aber, von einer unfehlbaren Vorlage ausgehend, bestimm-
ten gottlichen Glauben fordern. Somit wir der Polygenismus schlecht-
hin hiretisch zu nennen. Das geht aber iiber den diesbeziiglichen Text
hinaus, wo wir nur lesen : « man sieht nicht ein, wie diese Ansicht mit
dem was die Offenbarungsquellen und die Akten des kirchlichen Lehr-
amtes iiber die Erbsiinde lehren, zu vereinigen wiére » 1. Also kann diese
erste Intervention noch nicht als unfehlbare Entscheidung betrachtet
werden 2. Also enthilt auch das formale Prinzip, das hier Anwendung
findet, noch nicht ein solches Urteil.

Wie auch immer wir die betreffende Stelle der « Humani generis »
betrachten, in sich selber, in bezug auf affine Texte, in der Art und
Weise, wie sie angewandt wird, stets handelt es sich deutlich um authen-
tische und nicht um unfehlbare Verlautbarungen, an die man denkt. Man
kann sich also kaum auf diese Stelle berufen, wenn man ein unfehlbares
ordentliches Lehramt der Pipste verteidigen will.

Damit fillt die einzige positive Stiitze seit der Zeit des Vatikanischen
Konzils. Wir befinden uns in derselben Lage wie Vacant. Wihrend
dieser aber seine ganze Theorie nur auf Konvenienz- und Vernunftgriinde
stiitzen wollte 3, zieht Salaverri die Akten des Vatikanums heran. Wir
haben uns nun an diese zu wenden.

1lec

? Im letzten Kapitel, wo Salaverri die Zustimmung bespricht, die die Lehren
der Enzykliken verlangen, unterscheidet er vier Kategorien : 1. kann es sich um
eigentliche feierliche Definitionen handeln, 2. um unfehlbare Urteile des ordent-
lichen Lehramtes, 3. um direkt und vornehmlich vorgelegte Lehren, auf die man
aber nicht absolut verpflichten will, 4. nur indirekt und nebenbei erwihnte Punkte,
l.c., S.162. Die genannte Stelle aus der « Humani generis» iiber die Einheit
zwischen mystischem Leib und rémischer Kirche rechnet er aber nur zur dritten,
und nicht zur zweiten Kategorie, wie man das erwarten sollte, 1. c., S. 163. Hier
wird der innere Zusammenhang der Enzyklika sicher zuwenig gewahrt !

3 Je ne puis appuyer cette assertion sur des autorités, il faut donc ’appuyer
sur des raisons. VACANT : Le magistére ordinaire, S. 98.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 29

Positive Erwdgungen II : die Lehre des Vatikanums

Hier werden wir vor allem auf zwei Dekrete hingewiesen : auf die
Definition des katholischen Dogmenbegriffes und auf die Definition der
Papstlichen Unfehlbarkeit. Man sagt, es sei definiert, daB dem Papst
persénlich dieselbe Unfehlbarkeit zukomme wie der Kirche. Die Unfehl-
barkeit der Kirche aber schlieBt sowohl ein feierliches als auch ein
ordentliches Lehramt ein. Also — so folgert man — muB auch der Papst
neben dem unfehlbaren feierlichen Lehramt noch ein unfehlbares ordent-
liches Lehramt besitzen 1.

Untersuchen wir zunichst die erste Voraussetzung : die Unfehlbar-
keit des Papstes ist der Unfehlbarkeit der Kirche gleichzusetzen. In
der Tat wurde am SchluB8 der Sess. IV, c. 4 folgende Formel zur Defini-
tion der pipstlichen Unfehlbarkeit gewdhlt : « ... wir lehren und defi-
hieren, daB es ein gottlich geoffenbartes Dogma ist, daB der Rémische
Papst, wenn er ex cathedra spricht ... iiber jene Unfehlbarkeit verfiigt,
mit der der gottliche Erloser seine Kirche in bezug auf die zu definierende
Glaubens- und Sittenlehre ausgestattet wissen wollte » 2. Welches ist aber
der genaue Sinn dieser Worte ? Vor allem haben wir uns zu fragen, wie-
so diese vergleichende Ausdrucksweise, die vielleicht auf den ersten Blick
etwas umstindlich scheinen mag, gewihlt wurde.

Dariiber sind wir genau unterrichtet. Fiirstbischof VINZENZ GASSER 3
dem von der Glaubensdeputation das Referat iiber dieses Kapitel iiber-
tragen wurde, gibt uns mit aller nur wiinschenswerten Klarheit Aus-

1 Pues si el Concilio primaria y directamente se propuso definir la entera
igualdad de la infalibilidad de la Iglesia y del Papa, legitimamente hemos de concluir
que son también iguales por el modo como se ejercen. Si pues la Iglesia ejerce su
infalibilidad de dos modos, uno extraordinario y el otro ordinario, debemos
admitir que también el Papa la pueda ejercer de esos mismos dos modos. SALAVERRI,
L e 80150,

? ... docemus et divinitus revelatum dogma esse definimus: Romanum
Pontificem, cum ex cathedra loquitur, ... ea infallibilitate pollere, qua divinus
Redemptor Ecclesiam suam in definienda doctrina de fide vel moribus instructam
esse voluit; ...MANsI 52, col. 1334 D — Denz. n. 1839.

3 Den Granderath unter den theologisch kompetenteren Vitern an erster
Stelle nennt. THEODOR GRANDERATH S. J. : Geschichte des Vatikanischen Konzils.
Bd. II, Freib. i. Br. 1903, S. 270. Ferner fﬁgt der Geheimschreiber des General-
sekretirs des Konzils seinen Aufzeichnungen folgendes Encomium bei : « Relator
et defensor totius Constitutionis Rev.mus Episcopus Brixiensis, qui fuit in Concilio
inter multa sidera sol.» Cf. WETzZER und WELTE’s Kirchenlexikon, V, Sp. 113,
Art. Gasser. '



30 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

kunft. In seiner Rede vom 11. Juli, in der 84. Generalkongregation,
fithrt er aus, daB nach der Meinung aller die Unfehlbarkeit sich in erster
Linie auf die eigentlich geoffenbarten Wahrheiten beziehe, auf die Wahr-
heiten, die das « depositum fidei» konstituieren. Handelt es sich um
die Kirche, so wird und muB diese Unfehlbarkeit von allen Gliubigen
geglaubt werden. Die Unfehlbarkeit des Papstes kann ohne Bezug auf
dieses erste Objekt {iberhaupt nicht definiert werden. Dariiber hinaus
aber erstreckt sich die Unfehlbarkeit nach der Meinung der Theologen
auch auf jene Wahrheiten, die nicht direkt geoffenbart sind, die aber
mit den geoffenbarten « mehr oder weniger eng » zusammenhangen, Hier
geht es um das sekunddre Objekt der Unfehlbarkeit der Kirche. Unter
den katholischen Theologen herrscht Einmiitigkeit iiber die Annahme
einer solchen Unfehlbarkeit. Die Diskussion geht nur daraufhin, ob diese
Unfehlbarkeit in bezug auf das sekundidre Objekt auch direkt geoffen-
bart sei, oder ob sie aus der sicher geoffenbarten Unfehlbarkeit beziiglich
des primédren Objektes erst abgeleitet werden miisse *. Im letzteren Fall
konnten gewisse Bedenken iiber die Definierbarkeit der diesbeziiglichen
Unfehlbarkeit bestehen. Hier wollten die Viter des Konzils nicht ent-
scheiden. Sie wollten aber auch einer spiteren Entscheidung nichts in
den Weg legen. Dies ist der Grund, weshalb die umschreibende Formel
gewihlt wurde : in bezug auf das Objekt der pépstlichen Unfehlbarkeit
ist dasselbe zu glauben wie beziiglich des Objektes der Unfehlbarkeit
der Kirche 2.

1 ... cum dogmatibus revelatis, ut paulo ante dixi, veritates aliae magis
vel minus stricte cohaerent, quae licet in se revelatae non sint, requiruntur tamen
ad ipsum depositum révelationis integre custodiendum ... Hinc omnes omnino
catholici theologi consentiunt, ecclesiam in huiusmodi veritatum authentica pro-
positione ac definitione esse infallibilem, ita ut hanc infallibilitatem negare gravis-
simus esset error. Sed opinionum diversitas versatur unice circa gradum certitu-
dinis, utrum scilicet infallibilitas in hisce veritatibus proponendis ... debeat
censeri dogma fidei, ut hanc infallibilitatem ecclesiae negans esset haereticus ;
an solum sit veritas in se non revelata, sed ex revelato dogmate deducta, ac proinde
solum theologice certa. MANsI 52, col. 1226 B - C — Coll. Lac., VII, col. 415 c -d.

2 Jam vero cum de infallibilitate summi pontificis in definiendis veritatibus
idem omnino dicendum sit, quod de infallibilitate definientis ecclesiae ; eadem
oritur quaestio de extensione infallibilitatis pontificiae ad huiusmodi veritates in
se non revelatas ... Cum autem patribus Deputationis unanimi consensione visum
sit hanc quaestionem nunc saltem non definiendam, sed relinquendam ess in eo
statu in quo est; necessario consequitur ex eorumdem Deputatorum sententia
decretum fidei de infallibilitate Romani pontificis ita esse concipiendum, ut defi-
niatur de obiecto infallibilitatis in definitionibus Romani pontificis omnino idem
credendum esse, quod creditur de obiecto infallibilitatis in definitionibus ecclesiae.
Manst 52, col. 1226 C-D — Coll. Lac., VII, col. 415d - 416 a.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » a1

Man trigt also der konkreten Absicht des Konzils sicher zuwenig
Rechnung, wenn man ohne Nuancierung behauptet, « das, was eigent-
lich definijert wurde, sei, daB die Unfehlbarkeit des Papstes dieselbe sei
wie diejenige der Kirche » !, oder wenn man gar sagt, der Relator Bischof
Gasser habe von einer «wollstindigen Gleichsetzung » der pipstlichen
Unfehlbarkeit mit der Unfehlbarkeit der Kirche gesprochen 2. Dem-
gegeniiber ist der formelle Vergleichspunkt zu betonen : mit Riicksicht
auf das Objekt. Unter diesem Gesichispunkt kann man von einer Gleich-
heit reden. Was vom Objekt der Unfehlbarkeit der Kirche gilt, gilt auch

vom Objekt der Unfehlbarkeit des Papstes 3.
Doch gibt es noch andere Stellen, wo die Unfehlbarkeit der Kirche

und des Papstes verglichen werden. Stets kommt derselbe limitierende
Gesichtspunkt zur Geltung. So in der zweiten Rede von Bischof GASSER ¢,
bei der ersten Vorfithrung und Erklirung des Schemas durch Bischof
P1E 5, ferner in den Akten der Glaubensdeputation ®. Immer wird vom
« Objekt der Unfehlbarkeit », vom « Umfang » (ambitus), von der « Aus-
dehnung » (extendit) desselben gesprochen. Was in dieser Beziehung
von der Unfehlbarkeit der Kirche gilt, hat auch von der Unfehlbarkeit
des Papstes zu gelten. An einer einzigen Stelle wird von demselben Ziel
gesprochen, doch wird auch dies mit der Ubereinstimmung beziiglich
des Gegenstandes verbunden 7. So miissen wir schlieBen, daB der Ver-

! Lo que proprisimamente definié el Vaticano fué, que la infalibilidad del
Papa es la misma que la de la Iglesia. SALAVERR1, L c., S. 156/157.

2 El Relator Vicente Gasser, Obispo de Brixen, explicé muy detenidamente
a los Padres del Concilio el sentido de la definicién que es proclamar la completa
igualdad de la infalibilidad del Papa y de la infalibilidad de la Iglesia. SALAVERRI,
Lc., S.157.

3 Certum est, infallibilitatem a Deo promissam, sive in tota ecclesia docente,
cum in conciliis veritates definit, sive in ipso summo pontifice per se spectetur,
ad eundem ommino ambitum veritatum extendi. MANs1 52, col. 1226 A — Coll. Lac.,
VII, col. 415 a.

¢ Animadversio tertia concernit obiectum infallibilitatis ... formula Deputa-
tionis sub unica propositione totum de obiecto infallibilitatis enuntiat, ita ut tamen
sub duplici notione, scilicet sub notione generica et sub notione specifica, hoc
enuntietur. ... MANsI 52, coll. 1316 B-1317 A — Coll. Lac., VII, col. 475 b - d.

5 50 Tandem determinari illud infallibilitatis obiectum, et quidem primum
generatim, quod significat phrasis «in rebus fidei ac morum », deinde specifice
verbis asserentibus eundem esse obiecti ambitum, qui assignatur obiecto infallibili-
tatis ecclesiae. Manst 52, col. 36 B — Coll. Lac., VII, col. 299 d.

¢ ... hanc Romani pontificis infallibilitatis praerogativam ad idem obiectum
porrigi, ad quod infallibilitas ecclesiae extenditur [von Bischof Martin von Pader-
born vorgeschlagene Formel]. MANSI 53, col. 250 D — Coll. Lac., VII, col. 1684 b.
Cf. auch die anderen Formulierungen dieser und der vorausgegangenen Sitzung.

7 Mans1 52, col. 1226 A — Coll. Lac., VII, col. 415 a.



32 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

gleich der pdpstlichen Unfehlbarkeit mit der Unfehlbarkeit der Kirche
unter etnem ganz bestimmien Gesichispunkt gezogen wird, daBl man dem-
zufolge im Sinne des Vatikanums nicht von einer vollstindigen, allseitigen
Gleichsetzung sprechen kann. Daraus ergibt sich ferner, daBl man, wohl-
verstanden gestiitzt auf das Vatikanische Konzil, nicht ohne weiteres
vom unfehlbaren ordentlichen Lehramt der Kirche auf ein unfehlbares
ordentliches Lehramt der Pédpste schlieBen kann. Dieser Schlufl hat
nichts mit dem gemeinsamen Objekt zu tun. Er supponiert eine andere
Ubereinstimmung beziiglich der Art und Weise, wie das Glaubensgut
vorgelegt wird. Dariiber vernehmen wir aber nichts aus den Akten
des Konzils.

Gehen wir nun zur zweiten Voraussetzung iiber. Die Formulierung
des katholischen Dogmenbegriffes in Sess. III, c. 3! setzt eine doppelte
Unfehlbarkeit der Kirche voraus: sowohl im feierlichen als auch im
ordentlichen Lehramt. Hier, d. h. im unfehlbaren ordentlichen Lehramt
der Kirche, wird die eigentliche Stiitze fiir das unfehlbare ordentliche
Lehramt des Papstes gesucht. Was ist, von den Akten des Konzils aus,
zu dieser Ausdehnung zu sagen ?

Auch hier kennen wir die Umstande, weshalb neben dem feierlichen
Lehramt das «ordentliche und allgemeine » genannt wird. Man wollte
sich gegen jene wenden, die sich nur durch feierliche Urteile gebunden
glaubten 2. Der Sinn ist also derselbe wie im schon zitierten Brief Pius’ IX.
an den Erzbischof von Miinchen-Freising 3.

Im ersten Schema war nur von einem « ordentlichen Lehramt » die
Rede. Als nun einige Viter neben dem feierlichen Lehramt der Kirche
dieses « ordentliche Lehramt » erwihnt fanden, glaubten sie, man wolle
hier schon von der pédpstlichen Unfehlbarkeit handeln 4. Dagegen wehrte
sich Bischof MARTIN VON PADERBORN und erklidrt im Namen der Glau-
bensdeputation, daBB man hier « weder direkt noch indirekt » vom Lehr-
amt der Papste sprechen wolle ®. Zur groBeren Klarheit wurde der Aus-
druck «ordentliches Lehramt » in « ordentliches und allgemeines Lehr-
amt » verbessert ®. Es ist also festzuhalten, daB die Unfehlbarkeit des

1 MansI 51, col. 432 C — Denz. n. 1792,

2 Mans1 51, col. 47 C — Coll. Lac., VII, col. 87 c.

3 Denz. n. 1683. — Cf. Mans1 51, col. 322 C — Coll. Lac., VII, col. 176 c.

4 Cf. Mans1 51, col. 217 D.

5 ...intentio deputationis pro fide nullatenus ea fuit, ut vel directe vel
indirvecte attingeret quaestionem de infallibilitate summi Pontificis; sed voluit
explicare, quodnam sit obiectum materiale fidei ... MaNs1I 51, col. 224 D.

¢ Ratio enim quare optamus, ut haec vox universali apponatur voci « magis-



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 33

ordentlichen Lehramtes der Kirche wunter Ausschluf des personlichen
Lehramtes des Papstes definiert wurde. Somit muB man sich von der
Absicht und dem BewuBtsein des Vatikanums trennen, wenn man von
dieser Stelle aus auf ein unfehlbares ordentliches Lehramt des Papstes
schlieBen will.

Zum SchluB méchten wir noch fragen, wie sich diese Folgerung
an und fiir sich zur Lehre des Konzils verhilt. Kann sie irgendwie als
Fortsetzung betrachtet werden ? Wurde sie offen gelassen ? Wird ihr
Raum gegeben ?

A priori kénnen wir nicht von einer Unvertréglichkeit reden. Sicher
ist aber die faBbare Intention des Konzils die, nur die Unfehlbarkeit
der « locutio ex cathedra » zu definieren. Der Papst ist unfehlbar, wenn
er ex cathedra spricht, wenn er in Glaubens- und Sittenlehre eine héchste,
letzte Entscheidung trifft. Dadurch wird eine eventuelle Unfehlbarkeit
Im ordentlichen Lehramt direkt nicht ausgeschlossen, sie liegt einfach
auBerhalb der Definition. Man kénnte die Formulierung « positiv » und
«nicht exklusiv » nennen.

In den Akten des Konzils kommt aber an verschiedenen Stellen
die Ansicht zum Ausdruck, daB der Papst nur dann unfehlbar ist, wenn
€r wirklich ex cathedra definiert, d. h. sein feierliches, und nicht nur
Sein ordentliches Lehramt ausiibt. Dies sagt uns wiederum der bedeu-
tende Relator Bischof GASSER : « Auf Grund seines Amtes ist der Papst
Stets hochster Richter in Glaubens- und Sittensachen ..., doch verfiigt
€r nur dann tiber den ihm versprochenen, gottlichen Beistand, durch
den er dem Irrtum nicht verfallen kann, wenn er das Amt des hochsten
Glaubensrichters und Lehrers der allgemeinen Kirche in der Tat und
“actu» ausiibt ... der Papst ist nur dann unfehlbar, wenn er durch
®in fejerliches Urteil fiir die Gesamtkirche Glaubens- und Sittendinge
defingert. » 1

terio » textus nostri, haec est, ut scilicet ne quis putet, nos loqui hoc loco de magis-
terio wnfallibili sanctae sedis apostolicae, hoc magisterium infallibile opponendo
fiempe conciliis generalibus. Nam nuper honorem habui vobis ex hoc loco declarare,
quod nullatenus ea fuit intentio Deputationis, hanc quaestionem de infallibilitate
Summi pontificis sive dirvecte sive indivecte tangere ; et hoc igitur verbum universale
dem fere significat, quod illud verbum, quod sanctissimus pater in suis litteris
4postolicig ipse adhibuit, nempe magisterium totius ecclesiae per ovbem dispersae.
Manst 51, col. 322 B — Coll. Lac., VII, col. 176 b - c.

! Nam auctoritate papatus pontifex est semper supremus iudex in rebus
iﬁd?i et morum, et omnium christianorum pater et doctor ; sed assistentia divina
spsl Promissa, qua fit, ut errare non possit, solummodo tunc gaudet, cum munere

UPremi judicis in controversiis fidei et universalis ecclesiae doctoris reipsa et actu

3



34 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

Wenn wir also auf der einen Seite sagen, daB die vatikanische
Definition der pipstlichen Unfehlbarkeit nicht exklusiv, sondern positiv
zu verstehen sei, so ist auf der anderen nicht zu tibersehen, daB es doch
in den Akten des Konzils nicht unbedeutende AuBerungen gibt, die in
eine solche Richtung zu deuten scheinen. Man will nicht nur sagen :
der Papst ist in seinem feierlichen Lehramt unfehlbar, sondern : er ist
nur dann unfehlbar, wenn er ex cathedra definiert.

Wir fassen kurz die Ergebnisse zusammen : nirgends konnten wir
einen positiven Anhaltspunkt fiir die These einer pdpstlichen Unfehl-
barkeit auBerhalb des feierlichen Lehramtes finden. Die Definition des
ordentlichen unfehlbaren Lehramtes der Kirche geschieht unter be-
wubBtem AusschluB der pdpstlichen Unfehlbarkeit. Ebenso hat der Ver-
gleich zwischen der Unfehlbarkeit des Papstes und der der Kirche sei-
nen besonderen Kontext und formellen Gesichtspunkt. Somit scheint es
wirklich unmdéglich, die genannte These mit dem Vatikanum zu stiitzen.
Was definiert wurde, ist nicht sosehr die Gleichheit der Unfehlbarkeit
des Papstes und der der Kirche, sondern die Ubereinstimmung der
Unfehlbarkeit der Kirche und der des Papstes, der definiert.

Es handelt sich in unserem Fall um einen ganz anderen Sachver-
halt als bei der Frage nach der Unfehlbarkeit beziiglich der sekundiren
Objekte. Diese Frage wurde bewuBt offen gelassen. Man erwihnte sie,
wollte sie aber nicht entscheiden. Die Frage eines unfehlbaren ordent-
lichen Lehramtes des Papstes aber liegt auferhalb nicht nur der Defini-
tion, sondern auch der Diskussion des Vatikanums.

Man kann natiirlich wohl von dem, was dort gesagt wurde, oder
von dem, was wir dort lesen, auf den Gedanken einer solchen Unfehl-
barkeit kommen. Dann muB man sich aber bewuBt sein, daB es sich

fungitur. Hinc sententia : Romanus pontifex est infallibilis, non quidem ut falsa
debet traduci, cum Christus personae Petri et personae successoris eius illam pro-
miserit ; sed est solummodo incompleta, cum papa solummodo sit infallibilis quando
solemni iudicio pro universa ecclesia res fidei et morum definiz. MaNst 52, col. 1213
A -B — Coll. Lac., VII, col. 399 c.

Cf. paulo infra: Papa enim solummodo tunc est infallibilis, quando omnium
christianorum doctoris munere fungens, ergo universalem ecclesiam repraesentans,
iudicat et definit quid ab omnibus credendum vel reiiciendum. Mansi col. 1213 C —
Coll. Lac., col. 399 d.

Ferner in derselben Relation : 2° Continetur actus, seu qualitas et conditio
actus infallibilis pontificiae definitionis; tum scilicet pontifex dicitur infallibilis,
cum loquitur ex cathedra ... non sufficit quivis modus proponendi doctrinam,
etiam dum pontifex fungitur munere supremi pastoris et doctoris, sed requiritur
intentio manifestata definiendi: doctrinam, ... Mans1 52, col. 1225 B - C — Coll.
Lac., VII, col. 414 b -c.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 35

in diesem Fall nicht um eine eigentliche Schluffolgerung handeln kann.
Dazu miiBte man den Texten des Konzils einen Sinn unterschieben,
den sie eben nach den Akten nicht haben. Vacant, der die niheren
Einzelheiten des Konzils wohl kannte, hat sicher nicht umsonst seine
Ansicht nur durch Vernunftgriinde zu stiitzen gesucht !

Spekulative Betrachtung : die Griinde dafiir und dagegen

Stellen wir nun das Problem an und fiir sich. Was kénnen wir von
einem mehr spekulativen Gesichtspunkt aus zur These eines unfehl-
baren ordentlichen Lehramtes der Pipste sagen ?

Als erstes kénnen wir in der Linie einer relativen Betrachtungsweise
ein argumentum a fortiori vorschieben. Grundlage ist die definierte « Fiille
der hochsten Gewalt », die dem Papst persénlich zukommt 1. Er muB
also simtliche Rechte der Kirche in eminenter Weise in sich vereinigen.
Nun {ibt aber die Kirche — wie wir gesehen haben — ihre Unfehlbar-
keit in doppelter Weise aus, durch ein feierliches und ein ordentliches
Lehramt. Also geniigt es nicht, dem Papst nur ein unfehlbares auBer-
ordentliches Lehramt zuzuschreiben. Qui potest plus, potest et minus !
Das unfehlbare auBerordentliche Lehramt ist definiert. Sein unfehlbares
ordentliches Lehramt muBl auf Grund der pépstlichen Machtvollkommen-
heit gefolgert werden 2.

Dieser Gedankengang scheint vielleicht auf den ersten Blick eine
gewisse Stringenz zu besitzen. Schauen wir aber etwas niher hin, so sehen
wir, daB auseinanderzuhaltende Begriffe vermengt werden. Voraus-
setzung ist die « Machtfiille ». Hier geht es um ein Am¢, um Gewalt, um
Befugnis. Davon geht man dann auf die Unfehlbarkeit iiber, die etwas
anderes ist als ein Amt, nimlich eine Gabe, ein Charisma. GewiB ist
die Unfehlbarkeit des Papstes an die Ausiibung des hichsten Lehramtes
gebunden. Daraus folgt aber noch nicht, daB er auch ein unfehlbares
ordentliches Lehramt besitzen muB.

1 S, q. d.,, Romanum Pontificem habere tantummodo officium inspectionis
Vel directionis, non autem plenam et supremam potestatem ... in universam
Ecclesiam, . .. non totam plenitudinem huius supremae potestatis ... Denz. n. 1831.

* Diese Uberlegung scheint folgender Bemerkung zugrunde zu liegen : De
lo contrario se seguiria que esa potestad del Papa era, al menos, en el modo de su
ejercicio, mds restringida que la de la Iglesia; lo cual no se puede conciliar con
€l hecho de que el Papa es quien en la Iglesia tiene la plenitud de la suprema
Potestad en todos los érdenes. SALAVERRI, l.c., S.157. — Cf. De Ecclesia,
nn. 645-649.



36 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

Diesen Unterschied zwischen Unfehlbarkeit und Lehramt finden
wir deutlich in den Akten des Vatikanums, ferner bei verschiedenen
namhaften Autoren. Wir konnen ihn folgendermalBen prizisieren : Erstens
ist es klar, daB die Lehramtsgewalt delegiert, die Unfehlbarkeit jedoch
in keiner Weise {ibertragen werden kann?!. Zweitens beruht das Lehr-
amt auf einer rechtlichen Vollmacht (die bestindig dem betreffenden
Amtstriger zukommt), die Unfehlbarkeit hingegen auf einer (aktuellen)
Wirkung, die unmittelbar in der gottlichen Vorsehung griindet 2. So
wurde das Lehramt von Christus eingesetzt, die Unfehlbarkeit verheiBen.
SchlieBlich braucht jede wahre Gesellschaftsordnung eine gewisse hochste
Entscheidungsinstanz, ohne die die Ordnung nicht aufrechtzuhalten
wire. Die Unfehlbarkeit jedoch iibersteigt diese rein rechtliche, forense
Sphire 3. Sie ist eine absolut freie gottliche Gabe. Die Lehrgewalt ist
spezifisch an ein Amt gebunden, die Unfehlbarkeit kennt auch andere,
analoge und hohere Grade der Verwirklichung (Unfehlbarkeit der In-
spiration, der Offenbarung).

Damit ist es klar, daB wir Lehramt und Unfehlbarkeit deutlich
zu unterscheiden haben. Beim erwidhnten Argument geht man von der
« Fiille der hochsten Gewalt » aus. Dem Papst kommt ein hochstes, feier-
liches Lehramt zu. Daraus folgt aber nur, daB er auch ein ordentliches,
gewohnliches Lehramt besitzen muBl, was niemand bezweifelt. Er kann

1 Causa huius rei non ea est, quae ex hoc ambone aliquoties, dolens dico,
indicata fuit, scilicet, ac si omnis infallibilitas ecclesiae sit sita in solo papa et a
papa derivetur in ecclesiam et illi communicetur. Hoc quidem iuxta celeberrimum
quoddam systema theologicum potest dici de iurisdictione ; nam natura iurisdic-
tionis ea est, ut possit, immo debeat aliis communicari. Quomodo vero infallibilitas
potest communicari ? Hoc non intelligo [Bischof GASSER]. MANsI 52, col. 1216 C —
Coll. Lac., VII, col. 403 ¢ - d.

Il me semble, en effet, que le Souverain Pontife peut exercer par des délegués
les fonction qui lui apartiennent, en propre, de droit divin; mais qu’il n’est pas
en son pouvoir de communiquer son infallibilité ; qu’il peut nous obliger & nous
soumettre, méme interieurement, aux décisions doctrinales des Congrégations,
mais qu’il ne peut attacher l'infallibilité & ces décisions ... VACANT : Le magisteére
ordinaire, S. 99. Cf. I. FranzeLIN S. J. : Tractatus de divina traditione et scriptura.
th. XII, schol. I, princ. VII, corr. 2, ed. 2, Romae 1875, SS. 128-129. Ferner J. V. DE
Groot O. P.: Summa apologetica de Ecclesia catholica. Ed. 2, 1892, S. 587.

2 Cf. MANsI 52, col. 1213 A-B — Coll. Lac., VII, col. 399 c. Text oben
zitiert, S. 33, Anm. 1.

3 Jam paucissimis verbis dicam, quomodo a Deputatione de fide verbum
istud definit sit accipiendum. Utique Deputatio de fide non in ea mente est, quod
verbum istud debeat sumi in sensu forensi, ut solummodo significet finem impo-
situm controversiae ... [Bischof Gasser]. Mans1 52, col. 1316 A — Coll. Lac.,
VII, col. 474d.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 37

auch ohne zu definieren fiir die Gesamtkirche verbindlich lehren. Daf
dieses ordentliche Lehramt aber auch von sich aus wunfehlbar sein soll,
kann aus der « Fiille der Gewalt » nicht abgeleitet werden.

Eine zweite Begriindung kann man a pari nennen. Hier geht man
vom einfachen Vergleich zwischen Papst und Kirche aus. Wir haben
oben gesehen, wie das Vatikanische Konzil diesen Vergleich unter einem
ganz bestimmten und begrenzten Gesichtspunkt zieht. Sehen wir aber
von einer positiven Begriindung ab, so kénnen wir fragen, ob der Ver-
gleich nicht auch weniger einschrinkend genommen werden kann.
Besteht hier nicht ein weiter reichender Parallelismus ? Verlangt nicht
eine gewisse Harmonie auch ein unfehlbares ordentliches Lehramt der
Pipste ? Es scheint doch, daB eine wirkliche Analogie zwischen Lehramt
der Kirche und des Papstes besteht. Wenn also die Kirche ein doppeltes
unfehlbares Lehramt besitzt, so muB3 auch dem Papst ein doppeltes zu-
kommen. Also ist ihm nicht nur, wenn er ex cathedra definiert, Unfehl-
barkeit zuzuschreiben (natiirlich wird immer vorausgesetzt, daB er sich
an die Gesamtkirche wendet, daB er als Haupt der Kirche spricht).

Es geht also hier nicht mehr um die « Machtfiille », sondern um
Vollkommenheit und um den einfachen Vergleich zwischen Papst und
Kirche. Was wir uns aber zu fragen haben, ist, ob der Vergleich wirklich
addquat sei. Was versteht man genau unter Kirche ? — Uns scheint
es, daB man zundchst das Lehramt des Papstes mit dem der Bischofe
vergleichen miiBte.

Die Bischofe erreichen nur als Teilsubjekte die Gesamtkirche. Sie
sind nur als Teile einer hoheren moralischen Einheit Lehrer simtlicher
Glaubigen ; so im vereinigten 6kumenischen Konzil (auBerordentliches,
unfehlbares Lehramt). Als selbstindige Einzelsubjekte sind sie nur
Lehrer und Hirten ihrer Ditzese (ordentliches, nicht unfehlbares Lehr-
amt). Der Papst aber steht als selbstindiges Einzelsubjekt an der Spitze
der gesamten Kirche. Zunichst, wenn er ex cathedra definiert (auBer-
ordentliches, unfehlbares L.ehramt), dann aber auch, wenn er ohne zu
definieren die Gesamtkirche lehrt (ordentliches, nicht unfehlbares Lehr-
amt). Sein Vorrang besteht also darin, daB er das auBerordentliche un-
fehlbare Lehramt auch persénlich ausiiben kann, und daB er auch in
seinem ordentlichen Lehramt simtliche Gldubigen der Welt erreicht.
Hier ist der eigentliche Vergleichspunkt fiir das personliche ordentliche
Lehramt des Papstes : das personliche ordentliche Lehramt der Bischofe.
Der Vorrang des Papstes kommt von hier aus geniigend zur Geltung.
Zugleich erhellt, daB es sich dabei nicht um Unfehlbarkeit handeln kann.



38 « Magisterio enim ordinario haec cocentur »

Ganz anders ist es, wenn wir vom allgemeinen ordentlichen Lehr-
amt der Kirche reden. Hier geht es nicht mehr um ein Amt im strengen
Sinn. Auch Theologen, Katecheten, Eltern und Erzieher gehéren dazu .
Auf der anderen Seite ist auch der Papst (als Teilsubjekt), ebenso wie
die iibrigen Bischofe, eingeschlossen. Also ist es ungenau, diese allgemeine
ordentliche Lehrfunktion dem personlichen Lehramt des Papstes gegen-
iberzustellen und mit ihm zu vergleichen.

Die Definition des Vatikanums ist hier formell. Sie vergleicht die
Unfehlbarkeit der Pdpste nicht mit der Unfehlbarkeit der Kirche
schlechthin, sondern mit der Unfehlbarkeit der definierenden Kirche,
d. h. der Definitionen des ékumenischen Konzils 2, Die Unfehlbarkeit
des allgemeinen ordentlichen Lehramtes bleibt hier auBer Betracht, da
letzteres nicht mehr im strengen Sinn fdhig ist zu definieren. Was ent-
schieden wurde, ist also nicht die absolute Gleichheit der Unfehlbar-
keit des Papstes und der Kirche, sondern die Ubereinstimmung der
Unfehlbarkeit des definierenden Papstes mit der Unfehlbarkeit der
definterenden Kirche.

Das allgemeine ordentliche Lehramt der Kirche kann also nicht als
addquat entsprechender Vergleichspunkt des ordentlichen Lehramtes
des Papstes betrachtet werden. Daraus folgt, daB wir auch nicht von
dessen Unfehlbarkeit auf die Unfehlbarkeit des persénlichen ordentlichen
Lehramtes des Papstes schlieBen kénnen 2.

Die letzte Erwdgung beruht auf einem Konvenienzgrund. Der Papst
besitzt ein unfehlbares feierliches Lehramt. « Feierliches » heifit soviel
wie auBerordentliches, das in besonderen Fillen zur Anwendung kommt.
Ein solches auBerordentliches Lehramt setzt aber als Stiitze und Vor-
bereitung ein unfehlbares ordentliches voraus. Auch im tdglichen Leben
und in den gewohnlichen Verhiltnissen muB, was geglaubt werden soll,

1 Cf. VacanT: Le magistére ordinaire et ses organes. Ferner 1d., Etudes
théologiques sur les Constitutions du Concile du Vatican, T. II, art. 108, S. 95 ff.

! Romanum Pontificem, cum ex cathedra loquitur, id est, cum ... doctrinam
de fide vel moribus ab universa Ecclesia tenenda definit, ... ea infallibilitate
pollere, qua divinus Redemptor Ecclesiam suam in definienda doctrina de fide
vel moribus instructam esse voluit. Denz. n. 1839.

3 Cf. die oben S. 36, Anm. 1, zitierten charakteristischen Worte von Bischof
GASSER : ... ac si omnis infallibilitas ecclesiae sit sita in solo papa ...

Wir kénnten hier ferner noch auf eine Aequivokation hinweisen. Man spricht
in einem doppelten Sinn von einem «allgemeinen ordentlichen Lehramt» Im
Sinne des Briefes Pius’ IX (Denz. n. 1683) bezeichnet « allgemein » das Subjekt,
d. h. die iiber den Erdkreis verbreitete Kirche. Spricht man vom ordentlichen
Lehramt des Papstes, so bezieht sich « allgemein » auf das Ziel, man will sagen,
daB der Papst sich an alle Gliubigen wenden kann.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 39

von der Kirche mit Sicherheit gelehrt werden. Der Papst iibt nun dieses
Lehramt auch personlich fiir die ganze Kirche aus. Also muB auch
diesem ordentlichen Lehramt des Papstes Unfehlbarkeit zukommen 1.

Darauf ist mit einer Unterscheidung zu antworten. In einem ge-
Wissen Sinn ist es richtig zu sagen, das unfehlbare feierliche Lehramt
setzte eine iiber die reine Definition hinausgehende Unfehlbarkeit vor-
aus. Man lehrt ja fiir gewohnlich, daBl auch das authentische Lehramt
schon unter dem EinfluB der Unfehlbarkeit steht. Dieser Einflu ver-
mag aber noch nicht, die einzelnen Aussagen des Papstes zu im spezi-
fischen Sinne unfehlbaren Lehrsitzen zu gestalten.

Bei den eigentlichen Definitionen, die abschlieBende Urteile sind,
kann man von einer Unfehlbarkeit in facto esse sprechen, bei den voraus-
gehenden Urteilen, die zum ordentlichen Lehramt des Papstes gehéren
konnen, von einer Unfehlbarkeit in fieri. Im ersten Fall haben wir spezi-
fisch unfehlbare Entscheide, im zweiten kann man den Ausdruck
«direktive » Unfehlbarkeit verwenden. Darauf weist eine Stelle der
Apostolischen Konstitution « Munificentissimus Deus » hin, in der es
heiBt, daB der Geist der Wahrheit » die Kirche zu immer vollkomme-
heren Erkenntnis der geoffenbarten Wahrheit « unfehlbar fiihre » 2,

Gewisse Autoren sprechen hier von der Biirgschaft einer sogenannten
« Lehrvorsehung » im Gegensatz zur eigentlich unfehlbaren Garantie 3,
von praktisch sicherer Lehre im Unterschied zur spekulativ unfehl-
baren 4, andere wiederum von einem relativen géttlichen Beistand, dessen
Ziel es ist, den Klugheitswert der betreffenden authentischen Urteile

1 Cf. SALAVERRI, l.c., SS. 160-161.

? Quoniam igitur universa Ecclesia, in qua viget Veritatis Spiritus, qui
Quidem eam ad revelatarum perficiendam veritatum cognitionem infallibiliter
dirigit, ... AAS XXXXII (1950), S. 769.

8 Auctoritas magisterii a Christo instituti in Ecclesia ... dupliciter spectari
debet : a) ut in singulis actibus est sub assistentia Spiritus Sancti ad infallibilem
definitionem veritatis, seu ut est auctoritas infallibilitatis ; b) velut extensive, ut
Magisterium idem agit auctoritate quidem pascendi sibi divinitus commissa, non
tamen tota eius intensione (si ita loqui fas est) nec ultimatim definiendo veritatem,
Sed quantum necessarium aut opportunum et sufficiens visum fuerit ad securi-
tatem doctrinae, quam possumus forte dicere auctoritatem universalis providentiae
Ccclesiasticae, vel providentiae doctrinalis. 1. FRANZELIN S, J. : Tractatus de divina
graditione et scriptura, th. XII, schol. I, princ. VII, corr. 1, ed. 2, Romae 1875,

- 128,

* Fit igitur distinctio inter decreta, quibus veritas speculativa infallibiliter
aefinituy, et decreta, quibus securitati doctrinae prospicitur, quin deveniatur ad
formales definitiones ... L. BiLrot S. J. : Tractatus de Ecclesia Christi. th. XIX,
¢d. 2, Romae 1908, S. 446.



40 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

zu sichern, im Unterschied zum absoluten, unfehlbaren Beistand in bezug
auf die unwiderruflichen Entscheide 1.

Wir leugnen also keinesfalls, daB die pidpstliche Unfehlbarkeit sich
auch auf das personliche ordentliche Lehramt ausdehnt. Wie weit dieser
EinfluB aber geht, ist konkret kaum festzustellen. Sicher ist nur, daB
es sich hier um entferntere Wirkungen der Unfehlbarkeit handelt, nicht
um den absoluten Beistand, der das abschlieBende feierliche Urteil garan-
tiert. Nur in letzterem Fall kann man von einem spezifisch unfehlbaren
Lehrami reden, dessen simtliche Aussagen, eben deshalb weil sie Aus-
sagen dieses Lehramtes sind, auch unfehlbar sind.

Damit haben wir die wichtigsten Griinde, die man fiir ein unfehl-
bares ordentliches Lehramt der Pépste anfithren kann, besprochen. Sie
scheinen uns nicht zu geniigen, um zur Annahme einer solchen These
zu bewegen. Ist das aber alles ? Kénnen wir in dieser ganzen Frage
nichts anderes tun, als die Griinde, die dafiirzusprechen scheinen, wider-
legen ? — Im folgenden mochten wir die Aufmerksamkeit auf ein mehr
positives Argument lenken.

Wir gehen von den Bedingungen aus, die es zum Zustandekommen
eines unfehlbaren Urteils braucht. Man hat hier verschiedene Punkte
aufgezihlt, um die « locutio ex cathedra » zu umschreiben. Der Klarheit
halber fiihren wir sie auf drei zuriick 2. Sie betreffen das Subjekt, das
Objekt und die Art und Weise des Sprechens.

Fiir unsere Frage handelt es sich um den Papst als Swubjekt. Er
muB aber nicht als private, sondern als offentliche Person sprechen,

1 So CH. JourNET : LEglise du Verbe incarné, T. I, La Hiérarchie aposto-
lique. Paris 1941, SS. 398-400 : La « proposition » de la révélation et « l’assistance
absolue ». L’assistance divine est alors infaillible au sens propre et d’une maniére
absolue. Nous entendons par assistance infaillible au sens propre celle qui garantit
divinement chacune des décisions prises par le pouvoir juridictionnel ... Et nous
entendons par assistance infallible absolue celle qui garantit divinement comme
irréformables les énoncés spéculatifs ou pratiques du pouvoir juridictionnel. — La
(c:protection » de la révélation et les deux formes de «[’assistance prudentielle ».
La question n’est plus ici de déterminer si telle chose est ou n’est pas révélée,
irrévocablement définie, d’institution divine. Elle est de déterminer si telle chose
est propre a rapprocher ou a éloigner les esprits, les cceurs, la vie entitre, de ce
qui est révélé, irrévocablement défini, d’institution divine. Nous sommes, on le
voit, dans le domaine des décisions prudentielle. L’assistance nécessaire au pou-
voir canonique n’aura pas a étre ... une assistance « absolue ». Il suffira d’une
assistance « relative », ayant pour fin de garantir la valeur prudentielle des mesures
décrétées par le pouvoir canonique.

? Darin folgen wir eng dem Wortlaut der Relatio vom 14. Juli 1870 von
Bischof Gassgr, cf. MANSI 52, col. 1225 — Coll. Lac., VII, col. 414.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 41

nicht an einzelne oder besondere Gruppen, sondern an die Gesamtkirche.
Auch iiber das Objekt kann kein Zweifel sein ; in erster Linie geht es
um die eigentliche Glaubens- und Sittenlehre. Die A#f und Weise mul3
nach dem Vatikanischen Konzil definitorisch sein. Eine einfache Vor-
lage geniigt nicht, es braucht ein Urteil, und zwar nicht nur ein vor-
ldufiges, sondern ein abschlieBendes, endgiiltiges Urteil 1. Sind alle diese
Bedingungen erfiillt, so handelt es sich um eine « definitio ex cathedra ».
Die Unfehlbarkeit dieses Urteils ist definiert.

Nun kommen wir zur Frage der Moglichkeit eines unfehlbaren
Urteils, das zum ordentlichen Lehramt des Papstes gehért. Der Unter-
schied zur « definitio ex cathedra » kann nicht im ersten Umstand liegen.
Es wird vorausgesetzt, daB der Papst sich als Amtsperson an die ganze
Kirche wendet, was bei allen eigentlichen Enzykliken zutrifft. Der Unter-
schied kann auch nicht bei der zweiten Bedingung liegen. Erstes Objekt
ist auch fiir das ordentliche Lehramt die eigentliche Glaubens- und
Sittenlehre. Somit bleibt nur noch die dritte Bedingung iibrig. Und hier
Stehen wir nun vor einem Dilemma. Entweder handelt es sich um ein
abschlieBendes, endgiiltiges Urteil. In diesem Fall haben wir eine eigent-
liche « definitio ex cathedra », deren Unfehlbarkeit definiert ist. Handelt
€s sich aber noch nicht um ein abschlieBendes, endgiiltiges Urteil, so
haben wir eine vorldufige, noch nicht absolut unwiderrufliche AuBerung.
In diesem Fall aber hat es keinen Sinn mehr von spezifischer Unfehl-
barkeit zu reden. Was widerrufen werden kann, muB priori auBerhalb
der Unfehlbarkeit liegen, genau so wie, was unfehlbar ist, @ riori nicht
Mehr widerrufen werden kann. Es ist also geradezu unmaoglich, von einem
Unfehlbaren Urteil des Papstes zu sprechen, dessen Unfehlbarkeit noch
"icht definiert worden wére.

Auf der einen Seite ist es allbekannt, wie ja gerade die Irreforma-
b.ilitélt der pipstlichen Definitionen im Zentrum der vatikanischen Aus-
“Mandersetzung stand : «...und daB deshalb die Definitionen des
Papstes von sich aus, nicht aber durch die Zustimmung der Kirche,
“nwideryuflich sind. » * Auf der anderen Seite wurde der definitive Cha-

' Non sufficit quivis modus proponendi doctrinam . . ., sed requiritur intentio
Manifestata definiendi doctrinam, seu fluctuationi finem imponendi circa doctrinam
;l;;mdam seu rem definiendam, dando definitivam sententiam. MANsI 52, col.

3 C— Coll. Lac., VII, col. 414 c. — Definitiva ac terminativa sententia, cf. MANsI,
'€, col. 1227 B — Coll. Lac., L. c., col. 416 d. — Sententia divecte et teyminative
Prolata), cf, Mansi, 1. c., col. 1316 B — Coll. Lac., 1. c., col. 475 a.
= Y e ideoque eiusmodi Romani Pontificis definitiones ex sese, non autem

Consensu Ecclesiae, irreformabiles esse. Denz, n. 1839,



42 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

rakter des Urteils ausdriicklich an keine duflere Form gebunden !, Wenn
man also von einem feierlichen, auBerordentlichen Lehramt spricht, so
meint man damit, auf Grund des Vatikanums, nichts anderes als ein
absolut abschlieBendes Urteil.

Spricht man mit Vacant 2 und Bellamy ? von einer « definitio » oder
«locutio ex cathedra», die zum ordentlichen Lehramt des Papstes
gehort, so versteht man unter ordentlichem, beziehungsweise auBer-
ordentlichem Lehramt schon etwas anderes als das, was das Vatikanum
mit diesen Bezeichnungen meinte. Letzteres hat bewuBt die 4uflere Unter-
scheidung zwischen « feierlich » und « nicht-feierlich » beiseite gelassen.
Gerade aber einer solchen duBleren und akzidentellen Unterscheidung
verfillt man, wollte man mit den beiden genannten Autoren den defini-
tiven Charakter, die « locutio ex cathedra », mit dem ordentlichen Lehr-
amt verbinden.

Unterscheidet man aber das ordentliche Lehramt von der « definitio »
und « locutio ex cathedra » aus inneren Griinden, dann bleibt neben dem
auBerordentlichen Lehramt kein Platz mehr iibrig fiir ein unfehlbares
ordentliches Lehramt des Papstes. Feierliches Lehramt heift dann so-
viel wie letzthin unwiderrufliche Entscheidung, ordentliches Lehramt
entweder einfach Vorlage der katholischen Lehre oder noch nicht ab-
solut unverianderliches Urteil 4.

Somit geht es bei der genannten These um mehr als um eine rein
terminologische Frage %, ferner um mehr als um gewisse Schwierigkeiten,
die sich aus ihrer Annahme ergeben wiirden, wie z. B. diejenige, dal3
man dann das unfehlbare ordentliche Lehramt kaum mehr nach oben,

1 Hoc ultimum [i. e. intentio definiendi, dando definitivum sententiam] est
quidem aliquid in#rinsecum omni definitioni dogmaticae de fide vel moribus, quae
docentur a supremo pastore et doctore ecclesiae universalis et ab universa ecclesia
teneda : verum hanc proprietatem ipsam et notam definitionis proprie dictae
aliquatenus saltem etiam debet exprimere, cum doctrinam ab universali ecclesia
tenendam definit. Manst 52, col. 1225 C — Coll. Lac., VII, col. 414 c - d.

? VacaNT: Le magistére ordinaire, S. 105.

3 BeLLamy : La théologie catholique au XIXe siécle, S. 241

% ( Feierlich » und « auBerordentlich » kann unter einem dreifachen Gesichts-
punkt betrachtet werden : 1. von den duBleren Umstinden her, 2. nach der duBeren
Form der Erklirung, 3. nach der inneren Absicht und dem inneren Gewicht der
Entscheidung. Nur in letzter Beziehung besteht ein unverséhnlicher Gegensatz
zum « ordentlichen » Lehramt. Es ist selbstverstindlich, daB die innere Absicht
in irgendeiner Weise nach auBen zur Geltung kommen muB, sie ist aber an keine
bestimmte duBere « Form » gebunden.

8 Doch handelt es sich hier ... nur um eine mehr oder weniger termino-
logische Frage ... — ..., so daB man besser nicht von unfehlbaren AuBerungen
des « magisterium ordinarium » des Papstes spricht. Schol XXVII (1953), S. 221



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 43

zu den Kathedralentscheidungen hin, und ebensowenig nach unten,
Zu den authentischen Verkiindigungen hin, «abgrenzen» kénnte. Es
handelt sich nicht nur um eine Schwierigkeit des Erkennens, sondern
um eine sachliche Unvereinbarkeit . Auch scheint es uns nicht ganz
Tichtig zu sein, zu behaupten, man kénne a priori zu dieser Frage iiber-
haupt nichts sagen 2.

Zur Interpretation der diskutierten Stelle der « Humani generis »

Des weiteren interessiert uns der positive Sinn der zu Anfang
zitierten Worte der Enzyklika. Mit der Antwort, daB man nicht von
einem unfehlbaren ordentlichen Lehramt der Pipste sprechen kann, ist
die Aufgabe, die wir uns gestellt haben, noch nicht zu Ende. Welches
ist nun die genaue Tragweite der mit Nachdruck erfolgten Erklirung
beziiglich der Bedeutung der Papstlichen Rundschreiben ?

Zunichst kann man sich fragen, ob eine Entwicklung iiber die
Vatikanische Definition hinaus schlechthin unméglich sei.

Nimmt man das « dariiber hinaus » im eigentlichen Sinn, so glauben
Wir das auf Grund der vorausgegangenen Erwigungen bejahen zu
Miissen 3, Wohl aber wire innerhalb der Lehre des Vatikanums eine
Sewisse Weiterentwicklung méglich. So kénnte man z. B. rein hypothe-
tisch ein doppeltes definitives Urteil in Betracht zichen : eines, das zum
feierlichen, auBerordentlichen Lehramt, und ein anderes, das zum ordent-
lichen Lehramt des Papstes gehoren wiirde. Das erste kénnte durch
8ewisse Sanktionen beschwert werden, von denen das zweite frei wire,
dhnlich wie man, juristisch gesehen, nur jene Ansicht als formell hire-
tisch bezeichnen kann, die einem feierlich definiertem Dogma wider-
Spricht, obschon auch der Widerspruch zu einem Dogma des ordentlichen
und allgemeinen Lehramtes an und fiir sich, de jure, dieselbe Zensurie-
Tung verdiente. Eine solche Unterscheidung hingt aber allein von der
Positiven Gesetzgebung ab und wiirde eine rein duBere Klassifizierung

S ! In diesem Sinne, doch aus anderen Griinden, auch BEUMER, ThGI 42 (1952),
> 268 ; Es erscheint innerlich unvereinbar zu sein, daB ein einzelner Triger der
NMehlbarkeit auf doppelte Weise seine Gewalt anwendet.
st * ... il restera souvent difficile de décider si tel ou tel document pontifical
.- Couvert par l'infaillibilité ; les théologiens en discuterons; mais on ne peut
8;;[8 “a priori» ni que tous la revendiquent, ni que tous, hors le cas de définitions
nneles, lui soient soustraits. RevThom L (1950), S. 39.
® Cf. besonders oben SS. 41-42.



44 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

des definitiven Urteils begriinden. — Auch wird es nicht notwendig
sein, linger auseinderzulegen, daB die genannte Stelle der « Humani
generis » uns kaum veranlassen kann, an eine solche, in dieser Ebene
liegende Unterscheidung zu denken.

Bedeutender scheint der Akzent zu sein, mit dem das « ordentliche
Lehramt » hervorsticht : « Denn es ist das ordentliche Lehramt, das hier
spricht, von dem auch das Wort gilt : “Wer euch hért, hért mich’ ; {iber-
dies gehort fiir gewohnlich, was in den Pipstlichen Rundschreiben vor-
gelegt und eingeschirft wird, schon anderweitig zur katholischen Lehre. »

Wie wir schon ofters gesehen haben, ist auch das ordentliche, all-
gemeine Lehramt unfehlbar. Die Schwierigkeit liegt nur darin, diese
allgemeine Lehre der Kirche zu erreichen, zu erkennen. Will man aber
an dieser Stelle nicht sagen, daB das, was die gesamte, iiber den Erd-
kreis zerstreute Kirche lehrt, in gewissen Fillen vom Papst persénlich
zusammengefat und in den Enzykliken vorgelegt werden konne ? Das
Verbindungswort «ac» kann zur Ankniipfung des Gewichtigeren ge-
braucht werden, und so iibersetzten wir es hier mit « iiberdies ». « Ordent-
liches Lehramt » des Papstes ist also bekriftigend mit « katholischer
Lehre » zu verbinden. Ferner spricht der Kontext von einem Urteil,
das « data opera » zu einer bestimmten Frage gefillt wird. Sollte dieses
Urteil nicht auf Grund der Unfehlbarkeit der « katholischen Lehre » als
unfehlbar gehalten werden ? Wird hier nicht der Fall ins Auge gefalt,
wo das ganze allgemeine, ordentliche Lehramt der Kirche durch den
Papst in seinem ordentlichen Lehramt spricht ? In diesem Fall wire
die Schwierigkeit der Erkenntnis beziiglich der «allgemeinen Lehre »
behoben.

Dies alles scheint der stets steigenden Bedeutung der Pipstlichen
Rundschreiben zu entsprechen. Eine Interpretation in dieser Linie
scheint also angezeigt. — Doch kommen wir auch auf diesem Weg nicht
zu einem eigentlichen unfehlbaren Urteil, das zum ordentlichen Lehr-
amt des Papstes gehort. Das, was vorgelegt wird, kann wohl « katho-
lische Lehre » und dementsprechend materiell unfehlbar sein, die Vor-
lage selber aber kann noch nicht als in formeller Hinsicht unfehlbar
gelten. Damit sie noch zum ordentlichen Lehramt des Papstes gehort,
muB sie des absoluten, definitorischen Charakters entbehren. Dann aber
eriibrigt es sich, von formeller Unfehlbarkeit zu reden. Trotz des Nach-
druckes also, der auf dem Terminus « ordentliches Lehramt » liegt, kann
es sich doch noch nicht um eigentliche Unfehlbarkeit des ordentlichen
Lehramtes der Pdpste handeln.



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 45

Wie sollen wir also den genauen Sinn der betreffenden Worte um-
schreiben ? — Was als sicher und ad rem zu gelten hat, méchten wir
hach folgenden Punkten kurz zusammenstellen :

Erstens geht es u. W. um die erste autoritative Stelle, die vom for-
malen Wert der Enzykliken handelt. Zu den Dekreten der Romischen
Kongregationen, den Entscheiden der Pépstlichen Bibelkommission und
den Akten des Heiligen Stuhles im allgemeinen wurde schon &fters
Stellung genommen 1. Beziiglich der Pipstlichen Rundschreiben aber
Stand bis dahin eine analoge und ausdriickliche Erklirung noch aus.
Das allein scheint schon etwas zu sagen.

Zweitens wird die allgemeine theologische Beurteilung dieser Schrei-
ben durchaus bestitigt. Thr genereller Charakter besteht darin, daB die
katholische Lehre vorgelegt wird. Ausdriicklich wird der Gegenstand
«fiir gewohnlich » « die katholische Lehre » genannt. Die Art und Weise
wird zweimal durch den terminus technicus « proponere » — « vorlegen »
gekennzeichnet. Es geht also an und fiir sich, gemiB der allgemeinen
Eigenart dieser Schreiben, noch nicht um den « modus definitionis », son-
dern um den « modus simplicis propositionis ». Damit wird natiirlich die
Méglichkeit einer eventuellen Kathedralentscheidung nicht ausgeschlos-
Sen, sondern nur die allgemeine Absicht der Rundschreiben festgelegt.

Drittens spricht man nicht nur von « vorlegen », sondern auch von
«einschdrfen », von der Moglichkeit, daB der Papst «zu einer bisher
Umstrittenen Frage Stellung nimmt », und dies « mit Absicht », «aus-
driicklich ». Hier geht es um einen besonderen Fall, wo ein eigentliches
Urteil gefillt wird : « sententiam ferunt ». Wie ist nun diese Entschei-
duﬁg zu bewerten ?

Drei Bedingungen werden gestellt : 1. muB es sich um eine beson-
dere, « bisher umstrittene Frage » handeln, 2. muB ein wirkliches Urteil
dusgesprochen werden, 3. muf3 die Entscheidung «data opera» — « mit
Fleig geschehen. Daraus folgt dann, daB es sich «nach der Meinung
Und dem Willen der Pipste nicht mehr um den Gegenstand einer freien
theologischen Auseinandersetzung handeln kann ».

Wir haben schon oben den Inhalt dieses Abschnittes mit den offi-
Ziellen Erklirungen der Bedeutung und Verbindlichkeit der Dekrete
der Rgmischen Kongregationen verglichen. Wir glauben, daB wir auch
hier qen geeigneten MaBstab haben, um den positiven Sinn dieser Stelle
Zu erschlieBen. Simtliche Dekrete der Kongregationen werden vor der

! Cf. supra S. 26 ff.



46 « Magisterio enim ordinario haec docentur »

Veroffentlichung vom Papst approbiert. Man unterscheidet aber eine
doppelte Bestdtigung : « in forma communi » und «in forma specifica » 1.
In der « allgemeinen Form » bleibt das Dekret AuBerung der Kongrega-
tion im strengen Sinn. Die pépstliche GutheiBung kommt nur akziden-
tell hinzu. Bei der « spezifischen Form » macht der Papst sich die Ent-
scheidung zu eigen, « suum facit ».

Der genannte Fall, wo in den Enzykliken zu einer bisher umstrit-
tenen Frage ausdriicklich Stellung genommen wird, scheint sich nun
nach unserer Ansicht in formaler Beziehung zwischen die « approbatio
in forma communi » und « in forma specifica » einzufiigen (natiirlich muB
der Vergleich mit Dekreten, die die Lehre betreffen, gezogen werden !)

Die Entscheidung steht diber der «approbatio in forma communi »:
1. weil sie ein personlicher Akt des Papstes ist. 2. weil sie sich (gemif0
dem Charakter der « Rundschreiben») in besonderer Weise an den
ganzen Erdkreis wendet 2. 3. weil ihr Inhalt enger als bei den Dekreten
mit der eigentlichen Glaubenslehre (der « doctrina catholica ») verbunden
zu sein scheint 3, — Sie steht aber unter der «approbatio in forma speci-
fica », weil die Feierlichkeit dieser in unmittelbarste Nihe fiihrt zu den
eigentlichen Kathedralentscheidungen. Es scheint fiir eine Zwischen-
stufe hier keinen Raum mehr zu geben ! — Doch mag man diesen Klassi-
fizierungsversuch nicht in einem zu starren Sinne nehmen. Entscheiden-
des Kriterium bleiben immer die Worte, die von Fall zu Fall gewihlt
werden. Es war nur unsere Absicht eine approximative und generelle
Bewertung der betreffenden Entscheidung zu geben, die in Pipstlichen
Enzykliken ausgesprochen werden kann.

Daraus ergibt sich aber auch eine ziemlich befriedigende Beurtei-
lung der Verbindlichkeit dieser Urteile. Nach der Ansicht der weitaus
iiberwiegenden Zahl der Theologen ist selbst die « approbatio in forma

1 Cf. L. CroupiN: Valeur des décisions doctrinales et disciplinaires du
Saint-Siége. 2¢ éd., Paris 1913, SS. 70-82. — PH. MARroTO : Institutiones iuris
canonici, Madrid 1919, S. 418 ff. — H. DieckMaNN S. J.: De Ecclesia, T.1II,
Frib. Brisg. 1925, n. 778, S. 115.

? Auch die Dekrete haben allgemeine Bedeutung, doch gehen sie nicht selten
von Fragen einzelner aus oder beziehen sich auf besondere, konkrete Fille.

3 Oben, SS. 26-27, haben wir auf den weithin sich deckenden Inhalt hinge-
wiesen. Trotzdem scheinen uns die Dekrete in erster Linie die Arbeit und Arbeits-
methode leiten zu wollen (so besonders deutlich die Antworten der Bibelkommission),
die papstliche Entscheidung hingegen, von der die « Humani generis» spricht,
betrifft eher den den Glauben berithrenden Diskussionspunkt unter Theologen
(Ubereinstimmung von mystischem Leib und rémischer Kirche ; Gefihrdung des
Dogmas der Erbsiinde durch den Polygenismus) !



« Magisterio enim ordinario haec docentur » 47

Specifica. » noch kein Zeichen einer feierlichen Definition. Der absolut
endgiiltige Charakter steht auf Grund der allgemeinen Form der « appro-
batio in forma specifica » noch nicht fest!, Also ist noch weniger bei
der erwihnten Entscheidung in den Enzykliken an spezifische Unfehl-
barkeit zu denken. Auf der anderen Seite verlangen schon die « in forma
Communi » approbierten Lehrdekrete eine wahre innere Zustimmung
und schaffen eine besondere, schwerwiegende Gewissenspflicht. Also
Mmiissen auch die Pdpstlichen Rundschreiben mit wahrer innerer Zu-
stimmung aufgenommen werden. Wird dort zu einer bisher umstrittenen
Frage Stellung genommen, so ist das Urteil noch verbindlicher als die
Lehrentscheide der Rémischen Kongregationen.

Von hier aus wird schlieBlich auch das « Wer euch hért, hért mich »
Verstindlich. Obwohl die Entscheidung noch nicht fiir sich genommen
unfehlbar ist, kann doch die Unfehlbarkeit schon am Werk sein 2, Die
Stimme Christi ist nicht nur bei den feierlichen Definitionen zu horen.
Wir schulden dem « Vicarius Christi » Gehorsam, auch wenn er nicht
€X cathedra spricht !

1 Cf. die S. 46, Anm. 1, genannten Autoren.
? Wir sollten hier das oben S. 389 ff., bei der «direktiven Unfehlbarkeit »
Gesagte noch etwas weiter ausfiihren. Doch sind wir ohnehin schon zu lang geworden,



	"Magisterio enim ordinario haec docentur" : zu einer Kontroversstelle der Enzyklika "Humani generis"

