
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Artikel: Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin

Autor: Diersburg, Egenolf Roeder v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin
(Typenkommentar zu S. Th. II-II 57-79)

Von Egenolf ROEDER v. DIERSBURG

Wer es einmal unternehmen wird, in der gleichen eindringlichen
Weise, wie das durch Georg v. Hertling für die « Augustinuszitate bei
Thomas von Aquin » geschehen ist1, die Aristoteleszitate herauszuheben,
der wird sich vor eine so ziemlich in jeder Hinsicht entgegengesetzt
gelagerte Aufgabe gestellt finden. Es mußte dem Scholastiker nahe

liegen, seine Einwände (objectiones) an ein, mitunter recht weit
hergeholtes, « konventionelles oder dekoratives » Zitat aus den Schriften
des größten unter den abendländischen Vätern zu knüpfen ; es, wenn
auch nicht wörtlich übernommen, doch als solches ausdrücklich zu
kennzeichnen 2. Die aus Aristoteles geschöpften Einwände dagegen, und
dann auch die ihnen entsprechenden Zusätze (ad gehören, zumal

wenn sie der formalen Logik entnommen sind, dem schon anonymen
Gemeinbesitz der Schule, werden nur gelegentlich ausdrücklich auf die

Vorlage zurückgeführt. So ergibt sich als vorbereitende Aufgabe die

Heranziehung der nicht ausdrücklich als solche gekennzeichneten
Aristoteleszitate, wie sie in der deutsch-lateinischen Thomasausgabe in
Randglossen zum lateinischen Text begonnen worden ist und in den neu
erscheinenden Bänden weitergeführt wird s. Eine zweite Abweichung
zeigt sich bei Betrachtung des Gegenarguments (sed contra), das die

von der Titelfrage des Artikels suggerierte Beantwortung gegen die

1 Sitzungsberichte der Kgl. Bayer. Akademie, philos.-histor. Klasse (1904)
IV 535 f.

2 a. O. 541.
3 Hrsg. von der Albertus Magnus Akademie bei Kerle und Pustet, XXIV

(1952), XVIII (1953). Die in allen neuzeitlichen Ausgaben der S. Th.
aufzufindenden ausdrücklichen Zitate nach Paginierung des Aristoteles der Kgl. Preuß.
Akademie sind im Folgenden nicht nochmals angemerkt.



Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin 329

Einwände durchzusetzen hat. Während an diesem logischen Ort nach

v. Hertlings Ausführungen 1 das typische Augustinuszitat steht, als die
in gleichbleibender Wendung emphatisch hervorgehobene Hauptautorität,

sind aristotelische Gegenargumente außerhalb eines auch sonst
aristotelischen Zusammenhangs verhältnismäßig selten. Die dritte
Abweichung, die sich in ihrer vollen Tragweite erst im Verlaufe der im
Vorliegenden nur begonnenen Durcharbeitung der Thomastexte zeigen

könnte, betrifft die mehr oder weniger ausgeprägte dialektische Struktur.

In der Regel behält das Gegenargument über die vorangegangenen
Einwände in der nachfolgenden Antwort (responsio) das Übergewicht,
ohne jene völlig zu entkräften ; vielmehr um mit ihnen in den den

Artikel abschließenden Zusätzen zur Synthese zu kommen. Auf die

Entwicklung der scholastischen Sic et Non-Methode kann im
Vorliegenden nicht eingegangen werden ; bedeutungsvoll aber ist, daß

Thomas in seinem eng an das aristotelische Vorbild angelehnten Traktat
de fallaciis — « Über die Trugschlüsse » — im Unterschied zur por-
phyrisch-augustinischen eine nicht mehr auf dem reinen Satz des

Widerspruchs aufgebaute, schon prokleisch-hegel'sche Dialektik offen hält.
Sie steht wohl noch unter dem Gesetz des Syllogismus ; aber nicht
mehr als dessen Entartung, vielmehr sicut imperfectum sub perfecto 2,

als Vorstufe, die zur Vollendung tendiert. Auf aristotelische Wurzel

geht also auch die dialektische Komponente der thomasischen Methode

zurück ; um so mehr natürlich die rein antithetische Komponente, «

Dialektik » im Sinne der Topik, bei der die Antwort die Einwände voll
zurückweist, daher ein Gegenargument eigentlich entbehrlich macht.
Wir beginnen mit einem Lösungsversuch der so umrissenen Aufgaben
an den Quästionen de jure et justitia, die der XXIV. Band der
deutschlateinischen Thomasausgabe umfaßt.

I

Den rein antithetischen Typ vertritt Art. 1 der 58. Frage. Zur
Diskussion steht die römisch-rechtliche Definition der Gerechtigkeit als

des « fortwährenden und beharrlichen Willens, jedem sein Recht zu
geben ». Der vorletzte Einwand bestreitet den Träger des Rechtes :

Der Grundsatz suum cuique gelte nur als Maxime für das Staatsober-

1 a. O. 549.
2 Opuscula ed. Mandonnet IV (1927) 508.



330 Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin

haupt (obj. 5). Thomas antwortet mit einer Unterscheidung aus der
Nikomachischen Ethik, die die Durchführung dieses vom Staatsoberhaupt

zu vertretenden Grundsatzes doch jedem einzelnen Staatsbürger
einräumt (ad 5). Die beiden mittleren Einwände (3 et 4) bestreiten
die Modalität des Willens, das perpétua et constans ; Thomas verweist
wieder auf die Nikomachische Ethik, die als Merkmal tugendhafter
Haltung die Unentwegtheit (des Vorsatzes) fordert (resp.). Der erste
Einwand bestreitet das justitia est voluntas, den Willen selbst als das

die Gattung vertretende Substrat der Gerechtigkeit, Aussage dessen

«Was» sie ist, Top. VI, 5 (142b 27). Dieses grundsätzliche Bedenken
stützt sich auf das ebenfalls an der Nikomachischen Ethik gewonnene
Argument : Gerechtigkeit ist der (seelische) Zustand, aus dem gerechtes
Handeln erfließt ; also nicht dessen Verwirklichung — actus, noch auch
deren (reale) Voraussetzung — potentia, wie sie der Wille darstellt
(obj. 1). Dem gegenüber hält Thomas die römisch-rechtliche Definition
aufrecht. Ausgehend von einer Rumpfde finition nach Aristoteles :

Gerechtigkeit ist der Zustand, in dem das Tun des Guten seinen Ursprung
hat, zeigt er unter neuerlichem Hinweis auf die Nikomachische Ethik,
daß die Tugendhandlung mit unwissentlichem und daher auch
unwillentlichem Handeln unvereinbar ist, woraus sich das (erste und zweite)
Merkmal ihrer Definition ergibt : quod operetur sciens und eligens. Das

eigentliche Bindeglied zwischen der römisch-rechtlichen Definition der
Gerechtigkeit und ihrer abschließenden Formulierung im V. Buch der
Nikomachischen Ethik besteht in der Vorstellung einer « der Tugend
eigentümlichen Materie », die in ihrer Bezogenheit « auf den Anderen »,

den Mitmenschen, gesehen wird (resp.). Diese fruchtbare Konzeption
ist an die Nikomachische Ethik angelehnt, wo von der « zugrundeliegenden

Materie », allerdings nur im methodischen Sinne des
Lehrstoffs, die Rede ist, I. 1 (1094b 12). Thomas versteht sie prägnant im
Sinne einer materia moralis (in Eth. Nicom. lib. I lect. 3) ; an ihr wird
der, als solcher, unerfahrbare seelische Dauerzustand der Tugendhaftigkeit

durch die einzelnen tugendhaften Willenshandlungen erfahrbar.

II
Schon der vorstehende Typ zeigt keine ganz reine Antithese, keinen

vollen Widerspruch, der ja die eine Behauptuung als schlechthin wahr,
die Gegenbehauptuung als schlechthin falsch zu erweisen hätte ;

vielmehr stellt die Antwort zwischen den beiden Thesen schon eine Syn-



Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin 331

these her. In dieser ihrer typischen Funktion ist die Antwort den

Behauptungen der Einwände, ebenso aber auch der von der Titelfrage
implizierten Behauptung gemeinsam übergeordnet, was in der
überwiegenden Mehrzahl der Fälle dadurch zum Ausdruck kommt, daß
den Einwänden ein, die Titelfrage positiv beantwortendes Gegenargument

(sed contra) gegenübertritt, dem dann die Antwort folgt als der

entscheidende, dritte Schritt. Auf die Spitze getrieben erscheint dieser
andere Grundtyp, den man nach modernem Sprachgebrauch als den
dialektischen zu bezeichnen haben wird, im 4. Art. der 58. Frage, in
dem die Antithese zwischen ein und derselben Textstelle zur Synthese
geführt wird. Fridolin Utz O. P. hat in seinem tiefschürfenden
Kommentar eben zum vorliegenden Artikel auf die weitgehende auch inhaltliche

Abhängigkeit des Traktates de jure et justitia von Aristoteles
hingewiesen 1. Es handelt sich wieder um die Frage « ob die Gerechtigkeit

sich im Willen befinde als in ihrem Substrat ». Die
Feststellung der Nikomachischen Ethik : « Das Begehrungsvermögen hat
Teil an der Vernunft » steht dem zunächst entgegen, da sie dessen

Komponenten (quod est irascibilis et concupiscibilis) zum Substrat der
moralischen Tugend, darunter der Gerechtigkeit zu machen scheint, also

nicht den Willen (obj. 3). Nun bildet die Potenz als «gleichsam materielle

Wesenheit » das Substrat ihres Aktes, Metaph. VIII, 2 (1042b 9).
Sofern der Akt zu verstehen ist als eine « Handlung » (agimus) und
Potenz auf ihn « ausgerichtet ist » — ordinatur — IX, 5 (1048a 11), ergibt
sich die Trennung — im Denken und im Sein — der ihn unmittelbar
ermöglichenden Potenz von deren Substrat, der « Ersten Potenz, die
das Prinzip des (ganzen) Vorgangs ist », IX 1 (1046a 9) — das « nächste »

(proximum principium), wenn man mit Thomas von einer ihr
übergeordneten transzendentalen Ursache ausgeht. Im Falle des Aktes der

Gerechtigkeit ist die erste Potenz zu finden im « Begehrungsvermögen »

(vis appetitiva), das vom Denkvermögen unterschieden wird, De anima

II 3 (414a 31). Andererseits ist Gerechtigkeit nicht ohne Vernunftgebrauch

vollziehbar (resp.). Ihr Substrat ist demnach in der Mittellage
eines « an der Vernunft bedingt Teilhabenden » zu suchen, die zunächst
unter Hinweis auf die Nikomachische Ethik dem Begehrungsvermögen
im engeren Sinne (quod est irascibilis et concupiscibilis) zugeschrieben

war (obj. 3). Zum Schluß dagegen wird aus dem gleichen Text die
Einsicht gewonnen, daß Teilhabe an der Vernunft jeder Art des Begeh-

1 Deutsch-lateinische Thomasausgabe XVIII (1953) 457.



332 Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin

rens zukommt (omnino appetitivum) ; insbesondere auch dem Willen,
den De anima III 10 (433a 22) als einen mit Begehren verbundenen

geistigen Akt definiert. Das Ziel eines solchen Aktes ist von Hause

aus das Gute, Rhetor. I 10 (1369a 2). So wird die, der Titelfrage
beipflichtende These « Gerechtigkeit ist Rechtschaffenheit des Willens »

(sed contra) von dem tiefer verstandenen Ausgangstext der Nikoma-
chischen Ethik bestätigt (ad 3), unter Vermeidung der ihr anhaftenden

Tautologie.

III

Unter der großen Anzahl von Artikeln, die der dialektischen Grundform

folgen, tritt der 6te der 58. Frage mit dem Anspruch hervor, als

Repräsentant eines besonderen Typs behandelt zu werden : Die
Argumente sind ausschließlich mit Zitaten des Aristoteles gebildet. Nachdem
im Vorhergehenden festgestellt, daß die Gerechtigkeit zwar nicht im
aristotelischen Sinne einer übergeordneten Gattimg, doch aber in einem
weiteren — oder richtiger loseren Sinne die allgemeine Tugend ist,
erhebt sich die Frage : In welchem präzisen Sinne — Ihre
Beantwortung ergibt sich aus dem schon im Vorhergehenden zugrunde gelegten

Zusammenhang der Nikomachischen Ethik : « Tugend und gesetzliche

Gerechtigkeit sind identisch, ihr Sein aber ist nicht identisch. »

Der Einwand erläutert, sie seien verschieden secundum rationem, identisch

secundum essentiam (obj. 1). Im Ethikkommentar bezweifelt
Thomas, daß diese Unterscheidung aus den aristotelischen Prämissen
einleuchte (lib. V lect. 2) ; auch die in der Metaphysik immer wieder
hervortretende Schwierigkeit einer Identifizierung wie zwischen dem
Weiß und dem Weiß-Sein, VIII 6 (1045 b 15), auf die Cajetanus im
vorliegenden Zusammenhang verweist1, mußte stutzig machen. Die
in der Nikomachischen Ethik unmittelbar vorhergehende, in den Poli-
tica wiederholte Feststellung getrennten Vorkommens von persönlicher
Tugend und Bürgertugend gleich Gerechtigkeit scheint im Gegenteil
ihre seinsmäßige Identität auszuschließen (sed contra). Der
Ethikkommentar setzt, wie schon der des Byzantiners Michael Ephesius und
anderer, statt ihrer eine Identität secundum substantiam, entwickelt
daraus den gemeinsamen habitus operativus, findet dann die Gemeinsamkeit

im Substrat (subjectum) der gesetzlichen Gerechtigkeit und

1 ed. Leonina IX (1897) 15.



Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin 333

der Tugend im allgemeinen ; in einer materia generalis, eben jenem
proximum principium, das in der Seele angelegt ist (vgl. oben zu Art. 4).
Als von ihm getragen, sind auch die einzelnen gerechten und tugendhaften

Akte dasselbe ; verschieden dagegen ihr Begriff — ratio objecti,
sofern Gerechtigkeit notwendig auf das bonum commune hinzielt, Tugend
im allgemeinen nicht notwendig. Die weiteren Argumente der Summa

wiederholen zunächst die Behauptung der Nikomachisehen Ethik : «

Gerechtigkeit ist nicht ein Teil der Tugend, sondern die ganze Tugend »

(obj. 2). Stützen sie im Sinne des Kommentars mit dem Hinweis, daß

die Verschiedenheit des Zieles (Objektes) der Tugend keinen
seinsverschiedenen habitus bedingt, heben auf den Grundsatz der Ethik ab :

Gemeinwohl vor Einzelwohl, I 1 (1094b 8), (obj. 3) ; führen dazu aus,
daß die beiden Ziele, das Einzelwohl und das Gemeinwohl in einem
noch engeren Verhältnis als dem der Unter- und Überordnung stehen

(obj. 4).
Der Haupttext (resp.) geht eigene Wege, baut mit Sätzen aus dem

Organon von Grund auf neu. Es wird ein « Allgemeines » unterschieden

im Sinne des begrifflichen Verhältnisses, wie es sich in der (synonymen)

Prädizierung ausdrückt, de interpr. 7 (17a 39) — belegt mit dem

(weitergefaßten) Beispiel von « Lebewesen », das dem Menschen wie dem Pferde

zukommt, Metaph. V 26 (1023b 29) — von einem « Allgemeinen im
Sinne der Kausalität : Dem Verhältnis eines mehreren Folgen gemeinsamen

Grundes, das somit in Anlehnung an die Zweite Analytik zugleich
als ein logisches, I 2 (71b 9) und reales Verhältnis, I 4 (73b 27)

aufgefaßt wird. Im Unterschied zum begrifflichen beinhalte das kausale

Allgemeine keine Seinsidentität ; Ursache und Wirkung sind
seinsverschieden. Ein Allgemeines nun nach Art der Kausalität sei die gesetzliche

Gerechtigkeit in ihrem Verhältnis zu den Einzeltugenden ; sie

setzt ihnen das Ziel ihres Handelns, wie das nach den Politica I 13

(1260a 17) das Oberhaupt des Staates tut, entspricht damit auch dem

Gesichtspunkt Metaph. VIII 6 (cf. obj. 1), demzufolge «für die Potenz
und den » zu ihr in Kausalität stehenden « Akt das einende und zugleich
unterscheidende Verhältnis gesucht wird» (1045b 17). Ein ureigenstes
Element führt Thomas ein mit den Worten generale secundum virtutem ;

es ist das, was an Konstruktivem als Residuum verbleibt, nachdem
alle übrige Argumentation auf Aristoteles zurückgeführt ist. Virtus wird
zunächst im rein ontischen Sinne einer « Fähigkeit » verstanden — zu
erleuchten, zu erwärmen, wie das die Sonne tut, Synonym einer aktiven
Potenz. Aber sie soll mehr leisten als eine solche, soll als Tugend die



334 Aristoteleszitate bei Thomas von A quin

generalis virtus, die von Hause aus keineswegs Ursache der anderen

Tugenden ist — auch nicht im Sinne einer Zielursache — sie vielmehr
nur auf das ihnen aus Innerem Grunde vorgegebene Ziel « ausrichtet »

(ordinat ; diesmal nicht prägnant, wie zwischen dem Akt und seiner

eigenen Potenz, vgl. zu Art. 58, 4, sondern wie der Schießlehrer dem
Schützen Korrekturen gibt), ihnen gegenüber in das echte kausale
Verhältnis emporheben. Vom Gleichlaut des Namens « Virtus » wird dabei
unerschrocken Gebrauch gemacht. Zwischen den Thesen der Einwände
und der Antwort (resp.) findet schließlich eine Synthese statt in der

Feststellung : « Jede Tugend läßt sich als gesetzliche Gerechtigkeit
auffassen, sofern sie von dieser auf das Gemeinwohl ausgerichtet wird. »

Der Gedankengang ist nicht so stark wie der des Kommentars, dafür
leichter faßlich ; entspricht so dem im Prolog zur Summa ausgesprochenen

Grundsatz : Den Stoff so darzustellen, daß auch Anfänger
folgen können.

IV

Dem vorstehend behandelten, gleichsam Idealfall eines aristotelisch

unterbauten Artikels steht am nächsten der von Art. 4 der 57. Frage
vertretene Typ : Wie die Antwort selbst, stützen sich Einwände und

Entgegnung auf ausdrückliche Zitate. Der spezifischen Unterscheidung
der Nikomachischen Ethik vom Staatsrecht einerseits, Vaterrecht und
Herrenrecht andererseits (sed contra) stehen drei Einwände gegenüber.
Zwischen dem allgemeinen Hinweis auf die Unteilbarkeit des Rechtes
nach dem Grundsatz « Jedem das Seine » (obj. 1) und der reductio ad

absurdum : So gut wie von Vaterrecht und Herrenrecht könnte man
von Soldatenrecht, Priesterrecht, Fürstenrecht reden (obj. 3) usf. ins

Unendliche, steht der inhaltlich bedeutsamste Einwand : Das Gesetz

betrifft das allgemeine Wohl, also nicht das besondere Wohl des Vaters
oder Herren ; unterbaut mit dem Satz aus den Politica, der zu beweisen

scheint, daß selbst wenn es ein Vater- und Herrenrecht gäbe, doch
zwischen ihnen kein spezifischer Unterschied anzusetzen sei (obj. 2).

Demgegenüber hält Thomas in freier Weiterbildung eines Metaphysiktextes

« Unterschied und Verschiedenheit sind zweierlei », X 3 (1054b 23),

auseinander das « schlechthin » Verschiedene, wie zwei beliebige Bürger,
zwischen denen nach dem Wortgebrauch der Nikomachischen Ethik
das « Recht schlechthin » gilt ; und das « nicht schlechthin » Verschiedene,

wie in den aus Ethik und Politica belegten Verhältnissen des



Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin 335

Sohnes und des Sklaven, die im Vaterrecht bzw. im Herrenrecht zum
Ausdruck kommen. « Jede Gemeinschaft hat ihr eigenes Recht », Eth.
Nicom. VIII, 11 (1159b 26) *. Die interne Unterscheidung von Vater-
und Herrenrecht wird indirekt gestützt durch den Hinweis auf das

Eherecht, das, wie wiederum Zitate aus Ethik und Politica dartun,
die Möglichkeit gradueller Abweichung der Sonderrechtsverhältnisse

vom allgemeinen Rechte zeigt (resp.). Die abschließende Erörterung
des zweiten Einwandes bringt die allgemeine Formulierung des durch
ein nicht schlechthin gültiges Rechtsverhältnis Bezogenen, nach den

Categorien : Vater und Sohn, Herr und Sklave sind als Relata, was
sie sind, je des anderen, Categ. 7 (6a 36). Als Menschen unterliegen
sie dem allgemeinen ; als Vater und Sohn, Herr und Sklave dagegen
einem speziellen Recht (ad 2). «Das römische Recht bietet », wie Frie-
dolin Utz ausführt, « in diesen Betrachtungen im Grunde nichts anderes
als eine konkrete Formulierung arsitotelisch-griechischen Denkens »1.

Instruktiv ist der Vergleich dieses Artikels mit 58/10, dem
einzigen vom selben Typ. Hier sind alle drei Einwände von ausdrücklichen

Zitaten gebildet, in Verbindung mit je einem nicht ausdrücklichen

aristotelischen Grundsatz, dessen Überspannung sie mit der These

in Widerspruch bringt. Besonders deutlich beim 1. Einwand, wo es

sich um den allgemeinen Grundsatz der Begriffsbildung handelt : « Die

Spezies nehmen Namen und Begriff (ratio) der Gattung an », Top. II 2

(109b 7). Das gilt nicht umgekehrt, hindert also nicht, wie der

entsprechende Zusatz (ad 1) ausführt, daß das Merkmal der « Mitte »

(medium) dem Begriff der speziellen Tugend (der Gerechtigkeit) mit
dem Gegenstande der Tugendübung gemeinsam sei. Die Methode der
Einwände ist « peirastisch », vgl. Top. IX 2 (165a 38) ; sie unterzieht das

Argument für die Titelfrage (sed contra) gleichsam einer « Zerreißprobe ».

V

Wo Zitate aus der Bibel und den Schriften der Heiligen mit
aristotelischen Zitaten konkurrieren, zeigt es sich, daß, wie zu erwarten steht,
die Heiligen Schriften in inhaltlicher Hinsicht, Aristoteles in formaler
Hinsicht den Vorrang hat. So in Frage 58, Art. 4 (Typ II) die an der
Nikomachischen Ethik gewonnene Bestimmung der Gerechtigkeit (ad 3)

* Die schon in der neuesten Sammelausgabe Marietti (Turin 1948)
herangezogenen zusätzlichen Belegstellen sind durch Sternchen kenntlich gemacht.

1 a. O. 450.



336 Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin

über ihre Bestimmung nach Anselm von Canterbury (sed contra). Dies
Verhältnis gibt die Berechtigung, vorläufig unter formalem Gesichtspunkt

die Artikel zusammenzufassen, je nach dem ob einer der
Einwände, die Entgegnung, die Antwort, einer der Zusätze auf einem
ausdrücklichen Aristoteleszitat aufgebaut sind. Es wird kompliziert durch
das Hinzutreten römisch-rechtlicher Denkformen als eines Faktors, der
mit jedem der beiden anderen tiefgehende Gemeinsamkeiten und ebenso

tiefgehende Verschiedenheiten aufweist, auf die im vorliegenden Rahmen

nicht eingegangen werden kann. Der Typ, der die meisten und
wirksamsten aristotelischen Elemente enthält, vor allem als Antwort,
vorher als Einwand, drittens als Zusatz, der den Einwand auflöst, wird
vertreten durch Art. 3 der 57. Frage. Der Zweiteilung des Rechtes nach
Aristoteles steht eine Dreiteilung gegenüber, die neben dem Naturrecht
und dem Positiven Recht das Völkerrecht im gleichen Range setzt (sed

contra). Thomas schließt sich der Zweiteilung nach Aristoteles an,
gewinnt die Subsumierung des Völkerrechts unter das Naturrecht durch
schärfere Unterscheidung der von ihm bestimmten Beziehungen zu
Personen oder Sachen, ob sie in deren eigenem Wesen begründet sind

(Familienrecht) oder nicht (Eigentumsrecht) : Das Rechtsverhältnis
der Ehefrau zu ihrem Ehemann ist in ihrem eigenen Wesen begründet,
absolut ; das Verhältnis des Ackers zu einem bestimmten Eigentümer
ist in der Nutzung begründet, relativ, wie aus dem angeführten Zitat
der Politica erhellt (resp.). Während nun das letzte Argument für die

Zweiteilung des Rechtes aus der aristotelischen These vorwiegend
formale Folgerungen zieht (obj. 3 et ad 3), das mittlere Argument, wieder
unter Bezugnahme auf die Politica, sich mit dem Sonderfall der Sklaverei

befaßt (ob.j 2 et ad 2), enthält das erste Argument von
vornherein im Keime die grundsätzliche Lösung, die dann in der Antwort
ausgeführt wird : « Natürlich ist, was in Allen übereinstimmend
vorhanden ist », Phys. VIII 7 (261b 25) ; nun ist aber das Völkerrecht
allen Menschen gemeinsam ; also ist es Naturrecht (obj. 1). Andererseits

kann das Völkerrecht nicht Naturrecht schlechthin sein, da dieses

nicht nur dem Menschen, vielmehr « allen Lebewesen von Natur inne
wohnt », Polit. I 5 (1254a 31), etwa als Verhältnis zwischen
Beherrschendem (männlichem) und Beherrschtem (weiblichem) ; so bleibt nur
übrig, daß das Völkerrecht relatives Naturrecht sei (secundum aliquid ;

resp.).
Demselben Typ gehören die Art. 58/5 und 64/5 an. Wir kommentieren

den ersteren ebenfalls, seiner grundlegenden Lehrbedeutung wegen.



Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin 337

Aristotelisch unterbaut ist schon der Einwand aus der Weisheit Salo-

monis (obj. 1) : Das Gegenteil einer Gattung ist selbst Gattung, Top. IV 3

(123b 9). Die Titelfrage nimmt vorweg, was in der Antithese mit dem

Wortlaut der Nikomachischen Ethik steht : « Gerechtigkeit ist die

allgemeine Tugend» (sed contra). Sie wird, und mit ihr die aristotelische

Auffassung, ausnahmweise abschlägig beschieden, unbeschadet dessen,

daß der Gerechtigkeit eine höhere Allgemeinheit zugebilligt wird als

der Mäßigung und der Tapferkeit (ad 2) ; wobei die grundsätzliche
Begründung der thomasischen Auffassung vorbehalten bleibt (ad 1).

Die Synthese, die Thomas in der Antwort vorbereitet und zum Schlüsse

gibt, hat als solche bloß formale Bedeutung, da Aristoteles ja nicht
so sehr auf die Allgemeinheit des Objektes der Gerechtigkeit abgehoben
hatte (bonum commune ; ad 3), als vielmehr auf ihre Allgemeinheit
als der, allen anderen Tugenden übergeordneten Gattung :

« In der Gerechtigkeit ist alle Tugend beschlossen ».

Trotzdem wird auch der Gegenbeweis vorwiegend aus Sätzen der
Nikomachischen Ethik geführt. Auch dort war vom « Recht schlechthin »,

wie es zwischen beliebigen Einzelmenschen gilt, das « Politische Recht »

unterschieden, das zwischen Menschen gilt, die « in Lebensgemeinschaft
stehen », V 10 (1134a 24) ; dementsprechend vom Einzelwohl das

Gemeinwohl, wobei letzteres den Vorrang hat, I 1 (1094b 7). Schließlich
ist es wieder die gesetzliche Gerechtigkeit im Unterschied zur Gerechtigkeit

schlechthin, die in der namentlich angeführten Textstelle als

den ander en (bedingt) übergeordnete Tugend erkannt wird. « Wie
ein anderes Ganze », heißt es in den Politica, « aus Teilen besteht,
besteht der Staat aus Bürgern », III 1 (1274b 39). Wenn Thomas
daraus weiter schließt mit dem Untersatz pars id, quod est, totius
est, macht er den Teil zum Correlat des Ganzen im Sinne der
Definition : « Relativ ist dasjenige, dessen Sein in seinem Relativsein
besteht », Categ. 7 (8a 31), d. h. sich in ihm erschöpft. Mit der Anwendung

dieses Satzes auf das Verhältnis des Teiles zum Ganzen, des

Bürgers zum Staate (resp.), geht er über Aristoteles hinaus.

VI

Den nächst verwandten Typ zeigt Art. 12 der 58. Frage: Auch hier
sind Einwände und Antwort aristotelisch belegt, nicht aber deren, die
Einwände widerlegende Zusätze. Der These : « Gerechtigkeit ist die
Divus Thomas 22



338 Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin

hervorragendste aller Tugenden » (sed contra), stehen als Antithesen
die Sätze der Nikomachischen Ethik entgegen : « Großmut ist die Zierde
der Gerechtigkeit » (obj. 2) und « Tapferkeit bewährt sich bis zum Tode »,

also «unter den denkbar schwierigsten Umständen». Tapferkeit also

(obj. 3) und Großmut sind edler als Gerechtigkeit, schließt Thomas,

um dann zu unterscheiden : Die allgemeine gleich legale Gerechtigkeit,
Eth. V 2 (1129a 34), dem Gemeinwohl dienend, das vor dem Einzelwohl

grundsätzlich den Vorrang hat, Eth. I 1 (1094b 7), strahlt unter
allen Tugenden hervor, wie sie schon die Nikomachische Ethik mit
dichterischem Feuer preist. Nicht anders die Gerechtigkeit im besonderen,

da sie ihren Sitz im Willen hat und damit in der Vernunft, De

anima III 9 (432b 5). Ferner, weil sie, weiter nach Aristoteles, das

Wohl des Anderen zum Gegenstande hat ; und zwar im Frieden wie
im Kriege, während Tapferkeit sich nur im Kriege bewähre (resp.).
Damit erledigt sich der dritte Einwand (ad 3) ; den zweiten führt Thomas

selbständig zur Synthese mit dem Hinweis, daß Großmut in Verbindung
mit Gerechtigkeit zu dieser beiträgt, ohne sie ihren Tugendcharakter
verliert (ad 2).

Es ist interessant, zu beobachten wie Thomas den überragenden
Rang der Gerechtigkeit aus dem ihm doch fernerliegenden Cicero belegt
(sed contra), um die diesem zum Vorbild dienende Stelle der
Nikomachischen Ethik für die Antwort aufzusparen. Auch Art. 59/3 zeigt
neben ausdrücklichen Zitaten in Einwänden und Antwort eine stark
aristotelisch armierte Entgegnung : « Dem willentlichen Unrechttun
ist das unwillentliche Unrechtleiden entgegengesetzt. » Das Schema ist
das gleiche wie zwischen den konträren Sätzen : « Es ist notwendig,
daß ...» und « Es ist nicht möglich, daß ...» aus der sechzehnglie-

drigen Tafel der Gegensätze in De interpretatione 13 (22a 24), wenn
man eine logische Entsprechung von «Willentlich und Unwillentlich »

mit « Notwendig und Möglich » oder « Zufällig » einräumt (die moralische

Entsprechung wäre anders anzusetzen ; willentliches Unrechtleiden

als dem willentlichen Unrechttun gegenüberstehendes Extrem).
Thomas schließt aus ihr als analogia e contrario (per oppositum) ; ähnlich

in dem typengleichen Art. 79/4, Zusatz 2 und 4. Die methodische

Unterlage bietet Topik IV 3 (123b 3) : « Die Glieder eines Gegensatzes
fallen entweder unter die gleiche, oder unter entgegengesetzte Gattungen.

» Denselben Grundtyp wie die drei vorstehend betrachteten Artikel
zeigen 60/1, 77/1 und 78/2.



Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin 339

VII

Einen geschlossenen Block aristotelischer Systematik stellen auch

noch ausdrückliche Zitate in der Antwort und der auf sie hinführenden,
die Titelfrage bestätigenden Entgegnung dar. Diesen Typ vertritt Art. 8

der 58. Frage. Die Antwort baut auf den beiden Stellen der Niko-
machischen Ethik Buch III, deren zweite (Cap. 6) den Rahmen liefert :

« Die Tugend wird bestimmt durch die Vernunft » — während die erste

(Cap. 2) den Inhalt beibringt, die Maxime daß man « nach der rechten

Vernunft handeln » solle. Die Dreiteilung der Gegenstände solchen
Handelns in passiones, actiones und res gemahnt an die Gliederung der

Leidenschaft in der Eudemischen Ethik als pathos, potentia und habitus,

II 2 (1220b 10) : Während in solcher Weise das seelische Substrat

eingeteilt wird, welches die Leidenschaften ermöglicht, gliedert Thomas
die Gegenstände, an denen sie sich auswirken. Diese Einteilung berührt
sich mit der Einleitung zu De anima ; Unterscheidung einer
naturwissenschaftlichen Begriffsbildung, die es mit dem seelischen Organ der
Leidenschaften zu tun hat, und der eigentlich philosophischen oder

metaphysischen Begriffsbildung, die es mit der seelischen Funktion zu
tun hat, wie das Definitionsbeispiel erläutert : Das Haus ist « Schutzraum

gegen das Wetter », I 1 (403b 3). Enger noch mit der Parallelstelle

Metaphysik VIII 2 (1043a 16), wo das Haus als « Schutzraum

für Körper und Sachen » definiert ist. Die Funktion nun unterliegt
der von Thomas angeführten Dreiteilung der Objekte sittlichen
Handelns. Während die Gegensatzstellung von Leiden und Tun der unbeseelten

Natur angehört, stehen pathos und actio seelisch dicht beisammen,
De anima I 5 (409b 15) ; zur Dreigliederung vervollständigt durch die

res, die ihrerseits die Objekte der actiones darstellen. Nur sie beide, nicht
aber die passiones als solche setzen den Menschen in Beziehung zum
Nebenmenschen (resp.) ; sodaß die aus der Nikomachischen Ethik namentlich

angezogene Unterscheidung einer justitia particularis (sed contra)
sich in den spezifischen Unterschieden ihrer Objekte bestätigt findet.

Um die Struktur dieses Artikels deutlicher hervortreten zu lassen,

empfiehlt es sich, den kurzen und einfachen Art. 4 der 66. Frage ebenfalls

durchzukommentieren, der genau denselben Typ aufweist. Der
Nikomachischen Ethik zufolge findet Diebstahl heimlich statt, Raub

dagegen gewaltsam ; also sind sie begrifflich zu unterscheiden (sed contra).
Sie kommen überein als Verfehlungen (peccata), die der Betroffene wider
Willen erleidet. Dieses Verhältnis wird, immer weiter nach den Grund-



340 Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin

Sätzen der Nikomachischen Ethik, unter den die Synthese herstellenden,

umfassenden Gesichtspunkt der UnfreiWilligkeit gestellt ; einerseits

infolge Unkenntnis des Betroffenen : Diebstahl, andererseits infolge
Zwangs : Raub (resp.). Daraus folgt unmittelbar die Widerlegung des

1. Einwandes : Die systematisch verschiedene Unfreiwilligkeit bedingt
den entsprechenden Unterschied zwischen den beiden Verfehlungen
(ad 1). Auf ein nicht ausdrückliches Zitat aus Metaph. VIII 4 (1044a 36)

stützt sich die Widerlegung des 2. Einwandes : « Welches ist (die
Ursache) gemäß der Form (Species) — Das Wesen. Welches die gemäß
dem Zweck — Das Ziel. Diese beiden aber (Wesen und Ziel) sind
dasselbe. Man hat aber jeweils nach der nächsten (Zweck-) Ursache

zu fragen. » Diese aber ist bei den beiden in Frage stehenden Fällen
verschieden : Beim Raub die Anwendung von Gewalt, beim Diebstahl
die Anwendung von List ; unbeschadet dessen, wie die Synthese
einräumt, daß der entsprechende Zweck — rechtswidrige Aneignung —
derselbe ist (ad 2). Diesem Typ gehört ferner Art. 2 der 61. Frage an.

VIII
Auch die Artikel, die ausdrückliche Zitate nur in der Antwort zeigen,

sind eben dadurch noch als eminent aristotelisch gekennzeichnet. Unter
diesem Typ steht an erster Stelle Art. 2 der 58. Frage. Zwischen den

einander widersprechenden Thesen, daß Gerechtigkeit eines Anderen
als Gegenstandes ihrer Betätigung bedürfe, und daß sie sich selbst

genüge, stellt die Lehre der Nikomachischen Ethik von der
«metaphorischen Gerechtigkeit » den Ausgleich her : Bei solchem « übertragenen

» Wortgebrauch handelt es sich um ein Verhältnis zwischen
verschiedenen (Seelen-) Teilen eines und desselben Menschen, deren einer,
etwa der von der Besonnenheit zum Schweigen gebrachte Zorn, die
Rolle des « Anderen » spielt, dem Gerechtigkeit widerfährt. Das
Beispiel der Fland, die eigentlich nichts selbst tut, sondern mit der als

einem Teil vom Menschen, dem Ganzen, etwas getan wird, ist an
De generatione animalium gewonnen, I 22 (730b 15) ; wozu Thomas

richtigstellt, daß es eben doch nicht die Form (die Seele) allein ist,
vielmehr (Nerven und Sehnen dazwischengeschaltet sind, also) ein

zusammengesetztes Substrat dasjenige ist, was bewegt. Das zweite
Beispiel geht auf dieselbe Schrift zurück, wo das Feuer als die Ursache,
die Hitze als das meßbare Ergebnis gekennzeichnet sind, IV 4 (772a 12).

Gestützt auf die Lehre von der « Metaphorischen Gerechtigkeit » gibt
Thomas dem Grundsatz der Nikomachischen Ethik : « Keine Gleichheit



Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin 341

ohne Symmetrie, d. h. gemeinsame Maßeinheit, V 8 (1133b 18), die
außerhalb dieses Zusammenhangs zunächst gewagt klingende Fassung :

« Nichts ist sich selbst gleich » (resp.) ; sofern eines mit sich selbst

verglichen wird, wird es in Gedanken in Zwei zerlegt, Metaph. V 9

(1018a 8). Abschließend stellt Thomas klar, daß Handlungen, die einen
Anderen betreffen, nicht nur in ihrer Beziehung zum Handelnden,
sondern auch in ihrer Beziehung zu dem Anderen zu beurteilen sind (ad 4) ;

stellt so die Lehre der Nikomachischen Ethik II 3 (1105a 30) wieder

her, mit der bedeutsamen Abweichung, daß das Gewicht auf der zweiten

Hälfte der Aussage, der Beziehung zum Anderen liegt. Die
aristotelische Antwort bedeutet nicht, daß dem Philosophen gegen die sakralen

Autoritäten sachlich recht gegeben werde, sondern daß die

Entscheidung mit seinen Denkmitteln gesucht und gefunden wird.
Dieser weitverbreitete Typ umfaßt ferner die Artikel 62/4, 64/1,

64/8, 66/1, 67/1, 67/3, 70/2, 74/2, 77/4, 78/1. Aus den unausdrücklichen

Zitaten der Antworten des vorliegenden Textzusammenhangs
allein ließe sich wieder die aristotelische Elementarlehre zu wesentlichen
Teilen aufbauen ; wie das zu Bd. XXIV der deutsch-lateinischen Thomasausgabe

in einem « Kurz-Kommentar » geschehen ist. So findet sich

aus der Grundlegung der Dialektik der Satz : « Wahrscheinlich ist, was

allen, oder den meisten, oder den Verständigsten wahr scheint », Top. I 1

(100b 21) ; Thomas präzisiert, recht im demokratischen Sinne, aber auch

prekär wie dieser : Je mehr Befürworter, desto mehr Wahrheitsgehalt
(72/2 resp.). Aus der Akt-Potenz-Lehre der Grundsatz der Wertstufen :

« Die Wirklichkeit hat vor der Möglichkeit den Vorrang » in dreifacher

Hinsicht, Metaph. IX 8 (1050b 3) ; Thomas sagt umgekehrt : Die
Möglichkeit oder Anlage (virtus) ist geringer als die Wirklichkeit (62/4 resp.).
Die Konsequenz dieses Grundsatzes ist schon in der Wahl des

Fachausdrucks Entelechie vorweggenommen : Der Vollendungszustand ist
das « Ziel » (teLoç) des unvollendeten, dieser also nur « um seinetwillen »

da, Metaph. II 2 (994b 9). Er läßt praktische Mißverständnisse offen,

wo es sich um zeitlich nebeneinander bestehende Zustände handelt.
Einwandfrei ist die Anwendung bei Thomas : « Auf dem Weg der

Entwicklung schreitet die Natur vom Unvollendeten zum Vollendeten fort »

(64/1 resp.). Nicht ganz so unbedenklich ihre Wiederholung: «Der
Mensch kann sich der äußeren Dinge nach seinem eigenen Nutzen
bedienen » ; so lange man nicht die Bedingung ganz ernst nimmt : « Nach
seinem durch die Vernunft geregelten Willen » (per rationem et volun-
tatem ; 66/1 resp.).



342 Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin

IX

Wo die Antwort nicht mehr durch ausdrückliche Zitate unterbaut
wird, ist der Boden der eigentlich aristotelischen Systematik verlassen.
Obenan steht der Typ, der solche Zitate noch in Einwänden, Entgegnung
und Zusätzen zeigt, wie Art. 9 der 58. Frage. Hier scheint die Niko-
machische Ethik sich selbst zu widersprechen mit dem Satz des V. Buches
« Gerechtigkeit hat es mit dem Handeln zu tun ». Er steht der von
der Titelfrage suggerierten Antwort entgegen (sed contra), während die
Einwände dieselbe ausnahmsweise befürworten ; vorweg mit dem Satz
des II. Buches, dem zufolge die Gerechtigkeit als moralische Tugend
es mit den Leidenschaften zu tun habe (obj. 1). Die Antwort
entscheidet, wieder ausnahmsweise, gegen die Titelfrage dahin, daß die

Gerechtigkeit sowohl ihrem Subjekte nach, das im Willen liegt, als

auch ihrem Objekte nach (ex parte materiae), das im Gemeinwohl
besteht, es nicht mit Leidenschaft zu tun hat. Die Synthese zwischen
den beiden, einander scheinbar entgegenstehenden Aristotelestexten
wird darin gefunden, daß die vom Einwand behauptete Beziehung der

Gerechtigkeit auf die Leidenschaft im weitesten Sinne indirekte Gültigkeit

hat (fines conséquentes) : Der Gerechte handelt gerecht, und freut
sich dann seiner Handlung ; beides wieder nach der Nikomachischen
Ethik (ad 1). Ähnlich beim Ausgleich der Bezogenheit der allgemeinen
Gerechtigkeit im Einzelfall auf Leidenschaften (obj. 3) mit der scheinbar

entgegenstehenden Antwort : Die allgemeine Gerechtigkeit « greift über »

(se extendit) auf die ihr an sich wesensfremden Bereiche der Leidenschaft

; wo nach den Beispielen der Nikomachischen Ethik der Mut,
die Mäßigung, die Sanftmut ihr eigentliches Betätigungsfeld haben

(ad 3). Während die Begriffsbestimmungen der drei Einwände aus

vorangegangenen Artikeln herangezogen sind, dem Aristoteles indirekt
gehören, geht Zusatz 2, wie die beiden anderen, von einem wenn auch
nicht ausdrücklich herangezogenen aristotelischen Lehrstück aus. De

anima hatte in dem weiter weisenden letzten Kapitel das Tasten als

« Mittlerschaft » (|i.s<70T7]ç) bezeichnet zwischen den Gegenständen und
den Vorgängen der Sinnlichkeit, III 13 (435a 21). Daraus entwickelt
Thomas seine Auffassung äußerer Handlungen überhaupt als den « Mittlern

» (media) zwischen den äußeren Gegenständen und den inneren

Empfindungen.
Zum selben Typ gehört Art. 59/2. Sein bedeutendstes, nicht

ausdrücklich angezogenes aristotelisches Lehrstück korrespondiert im 3. Ein-



Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin 343

wand der Rückverweisung auf einen früheren Artikel im 1. und dem

ausdrücklichen Zitat im 2. Einwand : Konträrer Gegensatz besteht

(viertens) « zwischen dem meist-verschiedenen dessen, das unter
dasselbe Vermögen (potentia) fällt », Metaph. V 10 (1018a 29). In zweiter
Linie besteht konträrer Gegensatz zwischen dem was zu derartigem
Hauptgegensatz in einem Seinsverhältnis steht, wie Thomas in seinem

Kommentar die von der Metaphysik (a 31) angeführten Einzelfälle
zusammenfaßt. In der Summa zieht er die Folgerung : Wie die Tugend
zu der ihre Möglichkeit verwirklichenden besonderen Tugendhandlung,
verhält sich die ihr entgegengesetzte lasterhafte Anlage zu der diese

verwirklichenden Handlung. Zu berücksichtigen ist, daß Tugend und
Untugend ein und demselben Seelenvermögen entspringen, Eth.
Nicom. V 1 (1129a 13).

X

Zwischen jedem Einwand und dem gleich bezifferten Zusatz besteht
das Verhältnis von These und Teilsynthese, zu denen die Hauptsyn-
these in der Antwort, die Antithese in der Entgegnung aufzusuchen

ist. Auch wenn diese nicht aristotelisch unterbaut sind, ist doch das

in dem Einwand und seinem Zusatz enthaltene Teilproblem aristotelisch

strukturiert. Diesen Typ vertritt Art. i der 59. Frage. Der 2.

Zusatz argumentiert aus Eigenem, mit einem Beispiel aus dem Leben :

Wenn ein Bub vom Nachbargarten einen Apfel aufliest, schädigt er
den Besitzer nicht, darf sogar mit dessen halber Zustimmung rechnen.

So findet sich das Argument des 2. Einwandes aus Buch II der Niko-
machischen Ethik bestätigt, daß die geringfügige Verfehlung kein Tadel
treffe — unter dem durch die allgemeine Synthese auferlegten
Vorbehalt : Was gegen die Liebe verstößt, ist Todsünde (resp.). Zu einer
besonderen Synthese wird der 1., aus Buch V. der Nikomachischen

Ethik geschöpfte Einwand geführt durch ein zweites, ausdrückliches
Zitat aus Buch III : Verfehlungen aus Unkenntnis sind verzeihlich ;

aber nicht sofern es sich um Unkenntnis der Strafbestimmungen, nur
sofern es sich um Unkenntnis der Tatsachen handelt. Von hier aus

läßt sich leicht zur allgemeinen Synthese zurückfinden. Hätte der

wohlgenährte Bub gewußt, daß das Fallobst im Nachbargarten einem armen
hungrigen Menschen zugedacht war, so wäre sein Mundraub gegen die

Liebe, daher weniger verzeihlich gewesen. Die dialektische Struktur
des dritten Paares ähnelt der des zweiten, sofern die aus Eigenem



344 Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin

geschöpfte Teilsynthese (ad 3) einer aristotelisch unterbauten These

zugeordnet ist : Gegensatz (contrarietas) ist Grenzfall des mehr oder
minder Unterschiedenen, Metaph. X 4 (1055a 3).

Zum selben Typ gehört Art. 72/2. Oberflächlich betrachtet,
gleichen ihm die Artikel 62/2, 64/2, 65/2 ; nur daß es nicht ein dem
Einwand entsprechender Zusatz ist, der gleich diesem aristotelisch unterbaut

wird. Damit aber fällt der Artikel für die aristotelische Systematik

aus, soweit er nicht durch unausdrückliche Zitate gehalten ist ;

bedient sich des ausdrücklichen Zitates nur gelegentlich, wie das,
getrennt für Einwand und Zusatz, auch bei den Art. 63/3, 65/1, 66/7,
66/9 und 77/2 bzw. 58/7, 58/11, 67/4, 69/2, 72/4, 73/3 und 77/3 der
Fall ist. Wir wählen den ersten der zweiten Reihe, bei dessen

Kommentierung besonders deutlich wird, Zitate welcher Art Thomas
typischerweise ohne ausdrückliche Anführung verwendet, und in welcher
Weise das geschieht. Jeder der drei Einwände gegen die Annahme
besonderer, spezifischer Gerechtigkeiten geht von einem aristotelischen
Grundsatz aus : «Die Natur tut nichts Überflüssiges », De caelo II 11

(291b 13), De gener. animal. II 4 (739b 19) ; Thomas überträgt ihn
auf den Bereich der Sittlichkeit (obj. 1). Daß Einzahl und Vielzahl
in keinem Falle, also auch nicht, wo es sich um das Objekt der Tugend
handelt, einen spezifischen Unterschied bilden, ergibt sich aus dessen

Definition : « Unterschieden nennt man, was nicht nur der Zahl,
sondern auch der Spezies nach verschieden ist », Metaph. V 9 (1018a 12).
Die Folgerung, daß Tugenden sich nicht nach der Einzahl oder Vielzahl

ihrer Objekte unterscheiden lassen (obj. 2), wendet Thomas ab mit
dem Zitat aus den Politica, demzufolge der Staat, der Träger des

Gemeinwohls nicht aus nur zahlenmäßig, vielmehr aus spezifisch
verschiedenen Elementen besteht (ad 2), z. B. aus Berufsständen und
Hausgemeinschaften. Die strukturelle Zwischenschaltung der Hausgemeinschaft

die, wieder nach den Politica, « dem Einzelnen von Natur
vorhergeht », wie ihr der Staat, I 2 (1253a 18), leistet dem Versuch
Vorschub, neben der Gerechtigkeit dem Einzelnen und der Gemeinschaft

gegenüber auch eine Gerechtigkeit den Hausgenossen gegenüber —
dann auch, dürfen wir fortfahren, eine Standesgerechtigkeit,
Berufsgerechtigkeit usw. zu unterscheiden, und so die spezifizierte Gerechtigkeit

überhaupt ad absurdum zu führen (obj. 3). Thomas weist hierzu
in Anlehnung an die beiden Zitate aus den Politica und der Nikomachi-
schen Ethik auf die Sonderstellung der Hausgemeinschaft hin, die sehr
wohl eine spezifizierte Gerechtigkeit mit sich bringe (ad 3).



Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin 345

XI

Die dialektische Spannung zwischen aristotelischen Thesen bleibt
noch in dem, durch Art. 1 der 57. Frage vertretenen Typ gewahrt, wo
einem aus der Nikomachischen Ethik geschöpften Einwand eine eben

solche Entgegnung gegenübertritt. Allerdings nur mittelbar : Direkt
dient der aristotelische Einwand (obj. 2) dem aus Isidoras zur Stütze,

genau wie der vorhergehende (obj. 1), ebenfalls dem VI. Buch der Ethik
entnommen, Cap. 2 (1139 b 12) und 3 (b 16), dem aus Celsus. Die
Antwort stützt sich auf eine dritte Stelle desselben Werkes, sie in
kongenialer Weise weiterführend und präzisierend. Aristoteles hatte
die Gerechtigkeit für die vollkommene Tugend erklärt, weil ihr Träger
sie auch anderen gegenüber ausüben kann, und nicht bloß für sich

selbst, V 3 (1129b 31) ; Thomas dagegen hebt darauf ab, daß es das

von anderen Tugenden spezifisch unterscheidende Merkmal der Gerechtigkeit

ist « den Menschen auszurichten auf das, was des Anderen ist ».

Er begründet das selbständig aus einer etymologischen Deutung des

Ausdrucks « justitia ». Bei Isidoras fand er nur die formalsprachliche
Abwandlung, die er im Wortlaut zitiert hat (sed contra) ; aus dem

griechischen Text des Aristoteles war kein unmittelbarer Anhalt zu
gewinnen. So bildet er nach dessen Herleitung des Stxociov (gerecht)

von (zweiteilig) — weil der Richter, als « Mann der Mitte » zwischen

beiden Parteien stehend, die Gleichheit zuteilt, V 7 (1132a 22) — eine

nach Form und Inhalt entsprechende lateinische Herleitung : Auch in
der Alltagssprache wird das Gleichmachen (etwa zweier Gewichte) «

justieren » genannt. Selbständige Weiterbildung bei enger textlicher
Anlehnung zeigt vor allem der Kernsatz, der die Gerechtigkeit der Tugend
im allgemeinen, die sich nur im Vergleich mit dem Handelnden (ihrem
Träger) auffassen läßt, scharf gegenüberstellt (resp.). Aristoteles hatte
in dieser Weise die Tugend im allgemeinen von den Künsten
unterschieden : Deren Erzeugnisse haben ihren Wert in sich selbst, ohne

Beziehung auf den Künstler, die Tugend dagegen und unter ihr eben

die Gerechtigkeit als Hauptbeispiel erhalte ihre Qualifizierung erst
dadurch, « daß der Handelnde aus irgendeiner (inneren) Haltung heraus

handelt», II 3 (1105a 30). Bei Thomas ist die Gerechtigkeit von aller

subjektiven Beimischung gereinigt, das objektive Verhältnis, beispielsweise

« die Erstattung des geschuldeten Lohnes für geleisteten Dienst ».

So im folgenden nochmals bei Gegenüberstellung mit den übrigen Tugenden,

dabei in wörtlicher Anlehnung an den aristotelischen Text : « Die



346 Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin

Tugend läßt sich bestimmen auch ohne Hinblick darauf, wie sie vom
Handelnden ausgeübt wird» (resp.).

Den selben Typ weisen die Art. 61/1 und 61/3 auf. Wo indessen

nur noch die Entgegnung aristotelisch ist, geht die Spannung verloren.
Neben 78/4 gehört 61/4 diesem Typ an ; somit zeigen alle vier Artikel
der 61. Frage die aristotelische Entgegnung, die in den vorhergehenden

30 Artikeln 9 mal, in den nachfolgenden 75 Artikeln nur 2 mal
auftritt. Die durchgängige Häufung der Aristoteles-Zitate jeweils am

Anfang eines Wissensgebietes ist ohne weiteres verständlich : Sie legen
den Erkenntnisgrund, der durch die folgenden Spezifizierungen
aufgelockert wird. Die eigenartigen Ballungen aber der aristotelischen

Entgegnung (sed contra) bedürfen einer besonderen Erklärung. Dabei ist
von der Beobachtung auszugehen, daß die Entgegnung nur ausnahmsweise,

in den hier in Betracht stehenden Fällen nur 5 mal, eine negative

Beantwortung der Titelfrage stützt. Nimmt man die Beobachtung
hinzu, daß in den verbleibenden zehn Fällen die Antwort mit einer

Ausnahme im gleichen Sinne entscheidet, die in ihr gegebene Synthese

nur formale Bedeutung hat, so erweist sich die bejahende aristotelische

Entgegnung als leicht zu handhabendes Indizium aristotelischen
Lehrgehaltes der ganzen Frage, unabhängig von ihrem sonstigen Inhalt :

Das Recht ist der Gegenstand der Gerechtigkeit (57/1) — Es zerfällt
in Naturrecht und positives Recht (57/2) — Vater- und Herrenrecht
sind spezifisch unterschieden (57/4) — Die Gerechtigkeit ist die
allgemeine Tugend (58/5) — Jeder Art der Gerechtigkeit eignet eine Art
des Gegenstandes (58/8) — Die gerechte « Mitte » ist in den
Gegenständen gegeben (58/10) — Die Gerechtigkeit zerfällt in mitteilende
und zuteilende (61/1) — Entsprechend auch ihr Gegenstand (61/3) —-

Unter den Ungerechtigkeiten ist Raub vom Diebstahl zu unterscheiden

(66/4). Aus der Reihe fällt nur die letzte Entgegnung dieser Art, die

einen allgemeinen aristotelischen Satz auf den Sonderfall der Hehlerei
anwendet (78/4).

XII

Wo aristotelische Zitate einander nur noch in Entgegnung und Zusatz

gegenüberstehen, fehlt die tiefere dialektische Verbindung. Wenn der

einzige diesen Typ vertretende Artikel des vorliegenden Zusammenhangs,
der 2. der 57. Frage trotzdem straffen aristotelisch-dialektischen Aufbau

zeigt, so liegt das daran, daß auch die beiden ersten Einwände



Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin 347

sich auf Thesen der Nikomachischen Ethik stützen. Wir haben uns
bei diesem ersten Versuch, die Summa aus den zugrunde liegenden
Aristoteles-Texten unter Aufweis des jeweiligen Lehrabstandes
fortlaufend, wenn auch nur in Auswahl zu kommentieren, darauf beschränkt

nur ausdrückliche Zitate systematisch zu verwenden, die unausdrücklichen

nur erläuternd heranzuziehen. Die ganze Auseinandersetzung
des vorliegenden Artikels findet, soweit sie nicht Übernatürliches
einbezieht, zwischen aristotelischen Thesen statt. Dem ausdrücklichen
Zitat aus der Nikomachischen Ethik (sed contra) steht als 1. Einwand
gegenüber der im Aristotelestext wenige Zeilen tiefer folgende Grundsatz

«Das Natürliche ist unveränderlich », V 10 (1134b 25). Der 2.

Einwand « Setzung (positivum) ist das, was aus dem menschlichen Willen
hervorgeht », ist dem Sinne nach aus dem gleichen Zusammenhang
geschöpft ; nur daß es bei Aristoteles noch nicht der Abgrenzung einer
voluntas humana gegen die voluntas divina bedarf. Thomas
rechtfertigt die aristotelische Einteilung des Rechtes in Naturrecht und
positives Recht (sed contra) zunächst allgemein aus Begriffen des römischen
Rechtes (resp.), kommt dann im Einzelnen auf die beiden, scheinbar

entgegenstehenden aristotelischen Thesen zurück : Die These von der

Unwandelbarkeit der menschlichen Natur wird unter übernatürlichen

Gesichtspunkten verworfen (ad 1). Die These, daß aus dem (menschlichen)

Willen (positives) Recht erfließe, wird wieder mit einem Zitat
aus der Nikomachischen Ethik gestützt, demzufolge er nur die
naturrechtlich indifferenten Fälle zu entscheiden hat (ad 2). So ist der scheinbare

Widerspruch der zweiten (obj. 2) und dritten aristotelischen These

(sed contra) zum Ausgleich gebracht.

XIII

Anhangweise kommentieren wir, um den Vergleich zu erleichtern,
den ersten aus der langen Reihe von Artikeln des vorliegenden Bandes,
die keine ausdrücklichen Zitate aufweisen, doch aber spezifisch
aristotelisch unterbaut sind und insofern einen eigenen Typ darstellen. Die
der Antwort des Art. 3 der 58. Frage zugrunde gelegte praktische (d. h.
nicht das Sein, sondern das Tun betreffende) Definition der Tugend
ist in ihrer zweiten Hälfte aus der Topik zu belegen : « Eigentümliches
(Merkmal) der Tugend ist, daß sie ihren Träger gut macht », V 3 (131b 1).

Die weit ausholenden Eingangsworte « menschliche Tugend — menschliches

Tun » ziehen ihre Berechtigung aus einer Überlegung der Niko-



348 Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin

machischen Ethik III 6 (1113a 26) : Was dem Kranken, dem Sonderfall

gut tut, tut darum noch nicht gut dem Gesunden, den Menschen im
allgemeinen. Dem 2. Einwand, daß Tugendhandlungen aus Notwendigkeit

erfließen und daher nicht zur Gerechtigkeit beitrügen, wird in
Vorwegnahme kantischer Gesichtspunkte begegnet mit der Unterscheidung

zwangsmäßiger und pflichtmäßiger Notwendigkeit (ad 2), «ohne
die das Gute nicht stattfindet », nach Metaph. V 5 (1015a 22), der
beiden bedingten Notwendigkeiten im Gegensatz zur unbedingten, nach

XII 7 (1072b 11). Der zum 3. Einwand namentlich herangezogene

Metaphysiktext unterscheidet eine Wirksamkeit nach außen, bei der

Tätigkeit und das Getätigte auseinanderfallen — wie bei jeder
handwerklichen Betätigung ; und eine Wirksamkeit im Innern, bei der Tätigkeit

und Betätigtes zusammenfallen. Im letzteren Falle Vollendet
sich die Tätigkeit im Tun (xpYjcnç, agibile), so daß von einem besonderen

Getätigten (epyov, factibile) nicht die Rede sein kann — so bei

Betätigung der Sinneswerkzeuge. In Kommentierung dieses Textes
schon hat sich Thomas entschieden, wertmäßige Betätigungen im
weitesten Sinne ausschließlich den agibilia zuzuweisen (félicitas non consistit
in aliqua actione quae in exterius transeat ; lib. IX, lec. 8) ; wie das

im Obersatz des vorliegenden Einwandes zum Ausdruck kommt — man
ist tugendhaft, wie man sieht und hört. Das entspricht der Auffassung
der Nikomachischen Ethik, sofern sie vom Gebrauch der vollendeten

Tugend redet (^pyjuip), V 3 (1129b 31). Dieses Wort aber betrifft eben

die Gerechtigkeit als die vollendete Tugend ; «vollendet, weil ihr Träger
sie auch den Anderen gegenüber gebraucht » — also nach außen, und
sie «tut » was dem Anderen frommt (irp<*Trei), (1130a 4). Mit der Lösung
eines uti, das nach außen wirkt und doch nicht mit facere verbunden
ist, geht Thomas neue Wege (ad 3). Allgemein darf gesagt werden,
daß die von der Metaphysik im Geltungsbereich der Naturnotwendigkeit

gewonnenen Begriffe bei ihrer Übertragung in das Reich der Werte
einer Modifikation unterliegen. Es lassen sich auch umgekehrte Fälle
aufzeigen wie der vorliegende — solche wo an die Stelle eines uti das

facere tritt ; so in dem in vielen Sprachen belegten Sprichwort : « Des

Herren Auge macht die Herde fett. »


	Aristoteleszitate bei Thomas von Aquin

