
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Artikel: Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

Autor: Zychlinski, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der wichtigste Augenblick
im Menschenleben

Bemerkungen zu Sum. Theol. I-II q. 89 a. 6

Von Prof. Dr. Alexander ZYCHLINSKI.

Die meisten Kommentatoren der theologischen Summe des heiligen
Thomas scheinen dem angeführten Artikel der I-II nicht allzu große
Aufmerksamkeit zu schenken. Und doch ist die Lehre, die er in wenige
Worte zusammenfaßt, von großer Bedeutung für ein tieferes Verständnis
der thomistischen Ethik. Thomas gibt eine magistrale Antwort auf die

Frage : ob es möglich sei, daß jemand, der sich im Stande der
Erbsünde befindet, nur mit läßlichen Sünden behaftet sei, mit Ausschluß

jedweder Todsünde. Die Lehre, die nun der hl. Thomas vorträgt, ist
kurz folgende :

Es ist nicht möglich, daß jemand, der sich im Stande der
Erbsünde befindet, nur läßliche Sünden auf dem Gewissen habe, ohne jede
Todsünde. Der Grund hierfür liegt darin, daß der Mensch, solange

er das Alter, wo man zum Vernunftgebrauch kommt, noch nicht
erreicht hat, überhaupt nicht sündigen kann, weder schwer noch leicht.
Wenn nämlich der Mangel an entsprechendem Alter den Menschen von
jeder schweren Sünde entschuldigt, insofern er die rechtmäßige Tätigkeit

der Vernunft hindert, um so mehr spricht er den Menschen von
jeder leichten Sünde frei, selbst wenn er etwas begehen sollte, was an
sich leicht sündhaft ist1. Bevor also der Mensch zum Vernunftgebrauch
gelangt, kann er nur mit der Erbsünde behaftet sein, mit Ausschluß

jedweder persönlichen Sünde ; hat er aber das Alter der Vernunft
erreicht, dann ist er zunächst nur einer Todsünde fähig und dann erst

läßlicher Sünden. Dies erhellt daraus, daß der Mensch, sobald er zum
Vernunftsgebrauch gelangt ist, im Gewissen verpflichtet ist (primum
cogitandum) 2, sich ernstlich über seine moralische Lebensaufgabe zu
besinnen : deliberare de seipso3. Wer nun in dieser entscheidenden

1 Vgl. De malo q. 7 a. 10 ad 8.
2 S. Th. I-II q. 89 a. 6 ; vgl. De malo q. 7 a. 10 ad 10.
3 S. Th. I-II q. 89 a. 6.



316 Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

Stunde seine Lebenspflicht erfüllt und sich zu seinem wahren Lebensziel

hinwendet, erlangt mit Gottes Gnadenhilfe den Nachlaß der
Erbschuld ; wer dagegen diese allererste Lebenspflicht vernachlässigt,
begeht eine schwere Sünde L Die erste Sünde also, die der Mensch,
unmittelbar nach der Erbsünde, begehen kann, ist eine Todsünde.

Aus der soeben angeführten Lehre, auf die der englische Lehrer
öfters zurückkommt2, ist ersichtlich, daß auf jedem Menschen, der
das Alter der Vernunft erreicht hat, eine ernste Pflicht lastet. Sehen

wir nun genauer zu, welches der Inhalt und die Tragweite dieser ersten
menschlichen Verpflichtung ist ; diese Betrachtung führt uns zum
tieferen Verständnis der Lehre des hl. Thomas über das Erwachen des

sittlichen Bewußtseins im Menschen.

Wir finden beim englischen Lehrer folgende Beschreibung der

ersten Pflicht des Menschen : Cum (homo) usum rationis habere incoe-

perit primum quod tum homini cogitandum occurrit, est deliberare
de seipso3. Wir erfassen den wahren Sinn der angeführten Worte,
wenn wir auf folgende zwei Fragen antworten : 1. Wann erreicht der
Mensch das Alter der Vernunft, oder mit andern Worten : Wann
gelangt der Mensch zum Vernunftgebrauch ; 2. was bedeutet der
Ausdruck « deliberare de seipso ».

1. Wir sagen gewöhnlich, daß der Mensch das Alter der Vernunft
erreicht hat, wenn er fähig ist, in der moralischen Ordnung zwischen

Gut und Böse zu unterscheiden. Diese Redeweise ist vollkommen

berechtigt. Das Unterscheiden nämlich zwischen Gut und Böse im
moralischen Sinne ist gerade die Lebensfunktion des Menschen, durch
die er sein sittliches Leben vor allem betätigt und kundgibt. Anderseits

aber wissen wir, daß der Mensch die Schwelle des moralischen
Lebens übertritt, sobald er das Alter der Vernunft erreicht hat ; der

Vernunftgebrauch befähigt ihn zur Verrichtung moralischer
Lebensfunktionen.

Nun fragt es sich aber : worin besteht eigentlich die moralische
Lebensfunktion des Menschen, oder, wie man gewöhnlich sagt, die

moralische Handlung
Moralische Handlung ist jede menschliche Handlung, insofern sie

ein reales Verhältnis zur moralischen Norm besitzt. Da nun aber in

1 Vgl. De Verit. q. 24 a. 12 ad 2.
2 In 2 Sent. dist. 28 q. 1 a. 3 ad 5 ; dist. 42 q. 1 a. 5 ad 7 ; De malo q. 5 a. 2

ad 8 ; q. 7 a. 10 ad 8 ; De Verit. q. 14 a. 12 ad 2.
3 I-II q. 89 a. 6.



Der wichtigste Augenblick im Menschenleben 317

Wirklichkeit jeder menschliche Akt das besagte Verhältnis besitzt, so

ist in concreto jeder menschliche Akt auch ein moralischer Akt.
Was ein menschlicher Akt ist, hat der hl. Thomas mit

unübertroffenem Scharfsinn dargelegt. Der menschliche Akt kommt zustande
kraft der Betätigung der beiden spezifisch menschlichen Seelenkräfte,
der Vernunft und des Willens 1. Weil jedoch das Vernunftsleben des

Menschen sich auf der tiefsten Stufe der Intellektualität befindet2 und
recht unvollkommen ist, darum besteht ein vohkommener menschlicher

Akt nicht etwa aus einer einzigen Tätigkeit des Verstandes und des

Willens, sondern er setzt sich zusammen aus einer langen Reihe sich
wechselweise betätigender Funktionen des Verstandes und des Willens.
Der hl. Thomas unterscheidet nun fünf Verstandestätigkeiten und sechs

Willenstätigkeiten, die zusammen einen einzigen vollkommenen menschlichen

Akt bilden 3.

Zunächst erkennt der Verstand ein Gegenstand als Gut und Ziel
(prima apprehensio), worauf sich im Willen ein (wenn auch unwirksames)

Verlangen nach dem erkannten Gute regt, das jedoch rein
theoretisch bleibt (simplex volitio). Weiterhin erkennt der Verstand, daß

das erkannte Gut wirklich erstrebenswert und erreichbar ist (iudicium
synderesis). Nun folgt ein äußerst wichtiger Willensakt, den wir
Vorhaben, Absicht (intentio) nennen wollen, kraft dessen sich der Wille
zum erkannten Gut wirksam hinwendet und zu ihm hinstrebt. Weil
nun der Wille das erstrebte Gut wirklich erreichen will, darum bewegt
er den Verstand zum Überlegen (consilium) betreffs der zum Ziele
führenden Mittel. Hat der Verstand die entsprechenden Mittel gefunden,
dann gibt der Wille dazu seine Einwilligung (consensus). Nun ist es

aber nicht möglich, sich aller ersonnenen Mittel gleichzeitig zu bedienen ;

darum fällt dem Verstände die Aufgabe zu, durch ein praktisches Urteil
(iudicium practicum) endgültig zu entscheiden, welches Mittel im
gegebenen Falle am besten zum Ziele führt und darum anzuwenden ist.
Das von der Vernunft vorgeschlagene Mittel wird vom Willen akzeptiert

(electio). Nun handelt es sich noch um die Ausführung, d. h.

um die tatsächliche Anwendung des erwählten Mittels. Den Befehl

zur Ausführung (imperium) gibt der Verstand, während der Wille die

entsprechenden Kräfte veranlaßt, die beschlossene Handlung
auszuführen (usus activus). Ist dieselbe ausgeführt und das erstrebte Ziel

1 S. Th. I-II q. 1 a. 1.
2 S. Th. I q. 14 a. 1.
3 S. Th. I-II q. 8-21.



318 Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

erreicht, dann findet der Wille in dessen Besitz Ruhe und Befriedigung
(fruitio).

Aus dieser gedrängten Zusammenfassung sehen wir, daß nach der

Lehre des hl. Thomas jede vollkommene menschliche Handlung sich

aus einer ganzen Reihe von Teilakten zusammensetzt, die zusammen
ein vollkommenes moralisches Ganze bilden. Alle diese Teilakte jedoch
haben nicht die gleiche Bedeutung beim Aufbau der menschlichen

Handlung. Die Hauptrolle fällt vier folgenden Teilakten zu : zunächst
dem Vorhaben oder der Absicht, kraft der sich der Wille wirksam dem

erkannten Ziele hinwendet ; ferner der Erwägung, mittels derer der

Verstand die zum Ziele führenden Mittel ausfindig macht ; die Wahl,
kraft deren der Wille aus der Zahl der ersonnenen Mittel das

zweckmäßigste Mittel wählt ; schließlich der Entschluß, durch den der
Verstand den Befehl erteilt, das erwählte Mittel zur Anwendung zu bringen.
Wer fähig ist, die erwähnten vier Teilakte zu vollziehen, der ist imstande,
eine menschliche Handlung zu setzen ; er befindet sich im Bereich des

moralischen Lebens.

Nun erhebt sich die Frage : wann wird der Mensch fähig die

ebengenannten Akte zu vollziehen und somit eine menschliche Handlung
zu verrichten Es ist klar, daß die erwähnte Fähigkeit im Menschen

erwacht, sobald seine Seelenkräfte (Verstand und Wille) in der Lage

sind, die erwähnten vier Teilakte zu vollziehen, und zwar nicht nur,
sofern es an ihnen selbst liegt, sondern auch vom Standpunkt ihres

Objektes aus. Jeder Mensch nämlich ist gleich vom Anbeginn seines

Daseins subjektiv, d. h. insoweit es auf seine geistigen Seelenkräfte

ankommt, fähig, jedwede menschliche Handlung zu setzen, da ja seine

geistigen Seelenkräfte in der geistigen Seele wurzeln und an sich von
der Sinnenwelt unabhängig sind. Objektiv jedoch, d. h. mit Rücksicht
auf den Gegenstand, auf den die Funktionen der Seelenkräfte gerichtet
sind, entwickelt sich das geistige Leben des Menschen in
ununterbrochener Abhängigkeit von der Sinnenwelt1. Das kommt daher, weil
der Wille in seiner Betätigung formell vom Verstände abhängig ist, der
ihm ja ein bestimmtes Ziel vorsetzen muß ; der Verstand aber hängt
in seiner Tätigkeit objektiv von den Sinnen ab, die ihm den Erkenntnisstoff

liefern, gemäß des bekannten Axioms : Nihil est in intellectu quod
non fuerit in sensu. Daraus ergibt sich, daß die geistigen Seelenkräfte
des Menschen, die, soweit es an ihnen selbst liegt, fähig sind, tätig zu

1 S. Th. I q. 75 a. 2 ad 3.



Der wichtigste Augenblick im Menschenleben 319

sein ; erst dann beginnen sie sich wirklich zu betätigen, wenn die Sinne
soweit entwickelt sind, daß sie der Vernunft ihr entsprechendes Material
liefern können. Der Mensch kommt also zum Vernunftgebrauch und
beginnt sein moralisches Leben, sobald seine Sinne, besonders die
inneren Sinne, eine genügende Entwicklung erreicht haben.

Wie jede andere Lebensentwicklung, so vollzieht sich auch die

Entwicklung der Sinne, vor allem der Phantasie, die ja hauptsächlich
in Frage kommt, allmählich und stufenweise. Solange die Phantasie

überhaupt noch nicht entwickelt ist, kann der Mensch gar keine
Phantasiebilder erzeugen, die dem Verstände eine materielle Grundlage zur
Abstraktion von Begriffen liefern könnten. Allmählich nun wird die
Phantasie immer mehr präzis und schafft Phantasiebilder, die der
Verstand schon einigermaßen gebrauchen kann. Diese ersten Phantasiebilder

bilden den Stoff zur Abstraktion der allerersten Begriffe, d. h.
der allgemeinen Begriffe des Seins 1 und des Guten, die den Menschen
in die metaphysische, beziehungsweise in die moralische Ordnung
einführen. Diese allerersten Begriffe, mit deren Abstraktion vom
Phantasiebilde das menschliche Seelenleben seinen Anfang nimmt, sind
zunächst noch recht unvollkommen. Zwar stehen sie wesentlich über
allen Sinnesvorstellungen, da sie ja bereits der geistigen Ordnung
angehören, aber sie sind noch ganz verschwommen und unklar ; es fehlt
ihnen die genügende Reife und Präzision. Solange das Kind nur solche

unreifen Begriffe bilden kann, befindet es sich im Ubergangsstadium :

es ist noch nicht zum vollkommenen Vernunftgebrauch gelangt, weil
die unreifen Begriffe, die es besitzt, zum Vollziehen menschlicher
Handlungen nicht genügen. Vor allem ist der Allgemeinbegriff des Guten,
den das Kind hat, noch nicht soweit ausgearbeitet, daß er dem Willen
einen freien Wahlentschluß ermöglicht ; ist er ja noch recht
verschwommen. Anderseits aber hat das Kind bereits die Grenzen der
Sinneswelt überschritten, da es mit geistigen, wenn auch unreifen
Begriffen, zu operieren beginnt. Es befindet sich eben im Durchgangsstadium.

Die Sonne des Geisteslebens ist ihm noch nicht ganz
aufgegangen, aber eine herrliche Morgenröte leuchtet ihm schon entgegen.
Während dieser Zwischenperiode wird das Kind vornehmlich vom
sinnlichen Schätzungsvermögen, der sogenannten ratio particularis, geleitet,
die gewissermaßen den Gipfel der sinnlichen Lebenskräfte bildet und
so gleichsam eine Überleitung zur geistigen Lebenssphäre bedeutet.

1 De Verit. q. 1 a. 1.



320 Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

Dank dem sinnlichen Schätzungsvermögen, besitzt das Kind, bevor es

die Grenzen der moralischen Welt vollkommen überschritten hat,
bereits einen moralischen Takt, an dem es seine praktische
Lebensführung orientiert. Bei geistig beschränkten Personen (Halbnarren) ist
dieser moralische Takt maßgebend zeitlebens für die ganze moralische

Lebensführung.
Aus obigen Erwägungen kommen wir zum Schlüsse, daß der

Mensch dann erst die Schwede des sittlichen Lebens vollkommen
überschritten hat, wenn sein Verstand einen reifen Begriff des allgemeinen
Guten auszuarbeiten imstande ist.

Es ist jedoch zu bemerken, daß der erste Willensakt, der dann
eintritt, sobald der Mensch einen reifen Begriff des bonum in com-
muni besitzt, noch kein freier Wahlentschluß ist und keine moralische

Betätigung bedeutet. Ist ja der Wille dem Allgemeingut gegenüber
nicht frei, wenigstens quoad specificationem L

Erst, nachdem der Verstand einen reifen Allgemeinbegriff des Guten
erworben und der Wille sich an ihm orientiert hat und somit moralisch
lebenstätig in actu primo geworden ist, kann sich die eigentliche moralische

Lebenstätigkeit des Menschen entrollen. Dieselbe hat nun etwa
folgenden Verlauf :

Zunächst erfaßt der Verstand die Allgemeinbegriffe (des Seins und)
des Guten und bildet das allgemeine Urteil : bonum est faciendum.
Dieses bonum, das der Verstand dem Willen als begehrenswertes Ziel
vorstellt und das der Wille zunächst anstrebt, schließt gemäß einer
tiefsinnigen Bemerkung Cajetans 2, ein zweifaches Gut (ratio boni) in
sich und kann somit in zweifacher Weise als Ziel betrachtet werden :

als finis qui und als finis cui. Finis qui ist das Gut an sich, das man
anstrebt ; finis cui ist die Person, in deren Interesse man das Gut
anstrebt. Zum ersten der genannten Ziele (finis qui) wendet sich der
Mensch kraft der Liebe des Begehrens (amor concupiscentiae), zum
zweiten (finis cui) kraft der Liebe der Freundschaft (amor amicitiae).
Beim allerersten Willensakte des Menschen ist das begehrende Subjekt
selber finis cui, gemäß der tiefen Bemerkung des Aristoteles : Amicabile
quidem bonum, unicuique autem proprium, et amicabilia, quae sunt
ad alios, veniunt ex amicabili ad se 3.

Somit ist der erste Willensakt des Menschen ein Akt der Freund-

1 S. Th. I-II q. 10 a. 2.
2 In I-II q. 89 a. 6.
3 Bei Cajetan, a. a. O.



Der wichtigste Augénbliêk im Menschenleben 321

schaftsliebe zu sich selbst. Da nun fernerhin alles, was wir mit der
Liebe des Begehrens umfassen, zu dem hingeordnet sein muß, was wir
mit Freundschaftshebe begehren, so ergibt sich, daß das allererste Ziel,
das sich dem Menschen bietet und zu dem er zuerst hinstrebt, er selber

ist. Der Mensch ist nämlich selbst das Ziel alles dessen, was er mit
der Liebe des Begehrens umfängt. Daraus folgt weiterhin, daß die
Freundschaftsliebe des Menschen zu sich selbst die tiefste Triebfeder
jeglicher Tätigkeit des Menschen ist und gleichsam der Boden, von dem

aus sein moralisches Leben sich entwickelt!. Dieses Grundbegehren
kann man etwa folgendermaßen ausdrücken : Volo mihi bonum sub
ratione boni.

So haben wir denn festgestellt, daß der Mensch, sobald er zum
Vernunftsgebrauch gelangt ist, sich zuerst dem bonum in communi
zuwendet. Unter dem Einflüsse dieses Begehrens beginnt nun der
Verstand nach Mitteln zu suchen, die zum erwünschten Ziele führen. Diese

Mittel nun sind doppelter Art : die einen sind sinnlicher, die anderen

geistiger Art. Das sinnliche Begehrungsvermögen ruft dem Menschen

zu : Willst du glücklich sein, dann mußt du deine Leidenschaften

befriedigen : iucunde vivere. Dagegen spricht die Vernunft : um glücklich

zu sein, sollst du ein Leben führen, das den Forderungen der

geistigen Natur des Menschen entspricht : honeste vivere. So steht
der Mensch auf dem Scheidewege : einerseits stellt sich ihm das sinnliche

Gut (bonum delectabile) als Mittel zum Ziele, d. h. zur
Erreichung des bonum in communi, dar, anderseits das ideale Gut (bonum
honestum). Nun fällt der Vernunft die Aufgabe zu, nachzuforschen,
welche Gründe für die Wahl des einen und welche für die Wahl des

anderen der genannten Mittel sprechen. Das Ergebnis dieses Forschens

stellt der Verstand im praktischen Schlußurteil dem Willen zur
endgültigen Entscheidung vor, worauf die Wahl seitens des Willens
stattfindet 2.

In dem Augenblick nun, wo der Verstand das praktische
Endurteil ausspricht und der Wille die Entscheidung trifft — wodurch sich
der Mensch zum bonum delectabile, bzw. zum bonum honestum wendet

— gelangt der Mensch in Wirklichkeit zum Vernunftgebrauch ; er
verrichtet seine erste vollkommen menschliche und moralische Handlung.

1 De malo q. 7 a. 10 ad 9.
2 Vgl. die 21. These der Studienkongregation vom Jahre 1914 : « Sequitur

proinde electio iudicium practicum ultimum ; at quod sit ultimum voluntas
efficit. » Act. Ap. Sed. vol. 5, 383.

Divus Thomas 21



322 Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

2. Aus unseren bisherigen Erwägungen ergibt sich schon eigentlich
die Antwort auf die zweite Frage, die wir oben stellten : Was bedeutet
beim hl. Thomas « deliberare de seipso », oder mit anderen Worten :

worin liegt nach der Lehre des hl. Thomas die Tragweite der aller-
wichtigsten Pflicht, die der Mensch übernimmt, sobald er das Alter der
Vernunft erreicht hat : primum, quod tunc homini cogitandum occurrit.
Wir sahen nämlich, daß mit Eintritt des Vernunftgebrauches der Mensch

verpflichtet ist, über sein wahres Gut und Ziel nachzuforschen und sich
demselben durch die Wahl der entsprechenden Mittel zuzuwenden.

Der hl. Thomas nennt Gott als wahres Gut und letztes Ziel des

Menschen in concreto : Tenetur quilibet cum primo suae mentis est

compos ad Deum se convertere et in eo finem constituere 2. Für den
Menschen jedoch, der zum Vernunftgebrauch kommt, ist zunächst der

Begriff des letzten Zieles identisch mit dem Begriffe des allgemeinen
Guten (bonum in communi). Erst die Wahl der Mittel, durch die der
Mensch beschließt, das allgemeine Gut anzustreben, geben dem

Allgemeinbegriff des Guten eine konkrete Bestimmung und Präzision. Der

Allgemeinbegriff des Guten nämlich kann in zweifacher Weise verwirklicht

werden : entweder als ideales Gut (bonum honestum), oder als

sinnliches Gut (bonum delectabile). « Deliberare de seipso » bedeutet
also die Satzung der erwähnten Akte der Erwägung (consilium) und
der Wahl (electio), durch die der Mensch beschließt, das bonum honestum,
bzw. das bonum delectabile, wirksam anzustreben. Entschließt sich nun
der Mensch in diesem entscheidenden Augenblick seines Lebens das

bonum honestum anzustreben, so wendet er sich tatsächlich Gott zu,
da ja das bonum honestum als solches nur in Gott seine volle
Verwirklichung findet. Gott nämlich ist in concreto das höchste Gut, das

allein dem Seligkeitsbedürfnis der menschlichen Natur entspricht. In
diesem Falle also strebt der Mensch kraft seines guten Willens zu Gott
hin, obgleich er Ihn nur im Allgemeinbegriff des idealen Guten implicite
erkennt. Er hat also seine erste Menschenpflicht gewissenhaft erfüllt.
Wer dagegen das bonum delectabile erwählt, der wendet sich in
Wirklichkeit von Gott ab, da er sein letztes Ziel in der Kreatur setzt ; er
hat seine erste Menschenpflicht vernachlässigt.

Zusammenfassend können wir sagen, daß das moralische Bewußtsein

im Menschen erwacht, sobald er zum Gebrauch der Vernunft
gelangt, d. h. sobald er sich den Allgemeinbegriff des Guten heraus-

1 De Verit. q. 28 a. 3 ad 4.



Der wichtigste Augenblick im Menschenleben 323

gearbeitet hat. Er vollzieht dann die erste menschliche und moralische

Handlung, durch die er seiner ersten Lebenspflicht gerecht wird, indem

er sich durch das praktische Endurteil und die Wahl des Willens dem

bonum honestum und implicite Gott zuwendet. Dadurch hat der Mensch

seine wahre Lebensorientierung gewonnen.
Nun fragt es sich, in welchem Verhältnis die Erfüllung der

allerersten Menschenpflicht, des deliberare de seipso, zu den natürlichen
moralischen Kräften des Menschen steht. Ist der Mensch fähig aus

eigener, natürlicher Kraft, ohne Gnadenhilfe, diese wichtigste Lebenspflicht

zu erfüllen
Theoretisch — ist der Mensch gewiß fähig, aus sich selber der

erwähnten Pflicht genüge zu leisten ; praktisch jedoch, d. h., wenn es

sich hic et nunc darum handelt, das ideale Gut zu erstreben, ist Gottes
Gnadenhilfe erforderlich. Darin besteht eben eine der Hauptfolgen der

Erbsünde, daß sich der Mensch zu sinnlichen Gütern stärker hingezogen
fühlt, als zu ideellen Gütern.

Ist nun der Mensch mit dem Gnadenbeistand Gottes seiner
allerersten Pflicht nachgekommen, dann harrt seiner die zweite Lebenspflicht,

die mit der ersten eng verknüpft ist und ihr die eigentliche
Vollendung gibt. Zwar ist der Mensch, der seiner Pflicht « deliberare
de seipso » nachgekommen ist, zu Gott hingewendet, aber er hat Gott
noch nicht erreicht ; er hat ja noch keinen bestimmten Begriff von
Gott als dem höchsten Gut. Objektiv strebt er zu Gott hin, da das

ideelle Gut, das der Mensch anstrebt, in Gott allein in concreto
verwirklicht ist ; subjektiv jedoch ist er noch fern von Gott, denn ohne
einen klaren Begriff des persönlichen Gottes, kann sich das Streben zu
Gott nicht auswirken. Darum ist es Pflicht des Menschen, nachdem

er sich zum bonum honestum gewendet hat, sich weiterhin zu betätigen,
um zur Erkenntnis des persönlichen Gottes zu gelangen, den Er als

Hüter der moralischen Ordnung lieben soll. Diese Erkenntnisbetätigung
beruht selbstverständlich nicht auf metaphysischen Erörterungen,
sondern sie verläuft auf dem Wege des vernünftigen und guten Willens.
Für den Menschen, der zum Vernunftgebrauch gelangt ist und seine

erste Pflicht (deliberare de seipso) erfüllt hat, ist der persönliche Gottesbegriff

ein praktischer Begriff ; er bildet sich im Anschluß an die Idee
des bonum in communi und des ersten praktischen Urteils : bonum est
faciendum. Er entsteht also unter Mitwirkung des Willens. Das erste

praktische Urteil : bonum est faciendum, secundum rationem est viven-
dum führt naturgemäß und unmittelbar zur Idee der höchsten (gött-



324 Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

liehen) Autorität, der man sich unterwerfen solle : Deo est obediendum.
Nach Thomas sind die zwei praktischen Urteile : « secundum rationem
est vivendum » und « Deo est obediendum » auf's engste miteinander
verknüpft1 ; beide sind in der vernünftigen Menschennatur verankert.
Bei der Bildung des praktischen Urteils « Deo est obediendum » ist
Gnadenhilfe unerläßlich, da ja die menschliche Natur, besonders im
Begehrungsvermögen, durch die Erbsünde geschwächt ist.

Hat nun der Mensch das praktische Urteil « Deo est obediendum »

gebildet, dann folgt mit moralischer Notwendigkeit seine Hinwendung
zu Gott als dem letzten Ziel. Damit hat der Mensch die natürliche
Gotteshebe erreicht ; er hebt mit natürlicher Liebe Gott über alles ; er
hebt Gott als Ziel seines ganzen Lebens ; er hat den besten Willen, alles

Gott unterzuordnen. Das aber ist das Höchste, was der Mensch in der

natürlichen Ordnung zu leisten vermag, denn die natürliche Liebe Gottes
über alles ist der Gipfel der natürlichen, moralischen Ordnung. Der
Mensch hat also getan, was in seinem Machtbereich steht : fecit quod
in se est ; er hat alles geleistet, was seine vernünftige Natur von ihm
fordert. Doch auch hier war ihm Gottes Gnadenhilfe unentbehrlich.

Hat aber der Mensch ahes getan, was die Vernunft von ihm
fordert, dann wird ihm Gott die Rechtfertigungsgnade nicht versagen.
Wendet sich der Mensch mit Hilfe der aktuellen Gnade zu Gott hin
als zu seinem natürlichen Endziel, dann findet er, dank der
Rechtfertigungsgnade, Gott als übernatürliches Ziel.

Aus dem Gesagten ist ersichtlich, daß die wichtigste moralische

Pflicht, die der Mensch zu erfüllen hat, sobald er zum Gebrauch der

Vernunft gelangt, etwa drei Stufen aufweist : zunächst soll sich der
Mensch dem ideellen Gute zuwenden, dem bonum honestum, das implicite

Gott selbst bedeutet. Diese erste Entscheidung ist die allerwich-
tigste, denn mit ihr sind die anderen eng verknüpft und in ihr gleichsam
virtuell enthalten. Die Hinwendung zum bonum honestum ist jene

«Anstrengung», conatus, die nach Thomas die Natur mit der Übernatur

im Menschen verknüpft 2
; sie ist « quasi dispositio » zur

Rechtfertigung ; sie ist die Frucht der ersten wirksamen Gnade, die der
Mensch erhält ; sie ist der Anfang, die Wurzel alles übernatürlichen
Guten im Menschen.

Die weiteren Akte folgen nun mit psychologischer Notwendigkeit.

1 De Verit. q. 16 a. 1 ad 9.
2 In 1 Sent. dist. 17 q. 1 a. 3 ad 1 et ad 3.



Der wichtigste Augenblick im Menschenleben 325

Denn hat sich der Mensch zum bonum honestum hingewendet, dann
hat er eben alles getan, was hic et nunc die Vernunft von ihm fordert ;

also wird ihm Gott die weitere Gnade nicht verweigern, mit deren Hilfe
er erkennt, daß man Gott gehorchen soll : Deo est obediendum, mit
deren Hilfe er Gott als sein letztes Ziel erwählt und den Willen hat,
Gott nichts zu verweigern : amare Deum super omnia. Damit ist das

deliberare de seipso abgeschlossen : honeste vivere. — Deo est

obediendum, — amor Dei super omnia.

Die allererste Pflicht des Menschen besagt also : vive honeste,

folge der Vernunft. Diese Pflicht bleibt nun für allzeit aktuell und ist
immer die wichtigste. Denn allzeit soll der Mensch honeste vivere, d. h.

er soll stets nach der Vernunft leben und ideelles Gut anstreben. Tut
er das mit Gottes Gnadenhilfe, dann leistet er den « conatus », der sein

ganzes Leben für die Übernatur disponiert.
Der Augenblick, in dem der Mensch die Pflicht : deliberare de

seipso übernimmt, ist wohl der allerwichtigste im Menschenleben ; er
ist wichtiger als die Todesstunde, die ja von ihm sozusagen abhängt.
In diesem Augenblick entscheidet sich das ewige Menschenlos. Gewiß

kann der Mensch, wenn er sich Gott zugewandt hat, wieder von Ihm
abfallen ; dann aber wird eben die Pflicht deliberare de seipso wieder

von neuem aktuell.
Wenn das ewige Menschenlos von dieser wichtigsten

Pflichterfüllung wesentlich abhängt, ist es dann nicht ungerecht, daß Gott
allen denen, die ohne Taufe sterben, bevor sie zum Gebrauch der
Vernunft gelangt sind, nicht die Möglichkeit gibt, für ihr Heil zu sorgen
Sie sind ja nicht fähig zum « deliberare de seipso » Ist das nicht
ungerechte Härte

Um dieser Schwierigkeit zu begegnen, werden immer wieder Stimmen

laut : Gott gewährt den sterbenden Kindern eingegossenes Licht,
sodaß sie fähig sind, die wichtigste Menschenpflicht zu erfüllen
(deliberare de seipso) und sich Gott zuzuwenden 1.

Gewiß steht es in Gottes Macht, unmündige Kinder durch

eingegossenes Wissen zu erleuchten ; es ist auch möglich, daß Gott dies

manchmal tut. Doch falls Er es tut, dann bedeutet dies ein wunderbares

Eingreifen Gottes in den natürlichen Lauf der Dinge ; es ist ein

Wunder, wenn es auch sinnlich nicht wahrnehmbar ist. Ein solches

1 Vgl. M. Bäuerle, Das Heil der ohne Taufe verstorbenen Kinder : Theologie
und Glaube 6 (1935) 727-339.



326 Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

regelmäßiges, wunderbares Vorgehen Gottes kann man schwerlich
annehmen, wenn es nicht in der Offenbarung begründet ist. In der
Offenbarung aber finden wir kein Anhaltspunkt dafür, daß Gott unter
gewissen Bedingungen, z. B. auf Bitten frommer Eltern, an Kindern
Wunder wirke. Wir müssen also sagen, daß diese Kinder, soweit es

an ihnen selbst liegt, von der ewigen Seligkeit ausgeschlossen sind ; sich
selber nämlich können sie in keiner Weise helfen. Wir sagen : « soweit
es an ihnen selbst liegt », denn sofern es an anderen liegt, können und
sollen sie selig werden. Auch die unmündigen Kinder sind ja durch
Christus erlöst ; doch können sie der Erlösungsgnade teilhaftig werden
nur mit Hilfe anderer, auf denen die schwere Pflicht lastet, ihnen die

Erlösungsgnade zugänglich zu machen. Diese Pflicht, die in gewisser
Weise sich auf alle Getauften erstreckt, bildet die tiefste Begründung
der allgemeinen Missionspflicht.

Wenn wir nun sagen, daß die unmündigen Kinder, soweit es an
ihnen selbst liegt, von der ewigen Seligkeit ausgeschlossen sind, so ist
dies keineswegs ungerecht, weil ja niemand ein Recht hat auf ewige
Seligkeit, die immer ein ungeschuldetes Geschenk Gottes bleibt. Übrigens
muß man immer, wenn es sich um Auswählung und Verwerfung handelt,

die Worte des hl. Thomas vor Augen haben : Cum beatitudo
aeterna in visione Dei consistens excedat communem statum naturae
pauciores sunt qui salvantur. Et in hoc etiam maxime misericordia
Dei apparet, quod aliquos in illam salutem erigit, a qua plurimi
deficiunt secundum communem cursum et inclinationem naturae l.

Wir sagen also : ohne « deliberare de seipso » —- keine Seligkeit
(es sei den durch die Wasser- oder Bluttaufe) ; ohne natürlichen Ver-
nunftgebrauch — kein « deliberare », es sei denn, daß Gott wunderbar
eingreift.

Darum scheint auch die These hinfällig zu sein, die neuerdings
Glorieux 2 aufstellt. Er meint, daß im Augenblick des Todes, der doch
der letzte Moment des status viae und zugleich der erste Moment des

status termini ist, der Mensch sich endgültig für Gott oder gegen Gott
zu entscheiden hat. « La mort sera donc exactement le premier moment
où l'âme se trouve séparée et le dernier où elle est unie ...» (882).
«On est obligé d'admettre qu'au même instant où l'âme se sépare du

corps, elle peut être illuminé de Dieu et se décider» (883). Dies

1 S. Th. I q. 23 a. 7 ad 3.
2 Endurcissement final et grâces dernières : Nouv. Rev. th. 59 (1932) 865-892.



Der wichtigste Augenblick im Menschenleben 327

ist nur dann möglich, wenn wir ein wunderbares Eingreifen Gottes
annehmen, der im Augenblick des Todes der Seele eingegossenes Licht
gibt. Des erworbenen, natürlichen Wissens kann sich die Seele im Augenblick

des Todes nicht mehr bedienen, da ja die Körperkräfte gebrochen
sind ; der Mensch ist bewußtlos. Eingegossenes Wissen aber gehört
natürlicherweise dem status termini an, der jedoch keine Möglichkeit
zuläßt, sich für oder gegen Gott zu entscheiden. Soll also jenes
eingegossene Wissen, das Gott der Seele im status termini schuldet, der
Seele dienen, auf daß sie die Pflicht erfülle, die im Bereich des status
viae liegt, dann muß Gott wunderbar eingreifen. Ob Gott das tut und
wie oft er es tut, wissen wir nicht. Der Mensch hat eben die Hauptpflicht

seines Lebens : deliberare de seipso zu erfüllen, nicht nach Art
der reinen Geister, sondern auf die Weise, die seiner körpergeistigen
Natur entspricht, d. h. mit Hilfe des Körpers und mittels erworbenen
Wissens. Darum ist auch die Entscheidung, die er beim « deliberare
de seipso » trifft, an sich widerruflich ; unwiderruflich wird sie durch
äußere Umstände, d. h. sobald der gebrochene Körper der Seele nicht
mehr zu dienen vermag. Darum hat der Mensch allzeit zu bedenken,
daß seine Lebensentscheidung, die an sich widerruflich ist, unwiderruflich

werden kann, so wie es der menschlichen Natur entspricht. Jeder
Augenblick des Lebens kann mit dem Augenblick des Todes zusammenfallen.

Darin besteht ja vor allem die Gnade der Beharrlichkeit, daß

der Tod dann eintritt, wenn der Mensch für Gott entschieden ist.
Darum bereitet sich der wahre Christ allzeit auf den Tod vor, indem
er die Pflicht für Gott zu leben (deliberare de seipso) stets im Gedächtnis
bewahrt. Von dem « nunc », obwohl es fluens ist, hängt unser ewiges
Los ab, da wir eben Menschen sind. Darum beten wir : Ora pro nobis
nunc et in höra mortis: wir bitten Gott, uns die wirksame Gnade zu
geben, daß wir allzeit, nunc, für Ihn entschieden seien und für Ihn
leben (deliberare de seipso), und so vorbereitet seien, sobald unsere
Entscheidung durch den Tod unabänderlich wird, uns mit Gott auf
ewig zu vereinigen.


	Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

