Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Artikel: Der wichtigste Augenblick im Menschenleben
Autor: Zychlinski, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762741

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der wichtigste Augenblick
im Menschenleben

Bemerkungen zu Sum. Theol. I-IT q. 89 2.6

Von Prof. Dr. ALEXANDER ZYCHLINSKI.

Die meisten Kommentatoren der theologischen Summe des heiligen
Thomas scheinen dem angefithrten Artikel der I-II nicht allzu groBe
Aufmerksamkeit zu schenken. Und doch ist die Lehre, die er in wenige
Worte zusammenfaBt, von groBer Bedeutung fiir ein tieferes Verstindnis
der thomistischen Ethik. Thomas gibt eine magistrale Antwort auf die
Frage : ob es moglich sei, daB jemand, der sich im Stande der Erb-
siinde befindet, nur mit liBlichen Siinden behaftet sei, mit AusschluB3
jedweder Todsiinde. Die Lehre, die nun der hl. Thomas vortrigt, ist
kurz folgende :

Es ist nicht méglich, daB jemand, der sich im Stande der Erb-
siinde befindet, nur liBliche Siinden auf dem Gewissen habe, ohne jede
Todsiinde. Der Grund hierfiir liegt darin, daB der Mensch, solange
er das Alter, wo man zum Vernunftgebrauch kommt, noch nicht er-
reicht hat, iiberhaupt nicht siindigen kann, weder schwer noch leicht.
Wenn namlich der Mangel an entsprechendem Alter den Menschen von
jeder schweren Siinde entschuldigt, insofern er die rechtmiBige Titig-
keit der Vernunft hindert, um so mehr spricht er den Menschen von
jeder leichten Siinde frei, selbst wenn er etwas begehen sollte, was an
sich leicht siindhaft ist !. Bevor also der Mensch zum Vernunftgebrauch
gelangt, kann er nur mit der Erbsiinde behaftet sein, mit Ausschlufl
jedweder personlichen Siinde ; hat er aber das Alter der Vernunft
erreicht, dann ist er zumdchst nur einer Todsiinde fihig und dann erst
laBlicher Siinden. Dies erhellt daraus, daB3 der Mensch, sobald er zum
Vernunftsgebrauch gelangt ist, im Gewissen verpflichtet ist (primum
cogitandum) %, sich ernstlich iiber seine moralische Lebensaufgabe zu
besinnen : deliberare de seipso3. Wer nun in dieser entscheidenden

1 Vgl. De malo q. 7 a. 10 ad 8.
2 S. Th. I-II q. 89 a. 6; vgl. De malo q. 7 a. 10 ad 10.
3 S. Th. I-II q. 89 a. 6.



316 Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

Stunde seine Lebenspflicht erfiillt und sich zu seinem wahren Lebens-
ziel hinwendet, erlangt mit Gottes Gnadenhilfe den NachlaB der Erb-
schuld ; wer dagegen diese allererste Lebenspflicht vernachlissigt,
begeht eine schwere Siinde!. Die erste Siinde also, die der Mensch,
unmittelbar nach der Erbsiinde, begehen kann, ist eine Todsiinde.

Aus der soeben angefithrten Lehre, auf die der englische Lehrer
ofters zuriickkommt 2, ist ersichtlich, daB auf jedem Menschen, der
das Alter der Vernunft erreicht hat, eine ernste Pflicht lastet. Sehen
wir nun genauer zu, welches der Inhalt und die Tragweite dieser ersten
menschlichen Verpflichtung ist; diese Betrachtung fithrt uns zum
tieferen Verstindnis der Lehre des hl. Thomas iiber das Erwachen des
sittlichen BewuBtseins im Menschen.

Wir finden beim englischen Lehrer folgende Beschreibung der
ersten Pflicht des Menschen : Cum (homo) usum rationis habere incoe-
perit ... primum quod tum homini cogitandum occurrit, est deliberare
de seipso®. Wir erfassen den wahren Sinn der angefithrten Worte,
wenn wir auf folgende zwei Fragen antworten : 1. Wann erreicht der
Mensch das Alter der Vernunft, oder mit andern Worten : Wann
gelangt der Mensch zum Vernunftgebrauch ; 2. was bedeutet der Aus-
druck «deliberare de seipso ».

1. Wir sagen gewdohnlich, da8 der Mensch das Alter der Vernunft
erreicht hat, wenn er fihig ist, in der moralischen Ordnung zwischen
Gut und Bose zu unterscheiden. Diese Redeweise ist vollkommen
berechtigt. Das Unterscheiden ndmlich zwischen Gut und Boése im
moralischen Sinne ist gerade die Lebensfunktion des Menschen, durch
die er sein sittliches Leben vor allem betitigt und kundgibt. Ander-
seits aber wissen wir, daf3 der Mensch die Schwelle des moralischen
Lebens iibertritt, sobald er das Alter der Vernunft erreicht hat : der
Vernunftgebrauch befihigt ihn zur Verrichtung moralischer Lebens-
funktionen.

Nun fragt es sich aber: worin besteht eigentlich die moralische
Lebensfunktion des Menschen, oder, wie man gewohnlich sagt, die
moralische Handlung ?

Moralische Handlung ist jede menschliche Handlung, insofern sie
ein reales Verhiltnis zur moralischen Norm besitzt. Da nun aber in

1 Vgl. De Verit. q. 24 a. 12 ad 2.

? In 2 Sent. dist. 28 q. 1 a. 3ad 5; dist. 42q. 1a. 5ad 7; Demaloq. 5a. 2
ad 8; q. 7 a. 10 ad 8; De Verit. q. 14 a. 12 ad 2.

3 I-II q. 89 a. 6.



Der wichtigste Augenblick im Menschenleben 317

Wirklichkeit jeder menschliche Akt das besagte Verhiltnis besitzt, so
ist in concreto jeder menschliche Akt auch ein moralischer Akt.

Was ein menschlicher Akt ist, hat der hl. Thomas mit uniiber-
troffenem Scharfsinn dargelegt. Der menschliche Akt kommt zustande
kraft der Betitigung der beiden spezifisch menschlichen Seelenkrifte,
der Vernunft und des Willens!. Weil jedoch das Vernunftsleben des
Menschen sich auf der tiefsten Stufe der Intellektualitit befindet 2 und
recht unvollkommen ist, darum besteht ein vollkommener menschlicher
Akt nicht etwa aus einer einzigen Téatigkeit des Verstandes und des
Willens, sondern er setzt sich zusammen aus einer langen Reihe sich
wechselweise betitigender Funktionen des Verstandes und des Willens.
Der hl. Thomas unterscheidet nun fiinf Verstandestitigkeiten und sechs
Willenstitigkeiten, die zusammen einen einzigen vollkommenen mensch-
lichen Akt bilden 3.

Zunichst erkennt der Verstand ein Gegenstand als Gut und Ziel
(prima apprehensio), worauf sich im Willen ein (wenn auch unwirk-
sames) Verlangen nach dem erkannten Gute regt, das jedoch rein theo-
retisch bleibt (simplex volitio). Weiterhin erkennt der Verstand, daB
das erkannte Gut wirklich erstrebenswert und erreichbar ist (iudicium
synderesis). Nun folgt ein duBerst wichtiger Willensakt, den wir Vor-
haben, Absicht (intentio) nennen wollen, kraft dessen sich der Wille
zum erkannten Gut wirksam hinwendet und zu ihm hinstrebt. Weil
nun der Wille das erstrebte Gut wirklich erreichen will, darum bewegt
er den Verstand zum Uberlegen (consilium) betreffs der zum Ziele
fiihrenden Mittel. Hat der Verstand die entsprechenden Mittel gefunden,
dann gibt der Wille dazu seine Einwilligung (consensus). Nun ist es
aber nicht moglich, sich aller ersonnenen Mittel gleichzeitig zu bedienen ;
darum fillt dem Verstande die Aufgabe zu, durch ein praktisches Urteil
(ludicium practicum) endgiiltig zu entscheiden, welches Mittel im
gegebenen Falle am besten zum Ziele fithrt und darum anzuwenden ist.
Das von der Vernunft vorgeschlagene Mittel wird vom Willen akzep-
tiert (electio). Nun handelt es sich noch um die Ausfiihrung, d. h.
um die tatsichliche Anwendung des erwihlten Mittels. Den Befehl
zur Ausfithrung (imperium) gibt der Verstand, wihrend der Wille die
entsprechenden Krifte veranlaBt, die beschlossene Handlung auszu-
fithren (usus activus). Ist dieselbe ausgefiihrt und das erstrebte Ziel

1S Th. I-II q. 1 a. 1.
2S. Th. I q. 14 a. 1.
3 S, Th. I-II q. 8-21.



318 Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

erreicht, dann findet der Wille in dessen Besitz Ruhe und Befriedigung
(fruitio).

Aus dieser gedriangten Zusammenfassung sehen wir, daB nach der
Lehre des hl. Thomas jede vollkommene menschliche Handlung sich
aus einer ganzen Reihe von Teilakten zusammensetzt, die zusammen
ein vollkommenes moralisches Ganze bilden. Alle diese Teilakte jedoch
haben nicht die gleiche Bedeutung beim Aufbau der menschlichen
Handlung. Die Hauptroile fallt vier folgenden Teilakten zu : zunichst
dem Vorhaben oder der Absicht, kraft der sich der Wille wirksam dem
erkannten Ziele hinwendet ; ferner der Erwdgung, mittels derer der
Verstand die zum Ziele fiihrenden Mittel ausfindig macht ; die Wahl,
kraft deren der Wille aus der Zahl der ersonnenen Mittel das zweck-
miBigste Mittel wihlt ; schlieBlich der Entschlull, durch den der Ver-
stand den Befehl erteilt, das erwihlte Mittel zur Anwendung zu bringen.
Wer fihig ist, die erwihnten vier Teilakte zu vollziehen, der ist imstande,
eine menschliche Handlung zu setzen ; er befindet sich im Bereich des
moralischen Lebens.

Nun erhebt sich die Frage : wann wird der Mensch fihig die eben-
genannten Akte zu vollziehen und somit eine menschliche Handlung
zu verrichten ? Es ist klar, daB die erwihnte Fihigkeit im Menschen
erwacht, sobald seine Seelenkrifte (Verstand und Wille) in der Lage
sind, die erwihnten vier Teilakte zu vollziehen, und zwar nicht nur,
sofern es an ihnen selbst liegt, sondern auch vom Standpunkt ihres
Objektes aus. Jeder Mensch nimlich ist gleich vom Anbeginn seines
Daseins subjektiv, d. h. insoweit es auf seine geistigen Seelenkrifte
ankommt, fihig, jedwede menschliche Handlung zu setzen, da ja seine
geistigen Seelenkriifte in der geistigen Seele wurzeln und an sich von
der Sinnenwelt unabhingig sind. Objektiv jedoch, d. h. mit Riicksicht
auf den Gegenstand, auf den die Funktionen der Seelenkrifte gerichtet
sind, entwickelt sich das geistige Leben des Menschen in ununter-
brochener Abhingigkeit von der Sinnenwelt . Das kommt daher, weil
der Wille in seiner Betédtigung formell vom Verstande abhingig ist, der
ihm ja ein bestimmtes Ziel vorsetzen muB ; der Verstand aber hingt
in seiner Tétigkeit objektiv von den Sinnen ab, die ihm den Erkenntnis-
stoff liefern, gemal des bekannten Axioms : Nihil est in intellectu quod
non fuerit in sensu. Daraus ergibt sich, dal die geistigen Seelenkrifte
des Menschen, die, soweit es an ihnen selbst liegt, fahig sind, tdtig zu

1S. Th. I q. 75 a. 2 ad 3.



Der wichtigste Augenblick im Menschenleben 319

sein ; erst dann beginnen sie sich wirklich zu betitigen, wenn die Sinne
soweit entwickelt sind, daB sie der Vernunft ihr entsprechendes Material
liefern konnen. Der Mensch kommt also zum Vernunftgebrauch und
beginnt sein moralisches Leben, sobald seine Sinne, besonders die
inneren Sinne, eine geniigende Entwicklung erreicht haben.

Wie jede andere Lebensentwicklung, so vollzieht sich auch die
Entwicklung der Sinne, vor allem der Phantasie, die ja hauptsichlich
in Frage kommt, allmihlich und stufenweise. Solange die Phantasie
iiberhaupt noch nicht entwickelt ist, kann der Mensch gar keine Phan-
tasiebilder erzeugen, die dem Verstande eine materielle Grundlage zur
Abstraktion von Begriffen liefern kénnten. Allmahlich nun wird die
Phantasie immer mehr prizis und schafft Phantasiebilder, die der Ver-
stand schon einigermaBen gebrauchen kann. Diese ersten Phantasie-
bilder bilden den Stoff zur Abstraktion der allerersten Begriffe, d. h.
der allgemeinen Begriffe des Seins ! und des Guten, die den Menschen
in die metaphysische, beziehungsweise in die moralische Ordnung ein-
fiihren. Diese allerersten Begriffe, mit deren Abstraktion vom Phan-
tasiebilde das menschliche Seelenleben seinen Anfang nimmt, sind zu-
nichst noch recht unvollkommen. Zwar stehen sie wesentlich iiber
allen Sinnesvorstellungen, da sie ja bereits der geistigen Ordnung an-
gehoren, aber sie sind noch ganz verschwommen und unklar ; es fehlt
ihnen die geniigende Reife und Prizision. Solange das Kind nur solche
unreifen Begriffe bilden kann, befindet es sich im Ubergangsstadium :
es ist noch nicht zum vollkommenen Vernunftgebrauch gelangt, weil
die unreifen Begriffe, die es besitzt, zum Vollziehen menschlicher Hand-
lungen nicht geniigen. Vor allem ist der Allgemeinbegriff des Guten,
den das Kind hat, noch nicht soweit ausgearbeitet, dal er dem Willen
einen freien WahlentschluB ermdglicht ; ist er ja noch recht ver-
schwommen. Anderseits aber hat das Kind bereits die Grenzen der
Sinneswelt {iberschritten, da es mit geistigen, wenn auch unreifen
Begriffen, zu operieren beginnt. Es befindet sich eben im Durchgangs-
stadium. Die Sonne des Geisteslebens ist ihm noch nicht ganz auf-
gegangen, aber eine herrliche Morgenréte leuchtet ihm schon entgegen.
Wihrend dieser Zwischenperiode wird das Kind vornehmlich vom sinn-
lichen Schitzungsvermégen, der sogenannten ratio particularis, geleitet,
die gewissermaBen den Gipfel der sinnlichen Lebenskrifte bildet und
so gleichsam eine Uberleitung zur geistigen Lebenssphidre bedeutet.

1 De Verit. q. 1 a. 1.



320 Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

Dank dem sinnlichen Schitzungsvermdgen, besitzt das Kind, bevor es
die Grenzen der moralischen Welt vollkommen iiberschritten hat,
bereits einen moralischen Takt, an dem es seine praktische Lebens-
filhrung orientiert. Bei geistig beschrinkten Personen (Halbnarren) ist
dieser moralische Takt maBgebend zeitlebens fiir die ganze moralische
Lebensfiihrung.

Aus obigen Erwdgungen kommen wir zum Schlusse, daBl der
Mensch dann erst die Schwelle des sittlichen Lebens vollkommen iiber-
schritten hat, wenn sein Verstand einen reifen Begriff des allgemeinen
Guten auszuarbeiten imstande ist.

Es ist jedoch zu bemerken, da der erste Willensakt, der dann
eintritt, sobald der Mensch einen reifen Begriff des bonum in com-
muni besitzt, noch kein freier Wahlentschlul3 ist und keine moralische
Betiatigung bedeutet. Ist ja der Wille dem Allgemeingut gegeniiber
nicht frei, wenigstens quoad specificationem .

Erst, nachdem der Verstand einen reifen Allgemeinbegriff des Guten
erworben und der Wille sich an ihm orientiert hat und somit moralisch
lebenstitig in actu primo geworden ist, kann sich die eigentliche mora-
lische Lebenstitigkeit des Menschen entrollen. Dieselbe hat nun etwa
folgenden Verlauf :

Zunichst erfat der Verstand die Allgemeinbegriffe (des Seins und)
des Guten und bildet das allgemeine Urteil : bonum est faciendum.
Dieses bonum, das der Verstand dem Willen als begehrenswertes Ziel
vorstellt und das der Wille zunéichst anstrebt, schlieBt gemil einer
tiefsinnigen Bemerkung Cajetans 2, ein zweifaches Gut (ratio boni) in
sich und kann somit in zweifacher Weise als Ziel betrachtet werden :
als finis qui und als finis cui. Finis qui ist das Gut an sich, das man
anstrebt ; finis cui ist die Person, in deren Interesse man das Gut an-
strebt. Zum ersten der genannten Ziele (finis qui) wendet sich der
Mensch kraft der Liebe des Begehrens (amor concupiscentiae), zum
zweiten (finis cui) kraft der Liebe der Ireundschaft (amor amicitiae).
Beim allerersten Willensakte des Menschen ist das begehrende Subjekt
selber finis cui, gemidl der tiefen Bemerkung des Aristoteles : Amicabile
quidem bonum, unicuique autem proprium, et amicabilia, quae sunt
ad alios, veniunt ex amicabili ad se3.

Somit ist der erste Willensakt des Menschen ein Akt der Freund-

1 S. Th. I-1I q. 10 a. 2.
2 In I-II q. 89 a. 6.
3 Bei Cajetan, a.a. 0.



Der wichtigste Augenbliék im Menschenleben 321

schaftsliebe zu sich selbst. Da nun fernerhin alles, was wir mit der
Liebe des Begehrens umfassen, zu dem hingeordnet sein muB, was wir
mit Freundschaftsliebe begehren, so ergibt sich, daB das allererste Ziel,
das sich dem Menschen bietet und zu dem er zuerst hinstrebt, er selber
ist. Der Mensch ist nidmlich selbst das Ziel alles dessen, was er mit
der Liebe des Begehrens umfingt. Daraus folgt weiterhin, daB die
Freundschaftsliebe des Menschen zu sich selbst die tiefste Triebfeder
jeglicher Titigkeit des Menschen ist und gleichsam der Boden, von dem
aus sein moralisches Leben sich entwickelt!. Dieses Grundbegehren
kann man etwa folgendermafBlen ausdriicken : Volo mihi bonum sub
ratione boni.

So haben wir denn festgestellt, daB der Mensch, sobald er zum
Vernunftsgebrauch gelangt ist, sich zuerst dem bonum in communi
zuwendet. Unter dem Einflusse dieses Begehrens beginnt nun der Ver-
stand nach Mitteln zu suchen, die zum erwiinschten Ziele fithren. Diese
Mittel nun sind doppelter Art : die einen sind sinnlicher, die anderen
geistiger Art. Das sinnliche Begehrungsvermogen ruft dem Menschen
zu: Willst du gliicklich sein, dann muft du deine Leidenschaften
befriedigen : iucunde vivere. Dagegen spricht die Vernunft : um gliick-
lich zu sein, sollst du ein Leben fithren, das den Forderungen der
geistigen Natur des Menschen entspricht : honeste vivere. So steht
der Mensch auf dem Scheidewege : einerseits stellt sich ihm das sinn-
liche Gut (bonum delectabile) als Mittel zum Ziele, d. h. zur Er-
reichung des bonum in communi, dar, anderseits das ideale Gut (bonum
honestum). Nun fillt der Vernunft die Aufgabe zu, nachzuforschen,
welche Griinde fiir die Wahl des einen und welche fiir die Wahl des
anderen der genannten Mittel sprechen. Das Ergebnis dieses Forschens
stellt der Verstand im praktischen SchluBurteil dem Willen zur end-
giiltigen Entscheidung vor, worauf die Wahl seitens des Willens statt-
findet 2.

In dem Augenblick nun, wo der Verstand das praktische End-
urteil ausspricht und der Wille die Entscheidung trifft — wodurch sich
der Mensch zum bonum delectabile, bzw. zum bonum honestum wendet
— gelangt der Mensch in Wirklichkeit zum Vernunftgebrauch ; er ver-
richiet seine erste vollkommen menschliche und moralische Handlung.

1 De malo q. 7 a. 10 ad 9.

2 Vgl. die 21. These der Studienkongregation vom Jahre 1914 : « Sequitur
proinde electio iudicium practicum ultimum ; at quod sit ultimum voluntas
efficit. » Act. Ap. Sed. vol. 5, 383.

Divus Thomas 21



322 Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

2. Aus unseren bisherigen Erwigungen ergibt sich schon eigentlich
die Antwort auf die zweite Frage, die wir oben stellten : Was bedeutet
beim hl. Thomas «deliberare de seipso », oder mit anderen Worten :
worin liegt nach der Lehre des hl. Thomas die Tragweite der aller-
wichtigsten Pflicht, die der Mensch iibernimmt, sobald er das Alter der
Vernunft erreicht hat : primum, quod tunc homini cogitandum occurrit.
Wir sahen namlich, daB mit Eintritt des Vernunftgebrauches der Mensch
verpflichtet ist, iiber sein wahres Gut und Ziel nachzuforschen und sich
demselben durch die Wahl der entsprechenden Mittel zuzuwenden.

Der hl. Thomas nennt Gott als wahres Gut und letztes Ziel des
Menschen in concreto: Tenetur quilibet cum primo suae mentis est
compos ad Deum se convertere et in eo finem constituere 2. Fiir den
Menschen jedoch, der zum Vernunftgebrauch kommt, ist zunichst der
Begriff des letzten Zieles identisch mit dem Begriffe des allgemeinen
Guten (bonum in communi). Erst die Wahl der Mittel, durch die der
Mensch beschlieBt, das allgemeine Gut anzustreben, geben dem All-
gemeinbegriff des Guten eine konkrete Bestimmung und Prizision. Der
Allgemeinbegriff des Guten namlich kann in zweifacher Weise verwirk-
licht werden : entweder als ideales Gut (bonum honestum), oder als
sinnliches Gut (bonum delectabile). « Deliberare de seipso » bedeutet
also die Satzung der erwihnten Akte der Erwigung (consilium) und
der Wahl (electio), durch die der Mensch beschlieB3t, das bonum honestum,
bzw. das bonum delectabile, wirksam anzustreben. EntschlieBt sich nun
der Mensch in diesem entscheidenden Augenblick seines Lebens das
bonum honestum anzustreben, so wendet er sich tatsichlich Gott zu,
da ja das bonum honestum als solches nur in Gott seine volle Ver-
wirklichung findet. Gott ndmlich ist in concreto das héchste Gut, das
allein dem Seligkeitsbediirfnis der menschlichen Natur entspricht. In
diesem Falle also strebt der Mensch kraft seines guten Willens zu Gott
hin, obgleich er Thn nur im Allgemeinbegriff des idealen Guten implicite
erkennt. Er hat also seine erste Menschenpflicht gewissenhaft erfiillt.
Wer dagegen das bonum delectabile erwihlt, der wendet sich in Wirk-
lichkeit von Gott ab, da er sein letztes Ziel in der Kreatur setzt : er
hat seine erste Menschenpflicht vernachlissigt.

Zusammenfassend koénnen wir sagen, dal das moralische BewuBt-
sein im Menschen erwacht, sobald er zum Gebrauch der Vernunft
gelangt, d. h. sobald er sich den Allgemeinbegriff des Guten heraus-

1 De Verit. q. 28 a. 3 ad 4.



Der wichtigste Augenblick im Menschenleben 323

gearbeitet hat. Er vollzieht dann die erste menschliche und moralische
Handlung, durch die er seiner ersten Lebenspflicht gerecht wird, indem
er sich durch das praktische Endurteil und die Wahl des Willens dem
bonum honestum und implicite Gott zuwendet. Dadurch hat der Mensch
seine wahre Lebensorientierung gewonnen.

Nun fragt es sich, in welchem Verhiltnis die Erfiillung der aller-
ersten Menschenpflicht, des deliberare de seipso, zu den natiirlichen
moralischen Kriften des Menschen steht. Ist der Mensch fihig aus
eigener, natiirlicher Kraft, ohne Gnadenhilfe, diese wichtigste Lebens-
pflicht zu erfiillen ?

Theoretisch — ist der Mensch gewiB fihig, aus sich selber der er-
wihnten Pflicht geniige zu leisten ; praktisch jedoch, d. h., wenn es
sich hic et nunc darum handelt, das ideale Gut zu erstreben, ist Gottes
Gnadenbhilfe erforderlich. Darin besteht eben eine der Hauptfolgen der
Erbsiinde, daB sich der Mensch zu sinnlichen Giitern stirker hingezogen
fiithlt, als zu ideellen Giitern.

Ist nun der Mensch mit dem Gnadenbeistand Gottes seiner aller-
ersten Pflicht nachgekommen, dann harrt seiner die zweite Lebens-
pflicht, die mit der ersten eng verkniipft ist und ihr die eigentliche
Vollendung gibt. Zwar ist der Mensch, der seiner Pflicht «deliberare
de seipso » nachgekommen ist, zu Gott hingewendet, aber er hat Gott
noch nicht erreicht ; er hat ja noch keinen bestimmten Begriff von
Gott als dem hochsten Gut. Objektiv strebt er zu Gott hin, da das
ideelle Gut, das der Mensch anstrebt, in Gott allein in concreto ver-
wirklicht ist ; subjektiv jedoch ist er noch fern von Gott, denn ohne
einen klaren Begriff des personlichen Gottes, kann sich das Streben zu
Gott nicht auswirken. Darum ist es Pflicht des Menschen, nachdem
er sich zum bonum honestum gewendet hat, sich weiterhin zu betitigen,
um zur Erkenntnis des personlichen Gottes zu gelangen, den Er als
Hiiter der moralischen Ordnung lieben soll. Diese Erkenntnisbetitigung
beruht selbstverstindlich nicht auf metaphysischen Erérterungen, son-
dern sie verliuft auf dem Wege des verniinftigen und guten Willens.
Fiir den Menschen, der zum Vernunftgebrauch gelangt ist und seine
erste Pflicht (deliberare de seipso) erfiillt hat, ist der personliche Gottes-
begriff ein praktischer Begriff ; er bildet sich im AnschluB an die Idee
des bonum in communi und des ersten praktischen Urteils : bonum est
faciendum. Er entsteht also unter Mitwirkung des Willens. Das erste
praktische Urteil : bonum est faciendum, secundum rationem est viven-
dum fiithrt naturgemiB und unmittelbar zur Idee der hichsten (gott-



324 Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

lichen) Autoritdt, der man sich unterwerfen solle : Deo est obediendum.
Nach Thomas sind die zwei praktischen Urteile : « secundum rationem
est vivendum » und « Deo est obediendum » auf’s engste miteinander
verkniipft ! ; beide sind in der verniinftigen Menschennatur verankert.
Bei der Bildung des praktischen Urteils « Deo est obediendum » ist
Gnadenhilfe unerldBlich, da ja die menschliche Natur, besonders im
Begehrungsvermogen, durch die Erbsiinde geschwicht ist.

Hat nun der Mensch das praktische Urteil « Deo est obediendum »
gebildet, dann folgt mit moralischer Notwendigkeit seine Hinwendung
zu Gott als dem letzten Ziel. Damit hat der Mensch die natiirliche
Gottesliebe erreicht ; er liebt mit natiirlicher Liebe Gott iiber alles ; er
liebt Gott als Ziel seines ganzen Lebens ; er hat den besten Willen, alles
Gott unterzuordnen. Das aber ist das Hochste, was der Mensch in der
natiirlichen Ordnung zu leisten vermag, denn die natiirliche Liebe Gottes
iiber alles ist der Gipfel der natiirlichen, moralischen Ordnung. Der
Mensch hat also getan, was in seinem Machtbereich steht : fecit quod
in se est; er hat alles geleistet, was seine verniinftige Natur von ihm
fordert. Doch auch hier war ihm Gottes Gnadenhilfe unentbehrlich.

Hat aber der Mensch alles getan, was die Vernunft von ihm
fordert, dann wird ihm Gott die Rechtfertigungsgnade nicht versagen.
Wendet sich der Mensch mit Hilfe der aktuellen Gnade zu Gott hin
als zu seinem natiirlichen Endziel, dann findet er, dank der Rechtferti-
gungsgnade, Gott als iibernatiirliches Ziel.

Aus dem Gesagten ist ersichtlich, daB3 die wichtigste moralische
Pflicht, die der Mensch zu erfiillen hat, sobald er zum Gebrauch der
Vernunft gelangt, etwa drei Stufen aufweist : zunichst soll sich der
Mensch dem ideellen Gute zuwenden, dem bonum honestum, das impli-
cite Gott selbst bedeutet. Diese erste Entscheidung ist die allerwich-
tigste, denn mit ihr sind die anderen eng verkniipft und in ihr gleichsam
virtuell enthalten. Die Hinwendung zum bonum honestum ist jene
« Anstrengung », conatus, die nach Thomas die Natur mit der Uber-
natur im Menschen verkniipft *; sie ist « quasi dispositio » zur Recht-
fertigung ; sie ist die Frucht der ersten wirksamen Gnade, die der
Mensch erhilt ; sie ist der Anfang, die Wurzel alles iibernatiirlichen
Guten im Menschen.

Die weiteren Akte folgen nun mit psychologischer Notwendigkeit.

1 De Verit. q. 16 a. 1 ad 9.
2 In 1 Sent. dist. 17 q. 1 a. 3 ad 1 et ad 3.



Der wichtigste Augenblick im Menschenleben 325

Denn hat sich der Mensch zum bonum honestum hingewendet, dann
hat er eben alles getan, was hic et nunc die Vernunft von ihm fordert ;
also wird ihm Gott die weitere Gnade nicht verweigern, mit deren Hilfe
er erkennt, daB man Gott gehorchen soll : Deo est obediendum, mit
deren Hilfe er Gott als sein letztes Ziel erwihlt und den Willen hat,
Gott nichts zu verweigern : amare Deum super omnia. Damit ist das
deliberare de seipso abgeschlossen : honeste vivere. — Deo est obe-
diendum, — amor Dei super omnia.

Die allererste Pflicht des Menschen besagt also: vive honeste,
folge der Vernunft. Diese Pflicht bleibt nun fiir allzeit aktuell und ist
immer die wichtigste. Denn allzeit soll der Mensch honeste vivere, d. h.
er soll stets nach der Vernunft leben und ideelles Gut anstreben. Tut
er das mit Gottes Gnadenhilfe, dann leistet er den « conatus », der sein
ganzes Leben fiir die Ubernatur disponiert.

Der Augenblick, in dem der Mensch die Pflicht: deliberare de
seipso iibernimmt, ist wohl der allerwichtigste im Menschenleben ; er
ist wichtiger als die Todesstunde, die ja von ihm sozusagen abhingt.
In diesem Augenblick entscheidet sich das ewige Menschenlos. Gewil3
kaann der Mensch, wenn er sich Gott zugewandt hat, wieder von Thm
abfallen ; dann aber wird eben die Pflicht deliberare de seipso wieder
von neuem aktuell.

Wenn das ewige Menschenlos von dieser wichtigsten Pflicht-
erfilllung wesentlich abhingt, ist es dann nicht ungerecht, daB Gott
allen denen, die ohne Taufe sterben, bevor sie zum Gebrauch der Ver-
nunft gelangt sind, nicht die Moglichkeit gibt, fiir ihr Heil zu sorgen ?
Sie sind ja nicht fihig zum «deliberare de seipso» ! Ist das nicht
ungerechte Harte !

Um dieser Schwierigkeit zu begegnen, werden immer wieder Stim-
men laut: Gott gewihrt den sterbenden Kindern eingegossenes Licht,
sodaB sie fihig sind, die wichtigste Menschenpflicht zu erfiillen (deli-
berare de seipso) und sich Gott zuzuwenden *.

Gewil steht es in Gottes Macht, unmiindige Kinder durch ein-
gegossenes Wissen zu erleuchten ; es ist auch moglich, daB Gott dies
manchmal tut. Doch falls Er es tut, dann bedeutet dies ein wunder-
bares Eingreifen Gottes in den natiirlichen Lauf der Dinge ; es ist ein
Wunder, wenn es auch sinnlich nicht wahrnehmbar ist. Ein solches

1 Vgl. M. Bauerle, Das Heil der ohne Taufe verstorbenen Kinder : Theologie
und Glaube 6 (1935) 727-739.



326 Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

regelmédBiges, wunderbares Vorgehen Gottes kann man schwerlich an-
nehmen, wenn es nicht in der Offenbarung begriindet ist. In der Offen-
barung aber finden wir kein Anhaltspunkt dafiir, da Gott unter
gewissen Bedingungen, z. B. auf Bitten frommer Eltern, an Kindern
Wunder wirke. Wir miissen also sagen, daB diese Kinder, soweit es
an ihnen selbst liegt, von der ewigen Seligkeit ausgeschlossen sind ; sich
selber namlich kénnen sie in keiner Weise helfen. Wir sagen : « soweit
es an ihnen selbst liegt », denn sofern es an anderen liegt, konnen und
sollen sie selig werden. Auch die unmiindigen Kinder sind ja durch
Christus erlost ; doch konnen sie der Erlosungsgnade teilhaftig werden
nur mit Hilfe anderer, auf denen die schwere Pflicht lastet, ihnen die
Erlosungsgnade zugdnglich zu machen. Diese Pflicht, die in gewisser
Weise sich auf alle Getauften erstreckt, bildet die tiefste Begriindung
der allgemeinen Missionspflicht.

Wenn wir nun sagen, daB die unmiindigen Kinder, soweit es an
ihnen selbst liegt, von der ewigen Seligkeit ausgeschlossen sind, so ist
dies keineswegs ungerecht, weil ja niemand ein Recht hat auf ewige
Seligkeit, die immer ein ungeschuldetes Geschenk Gottes bleibt. Ubrigens
muB3 man immer, wenn es sich um Auswihlung und Verwerfung han-
delt, die Worte des hl. Thomas vor Augen haben: Cum beatitudo
aeterna in visione Dei consistens excedat communem statum naturae ...
pauciores sunt qui salvantur. Et in hoc etiam maxime misericordia
Dei apparet, quod aliquos in illam salutem erigit, a qua plurimi
deficiunt secundum communem cursum et inclinationem naturae *.

Wir sagen also: ohne «deliberare de seipso» — keine Seligkeit
(es sei den durch die Wasser- oder Bluttaufe) ; ohne natiirlichen Ver-
nunftgebrauch — kein « deliberare », es sei denn, dal} Gott wunderbar
eingreift.

Darum scheint auch die These hinfillig zu sein, die neuerdings
Glorieux 2 aufstellt. Er meint, daB im Augenblick des Todes, der doch
der letzte Moment des status viae und zugleich der erste Moment des
status termini ist, der Mensch sich endgiiltig fiir Gott oder gegen Gott
zu entscheiden hat. « La mort sera donc exactement le premier moment
ou I'ame se trouve séparée et le dernier ol elle est unie ... » (882).
«On est obligé d’admettre qu’au méme instant olt I'Ame se sépare du
corps, elle peut étre illuminé de Dieu ... et se décider » (883). Dies

1S.Th. I q. 23 a. 7 ad 3.
> Endurcissement final et grices derniéres : Nouv. Rev. th. 59 (1932) 865-892.



Der wichtigste Augenblick im Menschenleben 327

ist nur dann moglich, wenn wir ein wunderbares Eingreifen Gottes an-
nehmen, der im Augenblick des Todes der Seele eingegossenes Licht
gibt. Des erworbenen, natiirlichen Wissens kann sich die Seele im Augen-
blick des Todes nicht mehr bedienen, da ja die Koérperkrifte gebrochen
sind ; der Mensch ist bewuBtlos. Eingegossenes Wissen aber gehort
natiirlicherweise dem status termini an, der jedoch keine Moglichkeit
zulaBt, sich fiir oder gegen Gott zu entscheiden. Soll also jenes einge-
gossene Wissen, das Gott der Seele im status termini schuldet, der
Seele dienen, auf daB sie die Pflicht erfiille, die im Bereich des status
viae liegt, dann muB Gott wunderbar eingreifen. Ob Gott das tut und
wie oft er es tut, wissen wir nicht. Der Mensch hat eben die Haupt-
pflicht seines Lebens : deliberare de seipso zu erfiillen, nicht nach Art
der reinen Geister, sondern auf die Weise, die seiner korpergeistigen
Natur entspricht, d. h. mit Hilfe des Korpers und mittels erworbenen
Wissens. Darum ist auch die Entscheidung, die er beim «deliberare
de seipso » trifft, an sich widerruflich ; unwiderruflich wird sie durch
auBere Umstinde, d. h. sobald der gebrochene Koérper der Seele nicht
mehr zu dienen vermag. Darum hat der Mensch allzeit zu bedenken,
daB seine Lebensentscheidung, die an sich widerruflich ist, unwider-
ruflich werden kann, so wie es der menschlichen Natur entspricht. Jeder
Augenblick des Lebens kann mit dem Augenblick des Todes zusammen-
fallen. Darin besteht ja vor allem die Gnade der Beharrlichkeit, dafl
der Tod dann eintritt, wenn der Mensch fiir Gott entschieden ist.
Darum bereitet sich der wahre Christ allzeit auf den Tod vor, indem
er die Pflicht fiir Gott zu leben (deliberare de seipso) stets im Gedichtnis
bewahrt. Von dem «nunc», obwohl es fluens ist, hingt unser ewiges
Los ab, da wir eben Menschen sind. Darum beten wir : Ora pro nobis
nunc et in hora mortis: wir bitten Gott, uns die wirksame Gnade zu
geben, daBl wir allzeit, nunc, fiir Thn entschieden seien und fiir Thn
leben (deliberare de seipso), und so vorbereitet seien, sobald unsere
Entscheidung durch den Tod unabinderlich wird, uns mit Gott auf
ewig zu vereinigen.



	Der wichtigste Augenblick im Menschenleben

